

براسدالرحمز الرحم

﴿ الر تلك آيات، ﴿ أَكَانَ للناس عَجَبا﴾ الكتاب: إشارة إِلَى مَا تَضمَّنته السورة مِنَ الآيات، ﴿ أَكَانَ للناس عَجَبا﴾ الإنكار التعجُّب، ﴿ أَن أُوحينا إِلَى رجل مِنهُم أَنْ أَنلِر الناس وبشر اللهِينَ آمنوا ﴾ من أفناء (١) رجالهم دون عظيم من عظمائهم (٢)، قيل: كَأُنوا يقولون: العجبُ أَنَّ الله لَم يجد رسولا يرسله إِلَى الناس إِلاَّ يتيمَ أبي طالب؛ لقوله: ﴿ لُولا نُزلَ (٢) هَذَا القرآن عَلَى رحل مِن القريتين عظيم ﴾ (١) وذلك من فرط حماقتهم، وقصور نظرهم عَلَى الأمور العاجلة، ﴿ أَنَّ لَهُم ﴾ بأنَّ لَهُم. ومعنى: في «للناس» [كذاً أنهم جعلوا لَهُم أعجوبة يتعجبون مِنهُ والذي تعجبوا مِنهُ أَن يوحى إِلَى بشر، وأن يكون رجلاً من سائرهم يرسله إِلىَ الناس، وأن يذكّرهم بالبعث وينذِر بالنيران، ويبشرَ بالجنان؛ وكلُّ واحِد من هَذِهِ الأمور ليس بعجب، لأنَّ الرسل المبعوثين إِلىَ الأمم، لم يكونوا إِلاَّ بَشَرا

١ - «رحل من أفناء الناس: أي لا يُدرى من أي قبيلة هو، وَقِيلَ: إِنَّمَا يقال: قوم مـن أفناء
 القبائل ولا يقال رحل». ابن منظور: لسان العرب، ١١٣٩/٤.

٢ - في الأصل: «عظائمهم»، وهو خطأ.

٣ - في الأصل: «يزال»، وهو خطأ من الناسخ.

٤ – سورة الزخرف: ٣١.

مثلهم؛ وإرسال البتيم أو الفقير ليس بعجب أيضا، لأنَّ الله تعالى إنسَّمَا يختار للنبوَّة من جميع (١) أسبابها، والغِنى والتقدُّم في الدُّنْ يَا ليس من أسبابها، والبعث للجزاء عَلَى الخير والشر هُوَ الحكمة العظمى، فكيف يكون عجبًا، إنسَّمَا العجب والمنكر في العقول تعطيل ذَلِكَ. ﴿قَدَمَ صِدق عند رَبِّهم﴾ أي: سابقة وفضلاً ومنزلة رفيعة، ﴿قَالَ الْكَافِرُونَ: إنَّ هَلَا اللهُ يعنون مُحَمَّدا عَلَيْ ﴿لساحر مُبِنْ (٢)﴾ أي: كَذِبَّ يَينٌ.

﴿إِنَّ رَبِّكُم الله الذِي خَلَقَ السَّمَاوَات والأَرْضُ النِسي [هي] أصول المكنات ﴿في مستَّة أَيَّام؛ ثُمَّ استوى عَلَى العرش اي: استولى فقد تقدَّس المديَّان عَن المكانَّ، والمعبود (٢) عَن الحدود؛ ﴿يدبسُر الله يقضي ويقدر عَلَى مقضي (٦) الحكمة أمر الكائنات، ﴿الأَمْسِرَ المَّالِلَةِ كلَّه، وأمر ملكوت السَّمَاوَات والأَرْض والعرش، ولَـمًا ذكر عَلَى مَا يدلُّ عَلَى عظمة شأنه وملكه، مِن خلق السَّمَاوَات والأَرْض، والاستواء عَلَى العرش، أتبعها هَنِهِ الجملة، لزيادة الدلالة عَلَى العظمة؛ وأنه لا يخرج مِنَ الأمور (٤) من قضائه وتقديره، وكذلك قوله: ﴿مَا مَن شَفِيعِ إِلاَّ مِن بَعِدِ إِذَنه العظمة الموصوف وكبريائه، وقيل: ردَّ لقولم: الأصنام شفعاؤنا؛ ﴿ذلكم العظيم الموصوف

١ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «مَن جَمع أسبابَها».

٢ - في الأصل: «المبعود»، وَهُوَ خطأ.

٣ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «مقتضَى».

٤ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «لا تخرج الأمور من قضائه».

بِمَا وُصِف بِهِ. ﴿ الله رَبُّكُم ﴾ وَهُوَ الذِي يستحقُّ العبادة، ﴿ فاعبدوه ﴾ ووحدوه وَلاَ تشركوا بهِ بعضَ خلقه مِنَ إنسان أو مَلَك أو حنٍّ أو إنسٍ أو هواء (١) أو غير ذَلِكَ مِنَ المخلوقات؛ ﴿ أَفَلا تَذْكُرُونَ (٣) ﴾ أفلا تدَّبرون فتستدلُّون بوجود المصالح والمنافع عَلَى وجود المصلح النافع.

﴿إِلَيْهِ مَوجَعُكُم جَمِيعا ﴾ الحق هُو المرجع إِلَى الله؛ فاستعدُّوا للقائه، واحذروا عَن أن [٦٢٧] تُلاقوه مشركين بهِ شَيْئًا من مخلوقاته؛ ﴿وعدَ الله حقًا إِنَّهُ يَسِداً الخلق ثُمَّ يَعِيده ﴾ للجزاء، لقوله: ﴿ليجزي اللهِينَ آمنوا وعملوا الصالحات ﴾ أي: الحكمةُ بابتداء الحق (٢) وإعادته هُوَ جزاء المكلَّفين عَلَى أعمالهم، وغير المكلَّفين خَلقه نفعا للمكلَّفين. ﴿بالقسط ﴾ بالعدل لا بظلم مِنْهُ، كُلُّ مِنْهُم عَلَى قدر عمله لقوله: ﴿فمن يعمل مثقال ذرَّة خيرًا يره ﴾ (٢). ﴿وَاللَّذِينَ كَفَرُوا لَهُم شوابٌ من حميم ﴾ حارً ، ﴿وعذابِ أليم، بِمَا كَانُوا يكفرُونَ (٤) ﴾.

﴿ هُوَ الذِي جعل الشمس ضياء والقمر نورا وقدَّره منازلَ والحكمة: ﴿ لَتَعَلَّمُوا عَدْدَ السنين والحسابِ حساب الآحال والمواقيت المقدَّرة بالسنين والحسهور؛ ﴿ مَا خلق الله ذَلِكَ لَكُ المذكور، ﴿ إِلاَّ بِالْحَقِّ لَلَا الذِي هُوَ الحكمةُ البالغة، ولم يخلقه عبثًا؛ ﴿ يفصِّل الله أَي: يُبَينُ ﴿ الآيات لقوم يَعْلَمُ ونَ (٥) ﴾ فينتفعون بالتأمُّل فِيهَا.

۱ - كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «هوَّى».

٢ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «الخلق».

٣ - سورة الزلزلة: ٧.

﴿إِنَّ فِي اختلاف الليل والنهار ﴾ فِي بجيء كُل وَاحِد منهما خلف الآخر، ﴿ وَمَا خَلَفَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ و ﴿ وَمَا خَلَقَ الله فِي السَّمَاوَات والأَرْض ﴾ من شيء، ﴿ لآيات لقوم يتَّقُونُ (٦) ﴾ خصَّهم بالذكر، لأنَّهُم يحذرون العاقبة، فيدعُوهُمُ الحذر إلى النظر.

﴿إِنَّ الذِينَ لاَ يُرجُونُ لَقَاءَنا﴾ لاَ يتوقَّعُونَ بِهِ أَصلاً، لغفلتهم عَن التفطُّن بالحقائق، وَلاَ يأملون حسن لقائنا، كما يأملُه السعداء؛ أو لاَ يخافون سوء لقائنا الذِي يجب أن يُخاف، ﴿ورضوا بالحياة الدُّنْسَيَا﴾ بَدَلا مِنَ الآخِرة؛ وآثروا القليل الفاني، عَلَى الكبير الباقي، ﴿واطمأنوا بها﴾ وسكنوا فِيها سكون من لاَ يُزعج عنها؛ فبنوا شديدًا، وجمعوا كثيرًا، وأملوا بعيدًا. ﴿وَالذِينَ هُم عَن آياتنا﴾ عَن أدلَّننا ﴿غافلُونَ(٧)﴾ لاَ يتفكّرون فِيها. ﴿أُولَـئِكَ مأواهم النار بِمَا كَانُوا يكسبُونَ(٨)﴾.

﴿ دَعَوَاهِم فِيهَا سُبحانك اللَّهُمَّ أي: دعاؤهم، لأنَّ اللهمَّ نداء الله ومعناه: اللهمَّ إنَّا نُسبحك، أي: يدعون الله بقولهم: «سبحانك اللهمَّ» تلندُّذًا بذكره لا عبادة، لأنَّ العبادة قد انحطَّت عَنْهُم، وبقوا متنعمين بثوابها أبد الآباد؛ فينا لها من سعادة مَا أدوَمَهَا؛ ﴿ وَتحيَّتُهم فِيهَا سلام ﴾ أي: يُحيي بعضهم بعضا بالسلام؛ أو هُو تحيَّة اللَّائِكَة إيَّاهم؛ أو تحيَّة الله لَهُم ببشارة لِما دُعوا أو إحابةً لِمَا سُئلوا؛ ﴿ وآخر دَعواهِم ﴾ وخاتمة دُعائهم الذي هُو لَما دُعوا أو إحابةً لِمَا سُئلوا؛ ﴿ وآخر دَعواهِم ﴾ وخاتمة دُعائهم الذي هُو

التسبيح، ﴿أَنِ الحمدُ لله رَبِّ الْعَالَمِينَ(١٠)﴾ أي يقولون: الحمد لله رَب الْعَالَمِينَ؛ قيل: أوَّل كلامهم التسبيح، وآخره التحميد؛ فيبدؤون بتعظيم الله وتنزيهه، ويختمون بشكره والثناء عليه، ويتكلَّمون بينهما بِمَا أرادوا، تنبُّها(١) لفضل التسبيح والتحميد.

﴿ ولو يعجلُ الله للناس الشرّ استعجاهم بالخير ﴾ أصله ولو يعجل الله الشرّ تعجيله لَهُمُ الخير؛ الشرّ تعجيله لَهُمُ الخير؛ الشماء المرد: أهل مكّة أو غيرهم، كقولهم: ﴿ فأمطِرْ علينا حجارةً مِنَ السّمَاء ﴾ (٢) ، أي: ولو عجّلنا لهم الشرّ الذي دعوا به كما نعجلُ لَهُمُ الخير، ونجيبهم إلَيْهِ، ﴿ لَقُضيَ إِلَيْهِم أَجلُهم ﴾ لأميتوا وأهلكوا؛ نعجلُ لَهُمُ الخير، ونجيبهم إلَيْهِ، ﴿ لَقُضيَ إلَيْهِم أَجلُهم ﴾ لأميتوا وأهلكوا؛ ولكن ﴿ فنذرُ الذينَ لا يَرجون لقاءنا في طغيانهم ﴾ شِركِهم وضلالتهم إلى مضي آجالهم، وذلك هُو الخذلان بعينه؛ كأنّه قيل: [٢٢٨] ولا يُعجل لَهُمُ الشرّ، ولا يقضى إلَيْهم أجلهم؛ فنذرهم أي: نمهلهم في طغيانهم، ونفيض عليهم أجلهم؛ فنذرهم أي: نمهلهم في طغيانهم، ونفيض عَلَيْهِمُ النعمة مَعَ طغيانهم، إلزاما للحجّة عليهم. ﴿ وإذا مس الإنسان المابه ﴿ الضرّ، دعانا ﴾ لإزالته، ﴿ لِجَنبِه أو قاعدا أو قائما ﴾ وفائدة ذكر هذه الأحوال، أنّ المضرور لا يزال داعيا لا يَفتر عَن الدعاء، حتّى يـزول عَنهُ الضرّ؛ فهو يدعو الله في حالاته كلّها بلسان مقاله أو لسان حاله. ﴿ فَلَـمّا الضرّ فهو يدعو الله في حالاته كلّها بلسان مقاله أو لسان حاله.

١ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «تنبيها».

٢ - في الأصل: «استعاجلهم»، وهو خطأ.

٣ - سورة الأنفال: ٣٢.

كشفنا فرَّ حنا ﴿عَنْهُ ضرَّه، مَرَّ كَانَ لَم يدعنا إِلَى ضرَّ مسَه اَي: استمرَّ عَلَى طريقته الأولى قبلَ مس الضر، ونسي حال الجهد، كأن لم يكن مِنهُ، ونيه ذَلِك. ﴿كَذَلْكُ مِثْلُ ذَلِكَ التزين، ﴿زُيسٌ للمسوفين للمحاوزين الحدُّ عَلَى الكفر ﴿مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (٢٢) ﴾ مِنَ الانهماك في الشهوات، والإعراض عَن العبادات، وترك التدبير للآيات.

﴿ وَلَقَد أهلكنا القرون من قبلكم (١) لَمَّا ظلموا ﴾ أشركوا، ﴿ وجاءتهم رُسلهم بِالبَّيِّنَاتِ، وَمَا كَانُوا لِيؤمنوا ﴾ أي: مَا استقام [لهم] أن يؤمنوا (٢) لفساد استعدادهم، وخذلان الله لَهُم، وعلمه بأنهم يموتون عَلَى كفرهم. ﴿ كَذَلْكَ ﴾ مِثْلُ ذَلِكَ الجزاء، يعني: الإهلاك، ﴿ نَجْزِي القوم المجرمِينَ (١٣) ﴾ وهُوَ وعيد لمن نزل بتلك المنزلة.

﴿ وَإِذَا تُتلَى عَلَيْهِ مِ آيَاتُنَا بَيُّنَاتٍ ﴾ للراسخين في العلم، أو لمن عداهم؛ ﴿ قَالَ اللَّذِينَ لا يُوجُونُ لقاءنا ﴾ لمَّا غاظهم (٢) مَا في القرآن من ذم

١ - في الأصل: - «وَلَقَد أهلكنا القرون من قبلكم»، وهو سهو.

٢ - في الأصل: «ما ستقام أن يؤموا»، وفيه خطآن.

٣ - ني الأصل: «غاضهم»، وهو خطأ.

عبادة الأوثان، والوعيد لأهل الطغيان: ﴿ إِنَّسَ بِقُوآنَ غَيْرِ هَـٰذَا ﴾ يوافق غرضنا، ﴿ أُو بِدُلُه ﴾ كُلُّ من لا يرجو لقاء الله إِذَا قامت عليه الحجاة سعى [كذا] مِنَ الذِينَ لَوَى عُنُقه، إِلاَّ مَا وافق هواه. ﴿ قَلْ: مَا يكونُ لِي ﴾ مَا يستقيم لي ﴿ أَن أَبدُلُه مِن تِلقاءِ نفسي ﴾ من قبلِ نفسي، فأكون عبدا لها لاَ لله تعالى. ﴿ إِنْ اتَّبِعُ إِلاَّ مَا يُوحَى إليُّ ﴾ أي: لاَ أتّبع إِلاَّ وحي الله، من غير زيادة وَلاَ نقصان وَلاَ تبديل، خالفَ هوى النفس أو وافقها، لأَنَّ الذِي أتيت بِهِ من عند الله لاَ من عندي، ﴿ إِنِّي أَخافُ إِنْ عصيتُ ربِيِّي ﴾ إن اختلقت شيئًا من عند نفسي بما تهواه، ﴿ عذاب يومٍ عظيمٍ (٥٠) ﴾ حينما نلقى فِيهِ الموت، من عوم القيامة.

وقل: لو شاء الله مَا تَلُوتُه عليكم الله يعني: أنَّ تلاوته ليست إلاً بمشيئة الله، وإظهاره أمرا عجيبا خارجا عَن العادات، وَهُـو أن يخرج رحل أميً لم يتعلّم، ولم يشاهد العلماء، فيقرأ (١) عَلَيْكم كِتَابًا فصيحا يغلب كلَّ كلام فصيح، ويعلو عَلَى كُل منثور ومنظوم، ومشحونا بعلوم الأصول والفروع، والإخبار عَن الغيوب التِي لاَ يعلمها إلاَّ الله، ﴿وَلاَ أدراكم بِهِ وَلاَ أعلمَكم الله بالقرآن عَلَى لساني؛ ﴿فقد لبثت فيكم عُمُوا مِن قبله الله من قبل نزول القرآن، أي: فقد أقمت فيما بينكم مدَّة، ولم تعرفوني متعاطيا شيئًا من نحوه، ولا قدت (١٤) عليه، ولا كنت متواصفا بعلم وبيان، فتتهموني باحتراعه، وأفلا تعقلُون (١٦) الله نعلمون أنَّه ليس إلاَّ من عند الله.

١ - في الأصل: «فيقرءوا»، وهو خطأ.

٢ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «قدرتُ».

﴿ وَفَمَنَ أَظُلَمُ مِمَّنَ افْتَرَى عَلَى الله كذبا، أو كذَّب بِآيــَاتِه ﴿ فَرَعَـم أَنَّ الله شريكا، إِن (١) خالف فيما تعبَّده به؛ أو كذَّب بآياته بالقرآن، أو شَيْء من تأويله، وفيه بيان أنَّ الكاذب عَلَى الله والمكذَّبَ بِآياتِه في الكفر سواء. ﴿ إِنَّهُ لاَ يُفلَـح المجرمُونَ (١٧) ﴾ من دون الله، لأنَّهُم لم يسلكوا طريق الفلاح.

﴿ويعبدون من دون الله(٢) مَا لاَ يَضرُهم ﴾ إن تركوا عبادتها، ﴿وَلاَ ينفعهم ﴾ [٢٥] إن عَبَدُوها. ﴿ويقولون: هـؤلاء شفعاؤنا عند الله أي: في أمر الدُّنْيَا والآخِرَة. ﴿قَلَ ﴾: يا محمَّد، ﴿أَتنبَنُونَ الله ﴾ أتخبرون الله ﴿بِمَا لاَ يعلم في السَّمَاوَات وَلاَ في الأَرْض ﴾؛ ثُمَّ نزَّه نفسه فقال: ﴿سبحانه وتعالى عَمَّا يشركُون (١٨) ﴾ نزَّه ذاته عَن أن يكون لَهُ شريك.

﴿ وَمَا كَانَ النَّاسُ إِلاَّ أُمَّةً وَاحِدَة ﴾ متَّفقين عَلَى ملَّةٍ وَاحِدَة من غير أن يُختلفوا بَيْنَهُم، ﴿ فَاختلفوا ﴾ فصاروا مِلَلا. ﴿ ولولا كلمة سبقت من ربيك ﴾ وهُو تأخير الحكم بَيْنَهُم إلى يوم القيامة ؛ ﴿ لَقُضِي بَيْنَهُم ﴾ حين اختلافهم ﴿ فَيما ﴾ هم ﴿ فِيهِ يختلفُونُ (١٩) ﴾ فيما اختلفوا فِيهِ، وتبراً المحقُّ مِنَ المبطل مشاهدة وعيانا ؛ ولكن سبَّق كلمته لحكمة ، وَهُوَ: أنَّ هَذِهِ الدار دار تكليف، وتلك دارُ ثواب وعقاب.

﴿ وَيَقُولُونَ: لُولاً أُنزَلَ عَلَيْهِ آيَةً مِن رَبِّهُ ﴾ (٢) مِنَ الآيات التِي اقترحوها؛ ﴿ فَقُل: إِنَّمَا الغيبُ اللهِ ﴾ أي: هُوَ المختصُّ بعلم الغيب؛ فهو العالم بالصارف

١ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «أو خالف».

٢ - في الأصل: - «من دون الله».

٣ - في الأصل: «من ربـه آية» وهو خطأ، وقع فيه تقديم وتأخير.

عَن إنزال الآيات المقترحة لا غير. ﴿ فَانتظِرُوا ﴾ نـزول مَـا اقـــَرحتموه، ﴿ إِنَّــي معكم مِنَ المنتظرِينَ (٢٠) ﴾ بِمَا يفعل الله بكم لعنادكم وححودكم الآيات.

﴿ وَإِذَا أَذَقْنَا الناسِ ﴾ وَهُو (١) أَنتُم، عامٌ لجنس الناس، ﴿ رَحْمَة ﴾ رَحْمَة وحِصنا وغوهما، ﴿ مِن بعد ضوّاء مسّتهم؛ إِذَا لَهُم مكر في آياتنا ﴾ بدفعها وإنكارها، والمكر: إخفاء الكيد. ﴿ قَلَ: الله أسرع مكرا ﴾ و لم يصفهم بسرعة المكر، لأن كلمة المفاحآت (٢) دلّت عَلَى ذَلِكَ، كأنّه قَالَ: وإذا رحمناهم من بعد ضرّاء فاحؤوا وقوع المكر منهم، وسارَعوا إليه قبل أن يغسلوا [كَذَا] رؤوسهم من مس الضرّاء. ﴿ إِنَّ رُسلنا ﴾ يعني: الحفظة ﴿ يكتبون مَا تمكرُونَ (٢١) ﴾ إعلام بِأنَّ مَا تظنُّونه خافيا لا يخفى عَلَى الله، وَهُوَ منتقم منكم.

﴿ هُوَ الذِي يسيتُ وكم في البِرِّ والبحر ﴾ يجعلكم قادرين عَلَى قطع [سهما] بالأرجل والدواب، والفلك الجارية. ويخلق فيكم [الأمور] الداعية إلى السير. ﴿ حتّى إِذَا كُنتُم في الفلك، وجرين بهم بريح طيّبة، وفرحوا بها ﴾ لِلَينها واستقامتها، ﴿ جاءتها ريحٌ عاصف ﴾ شديدة الهبوب، ﴿ وجاءَهم الموجُ من كُلُّ مكان ﴾ مِنَ البحر، ﴿ وظنتُوا أنّهم أحيط بهم ﴾ أهلكوا، جعل إحاطة العدو مَثلا في الهلاك. ﴿ دَعُوا الله مخلصين لَهُ الدين ﴾ من غير إشراك به ، لأنّهُم لا يدعون حينئذ معه غيره؛ يقولون: ﴿ لئن أنجيتنا من هَالِهِ ﴾ الأهوال، ﴿ لنكون من ألشاكرين (٢٢) ﴾ لنعمتك، مؤمنين بك.

١ - كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «وهم».

٢ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «المفاحأة».

﴿ فَلَمَّ الْجَاهِمِ إِذَا هِم يَبغُون فِي الأَرْضَ ﴾ يُفسدون فِيهَا ﴿ بغير الحَقّ ﴾ أي: بالباطل. ﴿ يَا أَينُهَا الناس إِنَّمَا بغيكم عَلَى أنفسكم ﴾ أي: ظلمكم يرجع عليكم. ﴿ مِمَّاعُ الحياة الدُّنْيَا ﴾ أي: بغيكم كمتاع الحياة الدُّنْيَا ، ويضمحلُّ ويقيى وباله عليكم؛ ﴿ ثِمَّ إلينا مرجعكم فننبئكم بِمَا كُنتُم تَعْمَلُونَ (٢٣) ﴾ فنحزيكم به، ونجازيكم عليه؛ وقد ضرب الله تعالى للدنيا مثلا، لأنَّ الأشياء يظهرُ سرُّها وحقيقتها بالمثل؛ فقال:

وإنها مَثَلُ الحياة الدُّنْكِا والله مثلُ الحميعة في سرعة نُقصها، وذهاب نعمتها بعد إقبالها، واعتزاز البأس بها؛ وذلك مثلٌ لجميع مَا حول العبد مِن الدُّنْكِا وَهُوَ سريع الذهاب، لأَنَّهُ إِن بقي لك لم يق لَهُ، ﴿كماء أَنزلناه مِن السَّمَاء، فاختلط بهِ نبات الأَرْض أي: فاشتبك بسببه حتَّى حالط بعضه بعضا، ﴿مِمَّا يأكل الناسُ مِن الحبوب والثمار والبقول؛ ﴿والأنعامُ يعني: الحشيش. ﴿حتَّى إِذَا أَخذت الأَرْض رُخوفها الله اللهرت زينتها بالنبات، واخشيش. ﴿واختلاف الوانه، ﴿ وازَّينت بهِ وأظهرت حسنها عند إقبالها، وأخفت عواقبها عَن أبنائها؛ ﴿وظنَّ أهلها ﴿ [٣٣] الطاعون إلَيْها ﴿ أَنَهم ظافرون بها؛ ﴿أَتَاها أُمُونا ﴾ عذابنا، وَهُو ضرب ورعها ببعض العاهات، بعد أمنهم واستيقانهم أنتَّه قد سَلِمَ، وأنتَّه واصل زرعها ببعض العاهات، بعد أمنهم واستيقانهم أنتَّه قد سَلِمَ، وأنتَّه واصل إلَيْهِم ومنتَفَعٌ بِهِ ﴿ ليلا أُو (١) نهارا فجعلناها ﴾ فجعلنا زرعها ﴿ وصيدا ﴾

أ - ف الأصل: «و» وهو خطأ.

شبيها بِمَا يُحَذُّ مِنَ الـزرع، وقطعه (۱) واستئصاله؛ ﴿كأن لَم تَغَنَ بالأمس﴾ يعني: صارت كأن لم تكن، ومَا حصلوا منها إِلاَّ الجزاء. ﴿كذلك نفصًل الآيات لقوم يتفكّرُونَ (٢٤)﴾ فينتفعون بضرب الأمثال، وهَذَا مِنَ التسلية؛ شبّه حال الدُّنْيَا في سرعة نقصها، وانقراض نعيمها بعد الإقبال بحال نبات الأرْض في جفافه وذهابه حطاما، بعدما التكفُّ وتكاثف وزيَّن الأرْض بخصرته؛ ولَمَا وصف الدُّنْيَا، وقلة انتفاعها، وسرعة ذهابها، وكثرة آفاتها؛ رغب في عمل الآخِرة فقال:

﴿ وَالله يدعو إِلَى دَارِ السلامِ عَنِ الفناءِ والذهاب، يعني: الجنَّة؛ وَقِيلَ: السلام هُوَ الله تعالَى، وداره: الجنَّة؛ يدعو عباده إِلَى جنتَه ببعث الرسل، ونصب الأدلَّة؛ وقيل: سُميَت الجنَّة دار السلام، لأَنَّ من دخلها سَلِمَ مِنَ الآفات، ﴿ ويهدي (٢٠) ﴾.

﴿للذين أحسنوا الحسنى المثوبة الحسنى وهي الجنّة، ﴿وزيادة قيل: الرضوان. ﴿وَلاَ يَرِهِق وَجُوهِهم وَلاَ يَعْشاها ﴿قَرْبُ عَبَرَة، ﴿وَلاَ ذَلَّه وَلاَ أَرُهوان، والمعنى: وَلاَ تُرهقهم مَا يرهق أهل النار. من آثار أصحابنا: «وعن قول الله: ﴿وَلاَ يَرهَ قُ وُجُوهَهَ مَ قَتَرٌ وَلاَ ذِلَّة ﴾ فقل قلل: لاَ يرهقهم لاَ يعشاهم، والقرّ: الكسوف، والذلّة: الكآبة». ﴿أُولَئِكُ أصحاب الجنّة هم فِيهَا خالدُونَ (٢٦)﴾.

١ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «من قطعه»، أو «بقطعه». ليستقيم التركيب.

١ في الأصل: «وا لله يهدي»، وهو خطأ.

﴿وَاللَّذِينَ كَسَبُوا السَّيِّئَاتَ ﴾ فنون [كَذَا] الشرك أو النفاق، ﴿جَزَاء سَيُّنَة بَمُنْلُهَا، وترهقهم ذَلَة ﴾ ذلَّة وهوان، ﴿مَا لَهُم مِنَ الله ﴾ من عقابه ﴿من عاصم ﴾ أي: لا يعصمهم أحد من سخطه وعقابه، ﴿كَأنَّما أُغْشِيت وجوههم قطعا مِنَ اللَّيل مظلما ﴾ أي: حُعل عليها غطاءً من سواد الليل، لفرط سوادها وظلمتها، ﴿أُولَئِكَ أصحاب النار هم فِيهَا خالدُونَ (٢٧) ﴾.

﴿ ويوم نحشرهم جميعا ﴾ الكفّار وآلهتهم؛ ﴿ ثمَّ نقول للذين أشركوا ﴾ أيّ شرك كَانَ، ﴿ مكانكم ﴾ أي: الزموا مكانكم لا تبرحوا، ﴿ أنتُهم وشركا وُكُم، فَزَيّلنا ﴾ ففرّتنا ﴿ بَيْنَهُم ﴾ وقطعنا قرناءهم، والوصل التِي كَانَت بَيْنَهُم في الدُّنْيَا يُواصلون بها أَلفَتَهُم. ﴿ وقال شركاؤهم ﴾ من عبدوه من دون الله: ﴿ مَا كُنتُم إِيّانا تعبدون (٢٨) ﴾ إنسّما كُنتُم تعبدون الشياطين في الحقيقة، من حيث أمروكم أن تتسّعذوا الله أندادا فأطعتموهم؛ فيقولون: بلى كُننًا نعبدكم؛ فتقول الأصنام: إنسّما كُنتُم تعبدون أهويتكم؛ لقوله: ﴿ أَرأيت من اتسّعذَ إِلَهُ هَوَاهُ ﴿ (١٠) ﴾ مَا كُننًا عَن عبادتكم إِلا غافلين (٢٩) ﴾ مَا كُننًا عَن عبادتكم إلا غافلين.

﴿ هنالك تَبلُوا كُلُّ نفس ﴾ تُختَبر وتَنُوق ﴿ مَا أَسلفت ﴾ مِنَ العمل، فتعرف كيف هُو، أقبيح أم حسن. ﴿ وَرُقُوا إِلَى الله مولاهم الحَقَّ ﴾ ربهم الصادق [في] ربوبيته، لأنتهم كَانُوا يَتَوَلُّون مَا لِيس لربوبيته حقيقة، ﴿ وضل عَنْهُم مَا كَانُوا يَدُّون أَنَّهم شركاء لله.

١ - سورة الفرقان: ٤٣. كتبها الناسخ في الأصل: ﴿اَفْمَن اتَـَّخَذَ...﴾، وهـو خطأ. وفي سورة الجاثية: ٢٣: ﴿اَفْرَايت...﴾.

﴿ قَلَ: مَن يَوزُقكم مِنَ السَّمَاء [٢٣١] والأَرْض أَمَّن يملك السمع والأبصار في من يستطيع خلقهما وتسويتهما عَلَى الحد الذي سُوياً عليه مِنَ الفطرة العجيبة، أو من يحميهما مِنَ الآفات مَعَ كثرتهما في المدد الطوال، وهما لطيفان يُؤذِيهما أدنى شيء. ﴿ وَمَن يُحْوج الحَيُّ مِنَ المَيتِّت، ويخوج المَيتِّت مِنَ الحَيُّ أَي: الحيوان والفرخ والزرع والمؤمن والعالم مِنَ النطفة والبيضة والحب، والكافر والجاهل وعكسها، ﴿ وَمَن يَدبرُ الأَمر في ومن يلي تدبير أمر العالم. ﴿ فسيقولون: الله فسيحيبونك عند سؤالك أنَّ القادر عَلَى هَذِهِ هُوَ الله، ﴿ فقل كَهُم: ﴿ أَفَلا تَتَقُونَ (٣١) ﴾ الشرك في العبوديَّة، إذَا اعترفتم لَهُ بالربوبيَّة.

﴿ فَذَلَكُمُ الله ﴾ أي: مَن هَذِهِ قُدرته: الله ﴿ رَبِّكُمُ الحَسَقُ ﴾ الشابت ربوبيَّته ثباتا لا ريب فِيهِ، لمن حقَّق النظر. ﴿ فَمَاذَا بِعَدُ الْحَسَقُ إِلاَّ الضلال ﴾ أي: لا واسطة بين الحق والضلال؛ فمن يخطئ الحقَّ وقع في الضلال، ومن سلم مِنَ الضلال كَانَ عَلَى الحق. ﴿ فَأَنِي تَصُوفُونَ (٣٢) ﴾ عَن الحق إلى الضلال، وعن التوحيد إلى الشرك.

﴿كذلك مِثل ذَلِكَ الحق، ﴿حقت كلمة رَبك كما حقت الربوبيَّة للله حقَّت كلمة رَبك كما حقَّت الربوبيَّة للله حقَّت كلمة رَبك ﴿عَلَى الذِينَ فسقوا ﴾ تَمرَّدوا في كفرهم، ﴿أَنتَهُمْ لا يُؤْمِنُونَ (٣٣) ﴾ أي: حقَّ عَلَيْهِم كلمة الله أنَّ إيمانهم غير كائن.

﴿قَل: هَلَ مِن شُرَكَائِكُم مَن يَبِدَأُ الحُلْقَ﴾ مَن نَطَفَة، ﴿ثُمَّ يَعِيده﴾، فَإِن أَحَابُوك، وَإِلاَّ ﴿قَلَ: الله يَبِدُأُ الحُلْق، ثُمَّ يُعِيده فَأَنَّى تُؤفَكُونَ(٣٤)﴾ فكيف تُصرَفُونَ عَن قصدِ السبيلِ. ﴿ وَلَى: هَل مِن شركائكم ﴾ يعنى: الأوثان، ﴿ مَن يهدي إِلَى الحَقّ أَن يُسّبَع يرشد إِلَيْهِ، ﴿ وَلَى: الله يهدي لِلْحَقِّ أَفَمن يَهدي إِلَى الحَقِّ أَحَقُ أَن يُسّبَع المَّن لاَ يسَهدي إِلاَّ أَن يسَهدى ﴾ والمعنى: أنَّ الله وحده هُوَ الذِي يهدي المحق، بما ركب في المكلّفين مِن العقول، وأعطاهم مِن التمكين للنظر في الدلالة (١) التيبي نصبها لَهُم، وبما ونقهم وأهمهم، ووقفهم عَلَى الشرائع بارسال الرسل؛ فهل من شركائكم التي (١) جعلتم أندادا الله أحدٌ يهدي إِلى الحق أحق الله بالإتباع، أم الذي لا يهدي؛ أي: لا يهتدي بنفسه، أو لا يهدي غيره إلا أن يَهديه الله؟ وفعما لكم كيف تحكمُون (٣٥) ﴾ تقضون لأنفسكم بالباطل، حيث تزعمون أنهم أنداد الله.

﴿وَمَا يَسَبِعُ أَكْثُوهُمْ إِلاَّ طَنَا﴾ بغير دليل في عامَّة أمورهم الدُّنْ يَاويَّة والأخرويَّة، لأَنَّهُم لاَ يَتَّبعُونَ إِلاَّ الوهميَّاتِ مِنَ الأمور دون الحقائق. ﴿إِنَّ الظنَّ لاَ يُعني مِنَ الحَمَقُ ﴾ أي: لاَ يقوم مقام العلم (لعلَّه) الثابتِ السَّذِي لاَ يسزول ﴿ شَيْسُنًا، إِنَّ اللهُ عليم بِمَا يفعلُونَ (٣٦) ﴾ من اتباع الظن، وترك الحق.

﴿ وَمَا كَانَ هَذَا القرآنُ أَن يُفترَى من دون الله ﴿ مَا صِحَّ وَمَا استقام أَن يَكُونَ مثله فِي عُلُو أُمرِه وإعجازِه مُفترى، ﴿ وَلَكِنْ تصديقَ اللَّذِي بين يديه ﴾ وَهُـوَ مَا تقدَّمه مِنَ الكتب المنزَّلة، ﴿ وَتَفْصِيلَ الكتباب ﴾ وتبيين مَا كُتِب وفُرض مِنَ الأحكام والشرائع، ﴿ لاَ ريب فِيهِ عند أهل الحق، ﴿ مَن رَبُّ الْعَالَمِينَ (٣٧) ﴾.

١ - كذا في الأصل، ولعلُّ الأصوب: «الدلائل»، أو «الأدلَّة».

٢ - كذا في الأصل، ولعل الأصوب: «الذين».

﴿أَم يقولون: افتراه، قل ﴾ إن كَانَ الأمر كما تزعمون: ﴿فأتوا ﴾ [٢٣٢] أَنتُم ﴿بسورةٍ مِثْلِه ﴾ أي: شبيهة بِهِ في البلاغة وحُسن النظم، فأنتم مثلي في العزيمة. ﴿وادعوا من استطعتم ﴾ من شُركَائِكم ﴿من دون الله ﴾ (لعله) ومع ذَلِكَ فاستعينوا بمن أضلكم (١) ﴿إن كُنتُم صادقِينَ (٣٨) ﴾ أنّه افتراه.

﴿ بَلَ كَذَّبُوا بِمَا لَم يحيطوا بعلمه، وَلَمَّا يَاتِهِم تأويلُه ﴾ بَل سارَعوا إِلَى التكذيب بالقرآن في بَدِيهَة السماع، قبل أن يَفقَهُوه ويعلموا كُنه أمره، وقبل أن يتدبّروه ويَقِفُوا عَلَى تأويله ومعانيه؛ وذلك لفرط نفورهم عمَّا يُحالف دينهم، وشِرَادِهِم (٢) عَن مُفارقة دين آبائهم. ﴿ كَذَلك ﴾ مثل ذَلِك التكذيب، ﴿ كَذَلُ الله مَنْ فَلِك التكذيب، ﴿ كَذَلُ الله مَنْ قَبِلهم ﴾، ويجوز أن يكون ﴿ وَلَـمَّا يَاتِيهم تأويلُه ﴾ ولم يأتهم بعدُ، تأويل مَا فِيهِ مِنَ الإحبار بالغيوب؛ ﴿ فانظر كيف كَانَ عاقبة الظالمِينَ (٣٩) ﴾ (٢) مآلُ أمرهم.

﴿وَمِنْهُمْ مِن يُؤْمِنُ بِهِ﴾ (لعلَّه) أي: سيؤمن بهِ، ﴿وَمِنْهُمْ مِن لاَ يُؤْمِنُ بِهِ﴾ لفرط غباوته، وقلَّة تدبُّره. ﴿وَرَبُّكَ أعلم بالمفسدينَ(٤٠)﴾.

﴿ وَإِنْ كَذَّبُوكَ ﴾ وإن تمُّوا عَلَى تكذيبك، وأيست مِنهُم بعد أن قامت عَلَيْهِمُ الحجَّة؛ ﴿ فقل: لي عملي، ولكم عَمَلُكم ﴾ لا تؤاخذون بعملي وَلاَ

١ - في الأصل: «أظكنكم»، ولا معنى له.

٢ - مصدر "شَرَدَ"، قال ابن منظور: «شَرَدَ البعيرُ والدابــّة، يشــرُد شَــرْدًا وشِــرادًا وشــرودا:
 نفر، فهو شاردً». ابن منظور: لسان العرب، ٢٩٣/٣.

٣ - في الأصل: «المحرمين» وهو خطأ.

أَوَّاحَذ بِعملكم، ﴿ أَنتُم بريئون مِمَّا أعملُ وأنا بريءٌ مِمَّا تَعْمَلُونَ (٤١) ﴾ فكلُّ مؤاخذ بعمله.

﴿ وَمِنهِم مِن يستمعون إليك ﴾ ولكنّهم لا يَعْملُونَ وَلاَ يعقلون. ﴿ أَفَأَنت تُسمِع الصّمُ ولو كَانُوا لاَ يعقلُ ولُ (٤٢) ﴾ أتطمعُ أنسّك تَقدرُ عَلَى إسماع الصوتِ الصمُّ؛ فإذا اجتمع سَلْبُ العقلِ والسمعِ فقد (لعله) فَسدَ الأمرُ.

﴿ ومنهم من يَنظرُ إليك ﴾ ومنهم ناس ينظرون إليك ويُعاينون أدلّة الصدق، وأعلام النبوّة، ولكنهم لا يصدقون. ﴿ أَفَأَنت تَهدِي العمي ولو كَانُوا لاَ يُبصرُون (٤٣) ﴾ أتحسب أنّك تقدِرُ عَلَى هداية العُمي ولو انضم (١٠) إلى فَقْدِ البصرِ فَقدُ البصيرة، لأنّ الأعمى الذِي في قلبه بصيرةٌ قد يفهم، وأمنّا العَمَى مَعَ الحمق فحهد البَلاء؛ يعني: أنّ في الناس من أن لا يقبلوا [كذا] ولا يُصدقوا كالصم والعمي الذين لا عُقول لَهُم وَلا بصائر، وقد أعمى الله قلوبهم فلا يصرون شَيْئًا مِن (لعله) الهدى.

﴿ إِنَّ الله لاَ يَظلمُ الناسَ شَيْئًا ﴾، لأنَّهُ فِي جميع أفعاله متفضل وعادل، لاَ ينصر عاصيا، وَلاَ يَحذل مُطيعا، ﴿ ولكنَّ الناسَ أنفسَهم يظلمُ ونَ (\$ ٤) ﴾ أي: لم يظلمهم بسَلْبِ آلةِ الاستدلال، ولكنتهم ظلموا أنفسَهم بــ ترك الاستدلال، كما قَالَ: ﴿ وَلَقَد يسَّرنا القرآنَ للذَّكْرِ فهل مِن مدَّكِر ﴾ (٢).

١ - في الأصل: «انظم»، وهو خطأ.

٢ - سورة القمر: ١٧، ٢٢، ٣٢، ٤٠.

﴿ وَإِمَّا نُوِينَّكَ بَعْضَ الذِي نَعِدُهُم ﴾ مِنَ العـذاب، ﴿ أَو نتوفَّينَّك ﴾ قبـل عذابهم، ﴿ فِالِينا مَرجعهم؛ ثُمَّ الله شهيدٌ [٢٣٣] عَلَى مَـا يفعلُـونَ (٤٦) ﴾ مُطَّلِع عَـلَيْهِـم وبحازيهم.

﴿ ولكلِّ أُمَّة رسولٌ ﴾ يُعث إلَيْهِم لينبههم عَلَى التوحيد، ويدعوهم إلى دين الحق. ﴿ فَإِذَا جَاء رسوهُم ﴾ بالبَينَاتِ، فكذَّبوه (٢) و لم يَسَبَّعُوه، ﴿ قُضِي بَيْنَهُم ﴾ يين النبي ومكذِّيه ﴿ بالقسط ﴾ ، فَأَنجي الرسل ، وعُذَّب المكذَّبون؛ أو ولِكُل أمَّة مِنَ الأممِ يومَ القيامة رسولٌ تُنسب إلَيْهِ وتُدعى بِهِ ؛ فإذا حاء رسولُهم الموقف ليشهد عَلَيْهِم بالكفر والإيمان قُضي بَيْنَهُم. ﴿ وَهُم لا يُظلمُ ونَ (٤٧) ﴾ لا يُعذَّب أحدا بغير ذنبه؛ وإنَّما قَالَ: ﴿ وَإِمَّا نُرِينَّك بعض الذِي نعدهم الين عِن العذاب؛ [فإذا] استعجلوا بمَا وُعِدوا بهِ مِنَ العذاب نَزل.

١ - وضع الناسخ إحالة إلى الحاشية، ولم يكتب شيئًا؛ وفي العبارة نقص واضح.

٢ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: حذف الفاء.

﴿ ويقولون: متى هَـٰذَا الوعدُ ﴾ استبعادا لَـهُ واستهزاء بِـهِ، ﴿ إِنْ كُنتُ مُ صادقِينَ (٤٨) ﴾ أنَّ العذاب نازل، وَهُوَ خطاب مِنْهُم للنبي والمؤمنين.

﴿ وَلَ : لاَ أَملكُ لنفسي ضرًّا وَلاَ نفعا ﴾ فكيف أملك لكم فأستعجل في حلب العذاب إليكم، ﴿ إِلاَّ مَا شاء الله أي: ولَكِن مَا شاء الله من فَلِكَ كَانَّ؛ فكيف أملك لكم الضرر، وحلبَ العذاب. ﴿ لِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلٌ فَلَا كَانَّ؛ فكيف أملك لكم الضرر، وحلبَ العذاب. ﴿ لِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلٌ إِذَا جاء أجلهم، فلا يستأخرون ساعةً وَلاَ يستقدمُونَ (٤٤) ﴾ لِكُل أمَّةٍ وقت معلومٌ للعذاب، مكتوب في اللوح، فإذا جاء وقت عذابهم، لاَ يتقدّمون ساعة وَلاَ يتأخرون.

وقل أرأيتم إن أتاكم عذابُه الذِي تستعجلونه وبياتا وقت بيات، وهُو الليل، وأنتم ساهون نسائمون لا تشعرون، وأو نهارا وأنتم مشتغلون، مستعجلون بطلب المعاش والكسب. وماذا يستعجل مِنهُ المجرمُون (٥٠) أي: مِنَ العذاب، والمعنى: أنَّ العذاب كلَّه مكروه، وليس شيء مِنهُ يوجب الاستعجال.

﴿ أَتُمْ إِذَا مَا وَقَعَ﴾ العذابُ بالموتِ، ﴿ آمنتم بِهِ ﴾، لأنَّ كـلَّ نفس تؤمن بِمَا كفرت في نفس تؤمن بِمَا كفرت في ذَلِكَ ﴿ آلآنَ ﴾ آمنتـم بِهَ ﴿ وَقَدْ كُنتُم بِهِ تستعجلُونَ (١٥) ﴾ أي: بالعذاب تكذيبا واستهزاء.

﴿ وَمُمَّ قَيِلَ لَلَّذِينَ ظُلَمُوا: ذُوقُوا عَذَابَ الْحُلَدِ ﴾ أي: يــومَ القيامــةِ، أو لأَنَّ ذَلِكَ مقدمة، وَأَيَّام التعبُّد قد انقضت، والتوبة قد أُغلِقت؛ ﴿ هَلَ تُجــزُونَ إِلاَّ بِمَا كُنتُم تكسبُونَ (٥٢) ﴾؟!

﴿ويستنبئونَك﴾ ويستخبروك، فيقولون: ﴿أَحَقُّ هُوَ﴾ هُوَ استفهامٌ عَلَى وجهِ الإنكار والاستهزاء. ﴿قَل: إي وربي، نَعَم وَا للهِ ﴿إِنَّهُ لَحَقٌّ، وَمَا أَنتُم بَعجزينَ(٣٥)﴾ بفائتين العذاب، وَهُوَ لاحقٌ بكم لاَ محالة إن خالفتموه.

﴿ وَلُو أَنَّ لِكُلِّ نَفْسِ ظُلَمَتَ مَا فِي الأَرْضِ ﴾ مَا فِي الدُّنْيَا اليوم من خزائنها وأموالها؛ ﴿ لافتدَتُ بِهِ ﴾ لجعلته فديةً لها، ﴿ وأسرُّوا الندامةَ لَمَّا رَأُوا العذابَ ﴾، لأنَّهُم بُهتوا لمَّا عاينوا مِمَّا لم يخشوه من فظاعة الأمر وهوله. ﴿ وقضي بَيْنَهُم بالقسط ﴾ بين الظالمن والمظلومين، ﴿ وَهُم لاَ يُظلمُونَ (٤٥) ﴾ من حَزَاء أعمالهم شَيْئًا.

﴿ أَلا إِنَّ لله مَا فِي السَّمَاوَات والأَرْضِ اللهُ نَعِبَ الفداء، وَمَا فيهما مُلكُه. ﴿ أَلا إِنَّ وَعَدَ اللهُ حَقِّ اللهُ كَانُن، ﴿ وَلَكُنَّ أَكُثُرُهُم لاَ يَعْلَمُونَ (٥٥) ﴾ لقصور عقلهم، إِلاَّ ظاهرا مِنَ الحياة الدُّنْكَا، وفي الحقيقة لاَ يَعْلَمُونَ شَيْئًا لفاهر الآيَة: ﴿ هُو يُحيى [٢٣٤] ويسُمِيتُ وَإِلَيْهِ تُرجعُونَ (٢٥) ﴾ وَإِلَى طاهر الآيَة: ﴿ هُو يُحيى أَرُحِي وَيُرحى .

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءِتُكُمْ مُوعِظَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ ﴾ أي: قد جاءكم كِتَاب جامع لهذه الفوائد من موعظة وتنبيه عَلَى التوحيد، والموعظةِ التِي تدعو إِلَى كُل مرغوب، وتزجر عَن كُل مرهوب؛ كما في القرآن مِنَ الأوامر والنواهي داع إِلَى كُل مرغوب، وزاجر عَن كُل مرهوب؛ إذ الأمر يقتضي حسن المأمور، فيكون مرغوبا؛ وَهُوَ يقتضي النهي عَن ضِده وَهُوَ القبيح، وعلى هَذَا في النهي. ﴿ وشفاءٌ لِمَا في الصدور ﴾ مِنَ العقائد الفاسدة، والصدر

موضع القلب ﴿وهدَّى مِن الضلالة، ﴿ورحمةٌ ﴾ مِن العداب ﴿ والمُعدَّ ﴾ مِن العداب ﴿ والمُعدِّنُ (٥٧) ﴾ لمن آمن به منكم.

﴿ قَلَ: بفضل الله وبرحمته ﴾ وَهُـوَ مَا عَلِمُـوه وعملوا بِـهِ. ﴿ فَبذلك فَلَيْهُ وَمَا عَلِمُ وهُ وَعَملُ وا بِـهِ. ﴿ فَبذلك فَلَيْهُ وَمُا عَلِمُ وَعَلَمُهُ القَرآن، تُسَمَّ شَكَا الله الفَقْر عِن عينيه إلى يوم يلقاه (١٠). ﴿ هُوكَ ﴾ أي: مَا آتاهم الله مِن العلم والعمل بِمَا فِيهِ ﴿ خَيرٌ مِمَّا يَجمعُونَ (٥٨) ﴾ للدنيا، لأنه حطام زائل ضارٌ ليس بنافع ؛ وذلك يتناول كلٌ ما جُمع لغير الله، وعلى غير المأمور بهِ.

﴿ قَلْ: أَرَأَيْتِم ﴾ فأحبروني ﴿ مَا أُنزِلُ الله لكم مِن رزق فجعلتم مِنهُ حراما وحلالا ﴾ فَبَعْضتُموه، وقلتم: هَذَا حلال وَهَذَا حرام، بلا حجَّة. ﴿ قَلْ آلله أَذِنْ لَكُم ﴾ في التحريم، ﴿ أُم عَلَى الله تفترُونَ (٥٩) ﴾، الآية زاحرة عَن التحوُّز فيما يُسأل مِن الأحكام، وباعثة عَلَى وجود (١) الاحتياط فيه، وأن لا يقول أحد في شيء: حائز أو غير حائزٍ عَلَى سبيل القطع بدين؛ إِلا بعد الإيقان، وَإِلا الله عَلَى الدينان.

﴿ وَمَا ظُنُّ اللَّهِ مِنَ يَفْتُرُونَ عَلَى اللهِ الكلَّابَ ﴾ أيُّ شيء ظُنُهم ﴿ يومِ القيامة ﴾ أي: أيُّ شيء ظنَّ المفترون في ذَلِكَ اليوم مَا يُصنع بهم فيهِ، وَهُوَ يوم الجزاء بالإحسان والإساءة، وَهُوَ وعيد عظيم حيث أبهم أمره. ﴿ إِنَّ اللهُ لَـلُـو

١ - لم نعثر عَلَيه في الربيع ولا في الكتب التسعة ولا في الجامع الصغير وزياداته.

٢ - كذا في الأصل، ولعل الصواب: «وجوب».

٣ - في الأصل: «ولا»، وهو خطأ.

فضل عَلَى الناس به حيث أنعم عَلَيْهِم بالعقل، ورحمهم بالوحي وتعليم الحلال والحرام، وَهَذَا يتناول كلَّ من يروم التعبُّد مِنَ الخليقة، وليس مضنونا به عن أحد إِلاَّ مَن يأباه، ﴿ولكنَّ أكثرهم لاَ يشكرُونَ(٢٠)﴾ هَذِهِ النعمة وَلاَ يَتَّبَعُونَ مَا هُدُوا إلَيْهِ.

﴿ وَمَا تَكُونَ فِي شَانَ ﴾ أي: مَا تَكُونَ فِي أَمْرٍ. والخطاب ظاهره للنبي التَّلِيَّ ﴿ وَهُوَ عَامٌ لَجْمِعِ المؤمنِنِ، لقوله: ﴿ وَمَا تَتَلُو مِنْهُ مَن قَرِآنَ ﴾ ، لأنَّ تلاوة القرآنِ مُعظم شأنِ الرسولِ عَلَىٰ الْأَنَّ كُلَّ حَزَء مِنْهُ قَرِآنَ . ﴿ وَلاَ تَعْمَلُونَ ﴾ أَنتُم جميعا ﴿ مِن عَمل ﴾ تعميم للخطابِ بعد تُصيصه، ﴿ إِلاَّ كُنَّا عَلَيْكُم شهودا ﴾ شاهدين رُقباء نُحصي عَلَيْكُم ولَكُم. خَوَفَهُم بِمَا عَرَّفَهُم مِن عَلَيْكُم شهودا ﴾ شاهدين رُقباء نُحصي عَلَيْكُم ولَكُم. خَوَفَهُم بِمَا عَرَّفَهُم مِن اطلاعه عَلَيْهِم فِي جميع أحوالهم. ﴿ إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ ﴾ تحوضون فِيهِ ؛ مِن أَفاض فِي الأمر، إِذَا اندفع فِيهِ ، ﴿ وَمَا يَعَوْبُ عَن رَبِّك ﴾ وَمَا يبعد، وَمَا يغيب أفاض فِي الأمر، إِذَا اندفع فِيهِ ، ﴿ وَمَا يَعَوْبُ عَن رَبِّك ﴾ وَمَا يبعد، وَمَا يغيب أفاض فِي الأرض وَلاَ فِي السَّمَاء ﴾ أي: فِي الوحود والإمكان، ﴿ وَلاَ أَصِعْر مَن ذَلِك وَلاَ أَكُبِر إِلاَ فِي كِتَاب الوحود والإمكان، ﴿ وَلاَ أَصْعُورُ مَن فَلِك وَلاَ أَكُبِر إِلاَ فِي كِتَاب فَهُ عِنْ عَلْمَهُ بَارِكُ وَتَالَى.

﴿ أَلاَ إِنَّ أُولِياءَ [٣٣٥] الله هُمُ الذِينَ يَتُولُونه بالطاعة، ويتولاً هم بالكرامة؛ أو هُمُ الذِينَ تَوَلَّ هُدَاهُم بالبرهان الذِي أتاهم؛ فتولَّوا القيام بحقه، والرحمة لخلقه؛ أو هُمُ المتحابُّون في الله عَلَى غير أرحام بَيْنَهُم، وَلاَ أموال يتعاطَونَها، أو هُمُ المُؤْمِنُونَ المتعقونَ ﴿لاَ حوفٌ عَلَيْهِم ﴾ إِذَا حافَ العُصاة، ﴿وَلاَ هُم يَحْزُنُونَ (٢٢) ﴾ إِذَا حَزِنَ العصاة.

تُمُّ وصفهم فقال: ﴿الذِينَ آمنوا وكَانُوا يَتَّقُونَ (٣٣)﴾ الشرك والنفاق جليه ما بشر الله بعد جليه ما بشر الله بعد المُوْمِنِينَ المتَّقين في غير موضع من كتابه، وهي نِعمتهم المعجّلة في الحياة المُوْمِنِينَ المتَّقين في غير موضع من كتابه، وهي نِعمتهم المعجّلة في الحياة الله نُنيا، وهم يتسلّون بالعاقبة الباقية، كما يتسلّى أهل الدُّنيَا بالعاجلة الفانية؛ وشتّان ما بينهما. ﴿وفي الآخِرَة﴾ هي الجنّة. ﴿لاَ تبديل لكلماتِ الله لاَ تغيير لأقواله، ولاَ اختلاف لمواعيده. ﴿ فَلِكَ ﴾ إشارة إلى كونهم مبشّرين في الدارين ﴿ هُو الفوز العظيم ( ٤٣) ﴾ ينالون الفوز العظيم في الدُّنيا قبل الآخِرة بدليل هنو الدنية، وهُو نعيم معجّل للأنفس الروحانية، كما لضدهم عذاب الديل هنو الآخِرة، وهؤلاء خُلقوا للعذاب فَهُم في العذاب دائمون في الدُّنْ عال الدَّنْ عال الله تعالى لهؤلاء، وفضل مِنْ هُ هُؤلاء. ﴿ لاَ الله تعالى لهؤلاء، وفضل مِنْ هُ هُؤلاء. ﴿ لاَ الله تعالى هؤلاء، وفضل مِنْ هُ هُؤلاء. ﴿ لاَ الله تعالى هؤلاء، وفضل مِنْ هُ هُؤلاء. ﴿ اللهُ ال

﴿ وَلاَ يُحزنك قولهم ﴾ تكذيبهم وتهديدهم وتشاورهم في تدبير هلاكك وإبطال أمرك. ﴿ إِنَّ العِزَّة للهِ ﴾ إنَّ الغلبة والقهر في ملكة الله، لاَ يملك أحدَّ شَيْعًا منها، لاَ هُم وَلاَ غيرهم؛ فهو يَغلِبُهم وينصرُك عليهم. ﴿ كَتَبَ الله لأَغلِنَّ أَنَا ورُسلِيَ ﴾ (٣٥) ﴾ لأغلبنَّ أنا ورُسلِيَ ﴾ (٣٥) ﴿ السميع ﴾ لِمَا يقولون، ﴿ العليم (٣٥) ﴾ بمَا يُدبرون ويعزمون عليه، وَهُوَ مكافيهم بذلك.

١ - سورة الأنبياء: ٢٣.

٢ - سورة المحادلة: ٢١.

﴿ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ مَن فِي السَّمَاوَات ومن فِي الأَرْضِ اللَّهُ وفِي ملكته، وَالْمَالِانِكَة والنقلان؛ وحصَّهم لِيوذن أنَّ هؤلاء إِذَا كَانُوا لَهُ، وفي ملكته، وَالاَ يصلح أحد مِنْهُم للرُّبوبية، وَالاَ أن يكون لَهُ شريكا فِيهَا فما وراءهم مِمسَّن الاَ يعقل أحقُّ أن الاَ يكون لَهُ زِدًّا وشريكا. ﴿ وَمَا يَتَبِعُ اللَّهِ بِنَ يدعون من دون الله شُوكاء ﴾ «مَا الله شُوكاء ﴾ «مَا الله شُوكاء ﴾ «مَا الله في الربوبيَّة عالٌ، ﴿ إِن يتبعون إِلاَ الطَّنَ ﴾ يُسمُّونها شُركاء، الله أنَّ شَرِكَة الله في الربوبيَّة عالٌ، ﴿ إِن يتبعون إِلاَّ الطَّنَ ﴾ إِلاَّ ظنَّهم الفاسد أنَّهم شركاء. ﴿ وَإِن هُم ﴾ مَا هم ﴿ إِلاَّ يخرصُونَ (٦٦) ﴾ يقدرُونَ (لعلَّه) فِي أنفسهم أن يكون [ اللهِ] شركاء تقديرا باطلا.

﴿ هُوَ الذِي جعل لكم الليل لتسكنوا فِيهِ ﴾ تنبيه عَلَى كمال قدرته، وعِظَم نِعمَته المتوحد بها هُوَ، ليدلَّهم بها عَلَى تفرُّده باستحقاق العبادة. ﴿ والنهارَ مُبصوا ﴾ لتبصروا فِيهِ مطالبَ أرزاقكم الدينيَّة والدُّنْ يَاويَّة. ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيات لقوم يسمعُونُ (٦٧) ﴾ سماعَ مدَّكِر مُعتَبر.

﴿ فَالُوا اتَّخدَ الله ولدا سُبْحَانَهُ لله عَن السَخَاذ الولد، وتعجّب بهم من كلمتهم الحمقاء. ﴿ هُوَ الغنيُ ﴾ علّة لنفي الولد، لأنه إنسما يطلب الولد ضعيف ليتقوّى به، أو فقير ليستعين به، أو ذليل ليتشرّف به، والكل أمارة الحاجة؛ فمن كَانَ غنيًا غير مُحتاج كَانَ الولد عَنْهُ منفيا. ﴿ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَات وَمَا فِي الأَرْضِ ﴾ مُلْكًا، وَلاَ تجتمع النبوّة (١) معه. ﴿ إِنْ عندكم

١ - كذا في الأصل، ولعل الصواب: «الأبوَّة».

مِن مُلطَانُ بِهِذَا﴾ مَا عندكم من حجَّة بهذا القول؛ ﴿أَتَقُولُونَ [٣٣٦] عَلَى اللهُ مَا لاَ تُعْلَمُونُ(٦٨)﴾ وعيد لمن قَالَ بِمَا لاَ يعلم، (لعلَّه) وفي الآيــــَة دليــلَّ عَلَى أنَّ كلَّ قولٍ لا دليل لَهُ، (لعلَّه) فهو جَهالة.

﴿قُلْ إِنَّ الذِينَ يَفْتُرُونَ عَلَى اللهِ الكذب ﴾ قولا أو فعلا أو اعتقادا ﴿لاَ يُفْلِحُونَ (٢٩) ﴾ أي: لاَ يَنحون مِنَ النار، وَلاَ يَفُوزُون بالجنَّة؛ ولكن ﴿متاع فِي الدُّنْ يَا ﴾ أي: افتراؤهم هَذَا منفعة قليلة في الدُّنْ يَا، حيث يُقيمون بِ وراستهم في الكفر، ومُناصَبَةَ النَّبِي ﷺ بالتظاهر عليه؛ ﴿ثُمَّ إلينا مرجعهم، ثُمَّ نليقهم العذاب الشديد بما كَانُوا يكفرُونَ (٧٠) ﴾.

﴿ وَاللَّ عَلَيْهِ مِ نَا نُوح ﴾ خَبَره مَعَ قومه ، ﴿ إِذْ قَالَ لَقُومه ، يا قومِ إِنْ كَانْ كَبِسُو عليكُم ﴾ عظم وثقال؛ كقوله : ﴿ وَإِنسَّها لَكَبِيرة إِلاَّ عَلَى الخاشعين ﴾ (١) . ﴿ مَقَامِي ﴾ مكاني ، يعني : نفسه ، أو قيامي ومَكشي بين أظهركم ، ﴿ وَتَذَكِيرِي بِآيَاتِ الله ﴾ بقيام حججه ؛ ﴿ فعلى الله تو كَلت ﴾ أي: فوضت أمري إِلَيْهِ . ﴿ فأجمعوا أمركم ﴾ مِن أجمع الأمر ، إِذَا نواه وعزم عليه . ﴿ وَشُركاء كم ﴾ أي: مَعَ شركائكم ؛ ﴿ ثُمَّ اقضوا إِلَيٍّ ﴾ ذَلِكَ الأمر اللهِ يعمَّم مستورا ، واحعلوه ظاهرا مكشوفا ، ﴿ ثُمَّ اقضوا إِلَيٍّ ﴾ ذَلِكَ الأمر اللهِ ي تريدون بي ؛ أي: أدُّوا إِلِيَّ مَا هُوَ حَتَّ عندكم من هلاكي ، كما يقضي الرجل غَرِيمه ، واصنعوا مَا أمكنكم ، ﴿ وَلاَ تُنظِرون (٧١) ﴾ وَلاَ تُهملوني .

١ – سورة البقرة: ٤٥.

﴿ فَإِن تُولِيتُم ﴾ فإن أعرضتم عَن تذكيري ونصيحتي، ﴿ فَمَا مُسَالُتُكُم مَن أَجُو ﴾ يوجبُ التولي، أو فما سألتكم من أحر ففاتني ذَلِكَ بَتُولِيَتِكُم ؛ ﴿ إِن أَجُوبِيَ إِلاَّ عَلَى الله ﴾ وَهُو الثواب الذِي يُثِيبُنِي بِهِ فِي الآخِرة ؛ أي: مَا نصحتكم إِلاَّ لله لاَ لغرض من أغراض الدُّنْيَا، وفيه دلالة منع أُخذ الأجر عَلَى تعليم العلم اللاَّزم، لأنَّ تبليغ الأنبياء لازم عَلَيْهِمُ إِلَى أَمُهُم ؛ ﴿ وَأُمُوتَ أَن المُسْلِمِينَ (٧٢) ﴾ مِنَ المستسلمين لأوامره ونواهيه.

﴿ فَكَذَّبُوه ﴾ فداموا عَلَى تكذيبه، ﴿ فَنجَّيناه ومن معه في الفلك وجعلناهم خلائف ﴾ يَخلُفُون المغرّقين. ﴿ وأغرقنا الذِينَ كذَّبُوا بِآياتِنا، فانظر كيف كَانَ عاقبة المنذرِينَ (٧٣) ﴾ هُو تعظيم لِمَا جَرَى عليهم، وتحذير لِمَن أُنذِر عَن مثله، وتسليةٌ لَهُ [ عَنَيْ]. ﴿ ثُمَّ بعثنا مِن بَعدِه رُسلا إِلَى قومهم، فجاءوهم بالبَيّناتِ فما كأنُوا ليؤمنوا ﴾ فما استقام لَهُم أن يؤمنوا ﴿ بِمَا كذَّبُوا بِهِ مِن قبل ﴾ بسبب تعرُّدهم تكذيب الحق. ﴿ كذلك نطبع ﴾ مثل ذَلِكَ الطبع ﴿ عَلَى قلوب المعتدين (٧٤) ﴾ بخذلانهم، لانهماكهم في الضلال واتباع المألوف، وفي أمثال ذلِك دليل عَلَى أنَّ الأفعال واقعةٌ بقدرة الله ، وكسب العبد.

﴿ ثُمَّ بعشنا من بعدهم موسى وهارون إلى فرعون ومَلَئِه بآياتِنا فاستكبروا ﴾ عَن قبولها، وأعظمُ الكبر أن يتهاون العبيد برسالة ربهم بعد تبيُّنها، ويتعظّموا عَن قبولها؛ ﴿ وَكَانُوا قوما مجرمِينَ (٧٥) ﴾ يتعاطَون الجرائم مِنَ الآثام.

﴿ فَلَـمًا جَاءَهُمُ الْحَقُّ مَنَ عَنْدَنَا﴾ فَلَـمًا عَرَفُوا أَنَّهُ هُوَ الْحَقُّ، وأَنَّهُ مَنَ عند الله؛ ﴿ قَالُوا﴾ لحبهم الشهوات: ﴿ إِنَّ هَذَا لسحر مُبِينَ(٧٦) ﴾ لَكذَبٌ بين، وَهُم يَعْلَمُونَ أَنَّ الحَقَّ أَبِعدُ شيء مِنَ السحر. ﴿ قَالَ مومسى: أتقولون للحقّ لَمَّا جاءكم أسحرٌ هَـذَا وَلاَ يفلحُ الساحرُونَ(٧٧) قَالُوا أَجْتَنا لِتَلْفِتَنَا ﴾ لتصرفنا، واللفت والفلت أخوان. ﴿ عمتًا وَجَدنا عليه آباءنا ﴾ من عبادة الأصنام [٣٣٧] أو هُو (لعلّه) عبادة أهويتنا، لقوله: ﴿ أَفرأيت من اتّخذ إلهه هواه ﴾ (١). ﴿ وتكونَ لكما الكبرياءُ ﴾ أي: الملك، لأنّ الملوكَ موصوفون بالتكبُّر عَلَى الناس باستِبَاعهم، ﴿ فِي الأَرْض ﴾ بالتصرُّف فيها، وفي أهلها؛ ﴿ وَمَا نَحْنُ لكما بمؤمنِينَ (٧٨) ﴾ بمصدقين فيما حثتما به؛ فلم يتبعوا رئاسَتَهم، (لعلّه) ورفض هواهم بملازمة الحق (١).

﴿ وقال فرعون: اتسوني بِكُلُ مساحر عليم (٧٩) ﴾ ليقوي بهم رِئَاسَته. ﴿ فَلَمَّا اللَّهُ وَاللَّهُ مُوسَى: القوا مَا أَنتُم ملقُونَ (٨٠) فَلَمَّا اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

﴿ فَمَا آمَن لَمُوسَى إِلاَّ ذُرِّيَةٌ مَن قومه ﴾ من شيعته، ﴿ عَلَى حَوفٍ مِن فُوعُونَ وَمِلْهُ مِن وَعُونَ ، هَأَن فُرعُونَ ، مَعنى: آل فرعُون، ﴿ أَن يُعذَّبُهُم فرعُون. ﴿ وَإِنَّ فُرعُونَ لَعَالٍ فِي الْأَرْضَ ﴾ لغالب يفتنهم ﴾ يريد أن يُعذَّبهم فرعون. ﴿ وَإِنَّ فُرعُونَ لَعَالٍ فِي الْأَرْضَ ﴾ لغالب

١ - سورة الجاثية: ٢٣.

كذا في الأصل، والعبارة غامضة من قوله: «فلم يتبعوا رئاستهم»، إلى نهاية الفقرة.

٣ - في الأصل: «يو بمرجع إلى فرعون».

فِيهَا قاهر، ﴿وَإِنَّهُ لَمِن المسرفِينَ (٨٣)﴾ في الظلم والفساد، وفي الكبر، وفي العتوِّ في ادعائه الربوبيَّة. ﴿وقال موسى: يا قوم ﴾ لمَّا رأى تخوُف الْمُؤْمِنِينَ بِهِ، ﴿إِنْ كُنتُم آمنتم با الله صدَّقتم بِهِ وبآياتِه؛ ﴿فعليه تَـوَكَّلُوا ﴾ فإلَـيْهِ أَسندوا أمركم في العصمة من فرعون، لأنَّ من شرط الإيمان با الله التوكُّل عليه، ﴿إِنْ كُنتُم مُسْلِمِينَ (٨٤)﴾ شرط في التوكُّلِ الإسلام، وَهُوَ أَن يُسْلِموا نفوسهم الله، أن يجعلوها لَهُ سالمة خالصة، لا حظ للشيطان فِيهَا، لأنَّ التوكُل لا يكون مَعَ التخليط.

﴿ فَقَالُوا: عَلَى الله توكلنا ﴾ إِنَّمَا قَالُوا ذَلِكَ، لأَنَّ القوم كَانُوا مخلصين، لا حرم أنَّ الله قبل توكُلهم وأجاب دعاءهم ونجَّاهم، وأهلك من كَانُوا يخافونه، وحعلهم خلفاء في أرضه؛ فمن أرَادَ أن يصلح للتوكُل عَلَى ربِّه فعليه برفض التخليط للاخلاص [كَذَا] . ﴿ رَبَّنَا لا تجعلنا فتنة للقوم الظالمِينَ (٥٥) ﴾ موضعَ فتنةٍ لَهُم، أي: عذابٍ يعذَّبوننا، أو يفتنوننا عَن ديننا؛ أي: يضلُّوننا، والفاتن: المضلُّ عَن الحقِّ. ﴿ ونجنا برحتك مِنَ القوم الْكَافِرِينَ (٨٦) ﴾ من كيدهم، ومن شؤم عداوتهم.

﴿وَاوَحِينَا إِلَى مُوسَى وَأَخِيهُ أَنْ تَبُوّءًا لَقُومِكُما بَمُصُو بَيُوتًا ﴾ تَبُوّاً الْمُكَانَ: التَّخذه مباءة؛ كقولك: توطَّنه، إِذَا اتَّخَذَه وطنا؛ والمعنى: اجعلا بمصر بيوتا من بيوته مَبَاءَة لقومكما، ومرجعا يرجعون إلَيْهِ للعبادة والصلاة فِيهِ، ﴿وَاجْعَلُوا بِيُوتُكُم قَبْلَةٌ ﴾ أي: مصلًى؛ ولعلَّهم كَانُوا فِي أَوَّلُ الأمر مأمورين بأن يُصلُّوا فِي بيوتهم في خفية مِنَ الكفرة، لئلاً يظهروا عَلَيْهِم، فيؤذوهم

ويفتنوهم عَن دينهم؛ كما كَانَ المُسْلِمُونَ عَلَى ذَلِكَ فِي أَوَّل الإسلام بمكَّة؛ ويحتمل أُمرُه لهما أن يتبوَّءا بمصر بيوتا أي: يجعلا بها مساحد؛ والمساحد: هِـيَ بيوتٌ، كما قَالَ: ﴿فِي بيوتٍ أَذِنَ الله...﴾ الآيــَة (١٠). ﴿وأقيموا الصلاة﴾ في بيوتكم إشارة إلى «تبوَّءًا» [٢٣٨] ﴿وبشر المؤمنِينَ(٨٧)﴾.

﴿ وقال موسى: رَبّنا إنك آتيت فرعون وملأه زينة ﴾ هِي مَا يُتزيّن بِهِ من لباس وحلي وفرش وأثاث، وغير ذَلِك، ﴿ وأموالاً ﴾ بقرا ونعما، وضيعة ﴿ في الجياة الدُّنْيَا؛ رَبَّنَا ليضلُوا ﴾ أي: يستعينوا بذلك عَلَى الضلالة ﴿ عَن سبيلك ﴾ أي: طاعتك. ﴿ رَبَّنَا الطمس عَلَى أموالهم ﴾ أي: اهلكها، وأذهِب آثارها، لأنهم يستعينون بنعمتك عَلَى معصيتك. والطمس: المُحقُ والإهلاك، وكل من كانت معه أموال مكنوزة مستغن عنها، ليس لَهُ فِي ادِّخارها نية إلاَّ التكاثر، فهي كالمطموس عليها، بَل هِي أضرُّ عليه، لأنه يعاني جمعها وحفظها، لا يزال مُعَذّبا بها، ﴿ والشدُدْ عَلَى قلوبهم ﴾ اطبع عَلَى قلوبهم ، واجعلها قاسية ، ﴿ فلا يؤمنوا بها، ﴿ والعداب الأليم (٨٨) ﴾ عذاب الموت، وإنَّما دعا لَهُم بهذا لَمَّا أَيسَ من إمانهم، أو علم بالوحي أنَّهم لا يُؤمنون؛ فأمَّا قبل أن يعلم بأنَّهم لا يؤمنون، فلا يسع لَهُ أن يدعو بهذا الدعاء، لأنه أُرسل إلَيْهِم ليدعوهم إلى الإيمان، وهُوَ كقول نوح: ﴿ وَلاَ يللوا إلاَ فاحرا كفَّارا ﴾ (١)

ا - سورة النور: ٣٦؛ وتمامها: ﴿ فِن بيوتٍ أَذِنَ اللهُ أَن تُرفع ويُذكَر فيها اسمُه، يُسبح له فيها بالغدو والآصال رجال لا تلهيهم تجارة ولا بيم عن ذكر الله وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة يخافون يوما تتقلّب فيه القلوب والأبصار ﴾.

۲ - سورة نوح: ۲۷.

﴿قَالَ قد أجيبت دعوتكما ﴾ والمعنى: أنَّ دُعاءكما مستحاب، وَمَا طلبتما كائن في وقته؛ ﴿فاستقيما ﴾ أي: عَلَى الحقَّ، ولا يميل بكم الشيطان عَن الحقِّ إِلَى الهوى. ﴿ولا تَعَبِعان سبيل الذين لا يَعْلَمُ ونَ (٨٩) ﴾ ولا تَعَبِعانٌ طريق الجهلة [الذين] لا يعلمون إلا ظاهرا من الحياة الدنيا. والاستقامة مع اتباع سبيل الذين لا يعلمون لا تستقيم أبدا.

﴿وجاوَزْنا بِبَنِي إِسْرَائِيلَ البحرَ ﴾ أي: حاوزناهم في البحر، حتَّى بلغوا البَرَّ حافظين لَهُم؛ ﴿فَأَتْبَعَهم فرعونُ وجنودُه بغيا وعَدوًا ﴾ ليهلكهم، ﴿حتَّى إِذَا أدركه الغرق، قَالَ: آمنت أَنَّهُ لاَ إله إِلاَّ اللّهِي آمنت بِهِ بنو إسرائيل، وأنا مِنَ المُسْلِمِينَ (٩٠) ﴾، لأنَّ كلَّ مخالف في شيء من دين الله، فحين يُدركه الموت يتوب مِمَّا خالف فِيهِ الحقَّ في ذَلِكَ الحين، وَلاَ تنفع التوبة حين ذَلِكَ، لأنَّ التعبُّد قد انقطع وأقبل الجزاء.

﴿آلآن﴾ أي: تؤمن الساعة، في وقست الاضطرار، وتركست وقست الاختيار؛ وَمَا كَانَ يُدعى إِلاَّ إِلَى ذَلِكَ؛ ولو علم الله فِيهِ حيرا، ومنه حيرا لقالها قبل ذَلِكَ. ﴿وقد عَصَيتَ قبلُ ﴾ (لعله) الماضي من عُمِرك الذي عُمِّرته، ﴿وكنت مِنَ المفسدِينَ (٩١) ﴾ مِنَ الضاليِّن المضلِّين.

﴿ فَالْيُومَ نُنجِيكَ بِبَدَنِكَ لَتَكُونَ لِمَن خَلْفَكَ آيَةً ﴾ لمن وراءه مِـنَ النـاس، أن تَظهرَ عبوديَّته، وأنَّ مَا كَانَ يدَّعي مِنَ الربوبــيَّة فهـو محـال؛ وأنـَّه مَـعَ مَـاكَانَ فِيهِ من عِظم الملك، آل أمرُه إلى مَا ترون لعصيانه ربَّه. ﴿ وَإِنَّ كَثَيْرًا مِـنَ الناس عَن آياتنا لغافِلُونَ (٩٢) ﴾ لا يتفكّرون فِيهَا، وَلاَ يعتبرون.

﴿ وَلَقَد بَوَّانَا﴾ أي: أنزلنا ﴿ بَنِي إِمْسُوائِيلَ مُبَوَّا صدق ﴾ وَهُـوَ كقوله: ﴿ وَرَزِقْنَاهِم مِنَ الطَّيبَات ﴾ ﴿ وَرَزِقْنَاهِم مِنَ الطَّيبَات ﴾ مِنَ الأعمال الصالحة والأرزاق الواسعة، لمَّا أطاعوا واستقاموا. ﴿ فَمَا اختلفوا ﴾ في دينهم ﴿ حَتَّى جاءهم العلم ﴾ فكان الاختلاف بَيْنَهُم بعد قيام الحجــة. ﴿ إِنَّ رَبِّكَ يقضي بَيْنَهُم يومَ القيامة فيما كَانُوا فِيهِ يختلفُون (٩٣) ﴾ فَيُحازي كلاً عَلَى قدر عمله، ويميِّز الحق مِن المبطل بالإنجاء والإهلاك.

وفإن كنت في شك [٢٣٩] مِمّا أنولنا إليك فاسأل الذين يقرءُون الكتاب مِن قَبلك لها قدّم يَنِي إِسْرَائِيلَ وَهُم قُرَاءُ الكتاب، وصفهم بِأَنَّ العلم قد حاءهم، لأنَّ أمر رسول الله على مكتوب في التورّاة والإنجيل، وَهُم أبناؤهم؛ أراد أن يحقّ علمهم بصِحَّة القرآن وصِحَّة نبوّة محمَّد على ويبالغ في أبناؤهم؛ أراد أن يحقّ علمهم بصحَّة القرآن وصِحَّة نبوّة محمَّد على ويبالغ في يسارع إلى حلّها بالرحوع إلى قوانين الدين وأدلّته، أو بمباحثة العلماء؛ كأنت يسارع إلى حلّها بالرحوع إلى قوانين الدين وأدلّته، أو بمباحثة العلماء؛ كأنت قال له: فاسأل أهل الكتاب، فإنهم مِنَ الإحاطة بصِحَّة مَا أنزل إليك بحيث يصلحون لمراجعة مثلك فضلا عن غيرك؛ والمراد: وصف الأحبار بالرسوخ في يصلحون لمراجعة مثال فضلا عن غيرك؛ والمراد: وصف الأحبار بالرسوخ في العلم بصِحَّة مَا أنزل إلى رسول الله، لا وصف رسول الله بالشك فيه. ثمَّ قال: ﴿لَقَد جاءك الحقُ مِن رَبِكِ أَي: ثبت عندك بالآيات الواضحة، والبراهين اللائحة أنَّ ما أتاك هُو الحقُ الذِي لا بحال فِيهِ للشَّكِ، ﴿فلا تكوننَّ مِن المحرِينَ (٤٤) الشاكين.

<sup>· -</sup> سورة الإسراء: ٨٠.

﴿ وَلاَ تَكُونَنَّ مِنَ اللَّهِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِ الله ﴾ بشيء من حُجَدِه ؟ ﴿ فَتَكُونَ مِنَ الْخَاسُويِنَ ( ٩٥ ) ﴾ أي: فاثبت ودُمْ عَلَى مَا أنت عليه من انتفاء المِرية عنك، والتكذيب بآيَاتِ الله ؛ أو هُوَ عَلَى طريقة التهييج، كقوله: ﴿ فلا تكوننَّ ظهيرا للكَافِرِينَ ﴾ (١) ؛ أو معناه: لا نأمرك بالسؤال لأنَّك شاكُّ، ولكن لتزداد يقينا كما ازداد إبراهيم يقينا بمعاينة إحياء الموتى.

﴿إِنَّ الذِينَ حقَّت عَلَيْهِم كلمة رَبك ﴾ لعنت إياهم؛ إذ ثبت عَلَيْهِم قول الله الذِي كتبه في اللوح؛ وقيل: كلمة رَبك قوله: «مؤلاء في النار، وَلا (٢٠) أبالي (٣٠). ﴿لاَ يُؤْمِنُونَ (٩٦) ولو جاءتهم كُلُّ آية أي: كُلُّ آية من آيات الله، لأنَّ الآية التِي أتتهم مثل الآيات التِي لم تأتهم، لأنَّهُ قيل: «من لم ينفعه قليل الحكمة، ضرَّه كثيرها، وزاده عَشوة وصمما وبكما»، ﴿حتَّى يروا العذاب الأليم (٩٧)﴾ أي: عند الموت، فيؤمنون ولكن لا ينفعه، لأنَّ التعبُّد قد ارتفع.

١ - سورة القصص: ٨٦.

٢ - في الأصل: «والا»، وهو خطأ.

٣ حديث قدسيٌّ رواه احمد في مسنده عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ قَتَادَةَ السُّلَمِي أَنَّهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيُّا يَقُولُ: ﴿إِنَّ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ حَلَقَ آدَمَ، ثُمَّ أَحَدَ الْحَلْقَ مِنْ ظَهْرِهِ، وَقَالَ: هَوَلاَ فِي الْحَنْقِ فِي الْحَدْقِ فِي النَّارِ وَلاَ أَبَالِي»، قَالَ: فَقَالَ قَائِلاً: يَما رَسُولَ اللهِ، فَعَلَى مَاذَا نَعْمَلُ ؟ قَالَ عَلَى مَوَاقِعِ الْقَدَرِ». مسند الشاميين، رقم ١٧٠٠، وفي لفظ آخر: عَنْ مُعَاذِ بْنِ جَبَلِ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ تَلاَ هَذِهِ الآيمةَ ﴿أَصْحَابُ الْيَمِينِ ﴾ لفظ آخر: عَنْ مُعَاذِ بْنِ جَبَلِ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ تَلاَ هَذِهِ الآيمةَ ﴿أَصْحَابُ الْيَمِينِ ﴾ لفظ آخر: عَنْ مُعَاذِ بْنِ جَبَلِ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ فَقَالَ: هَذِهِ فِي الْحَدْقِ وَلاَ أَبَالِي وَهَذِهِ فِي النَّارِ وَلاَ أَبَالِي وَهَذِهِ فِي النَّارِ وَلاَ أَبَالِي »، مسند الأنصار: ٢٦٢١؟ ونحوه في مسند القبائل، برقم: ٢٦٢١٦. العالمية: موسوعة الحديث، مادة البحث: ﴿لا أَبَالِي».

﴿ فَلُولًا كَانَت قريةً آمنت ﴾ فه الأكانت قرية وَاحِدَة مِسنَ القسرى أهلكناها، تابت عَن الكفر، وحصَّلت الإيمان قبل المعاينة ولم تُوخَّره، كما أُخَّر فرعون وأمثاله إِلَى أَن أُخلوا بمحنقِهم. ﴿ فَنفعها إيمانها ﴾ بأن يَقبل الله منها لوقوعه في وقت الاختيار، ﴿ إِلا قومَ يُونس ﴾ كأنَّه قَالَ: مَا آمن أهل قريةٍ مِنَ أهل القسرى العاصية، فنفعهم إيمانهم إِلا قوم يونس، ﴿ لَمَّا آمنوا كشفنا عَنْهُم عَذَابِ الحَوْيِ فِي الحِياة الدُّنْسَيَا ﴾ وَهُو مكشوف عَن كلِّ مُؤْمِن، وحالٌ بِكُلِّ كافر، بدليل هَذِهِ الآية. ﴿ ومتعناهم إِلى حِينَ (٩٨) ﴾ إِلَى آخاهم، وكلُّ من آمن إيمانا حقيقياً قبل التغرغر يُكشف عَنْهُ العذاب في الحياة الدُّنْسَاء والتغرغر يُكشف عَنْهُ العذاب في الحياة الدُّنْسَا، ومُتَعْ (١٠) مناعا طيبًا إِلَى الموت، لأنَّ العذاب مِنَ الله في الدُّنْسَا والآخِرَة لاَ يستحقُه إِلاَّ من سبق مِنْهُ ذنبٌ، عقوبةً لَهُ مِنَ الله و ومن سبق مِنْهُ والاَّخِرَة لاَ يكون حزاؤه إلاَّ الإحسان مِنَ الله لَهُ فِي الدُّنْسَا والآخِرة.

﴿ وَلُو شَاءَ رَبُّكَ لَآمَنَ مَن فِي [ \* \$ \* ] الأرض كلُّهم ﴾ بحيث لا يشذُ مِنهُم أحدٌ ؛ ﴿ هَيعا ﴾ بحتمعين عَلَى الإيمان مُطبِقين عليه لا يختلفون فِيهِ. أحبر عَن كمال قُدرتِه ونفوذ مشيئته، أنسَّه لو يَشَاء لآمن من في الأرض كلُّهم، ولكنّه شاء أن يُؤْمِنُ بِهِ من عَلِم مِنهُ احتيار الإيمان بهِ ، وشاء الكفر مِمَّن علم أنَّه يختار الكفر وَلا يُؤْمِنُ بهِ ؛ وَهُوَ مشيئة علم وقضاء وقدر ، لا مشيئة أمر وحَبْرٍ حلَّ الله عَن ذَلِكَ. ﴿ أَفَانَت تُكُوهُ الناس ﴾ بِمَا لم يَشَا الله ؛ والدليل عَن على أنَّ حلاف المشيئة مستحيل ، لا يمكن تحصيله بالإكراه عليه ، فضلا عَن عَلَى أنَّ حلاف المشيئة مستحيل ، لا يمكن تحصيله بالإكراه عليه ، فضلا عَن

١ - كذا في الأصل، ولعلُّ الأصوب: «ويمتُّع».

الحثّ والتحريض عليه [قولُه]: ﴿حتّى يكونوا مؤمنِينَ(٩٩)﴾ أي: ليس مشيئة الإكراه والجبر في الإيمان، إنَّمَا ذَلِكَ إِلَى الله تعالى فاسد، لأنَّ الإيمان فِعلُ العبد، وفعله مَا يحصل بقدرته، ولاَ يتحقَّى ذَلِكَ بدون الاختيار. وتأويله عندنا: أنَّ الله لو أعطاهم لآمنوا كلَّهم عَن الاختيار، ولكن عَلِم مِنهُم أنهم لاَ يُؤمِنُونَ، فلم يُعطهم ذَلِكَ، وهُوَ التوفيق. عَن ابن عبّاس: «كَانَ رسول لاَ يُؤمِنُ جميع الناس، (لعلّه) ويبايعوه عَلَى الهدى؛ فأحبر الله تعالى أنه لاَ يُؤمِنُ إلاَّ من (لعلّه) سبق لَهُ مِنَ الله السعادة في الأزل وهُو آسن (العلّه) سبق لَهُ مِنَ الله السعادة في الأزل وهُو آسن]...

﴿وَمَا كَانَ لَنفُسَ أَنْ تَوْمَنَ إِلاَّ بِإِذِنَ اللهُ ﴾ بمشيئته، أو بقضائه، أو بتونيقه وتيسيره؛ ﴿وَيَجعل الرجسَ ﴾ الكفرَ، لأنه يرحسهم، ﴿عَلَمَى اللهِيمَنَ لاَ يعقلُونَ ( • • ١ ) ﴾ لاَ ينتفعون بعقولهم.

﴿قل: انظروا﴾ نَظَرَ استدلال واعتبار ﴿ماذا في السّمَاوَات والأَرْض﴾ مِنَ الآيات والعبر، استدلالا لكمال قدرته، وذلك [ب] تقصّي جميع الكائنات، لأنها دالّة عَلَى وحدانية الله تبارك وتعالى، وشاهدة لَهُ بالألوهية، وشاهدة عَلَى نفسها بالعجز والفناء؛ وكلّها حجج، إلزاما للقبول أو للترك، وأنموذجا للسعادة والشقاء، وإنّها حنّة معجّلة لأهل الجنّة، ونار معجّلة لأهل النار؛ ﴿ونادى ﴾ بلسان الحال، ﴿أصحابُ الجنّة أصحابَ النار أن قد وحدنا مَا

١ - وضع الناسخ إحالة إلى الحاشية، و لم يكتب شيئا؛ وفي العبارة سقط واضح، تقديره:
 «قوله تعالى…».

وعدنا رَبُّنَا حقًا؛ فهل وحدتُم ما وعد رَبُّكُم حقًا؟ قَالُوا: ﴾ بلسان حالهم، هنم. فأذَّن مُؤذِّن بَيْنَهُم أن لعنة الله عَلَى الظالمين، الذِينَ يصدُّون عَن سبيل الله، ويغونها عِوجا، وَهُم بالآخِرَة كَافِرُونَ ﴾ (١). ﴿ وَمَا تُغنِي الآياتُ والنلدُر عَن قوم لاَ يُؤْمِنُونَ (١٠١) ﴾ في علمه وحكمه.

﴿ فَهَلَ يَنتَظُرُونَ إِلاَّ مَثَلَ أَيَّامُ اللَّذِينَ خَلُوا مِن قبلهم ﴾ (لعلَّه) من مكذَّبي الأمم، مثل وقائعهم، ونزول بأس الله بهم، إذ لا يستحقُّون في الحقائق غيره. ﴿ قَلْ: فَانتظرُوا إِنْسِي معكم مِنَ المنتظرِينَ (٢٠١) ﴾ ذَلِكَ؛ أو فانتظروا إلني معكم مِنَ المنتظرين إهلاككم.

﴿ ثُمَّ نُنَجِي رَسَلُنا ﴾ كأنَّه قيل: نُهلك الأمم، ثُمَّ نُنَجِّي رَسَلَنا عَلَى حَكَاية الأحوال الماضية. ﴿ وَاللَّذِينَ آمنوا ﴾ وَمَن آمن معه، ﴿ كَذَلْك حَلَّا عَلَينا ﴾ في الحقيقة لا يمكن ولا يتأتَّى خلافه، لأنَّهُ ينافي الحكمة الإلهية. ﴿ فُنْ عَلَى المؤمنينَ (٢٠١) ﴾ أي: مثل ذَلِكَ الإنجاء ننجِي المؤمنين منكم، ونُهلك الْكَافِرِينَ.

﴿ قَل: يَا أَيُّهَا الناسِ الخطاب لجميع من أُرسل إِلَيْهِم النَّبِيُّ مُحَمَّد ﴿ إِنْ كُنتُم فِي شَكَّ من ديني ﴾ وصحّتِه وصفته وتأصيله؛ فهذا ديني فاسمعوا وصفه؛ ثُمَّ وصف دينه فقال: ﴿ فَلا أَعَبُد اللَّذِينَ تعبدون من دون الله ﴾ أي: الأصنام، أو الشيطان، أو الأهوِيَة. وفي الحقيقة إنسَّهم يعبدون أهويتهم؛

١ - سورة الأعراف: ٤٤-٥٥.

﴿ ولكن أَعبُدُ الله اللهِ يَتَوقَاكُم ﴾ فهذا حاصّةُ ديني اعتقادا وعملا، (لعلّه) وتركّا؛ فاعرضوها عَلَى العقلِ الصرف، وانظروا فِيهِ بعين الإنصاف لتعلموا صحّته؛ وَهُوَ أنّي لا أعبد مَا تخلقونه وتعبدونه؛ ولكن أعبد حالقكم الذي هُوَ يُوجِدُكم ويتوفّاكم؛ وإنّما حَصَّ التوفيِّ بالذكر للتهديد. ﴿ وأُمُوتُ أَن أَكُونَ مِنَ المؤمنِينَ (٤٠٤) ﴾ يعني: أنّ الله أمرني بذلك، بِمَا رَكّبَ فِيَّ مِنَ العقل، ومما أوحى إليَّ في كتابه.

﴿ وَأَن أَقِم وَجَهَكَ لَلدين ﴾ أي: استقم مُقبلا بوجهك؛ أي: بقلبك وحوارحك عَلَى مَا أمرك الله به، ولا تلتفت عَنْهُ يمينا وَلاَ شمالا، فإنه الصِّراط المُسْتَقِيم، وَمَا سواه ففيه المهاوي والمغاوي. ﴿ حنيفا ﴾ مائلاً عَن كُلِّ دين. ﴿ وَلاَ تَكُونَنَّ مِنَ المُسْرِكِينَ (٥٠١) ﴾ نهي له عَن جلي الشرك وخفيه؛ وذلك يقتضى جميع المعاصى.

﴿ وَلاَ تَدْعُ ﴾ أي: وَلاَ تعبد، لأنَّ الدعاء ها هنا العبادة، ﴿ من دون الله مَا لاَ ينفعك ﴾ إن دعوت، ﴿ وَلاَ يضرُّك ﴾ إن أهملته، ﴿ فإن فعلت ﴾، فإن دعوت شيئًا من دون الله، أي: عبدت غير الله، ﴿ فإنتَّك إِذًا مِنَ الظالمِينَ (١٠٦) ﴾، لأنَّهُ لاَ ظُلم أعظم مِنَ الشرك، وَهُوَ يقتضى جميع معاصى الله.

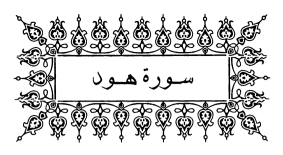
﴿ وَإِن يَّمسك اللهِ بِضُرُّ فلا كاشفَ لَهُ إِلاَّ هُوَ ﴾ وَلاَ شَيْء أَضرُّ مِنَ المعصية، ﴿ وَإِن يُردكَ بخير ﴾ وهي طاعة الله، لأنتُهُ ليس بعدها حير، ﴿ فلا رآدً للمواده و هُوَ صفة المستحقِّ للعبادة، ﴿ يُصِيبُ بِهِ مَن يَشَاء مِن عباده ﴾ قطع بهذه الآية عَلَى عباده طريق الرغبة والرهبة إلا المَيْهِ،

والتوكُّلُ إِلاَّ عليه؛ ﴿وَهُوَ الْعَفُورِ﴾ المكفَّر بالبلاء، ﴿الرحيم(١٠٧)﴾ المعاني بالعطاء؛ أتبع النهي عَن عبادة الأوثان، ووصفها، لأنسَّهَا لاَ تضرُّ وَلاَ تنفع؛ وَاللهُ عزَّ وحلَّ المستحقُّ للعبادة، إن أصابك بضرَّ، لم يقدر عَلَى كشفه إِلاَّ هُــوَ وحده؛ وإن أرادك بخير لم يُرِد أحدَّ غير مَا يريده بك مِـنَ الفضل والإحسان؛ وهُوَ الحقيقُ إذا بان توجه إليه العبادة (لعلَّه) ورفض دونها[كَذَا].

﴿ قَلْ: يَا أَيُّهَا الناسُ ﴾ والجنُّ داخلون في هَـذَا الخطـاب، ﴿ قَـد جـاءكم الحَـقُ ﴾ في هَـذِهِ السورة، أو في جميع القـرآن، ﴿ مِن رَبَـكُم؛ فمن اهتـدى ﴾ اختار الهدى واتّبع الحقّ، ﴿ فَإنَّما يهتدي لنفسه ﴾ فما نفع باختياره إلاّ نفسه ؛ ﴿ وَمَـا ﴿ وَمِن ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُّ عليها ﴾ ومن آثر الضلال، فما ضرَّ إلاّ نفسه ؛ ﴿ وَمَـا أَنا عَلَيْكُم بوكيل ( ١٠٨ ) ﴾ بحفيظ، موكول إلى أمركم.

﴿ وَاتَّبِعِ مَا يُوحَى إليك ﴾ من وحسى رسول أو إلهام، ﴿ وَاصبر ﴾ أَمَرَهُ بِالصّبر عَلَى اتَّبَاعِ مَا يُوحَى إلَيْهِ، لأَنَّهُ لاَ يُسِلِّغ إِلَّا بِه، ﴿ حَتَّى يَحْكُمُ اللّهُ ﴾ بالصبر عَلَى اتَّبَاع مَا يُوحى إلَيْهِ، لأَنَّهُ لاَ يُسِلِّغ إِلَّا بِه، ﴿ حَتَّى يَحْكُمُ اللّهُ ﴾ بوصول أُجلِك، أو بينك وبين من خالفك، ﴿ وَهُوَ خير الحاكمِينَ (١٠٩ ) ﴾ إذ لاَ يُمكن الخطأ في حكمه، لاطلاعه عَلَى السرائر، اطلاعَه عَلَى الظواهر.





مائة واثنتان أو ثلاث وعشرون آية<sup>(١)</sup>

## براسدالرمز الرحم

﴿الو كِتَابٌ أَي: هَذَا كِتَاب؛ كأنَّه يصف مَا فِي هَذِهِ السورة. ﴿أُحكمت آياته ﴾ صفة لَـهُ، أي: نُظمت نظما قويًّا مُحكما، لاَ يقع فِيهِ ﴿أُحكمت آياته ﴾ صفة لَـهُ، أي: نُظمت نظما قويًّا مُحكما، لاَ يقع فِيهِ [٢٤٢] نُقص وَلاَ خلل كالبناء المحكم؛ ﴿ثُمَّ قُصَّلَت ﴾ كما تُفصَّل القلائد بالفرائد، من دلائل التوحيد والأحكام والمواعظ والقصص؛ أو جُعِلَت فصولا معنى معنى ما يحتاج إلَيْهِا العباد(٢)؛ أي: بُينِّ ولنُحَّص ﴿من لدن حكيم خبير(١) ﴾ أي: من عنده إحكامُها وتفصيلُها.

﴿ أَلاَّ تعبدوا إِلاَّ اللهُ ﴾ أي: لئـالاً تعبدوا إِلاَّ اللهُ، وفـــائدة إحكامهـــا وتفصيلها، قوله: ﴿ إِنَّنِي لَكُم مِّنْهُ نَذْيَرٌ وَبَشْيَرُ (٢) ﴾ أي: آمرُكم بالاستغفار عَن الشرك، وأحثُكم عَلَى التوحيد.

١ - في الأصل: «الآية»، وهو خطأ.

كذا في الأصل، وفي تفسير أبي السعود: «أو فصَّل فيها مهمَّات العباد». أبو السعود: تفسير
 أبي السعود، مج٢/ ج٢/ ص١٨٢.

﴿ وَأَن استغفروا رَبُّكُم ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْسِهِ أَي: ارجعُوا إِلَى الله من هوى (١) أنفسكم بالطاعة والعبادة؛ ﴿ يُمتَعَكم متاعا حسنا ﴾ يَمنحكم مَا يكفيكم، ويَمنعكم ما يُطغِيكم، أو يمتعكم بالعقول السليمة مِنَ الهوى؛ ﴿ إِلَى أَن يَتُونًا كُم، ﴿ وَيُؤْتِ كُلُّ ذِي فَصْل فَصْلَه ﴾ ويُعطي في أجل مسمى ﴾ إِلَى أَن يَتُونًا كم، ﴿ وَيُؤْتِ كُلُّ ذِي فَصْل فَصْلَه ﴾ ويُعطى في الآخِرَة كُلُّ مَن كَانَ لَهُ فَصْل في العمل. ﴿ وَإِن تُولُوا ﴾ أي: وإن تتسولوا عَن الإيمان؛ ﴿ وَإِنَّ يَوْ مُولِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ مَن كُلُ عَذَابِ فِي الدُّنْيَا. ﴿ إِلَى اللهُ مَرجِعُكُم ﴾ إِلَى الجزاء، ﴿ وَهُو عَلَى اللهُ مَرجِعُكُم ﴾ إِلَى الجزاء، ﴿ وَهُو عَلَى كُلُّ شيء قدير (٤) ﴾.

وألا إلهم يشنون صدورَهم يُزُورُون عَن الحق، ويَحرفون عَن الحق، لأنَّ من أقبل عَلَى شيء، استقبله بصدره؛ ومن ازور عَنهُ وانحرف ثنى عَنْهُ صدرَه وطوى عَنْهُ كَشحه (٢). ﴿لِيستخفوا مِنهُ لِيطلبوا الخفاء مِنَ الله، فلا يطلع رسولُه والمؤمنون عَلَى ازورارهم. ﴿الاَ حين يَستغشون ثيابهم الله عين يأوون إلى فراشهم يتغطّون بها، أي: يريدون الاستخفاء حين يستغشون ثيابهم، كراهة لاستماع كلام الله، كقول نوح: ﴿جَعَلُوا أصابعَهم في آذانهم، واستغشّوا ثيابهم عن قبول الحق،

۱ - في الأصل: «+ هواء».

٢ - الكشع: ما بين الحاصرة إلى الضلع الحالف، وهُو من لدن السرّة إلى المعن... ويقال: طوى
 كشحه عنه إذا أعرض عنه». ابن منظور: لسان العرب، ٢٦١/٥.

٣ - سورة نوح: ٧.

(لَعَلَّهُ) لَأَنَّهُ كالساتر نفسه عَن أن يَرَى الحقَّ أو يراه. ﴿ يعلم مَا يُسوُّون وَمَا يُعلنون ﴾ أي: لا تفاوت في علمه بين ذَلِك؛ فلا وجه لتوصُّلهم إلى مَا يريدون مِنَ الاستخفاء، وَاللهُ مطَّلع عَلَى تُنبِهم صدورهم، واستغشاء ثيابهم ونفاقِهم، فغير (١) نافع لَهُم؛ ﴿ إِنَّهُ عليم بذات الصدور (٥) ﴾ بمَا فِيهَا.

﴿ وَمَا مَن دَابَةً فِي الأَرْضِ إِلاَّ عَلَى الله رزقها ﴾ غذائها، وَمَا لاَ تقوم إِلاَّ بِهِ مِن حلب مَا ينفعها، ودفع مَا يهلكها في الدارين، لتكفَّله إيَّاهَا، ﴿ ويعلم مستقرَّها ﴾ مكانها مِنَ الأَرْض، ﴿ ومستودَعَها ﴾ حيث كَانَ مستودعها قبل الاستقرار، من صلب أو رحم أو بيضة فيما قيل، ﴿ كُلُّ فِي كِتَابٍ مُبِين (٦) ﴾ كُلُّ وَاحِد مِنَ الدواب ورزقها ومستقرُّها ومستودعها في اللوح، يعنى: ذِكْرُها مكتوب فِيهِ مبينً.

﴿ وَهُو الذِي خلق السَّمَاوَات والأرْض ﴾ أي: وما بينهما ﴿ فِي سسَّة أيًّام ﴾ قيل: تعليما للتأني، لأنَّ الله قادر أن يخلق جميع المخلوقات وأضعافهم مضاعفات معًا، كلمح البصر أو أقرب. ﴿ وكَانَ عَرْشُه عَلَى الماء ﴾ أي: فوقه؛ وفي وقوف العرش عَلَى الماء لعِظَمِه أعظمُ الاعتبارِ لأهل الأفكار. ﴿ لينبلو كم ﴾ أي: خلق السموات والأرْض وَمَا بينهما للممتَحَن فيهما؛ ولم يخلق هَذِهِ الأشياء لأنفسها؛ وجميع مَا خلق الله من شيء من غير المتعبدين للمتعبدين، لا لأنفسها، ولا عبثا ولا هوا ولا لعبا، حلَّ الله عَن ذَلِك. ﴿ وَايُكُم أحسن عملا ﴾ أكثر شكرا، [٢٤٣] وعنه عَلى: ﴿ الله عَن عَلا،

١ - كذا في الأصل، ولعلَّ الأصوب: «فهو غير نافع».

واورع عَن محارم الله، واسرع في طاعة الله (()؛ فمن شكر وأطاع أثابه، ومن كفر وعصى عاقبه، وَلَمَّا شبه ذَلِكَ احتبارَ المحتبر قَالَ: ﴿ليبلوكم﴾ أي: ليفعل بكم المبتَلِي لأحوالكم [لينظر] كيف تَعْلَمُونَ. ﴿ولئن قلتَ: إِنسَّكُم مبعوثون من بعد الموت، ليقولنَّ الذينَ كَفَرُوا: إن هَلَا إِلاَّ سحر مُبِين(٧)﴾ (لَعَلَّهُ) أشاروا بهذا إِلى القرآن، [و]هُوَ الناطق بالبعث، فإذا جعلوه سحرا فقد اندرج تحته إنكار مَا فِيهِ مِنَ البعث وغيره.

﴿ ولَسُن أُخُونا عَنْهُم العذابَ عَذاب مَا وُعِدوا بِهِ، ﴿ إِلَى أَمَّة معدودة ﴾ إِلَى جماعة مِنَ الأوقات معلومة أو قلائل، والمَعنى: إِلَى حين معلوم، ﴿ لِيقُولُنَّ مَا يَحِسُهُ ﴾ مَا يمنعه مِنَ النزول، استعجالا له عَلَى وجه التكذيب والاستهزاء، ﴿ أَلاَ يومَ يأتيهم ﴾ العذابُ ﴿ لِيس مصروفاً عَنْهُم، وحاق بهم ﴾ وأحاط بهم ﴿ مَا كَانُوا بِهِ يستهزءُونَ ( ٨ ) ﴾ (لَعَلَهُ ) بالعذاب الذي كَانُوا يستعجلون ؛ وإنَّما وضع: «يستهزءون» موضع «يستعجلون» لأنَّ استعجالهم كَانَ عَلَى وجه الاستهزاء.

﴿ وَلَئُنُ أَذَقنَا الإِنسَانَ ﴾ هُوَ للجنس، ﴿ مِنَّا رَحَمَ ﴾ نعمة، ﴿ تُمَّ نزعناها مِنهُ إِنَّهُ ليئوس ﴾ شديد اليأس من أن تعود إلَيْهِ مشل تلك النعمة المسلوبة، قاطع رجاءه من سعة فضل الله من غير صبر وَلاَ تسليم لقضائه، ﴿ كَفُور (٩ ) ﴾ عظيم الكفران لِمَا سلف لَهُ مِنَ التقلُّب في نعمة الله، نسَّاء لَهُ.

١ - لم نعثر عَلَيه في الربيع ولا في الكتب التسعة ولا في الجامع الصغير وزيادات. ونفس الرواية أوردها أبو السعود في تفسيره، مج٢/ ج٢/ ص١٨٧-١٨٨.

﴿ ولئن أذقناه نعماءَ بعد ضرّاءَ مسّته ﴾ كصِحَّة بعد سقم، وغنَّى بعد عدم؛ وفي اختلاف الفعلين نكتة لا تخفى بالنعم إلا معتربها [كَذَا]. ﴿ لِيقُولَنَّ ذَهَبُ السَّيِّنَاتُ عني ﴾ أي: المصائب التِي ساءتني، ﴿ إِنَّهُ لَفُرِحٌ ﴾ أشِرَّ بَطِرٌ، ﴿ فَحُورٌ (١٠) ﴾ على الناس بِمَا أذاقه الله من نعمائه، وقد شغله الفرح والفحر عَن الشكر؛ والفرح: لذَّة في القلب، (لَعَلَّهُ) يتلي بها المشتهي. والفحر هُوَ: التطاول عَلَى الناس، بتعديل المناقب، وذلك منهيٌّ عَنْهُ.

﴿إِلاَّ الذِينَ صبروا﴾ في المحنة والبلاء، ﴿وعَمِلُوا الصالحات﴾، وشكروا في النعمة والرحاء، وطبعوا أنفسهم للطاعة عن طبعها الأصلي، ﴿أُولَئِكَ لَهُم مغفوةٌ ﴾ لصغائر ذنوبهم، ﴿وأجرٌ كبيرٌ (١١) ﴾ عَلَى صبرهم، أكبرمن كل أجر في الدُّنْيَا، ولو أُعطِيَ الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا أُجراً، فأجره في الآخِرَة أكبر عَلَى مقابلة العذاب الكبير.

وكَانُوا يقتر حون عليه آيات تعنّتاً لا استرشادا، لأنّهُم لو كَانُوا مسترشدين، لكانت آية وَاحِدَة مِمَّا حاء بهِ كافية في إرشادهم، ومِن اقتراحاتهم: ﴿لولا أنزل عليه كنزٌ أو حاء معه ملك ﴾؛ وكانُوا لا يقتلون بالقرآن، ويتهاونون به، فكَانَ يضيق صدره أن يُلقِي إِلَيْهِم مَا لا يقبلونه، ويضحكون مِنهُ فَيهُ سيحُه لأداء الرسالة، وطرح مبالاة بردهم [كذا] لاستهزائهم واقتراحهم بقوله: ﴿فلعلّك تاركُ بعض مَا يُوحى إليك، وَهُوَ مَا يخالف هوى بعض مَا يوحى إليك، وَهُو مَا يخالف هوى المشركين، مخافة ردهم واستهزائهم به، ﴿وضائِقٌ بِهِ صدرُكُ ﴾ بأن تتلوهُ عليهم؛ ولم يقل: «ضيق»، ليدلٌ عَلَى أنّه ضَيقٌ عارض غير ثابت، لأنهُ [٢٤٤] النَّيْكِينَ

كَانَ أفسحُ الناس صدراً، ﴿أَن يقولُوا﴾ مخافة أن يقولُوا: ﴿لُولا أُنْزِل عليه كَننَ ﴾ ينفقه في الاستنباع، كما تُنفِق الملوك من خزائنها، ﴿أَو جاء معه ملك ﴾ يصدقه ويشهد لَهُ بالرسالة؛ ﴿إنَّما أنت نذير ﴾ أي: ليس لك إِلاَّ أن تُنذِرهم بمَا أُوحِيَ إليك، وتُبلِّغهم مَا أُمِرت بتبليغه؛ وَلاَ عليك إن رَدُّوا أو تهاونوا، ﴿وا لله عَلَى كُلِّ شيء وكيل(١٢) ﴾ يحفظك مِنهُم، ويحفظ مَا يقولُون، وَهُوَ فاعل بهم مَا يجب أن يفعل؛ فتوكل عليه، وكِل أُمرك إِلَيْهِ، وعليك بتبليغ الوحي بقلب فسيح وصدر منشرح، غير مُلتفِت إِلَى استكبارهم، وَلاَ مبال بسفههم واستهزائهم.

﴿ أَم يقولون افتراه، قل: فأتوا بعَشْرِ سُور مِثلِهِ ﴾ في الحسن والجزالة، ومُفترَيَات لله الله الله الله الله الله النال القرآن واختلقته من عند نفسك، وليس هُو من عند الله ارحى معهم العنان، وقال: هَبُوا أني اختلقته من عند نفسي، فأتوا أنتُم أيْضًا بكلام مثله مُختلق من عند أنفسكم، فإنكُم عرب فصحاء مثلي، تقدرون على ما أقدر عليه، ﴿ وادعوا من استطعتم مِن دونِ الله ﴾ (لَفلَهُ) من حن وإنس إلى المعاونة عَلَى نَظمِها، ﴿ إِن كُنتهُ صادقِينَ (١٣) ﴾ أنَّه مفترى.

﴿ فِإِن لَمْ يَسْتَجَيَّبُوا لَكُمْ، فَاعَلَمُوا أَنَّمَا أُنزِلَ بَعِلَمُ اللهِ ﴿ لَعَلَّهُ ﴾ وأن لاَ خُلُوق يَـ عَدر ذَلِكَ، وأُنزِل بعلم الله(١)، ﴿ وأن لاَ إِلَهُ إِلاَّ هُوكَ ﴾ أي: أُنزِلَ مُلْتَبَسًا بِمَا لاَ يَعْلَمُهُ إِلاَّ اللهُ، مِن نَظْمٍ مُعْجَزِ للخلق، وإخبارٍ بغيوب لاَ سبيل لَهُم إِلَيْهِ وَحَدَه، ﴿ وَهِلَ اللهِ وَحَدَه، ﴿ وَهِلَ أَنْتُمُ لَا اللهِ وَحَدَه، ﴿ وَهِلَ أَنْتُمُ

١ - هنا وضع الناسخ إحالة إلى الحاشية و لم يكتب بها شيئًا، ويدو أنَّ في العبارة حللا.

مُسْلِمُونَ(£ 1)﴾ متابعون الإسلام بعد هَـذهِ الحجـَّة القاطعة؟، ومـن حَعَـلَ الخطاب للمسلمين، فمعناه: فاثبتوا عَلَى العلم الذِي أُنتُـم عليـه، وازدادوا يقينـا عَلَى أنتُـم مُسْلِمُونَ مخلصون؟.

﴿ مَن كَانَ يُويد الحِياة الدُّنْ يَا وزينتَها ﴾ هُوَ مَا حرَّمه الله وحَجَره، ﴿ وَهُم الله وحَجَره، ﴿ وَهُم الله وَمَا يَهُونُهُ أَوْلُهُم مَا تُولُوا، ونُخلِّهم وَمَا يهوونه، ﴿ وَهُم فِيهَا لاَ يُبخَسُونَ (١٥) ﴾ نُوصِل إلَيْهِم مَا قدَّرناه لَهُم من غير نقصان وَلاَ بحس، وَهُوَ مَا يُرزقون فِيهَا مِنَ الصِحَّة والرزق عَلَى وجه الاستدراج والإملاء.

﴿ أُولَئِكَ الذِينَ لِيسَ لَهُم فِي الآخِرَة إِلاَّ النارُ ﴾، لأنتهم لم يسلكوا غير طريقها، ﴿ وحَبِطَ مَا صَنَعُوا فِيهَا ﴾ وحبط في الآخِرة مَا صنعوه في الدُّنسيا؛ ولم يكن لَهُم ثُوابٌ، لأَنتَهُم لم يريدوا به الآخِرة لسمَّا أرادوا به الدُّنسيا، وقد وفي إلَيْهِم مُحَمَّد مَا أرادوا، ﴿ وباطلٌ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (١٦٠) ﴾ أي: كَانَ عملهم في نفسه باطلا، لأَنتُه لم يعمل لغرض صحيح؛ والعمل الباطل لاَ ثواب لَهُ، ذاهب أصله وفرعه.

﴿ أَفْمِن كَانَ عَلَى بِيِّنة مِن رَبِّهِ ﴾ أفمن كَانَ عَلَى بَينَة لاَ يَعقبُونَهم وَلاَ يُقارِبونَهم؛ يعني: أنَّ مَا بين الفريقين تبايناً بيناً، والبينة: البرهان مِنَ الله، وبيان أنَّ دين الإسلام حقَّ، (لَعَلَّهُ) وَهُوَ دليل العقل، ﴿ ويتلوه شاهد ﴾ العالم المحقُّ، ﴿ مِنهُ ﴾ مِنَ القرآن؛ وقيل: البينة: هُوَ العالم المُحِقُّ، والشاهد مِنهُ: لسانُه. ﴿ ومِن قَبْلِه ﴾ ومن قَبلِ [٥٤٧] القرآن، ﴿ كِتَابُ موسى ﴾ وَهُوَ التَّوْرَاة؛ أي: ويتلو ذَلِكَ البرهان أيضًا من قبل القرآن كِتَابُ موسى،

﴿إِمَاماً ﴾ كِتَابًا مُوتَمَّا بِهِ فِي الدين قدوة فِيهِ، ﴿ورحمة ﴾ ونعمة عظيمة عَلَى متَّبعيه؛ ﴿أُولَئِكَ ﴾ من كَانَ عَلَى بينة، ﴿يَوْمِنُونَ بِهِ ﴾ بالقرآن؛ ﴿ومن يكفو بِهِ مِنَ الأحزاب ﴾ المتحزبين عَلَى أهل الإسلام؛ ﴿فالنار موعده ﴾ مصيره ومورده؛ ﴿فلا تَكُ فِي مِويَة ﴾ شك ﴿مِنسُهُ ﴾ مِنَ القرآن؛ ﴿إِنسَّهُ الحَقُ من رَبّك ولكنَّ أكثر الناس لا يُؤمِنُونَ (١٧) ﴾ لقلة نظرهم، واحتلال فكرهم.

﴿ وَمَن أَظَلَمُ مِمَّن افْتَرَى عَلَى الله كذبا﴾ أي: ليس أحد أظلم مِنهُ، وَهُوَ يعمُّ جَمِع العصاة؛ ﴿ أُولَئِكَ يُعرَضون عَلَى رَبَّهم ﴾ (لَعَلَّهُ) قسرًا فيسألهم عَن أعمالهم؛ ﴿ ويقول الأشهاد ﴾ قيل: إنَّهم المَلاَئِكَة، أو الأنبياء والعلماء: ﴿ هؤلاء الذِينَ كذَبوا عَلَى رَبِهم أَلاَ لعنهُ الله عَلَى الظالمِينَ (١٨) ﴾ لأنفسهم، الكاذبين عَلَى رَبهم.

﴿اللَّذِينَ يَصَدُّونَ عَن سَبِيلَ الله ﴾ يصرفون الناس عَن دينهم، ﴿ويبغونها عوجا ﴾ يصفونها بالاعوجاج وهي مستقيمة ، أو يبغون أهلها أن يعوجُّوا بالارتداد، كقوله: ﴿أَفَمَن يَمْشَي مَكَبُّا عَلَى وجهه... ﴾ الآية (١) ، ﴿وَهُمَ بِالآخِرَة (٢) هم كَافِرُونَ (١٩) ﴾.

﴿ أُولَئِكَ لَمْ يَكُونُوا مَعْجَزِينَ فِي الأَرْضَ ﴾ أي: مَا كَانُوا يَعْجَزُونَ اللهِ فِي الدُّنْكِ أَن يَعَاتَبُهُم لُو أَرَادَ عَقَابَهُم، ﴿ وَمَا كَانَ لَهُم مِن دُونَ اللهِ مِن أُولِياءَ ﴾

١ - سورة الملك: ٢٢؛ وتمامها: ﴿ انس بمشي مكبًا على وجهه أهدى أمَّن بمشـي سويـًا على صراط مستقيم ﴾.

٢ - في الأصل: «ني الآخرة»، وهو خطأ.

من يتولّهم (۱) فينصرهم مِنهُ، ويمنعهم من عقابه. ﴿يُضاعف لَهُمُ العذاب﴾ بضلالهم وإضلالهم؛ أو كما قَالَ: ﴿زدناهم عذابًا فوق العذاب﴾ (۲) ليعم كلّ عاص، وكقوله: ﴿لكلِّ ضِعفٌ ولكن لا تَعْلَمُونَ﴾ (۲)؛ ﴿مَا كَانُوا يستطيعون السمع للتصامُمِهم عَن الحنق، ﴿وَمَا كَانُوا يُبصرُونَ (۲۰) للتعاميهم عَن الحنق، ﴿وَمَا كَانُوا يُبصرُونَ (۲۰) للتعاميهم عَن الحنق، ﴿وَمَا كَانُوا يُبصرُونَ (۲۰) لله لله وإنّ مَا لا يَسمَع وَلا يُبصر لا يصلحُ للولاية.

﴿ أُولَئِكَ الذِينَ خَسروا أنفسَهم ﴾ حيث اشتروا عبادة الآلهة بعبادة الله، وحيث حَرَمُوا أنفسهم الجنّة، واستحقوا العذاب بذلك، ﴿ وضلّ عَنْهُم ﴾ غاب عَنْهُم وضاع مَا اشتروه، وَهُوَ ﴿ مَا كَانُوا يَفتُرُونَ (٢١) ﴾ بعبادة غير الله.

﴿لاَ جُومُ أَنَّهُمْ فِي الآخِوَةَ هُمُ الأخسرُونَ(٢٢)﴾ لا حَرَم: أي حَقًا؛ وقيل: لاَ مَحَالة، وَهُم أخسر من غيرهم بالإضلال.

﴿إِنَّ الذِينَ آمنوا وعملوا الصالحات وأخبتوا إِلَى رَبِّهم الإخبات قيل: الخوف أو الإنابة، أو الخشوع، أو الاطمئنانية مِنَ الخبت، وهي الأرْض المطمئنَّة؛ ﴿أُولَئِكَ أصحاب الجَنَّة هم فِيهَا خالدُونَ (٢٣)﴾.

﴿مَشَلُ الفريقين كالأعمى والأصمِّ والبصير والسميع شبَّه فريتَ الْكَافِرِينَ: بالأعمى والأصم، (لَعَلَّهُ) لأَنتَّهُم لاَ يُبصرون الحقَّ وَلاَ يسمعونه،

١ - كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «يتولاُّهم».

٢ - سورة النحل: ٨٨.

٣ - سورة الأعراف: ٣٨.

٤ - في الأصل: - «إنَّ»، وهو سهو.

لتعاميهم وتصاممهم بالأهوية، كما قَالَ التَّلَيِّلاً: (لَعَلَّهُ) «حبُّك للشيء يُعمِي ويصمُّم (١٠٠)، وفريق المؤمنين: بالبصير والسميع، بنزك متابعتهم للهوى، ﴿هـل يستويان مشلا﴾؟ أي: في المشل لا يستويان، ﴿أَفَلَا تَذَّكُّـرُونَ (٢٤)﴾؟! فتنتفعون بضرب المثل.

﴿ وَلَقَد أرسلنا نوحا إِلَى قومه: إِنِّي لكم نذير مُبِين (٢٥) ﴾ أبينُ موجبات العذاب، ووجه الخلاص، ﴿ أَنْ لاَ تعبدوا إِلاَّ اللهُ، إِنتِي أخساف عَلَيْكُم عذاب يوم أليم (٢٦) ﴾.

﴿ فقال الملا اللهِ اللهِ مَكُفُرُوا مِن قومه ﴾: يريد الأشراف، لأنتهم يملؤون القلوب هيبة، والجالس أبيهة ؛ أو لأنتهم ملا بأحلام (٢) والآراء الصائبة لظاهر الحياة الدُّنْيا، ﴿ مَا نواك إِلا بشوا مثلنا ﴾ لا مزية لك علينا تخصُك بالنبوّة، ووجوب [٢٤٦] الطاعة، لأنتهم نظروا إلى البشرية الظاهرة، ولم ينظروا إلى سره الخفي الذي خصه الله به دونهم؛ ﴿ وَمَا نواك اتّبَعَك إِلا اللهِ مِن هُم أُواذِلنا ﴾ أضعفنا في الرأي ؛ أو الجسم أو المال أو الرئاسة، لأنَّ نظرهم كانَ مقصورا على ظواهر الأمور دون حقائقها. ﴿ بَادِي الرأي ﴾ أي: اتّبعوا ظاهر الرأي ؛ من غير رؤية ونظر ؛ ولو

١ – رواه أبو داود في كتاب الأدب، رقم ٤٤٦٥ عن أبي الدرداء، ورواه أحمد في مسند الأنصار، رقم ٢٦٢٦٠ وكل مسند القبائل، رقم ٢٦٢٦٠ وكل مم بلفظ: «حبثك الشيء». بلا لام الجرّ. انظر: العالمية: موسوعة الحديث، مادّة البحث: «حبثك».

كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب كما في تفسير أبي السعود: «مُلِيسوا بــالأحلام والآراء الصائبة». أبو السعود: تفسير أبي السعود، مج٢/ج٢/ص٠٠٠.

تَفَكَّرُوا مَا اتَّبعوك، واسترذالهم لَهُم لِمَا ذكرنا، ولتأخسُرِهم عَن الأسباب الدنيويَّة، لأَنَّهُم كَانُوا جُهَّالاً، مَا كَانُوا يَعْلَمُونَ إِلاَّ ظاهرا من الحياة الدُّنْ يَا؟ فكَانَ الأشرف عندهم من لَهُ جاه ومال، كما نرى المتسمِّينَ بالإسلام يعتقدون ذلك، وينون عليه إكرامهم وإهانتهم. وَلَقَد زال عَنْهُم أنَّ التقدُّم في الدُّنْ يَا لاَ يُقرِّب أحدا مِنَ الله، وإنَّما يُعده؛ وَلاَ يرفعه بَل يضعه. ﴿ وَمَا نَرى لكم علينا من فضل في مال وَلاَ رأي، وَلاَ قوّه وَلاَ حاه وَلاَ على الإحابة؛ يعني: تواطأتم عَلى المعوة وأنتم في الإحابة؛ يعني: تواطأتم عَلَى المعوة والإحابة؛ يعني: تواطأتم عَلَى المعوة والإحابة، تسبيبًا للرئاسة.

﴿قَالَ يَا قُومُ أَرَايَتُم ﴾ أخبروني ﴿إِنْ كَنْتُ عَلَى بَيْنَة ﴾ برهان ﴿من ربي ﴾ وشاهدٍ مِنْهُ لصِحَّة دعواي، ﴿وآتاني رحمة من عنده ﴾ أي: هدى ورحمة ؛ ﴿فَعُميَت عليكم ﴾ خفيت والتبَسَت عَلَيْكُم البيَّنة فلم تهدكم ؛ كما لو عُمِّي عَلَى القوم دليلُهم في المفازة بغير هادٍ ، وحقيقته أنَّ الحجَّة كما حُعِلَت بضيرة وتبصرة ، وجُعلت (١) (لعَلَّهُ) البصيرة عَلَى الأعمى عَمَياً ، لأنَّ الأعمى لا يهتدي وَلا يهدي غيره ؛ ﴿انْلزِمُكموها ﴾ أنسلزمكم عَلَى الاهتداء بها (لَعَلَّهُ) إلزامًا وحبرًا ، ﴿وأنتم لها كارهُونَ (٢٨) ﴾ لا تريدونها.

﴿ وَيَا قُومَ لاَ أَسَالُكُمَ عَلَيْهِ مَالًا ﴾ عَلَى تبليغ الرسالة، ﴿ إِنَّ أَجْرِيَ إِلاَّ عَلَى اللَّهِ وَذَلك من دلالةِ النبوَّة، والنزك للدنيا، والإقبال عَلَى الآخِرَة، إن تَفَكَّروا في حَسَنِ السيرة وخسيسها؛ وكذلك قوله: ﴿ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ اللَّذِينَ

١ – كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب حذف واو العطف ليستقيم التركيب.

آمنوا كانه حواب لَهُم حين سألوا طَردَهُم ليؤمنوا بِهِ، أَنفة مِنَ الجالسة معهم، ﴿إِنَّهُمْ مُلاقوا رَبِّهم له فيشكونني إِلَيْهِ إِن طردتُهم؛ ﴿ولكنّي أراكم قوما تجهلُون (٢٩) له تتسافهون عَلَى المؤمنين، وتَدعُونَهم أرذال؛ أو تجهلون لقاء ربّكم، أو أنّهم حير منكم.

﴿ وِيا قوم من ينصوني مِنَ الله ﴾ من يمنعني من انتقامه، ﴿ إِنْ طُودَتُهُم أَفَلَا تِذَّكُرُونَ (٣٠) ﴾ لتعرفوا أنَّ التماس طردهم وتوقيفَ الإيمان ليس بصواب.

﴿ وَلاَ أقول لكم: عندي خزائن الله فأدّعي عَلَيْكُم فضلاً بالغنى، حتّى بحدوا فضلي بقولكم: ﴿ وَمَا نرى لكم علينا من فضل ﴾ ؛ ﴿ وَلاَ أعلم الغيب حتّى أطلع عَلَى مَا في نفوس أتباعي، وضمائر قلوبهم. ﴿ وَلاَ أقول للذين إني ملك حتّى يقولوا لي: ﴿ مَا أنت إِلاَ بشر مثلنا ﴾ ، ﴿ وَلاَ أقول للذين تزدري أعينكم ﴾ وَلاَ أحكم عَلَى من استرذلتم مِنَ المؤمنين لفقرهم: ﴿ لن يؤتيهم الله خيرا ﴾ في الدُنيا والآخِرَة، لهوانهم عليه، مساعدة لكم، ونزو لا عَلَى هواكم. ﴿ الله أعلم بِمَا في أنفسهم ﴾ مِن صدق الاعتقاد، وإنسما عَلَى قبول ظاهر إِثْرَارهم، إذ لاَ أطلع عَلَى خفي اسرارهم، ﴿ إنسي إِذَا لَمِن الظالمِينَ (٣٠) ﴾ إن قلت شَيْعًا من ذَلِك؛ (لَعَلَهُ) فَلَمًا علت حُحّتُه عَلَيْهِم الله البرهان النيّر، ودَحَضَت حُحّتَهم العمياء، صمّعُوا عَلَى المكابرة بقولم:

﴿قَالُوا: يَا نُوح، قَدْ جَادَلَتُنَا﴾ [٢٤٧] خاصمتنا، ﴿فَأَكُثُوتَ جَدَالُنَا، فأتنا بِمَا تَعِدُنا﴾ مِنَ العذاب ﴿إِنْ كَنت مِنَ الصادقِينَ(٣٣)﴾ في وعيدك. ﴿ فَالَ إِنَّمَا يَاتِيكُم بِهِ الله إِن شَاءَ أِي: لِيس الإتيان بالعذاب إلى وإنها هُو إِلَى من كفرتم به ووَمَا أَنتُم بِمعجزِين (٣٣) ﴾ أي: لم تقدروا عَلَى الهرب مِنْهُ، ﴿ وَلاَ يَنفَعُكُم نُصحي ﴾ هُو إعلام الغي ليُتَقتَى، والرشدَ ليُقتَفتَى، ﴿ إِن أَدتُ أَن أَنصَحَ لَكُم إِن كَانَ الله يويد أَن يُغويكم ﴾ أي: مقدِّر عَلَيْكُم الإغواء بضلالكم عَن طريق الحقّ، ﴿ هُو رَبتكُم ﴾ فيقدِّر فيكم عَلَى قَضِيتَة إرادته، ﴿ وَإِلَيْهِ تُرجعُونَ (٣٤) ﴾ فيُحازيكم عَلَى حسب أعمالكم.

﴿أُم يقولون: افتراه ﴾ بل أيقولون انتراه ؟ ﴿قَلَ: إِنَّ افتريت فعلي الجرامي ﴾ إِن صحَّ أَنِّي افتريت نعلي عقوبة إجرامي، أي: افترائي ؛ يقال: أجرم الرجل : إِذَا أذنب. ﴿وَأَنَا بَرِيء ﴾ أي: وإِن لم يثبت ذَلِك وأنا بريء مِنه ؛ ومعنى ﴿مِمَّا تُجرمُ ونَ (٣٥) ﴾: من إجرامكم في إسناد الافتراء، فلا وجه لإعراضكم ومعاداتكم.

﴿ وَأُوحِيَ إِلَى نُوحِ أَنَّهُ لَن يُؤْمِنُ مِن قومك إِلاَّ مِن قد آمن فَمِن ذَلِكَ قَالَ: ﴿ وَلَا يَلَ نُوحَ أَنَّهُ لَن يُؤْمِنُ مِن قومك إِلاَّ مِن قد آمن فَمَا كَانُوا قَالَ: ﴿ وَلَا يَلَا مِنَ يَفْعُلُونَ (٣٦) ﴾ فلا تحزن جُزنَ بائس مستكين، وَالابتـئاس: "افتعال" مِنَ البؤس، وَهُوَ الحزن والفقر؛ والمعنى: فلا تحزن بِمَا فعلوه من تكذيبك وإيذائك، فقد حان وقت الانتقام [مِن] أعدائك.

﴿واصنع الفلكَ بأعيننا﴾ أي: محفوظا، وحقيقته ملتبسا بأعيننا، أي: بحفظنا وعلمنا عَن أن تزيخ في صنعته عَن الصواب، ﴿ووحينا﴾ وَإِنـًا نـُوحي إليك،

۱ – سورة نوح: ۲۷.

ونُلهِمك كيف تصنع. ﴿وَلاَ تَخاطبني فِي اللَّذِينَ ظَلَمُوا﴾ وَلاَ تَدْعُني فِي شَان قومك، واستدفاع العذاب عَنْـهُم بشفاعتك، ﴿إِنَّـهُمْ مَعْرَقُونَ(٣٧)﴾ محكومٌ عَلَيْهِم بالإغراق، حين قُضي بِهِ وحَفَّ القلم، فلا سبيل إِلَى استدفاعه.

﴿ وَيَصَنَعُ الْفَلْكَ ﴾ حكاية حال ماضية، ﴿ وكلَّما مَسرٌ عليه ملاً من قومه مَخْوُوا مِنْهُ ﴾ ومن عملِه السفينة، وكانَ يعملها في البرِّيَّة، وكَانُوا يتضاحكون ويقولون لَهُ: يا نوح، صرت نَحَّارا بعدما كنت نبيئًا؛ (لَعَلَّهُ) ورُويَ أنسَّهم يقولون: يانوح ماذا تصنع؟ فيقول: أصنع بيتًا يمشي عَلَى الماء؛ فيضحكون مِنهُ. ﴿ قَالَ: إِنْ تَسْخُرُوا مِننًا فَإِننَّا نَسْخُرُ مَنكُم ﴾ عند رؤية الهلك ﴿ كَمَا تَسْخُرُونَ (٣٨) ﴾ مِننًا عند رؤية الفلك؛ وقيل المراد بالسخرية: الاستجهال.

﴿ فَسُوفَ تَعْلَمُونَ مَن يَأْتِيهُ عَذَابٌ يَخْزِيهُ ﴾ يَذُلُه، يعني بِهِ إِيَّاهُم، وَهُـوَ الغَرق، ﴿ وَيُحلُ عَلَيهُ عَذَابِ مَقْيَمُ (٣٩) ﴾ في جهنَّم.

﴿ حَتَّى إِذَا جاء أمرنا﴾ وهو بلوغ الكتاب أحله، ﴿ وَفَارَ التنسُّور ﴾ نَبعَ الماء فِيهِ، وارتفع كالقِدرِ يفُور؛ ﴿ قلنا: احمل فِيهَا من كُل ﴾ نـوع ﴿ زوجين اثنين؟ في القصّة أنه قال نوح: يا رب كيف أحمل من كُلِّ زوجين اثنين؟ فَحَشَر إِلَيْهِ الحشرات؛ فحعل يضرب بيديه في كُلِّ حنس، فيقع الذكر في يده (۱) اليمنى، والأنثى في اليسرى فيحملهما. ﴿ وأهلك إِلاَّ من سبق عليه القولُ ومن آمن، ومَا آمن معه إِلاَّ قليل (٤٠) ﴾.

١ - في الأصل: «يديه»، وهو خطأ.

﴿ وقال: اركبوا فِيهَا بسم الله مُجرَاها وموساها ﴾ أي: اركبوا فِيهَا قائلين: ﴿ بسْمِ اللهِ ﴾ وقت إحرائها، ووقت إرسائها، (لَعَلَهُ) وَهُـوَ عَلَى معنى التَّوَكُل عليه في حال ركوبهم وقت إحرائها وإرسائها، ﴿ إِنَّ رَبِي لَعَفُور رحيم (١٤) ﴾ لمن تَوكل عليه في جميع أحواله.

﴿وهي تجري بهم في موج كالجبال ﴾ يريد: موج الطوفان، وَهُوَ مَا ارتفع [٢٤٨] مِنَ الماء عند اضطرابه بدخول الرياح الشديدة في خلاله، شبه كلَّ موحة مِنْهُ بالجبل في تراكمها وارتفاعها؛ وذلك (لَعَلَّهُ) ابتلاء وامتحان لإيمان الراكبين معه فِيها؛ وخاصة إِذَا لم تَحْرِ عادةٌ سابقة بهم، وَلاَ بغيرهم. ﴿ونادى نوح ابنه، وكَانَ في معزل ﴾ عَن أبيه، وعن السفينة؛ أو عَن دين أبيه، ﴿ويا بِسُنيَّ اركب معنا ﴾ في السفينة، أو أسْلِمْ، ﴿وَلاَ تكن مَعَ الْكَافِرِينَ (٢٤) ﴾ في الدين والانعزال.

﴿قَالَ: سَآوِي﴾ سَأَجًا ﴿إِلَى جَبَلَ يَعْصَمَنِي مِنَ المَاءَ﴾ يمنعني مِنَ الغَرق، كَأَنَّه اعتصم بمخلوق مثله، فلم يعصمه؛ ﴿قَالَ: لاَ عاصم اليوم من أمر الله لِلاَّ مَن رَحِمَ﴾ إِلاَّ الراحمُ لمن لاذ بِهِ، وَهُوَ الله تعالى؛ أي: لاَ عاصم اليوم إِلاَّ من اعتصم بالله . ﴿وحال بينهما الموجُ، فكَانَ مِنَ المَعْرَقِينَ (٤٣)﴾ فكَانَ في علم الله كذلك.

﴿وقيل: يا أرض ابلَعِي ماءك، ويا سماءُ أَقلِعي﴾ أمسكي، ﴿وغيض الماء﴾ نقص، ﴿وقضيَ الأمر﴾ وأنجز مَا وعد الله نوحا من إهلاك قومه؛ ﴿واستوت﴾ واستقرّت ﴿عَلَى الجودي﴾ قيل: حبل بالموصل؛ ﴿وقيل: بُعـدا للقوم الظالمِينَ(٤٤) ﴾ أي: سُحقا لقوم نـوح. أجمع أهـل الفصاحـة أنَّ طاقـة البشر قاصرة عَن الإتيان بمثل هَذِهِ الآية، بعـد أن فتــَّشوا عامــَّة كـلام العـرب والعجم، فلم يجدوا مثلها في فخامةِ ألفاظها، وحُسنِ نظمها، وتصويـر الحـال، مَعَ الإيجاز من غير إخلال.

﴿ ونادى نوحٌ ربّه، فقال: (١) رَب إِنَّ ابني من أهلي، وإنَّ وَعدَكُ الحَقَّ الثابت الذِي لاَ شكَّ فِي إنجازه والوفاء الحَقُّ الثابت الذِي لاَ شكَّ فِي إنجازه والوفاء به ؛ ﴿ وَأَنْتَ أَحْكُمُ الحَاكَمِينَ (٥٤) ﴾ أي: أعلم الحكَّام وأعدلهم؛ إذ لاَ فضل لحاكم عَلَى غيره، إِلاَّ بالعلم والعدل. ورُبُّ غريق في الجهل والجور مسن متقلَّدي الحكومة في زمانك قد لُقبِّ أقضى القضاة، ومعناه: أحكم الحاكمين؛ فاعتبر واستعبر.

﴿ قَالَ: يَا نُوح، إِنَّهُ لِيسَ مِن أَهِلُكُ إِنَّهُ عَملٌ غَيرُ صَالِحٍ وَ وَيِهِ إِيدَان، لأَنَّ قرابة الدين غامرة لقرابة النسب؛ وأنَّ نسيبك في دينك، وإن كَانَ حبشيًّا، وكنت قرشيًّا؛ [وأنًّ] لصيقك ومن لم يكن عَلَى دينك، وإن كَانَ أمسٌ أقاربك رحمًا، فهو يعدُّ بعيدا(٢) منك. قَالَ أبو منصور: ﴿ كَأَنَّ عند نوح السَّيِّ إِلاَّ اللهُ كَانَ يُنافَى؛ وَإِلاَّ لاَ يُحتملُ أن يقول: إنَّ ابنى من أهلي ويسأله نجاته، وقد سبق مِنْهُ النهي عَن سؤال مثله، بقوله: ﴿ وَلاَ عَن الظاهر الذِي عنده؛ تَخُاطبني في الذِينَ ظلموا إنَّهم مغرقون ﴾، فكانَ يسأل عَن الظاهر الذِي عنده؛

١ - في الأصل: «قال»، وهو خطأ.

٢ - في الأصل: «بعيد»، وهو حطأ.

كما كَانَ أهل النفاق يُظهرون الموافقة لرسولنا، ويُضمرون الخلاف لَـهُ، و لم يعلم بذلك حتَّى أطلعه الله عليه، وقوله: ﴿ليس مـن أهلـك﴾ أي: مِنَ الذِينَ وعدتُ النحاة لَهُم، وَهُم المؤمنون حقيقة في السرَّ والظاهر». ﴿فلا تسألنَّي مَـا ليس لك بِهِ علم، إنـي أعظُك أن تكون مِنَ الجاهلِينَ(٤٦)﴾.

﴿قَالَ: رَب إِني أعوذ بك أن أسألك مَا لِيس لِي بِهِ علم اين أن أمالك مَا لِيس لِي بِهِ علم أي: مِن أن أطلب منك في المستقبل مَا لا علم لي بصحّته تأدُّبا بك واتسّعاظا بموعظتك، ﴿وَلَوْهُمْنِي ﴾ بالعصمة عَن العَوْدِ إِلَى مثله ﴿وَلَوْهُمْنِي ﴾ بالعصمة عَن العَوْدِ إِلَى مثله ﴿وَلَوْهُمْنِي ﴾ العصمة عَن العَوْدِ إِلَى مثله ﴿أَكُن مِنَ الخاسرِينَ (٤٧) ﴾.

﴿قيل: يا نوح اهبط بسلام مِننا ﴾ [٢٤٩] بتحية مِننا، أو سلامة مِن الغرق، ﴿وبركات عليك ﴾، هِيَ الخيرات النامية، وهي في حقّه العلم والعمل عقتضى الحكمة، ﴿وعلى أمم مِمن معك ﴾ أي: عَلَى أمم ناشئة مِمن معك، عقتضى الحكمة، ﴿وعلى أمم مِمن معك ﴾ أي: عَلَى أمم ناشئة مِمن معك، وهي الأمم إلى آخر الدهر، ﴿وأمم ﴾ أخرى ضالة، ﴿سنمتعهم ﴾ في الدُّنيا بالسعة في الرزق، والخفض في العيش، كما قدَّرنا لهم بلا زيادة وَلاَ نقصان، ﴿ثُمَّ يُمسُهُم مِننا عذاب أليم (٤٨) ﴾ في الآخرة، أو في الدُّنيا والآخرة؛ وأمّ يمسُهم مِننا، والبركات عليك، وعلى أمم المؤمنين ينشأون مِمن معك؛ وَمِمن معك أمم ممتعون بالدُّنيا، منقلبون إلى النار، والخلق بعد الطوفان مِنهُ وممن كان معه في السفينة. وعن محمَّد بن كعب: «دحل في السفون مِمن المتاع والعذاب كلُّ كانم ،».

ولاً قومُك من أنباء الغيب نُوحيها إليك با محمَّد همّا كنت تعلمها أنت ولا قومُك بأي: تلك القصَّة بعضُ أنباء الغيب، مُوحَاة إليك، مجهولة عندك، وعند قومك، همن قبل هَذَا به الإيحاء إليك؛ هاصبر به كما صبر نوح مَعَ طول لَبْنِة فِيهِم، وتوقّع في العاقبة لك ولمن كذّبك نحو ما كان لنوح وقومه، هإنّ العاقبة في الفوز والنصر والتوفيق والغلبة والنعمة هلمت قين (٤٩) عن المعاصى وهُو حقيقة التوحيد.

﴿ وَإِلَى عَادَ أَخَاهِمَ ﴾ واحدًا (١٠ مِنْهُم ﴿ هُودَا، قَالَ: يَا قُومُ اعْبَدُوا اللهِ اللهِ وَحَدُه، غَيْر مشركِين بِهِ غَيْرَه، ﴿ مَا لَكُم مِن إِلّه غَيْرِه ﴾ ينفعكم وَلاَ يضركِم، في الحقيقة ﴿ إِنْ أَنتُم إِلاَّ مَفْتُرُونَ ( • ٥ ) ﴾ تفترون عَلَى الله الكذب، بِاتِّخَاذِكم له الأوثان لَهُ (٢) شركاء.

﴿ يَا قُومُ لاَ أَسَالُكُم عليه أجرا، إِن أُجرِيَ إِلاَّ عَلَى الَّذِي فطرني اللهِ مَن رسول إِلاَّ واحهَ قومه بهذا القول، لأنَّ شأنهم النصيحة؛ وَلاَ يمحضها إِلاَّ حسم المطامع؛ وَمَا دام يتوهَّم شيء منها، لم تنجع ولم تنفع، ﴿ أَفُلَا تَعَقَلُونَ (٥١) ﴾ إِذَ تردُّون نصيحة من لاَ يطلب عليها أجراً إِلاَّ مِنَ اللهُ، وَهُو ثُواب الآخِرَة؛ وَلاَ شيء أنفى للتُهمة من ذَلِك، لأنَّهُ لم يسأل من أُرسل إلَيْهِ أَجرا، ولم يدفع عَن نفسه مغرما، ولم يطلب بذلك وَلاَ لغيره أمرا دنيويًا

١ - في الأصل: «واحد»، وهو خطأ، فهو منصوب عَلَى أنتُه معطوف عَلَى ما قبله، في قوله تعالى: ﴿ وَلَمْ اللَّهُ عَلَى مَا قبله، في قوله تعالى: ﴿ وَلَمْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مَا أَخَاهُم هودا».

كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: - «له»، أي: «باتُّخاذكم الأوثانَ له شركاءً».

بلسان مقاله، أو لسان حاله، كَانَ ذَلِكَ من سِمـــات الإيمــان والأمانــة، مَـعَ الذِينَ يعقلون العلم في الناس.

﴿ وَيا قوم استغفروا رَبّكُم ﴾ أي: آمنوا بهِ، ﴿ ثُمَّ توبوا إِلَيْهِ ﴾ من عبادة غيره، ﴿ يُرسل السَّمَاء عليكم ﴾ الأرزاق السماويَّة من دين ودنيا، ﴿ مدرارا ﴾ كثير الدرُورِ، ﴿ ويزدكم قوَّةً ﴾ [في] القلوب، يقدرون بها عَلَى المخرج من مضائق الأمور، وَلاَ يكون هَذَا الوعد في الحقيقة إِلاَّ لِمتبعي الرسل، لأنَّ ذَلِكَ يعود وبالاً عَلَى المكذَّبين، ﴿ إِلَى قوَّتكم ﴾ كما قال: ﴿ وَالذِينَ اهتدوا زادهم هدًى ﴾ (١)، ﴿ وَلاَ تَتَوَلُّوا ﴾ وَلاَ تُعرضوا عَمَّا أدعوكم إلَيْهِ. ﴿ مجرهِينَ (٢٥) ﴾ مُصرِّين عَلَى إجرامكم وآثامكم.

﴿قَالُوا: يا هود مَا جَمْتَنا بِبَينَةٍ ﴾ تكذيبٌ مِنْهُم وححود للبَيِّنَة الغرَّاء، ولكن لِتَعَامِيهم عنها لم يُبصروها، إذ حُجبهم عَن رؤيتها حبُّ الهوى. ﴿وَمَا نَحْنُ بِتَارِكِي آلهِتِنا﴾ مَا تهواه أنفسنا ﴿عَن قولك ﴾ استجهالا مِنهُم لَهُ، ﴿وَمَا يَصِحُ مِن أَمْنالنا أَن يَصِدُّقُوا مِثْلَكُ فيما تدعوهم إلَيْهِ.

﴿إِن نقول: إِلاَّ اعتراك بعضُ آلهتينا بسوء﴾ أي: ليس لَنَا [٢٥٠] قولُّ إِلاَّ هَلَنِو المَّقَالَة، أي: إِلاَّ قولنا: «اعــتراك بعـض آلهتنـا بســوء، بجنـون وخَبـَـلٍ»؛ فَلَـمًّا انقطعت حجَّتهم، وبان اغترارهم، وظهرت رئاستهم، وصحَّ إصرارهــم؛

١ - سورة محمّد: ١٧.

﴿إِنِي تَوَكَّلْتَ عَلَى الله رَبِي ورَبِكُم، مَا مِن دَابَّة إِلاَّ هُوَ آخَذُ بِناصِيتِها ﴾ أي: مالكها ومُدَبَرِها ؛ ولَمَّا ذكر تَوَكُله عَلَى الله وثقته بحفظه وكلاَءَته من أي: مالكها ومُدَبَرِها ؛ ولَمَّا ذكر تَوَكُله عَلَى الله وثقته بحفظه وكلاَءَته من كيدهم ؛ وصفه بِمَا يوجب التَّوَكُل عليه، من اشتمال ربوبيَّته عليه وعليهم، ومن كون كُلِّ دَابَّة فِي قبضته وملكته، وتحت قهره وسلطانه ؛ والأحدُ بالناصية تمثيل لِمَا يقدِّره الله للخلق وعليهم، ﴿إِنَّ رَبِي عَلَى صِواط مُسْتَقِيم (٥٦) ﴾ إِنَّ رَبِي عَلَى عَلَى الحَقَ، وَلاَ يَغيب من رجاه، وَلاَ يَفُوته من عاداه.

﴿ وَإِنْ تَوَلُّوا ﴾ تَتَوَلُّوا ، ﴿ وَقَدَ أَبِلَغَتُكُم مَا أُرْسِلَت بِهِ إِلِيكُم ﴾ فقد أدَّيت مَا عَلَيٌ مِنَ الإبلاغ والزام الحجَّة ؛ فيلا تقصير منتي ولا عُذر لكم ؛ ﴿ ويستخلفُ رَبِي قوما غير كم ﴾ (لَعَلَّهُ) أي: يُهلكُكُم الله ويجيء بقوم آخرين يخلفونكم في دياركم وأموالكم ، ﴿ وَلاَ تَضَوُّونه شَيْئًا ﴾ بتوليكم ، إذ لا يجوز في حكمته ذَلِك ؛ ﴿ إِنَّ رَبِي عَلَى كُلُ شيء حفيظ (٥٧) ﴾ رقيب عليه مهيمن ؛ فما تخفى عليه أعمالكم وتكذيبكم ؛ أو من كَانَ رقيبًا عَلَى الأشياء كُلَّها حافظًا لها ؛ وكانت الأشياء مُعتقرة إلى حفظه مِن المضارِّ ، لم يضرَّ مثله مثلكم.

﴿ وَلَـمًا جاء أمرنـا نَجَينا هـودا وَالذِينَ آمنـوا معـه برحمـة مِنــًا ﴾ أي: بفضل مِنـًا لاَ بعملهم؛ أو بالإبمان الذِي أنعمنا عليهم؛ ﴿ وَنَجَّيناهم من عذاب غليظ(٥٨) ﴾ كثيف. وتلك عادي إشارة إلى قبورهم وآبارهم؛ كأنّه قال: فسيحوا في الأرض، فانظروا إليها واعتبروا؛ ثُمَّ استأنف وصف أحوالهم، فقال، وجعدوا بِآياتِ رَبّهم وعصوا رسله من ربّهم وعصوا رسله من اللّاثِكَة والنّبيّين والعلماء والمؤمنين؛ ورسولُ الرسولِ رسولٌ في هَذَا المعنى، ولا نفرّق بين أحد من رسله () ولا في حجّة من حججه، وجب علينا اتبّاعُها والإيمان بها، والتصديق بها؛ فالمكذّب لحجّة عقليّة قامت عليه من عقله، كالمكذّب لأفضل رسول من رسل الله أقام عليه الحجّة بحضرته، من مقال لسانه بشيء من كِتَابِ الله أو أشدً؛ (واتبّعوا أمرَ كُل جبّار عنيد (٩٥) عيد رؤساءهم، ودعاتهم إلى تكذيب الرسل، لأنتهم الذين يجبرون الناس عَلَى مخالفة الرسل، ويعاندون ربّهم. ومعنى اتبّاع أمرهم طاعتهم.

﴿ وَأَتِبِعُوا فِي هَذِهِ الدُّنْيَا لَعَنَّهُ، ويوم القيامة ﴾ لَمَّا كَانُوا تابعين لَهُم دون الرُسلِ جُعِلَت اللعنة تابعة لَهُم في الدَّارين؛ واللعنة: الإبعاد من رحمة الله ونعمته، فَهُم في غضب الله ونقمته وعذابه في الدُّنْيَا والآخِرَة، ليس لَهُم غاية، إلاَّ إِذَا رجعوا إِلَيْهِ تائبين. ﴿ اللهَ إِنَّ عادا كَفَرُوا رَبَّهم، ألاَ بُعدا لعادٍ كَترير ﴿ اللهَ مَعَ النداء عَلَى كفرهم، والدعاء عَلَيْهِم، تهويلٌ لأمرهم، وبعث عَلَى الاعتبار[ ١٥٦] بهم، والحذر من مثل حالهم. والدعاء بـ ﴿ بُعدا فورَ هلاكهم \_ وَهُو دعاء بالهلاك \_ للدّلالة عَلَى أنسَّهم كَانُوا مستأهلين لَهُ. ﴿ وَهِم هود (١٠٤) ﴾ عَطف بيان لِعادٍ، وفيه فائدة، لأنَّ عادًا عادان، الأولى: القديمة التِي هِيَ قوم هود، والقصة فِيهِم؛ والأخرى: إرَمَّ فيما قيل.

١ – سورة البقرة: ٢٨٥.

﴿وَإِلَى ثَمُودَ أَخَاهِمَ صَالَحًا، قَـالَ: يَا قَوْمِ اعْبَدُوا اللهِ مَا لَكُمْ مِن إِلَّهُ غَيْرَه، هُو أَنشأكُم مِنَ الأَرْضُ واستعمركم فِيهَـا ﴿ وجعلكَـم عُمـَّارِهَا بِالإصلاحِ والطاعة؛ ﴿فَاستغفروه ﴾ فاسألوا (لَعَلَّهُ) مغفرتَه بالإيمان، ﴿ثُمَّ تُوبُوا إِلَّى رَبِي قَرِيب ﴾ داني الرحمة لمن تقرَّب إِلَيْهِ بِالطاعة؛ ﴿مِحْيِبٌ (١٦) ﴾ لمن دعاه مِنَ الصالحين.

﴿قَالُوا: يَا صَالَح، قَدْ كَنْتَ فَيْنَا﴾ فيما بيننا ﴿مُرْجُوًّا قَبِلَ هَذَا﴾ للسيادةِ والمشاورةِ في الأمور، وَكُنَّا نرجوا أن تدخل في ديننا، وتوافقنا وتساعدنا عَلَى مَا نَحْنُ عليه، ﴿أَتَنَهَالِمَا أَنْ نَعْبُدُ مَا يَعْبُدُ آبَاؤُنَا﴾ بضدٌ مَا نرجوه منك؟ ﴿وَإِنَّنَا لَفِي شُكَّ مِمَّا تدعونا إِلَيْهِ ﴾ مِنَ التوحيد، ﴿مُويِبِ(٢٢)﴾ مُوقعٍ في الربية، وهي قلقُ النفس، وانتفاء الاطمئنانيَّة.

﴿ قَالَ: يَا قُوم أُرأَيتم إِنْ كَنتُ عَلَى بَينَة مِن رَبِي و آتاني مِنهُ رحمة ﴾ نبوّةً. أتى بحرف الشكِّ مَعَ أنَّه عَلَى يقين أنَّه عَلَى بَيّنَة، لأنَّ حطابه للحاحدين؛ فكأنَّه قَالَ: قدِّروا أنِّي عَلَى بيِّنة من رَبِّي، وَإِنَّنِي نِيُّ عَلَى الحقيقة، وانظروا إِن تابعتكم وعصيت رَبِّي في أوامره، ﴿ فَمن ينصوني مِنَ الله ﴾ من عذابه وخذلانه وإبعاده ﴿ إِن عَصَيتُه ﴾ في تبليغ رسالته، ومنعكم عَن عبادة غيره؛ ﴿ فَما تزيلونني ﴾ بقولكم: ﴿ آتنهانا أَن نعبد مَا يعبد آباؤنا ﴾ ﴿ غير تخسير (١٣) ﴾ نسبتكم إياي بقولكم: إلى الخسار؛ أو نسبتي إياكم إلى الخسران.

﴿ وَيَا قُومَ هَذِهِ نَاقِمَ اللهِ لَكُمَ آيَةً، فَلْرُوهَا تَأْكُلُ فِي أَرْضَ اللهِ ﴾ أي: ليس عَلَيْكُم رزقها مَعَ أنَّ لكم نفعها، ﴿ وَلاَ تَحْسُوها بسوء ﴾ بعَقْرٍ أو نحر،

﴿ فَيَأْخَذَكُم عَدَابِ قَرِيبِ (٢٤) ﴾ عاجل، إمَّا ظاهرٌ: فاستئصالكم بالهلاك؛ وَإِمَّا باطنٌ: فالإبعادُ والاستدراج، لأنَّ كُلَّ من عصى الله سبحانه، فلا بدَّ من أُخذ العذابين في الدُّنْيَا (لَعَلَّهُ) قبل الآخِرَة.

﴿فعقروها؛ فقال: تَمتَّعوا في داركم ثلاثة أيئام، ذَلِكَ وعد غير مكذوب(٢٥)؛ فَلَمَّا جاء أمرنا نَجَّينا صالحا وَالذِينَ آمنوا معه برحمة مِنسًا، ومن خزي يومئذ من ذله وفضيحته، ولا خزيَ أعظم مِن خِزي مَن كَانَ هلاكه بغضب الله وانتقامه؛ ﴿إِنَّ رَبَّكَ هُوَ القويُّ القادر عَلَى تنجية أوليائه ﴿العزيز(٢٦)﴾ الغالب عَلَى إهلاك أعدائه.

﴿وَأَخَذَ الذِينَ ظلموا الصيحةُ ﴾ صيحة حبريل نيما قيل؛ ﴿فَأَصَبَحُوا فِي ديارهم جاثمِينَ(٦٧)﴾ مَيتِّين ﴿كَأَن لَم يَغنوا فِيهَا﴾ كـأن لم يقيموا فِيهَا. ﴿أَلاَ إِنَّ ثمُود كَفَرُوا رَبَّهم أَلاً بُعدا لثمود(٦٨)﴾.

﴿ وَلَقَد جاءت رسلُنا إبراهيم بالبشرى ﴾ البشارة بالولد أو غيره ؛ ﴿ قَالُوا: سلام ﴾ سلّموا عليه سلاما، ﴿ قَالَ: سلام ﴾ أمركم سلام ؛ ﴿ فما لَبِثُ أَنْ جاء بعجلٍ حنيذ ( ٦٩ ) ﴾ قيل: مشويٌّ بالحجارة المحماة ؛ والحنيذ: قيل الذي يقطر وَذَكُه ، من حَدَذْتُ الفرسَ ، إِذَا عَرَّقْتُه بالجِلال (١٠) ، كقوله : ﴿ بعجلِ [٢٥٢] سمين ﴾ (١٠) .

انظر: ابن منظور: لسان العرب، ٧٣٥/١-٧٣٦. مادة «حنـذ». أبو السعود: تفسير، مج٢/ج٢/ص٤٢٤.

٢ - سورة الذاريات: ٢٦.

﴿ فَلَمَّا رَأَى أَيديَهِم لا تَصلُ إِلَيْهِ نَكِوهِم ﴾ نَكِرَ وأَنكَرَ بَعنيُ. وكانت عادتهم أنَّه إِذَا مسَّ مَن يطرقُهُم طعامَهم أمنوا، وَإِلاَّ حافوه؛ والظاهر أنسَّه أحسَّ بانسَّهم مَلاَئِكَةٌ ونكرهم، لأنتُهُ تخوَّف أن يكون نزولهم لأمر أنكره الله عليه، أو لتعذيب قومه، دليله قوله: ﴿ وَأُوجِس مِنسُهُم خِيفة ﴾ أضمر منسُّهُم خيفة؛ ﴿ قَالُوا: لاَ تخف ﴾ لمَّا عاينوا مِنهُ أمارات الحوف ﴿ إِناً أُرسلنا إِلَى قوم لوط (٧٠) ﴾ بالهلاك.

﴿ وَامْرَأْتُهُ قَائَمَةٌ ﴾ قيل: وراء الستر تسمع تحاورهم، أو عَلَى رؤوسهم، ﴿ وَمَلَى رؤوسهم، ﴿ وَفَضَحَكَتَ ﴾ سُرورا بزوال الخيفة؛ أو بهلاك أهل الخبائث؛ أو من غفلة قدوم لوط مَعَ قدرب العذاب؛ أو فحاضت (١٠)؛ ﴿ فَبشَّرناها بِإسحاق، ومن وراء إسحاق يعقوب (٧١) ﴾ (لَعَلَّهُ) أي: من ذُرِّيته، وَهُوَ ولد ولدها؛ فسمَّاه الله بشارة لها، لأنتها هِيَ سبب إيجادهم.

﴿قَالَتَ: يَا وَيَلْتَى! أَالِدُ وَأَنَا عَجُوزَ وَهَـذَا بَعْلَى شَيْخًا﴾؟ سُمِّي النزوج بعلا، لأَنَّهُ قَيِّم أجرها(٢)، ﴿إِنَّ هَذَا لشيء عجيب(٧٢)﴾ أن يُولَد ولـدُّ من هَرِمَين، وَهُوَ استبعاد من حيث العادة.

﴿ قَالُوا: أَتَعجبينَ مَنَ أَمْرِ اللهِ ﴾ تُدرَتِه وحِكمَتِه، (لَعَلَّهُ) معناه لاَ تعجبي؛ وَإِنسَّمَا أَنكرت الْمَلاَئِكَة تعجُّـبَها، لأنسَّها كَـانَت في بيت الآيـات، ومهبـط

١ - قال أبو السعود: «وقيل: ضحكت: حاضت، من ضحكت الشحر إذا سال صمغها، وَهُو َ
 بعيد، وقرئ بفتح الحاء». أبو السعود: تفسير، مج٢/ج٢/ص٢٢٥.

٢ - كذا في الأصل، ولعل الصواب: «أمرها».

المعجزات، والأمور الخارقة للعادات؛ فكان عليها أن تستوقّر ولا يَزدَهِيها مَا يزدهي سائر النساء الناشئات في بيت غير النبوّة؛ وأن تُسبّح الله وتمجّده مكان التعجّب؛ ولكنَّ أكثر الناس في بَلادَة مِنَ الأمور الإلهيَّة الخارقة للعادات، ولكنَّ أكثر الناس في بَلادَة مِنَ الأمور الإلهيَّة الخارقة للعادات، ولمحجّد الله وبركاته عَلَيْكُم أهل البيت أوادوا أنَّ هَذِهِ وأمثالها مِمَّا يُكرِمُكم به به يا أهل بيت النبوّة، فلست بمكان عحب، به ربُّ العِزَّة، ويَخصُكم بالإنعام به يا أهل بيت النبوّة، فلست بمكان عحب، وهُو كلام مستأنف عُلل به إنكار التعجُّب، كأنَّه قيلَ: إيَّاكُ والتعجُّب، فإن أمثال هَذِهِ الرحمة والبركة، متكاثرة مِنَ الله عَلَيْكُم، وكيف لا تكون رحمته أمثال هَذِهِ الرحمة والبركة، وكَانُوا سببا لإيجاد إسحاق ويعقوب ويوسف وبركاته عَلَيْكُم مُتكاثرة، وكَانُوا سببا لإيجاد إسحاق ويعقوب ويوسف وإخوته. ﴿إنَّهُ هيده محمود بتعجيل النعم، ﴿مجيد(٧٣)﴾ ظاهر الكرم بتأجيل النقم، وأصل المجد الرفعة.

﴿ فَلَمَ الْهَ فَهِ عَن إبراهيمَ الروعُ الفزع، وَهُوَ مَا أُوحِس مِنَ الحَيفة حين أنكر أَضيافه، ﴿ وَجاءته البشوى ﴾ بالولد. سُمِّيَ بشارة لَـهُ، لأَنـّهُ يرتفع به علو درجات، ﴿ يُجادلنا فِي قوم لوط (٧٤) ﴾ في معناهم، أي: لــمَّا اطمأنَّ قلبه بعد الحوف، ومُلِئَ سرورا بسبب البشرى فرغ للمحادلة، والمعنى: يجادل رسلنا، وبحادلته إيَّاهم أنَّهم قَالُوا: ﴿ إِنَّا مُهلِكُوا أَهلِ هَذِهِ القريةِ، إِنَّ أَهلها كانوا ظالمين؛ قَالَ: إِنَّ فِيهَا لُوطًا؛ قَالُوا: نَحْنُ أَعلم بمن فِيهَا لَنُنجِينَّهُ وأَهلَه ﴾ (١). وغير ذَلِكَ مِمَّا يَخْصُ قوم لوط، لأَنَّهُ قَالَ: ﴿ يَجادلنا فِي قوم لوط ﴾ (ولعله) بتأخير العذاب

١ - سورة العنكبوت: ٣١-٣٦. وردت في الأصل هكذا: «إنسًا مُهلِكُوا أهـل هَـذِهِ القرية،
 قَالَ: إنَّ فِيهَا لوطًا؛ قَالُوا: نَحْنُ أعلم. عن فِيهَا لَـنُـنَجَيْنَهُ وأهلَه»، والصحيح ما أثبتنا في المتن.

عَنْهُم، رجاء إسلامهم. ﴿إِنَّ إِبِراهِيم لحليم ﴾ غير عجول عَلَى كُلِّ من أساء إلَّنِهِ؛ أو كثير الاحتمال عمَّن آذاه، ﴿أَوَّاه ﴾ كثير التأوَّة من خوف الله، ﴿منيب (٧٥) ﴾ تائب رَجَّاع إِلَى الله، وهذه الصفات دالَّة عَلَى رقَّة القلب والرافة، والرحمة تُبَيِّنُ [٣٥٧] أَنَّ ذَلِكَ مِمَّا حَمَله عَلَى المحادلة فِيهِم، رجاء أن يُرفع عَنْهُم العذاب، ويُمهَلُوا لَعَلَّهُم يُحدثون توبة.

﴿ إِيا إِبِرَاهِيم، أَعْرِضْ عَن هَذَا ﴾ الجدال، وإن كَانَت الرحمة دَيدَنُك؛ فَتَرْكُ الجادلة أفضل مِن قبل ﴿ إِنَّهُ قد جاء أمرُ رَبِّك ﴾ أي: قضاؤه وحكمه (لَعَلَّهُ) وانقضاء الأحل، لأنَّ لِكُلِّ أحل كِتــَاب؛ ﴿ وَإِنــَّهُم آتِيهِم عـــذاب غــير مردود (٧٦) ﴾ فلا يُردُ بجدال.

﴿وَلَمَّا جَاءِت رِسلُنَا لُوطا﴾ لمَّا أَتُوه ورأى هيأتهم وجَمالهم، ﴿سِيءَ بِهِم﴾ أُحزِن، لأَنَّهُ حسب أنَّهم إنسٌ، فخاف عَلَيْهِم حُبثَ قومه، وأن يعجز عَن مقاومتهم ومدافعتهم، ﴿وضاق بهم ذرعا﴾ تمييز، أي: وضاق بمكانهم صدرُه، وَهُوَ كناية عَن شدَّة نفتاالاض(١) للعجز عَن مدافعة المكروه، والاحتيال فِيهِ؛ (لَمَلَّهُ) كانًا يده صارت قصيرة، ﴿وقال: هَذَا يدوم عصيب(٧٧)﴾ شديد.

كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «الانقباض»، انظر: أبو السعود: تفسير، مـــج٢/ج٢٠٨٢.
 وَهَذَا من أعجب الأخطاء التي وقع فيها الناسخ، وَهُـوَ التقديم والتأخير في وسلط الكلمة الواحدة!، مع التصحيف في تنقيط الحروف.

﴿وجاءه قومُه يُهْرَعُونَ إِلَيْهِ يُسرِعون، كأنسما يُدفعون دفعًا لطلب الفاحشة من أضيافه، ﴿ومن قبلُ كَانُوا يَعْمَلُونَ السَّيْمَات ﴾ ومن قبل ذَلِك (لَعَلَّهُ) الوقت، كَانُوا يَعْمَلُونَ الفواحش، حَتَّى مَرِنوا عليها، وقلَّ عندهم استقباحها، فلذلك جاءوا يُهرعون مجاهرين لا يكف هم حياء (١) (لَعَلَّهُ) فَلَسمًا عَلِم مرادهم فِيهِم، ﴿قَالَ: يَا قَوْم هؤلاء بناتي ﴾ فتزوَّجوهنَّ، أَرَادَ أَنَّ يَقيَ أَضيافه ببناته، وذلك غاية الكرم، ﴿هنَّ أَطهر لكم ﴾ أحلُّ وأزكى لنفوسكم، أخليه الشهوات، (لَعَلَّهُ) ليدفعهم بمثل ماهم فاعلوه، ﴿فَاتَّقُوا الله ﴾ بإيثار مَا أحلَّه عَلَى مَا حَرَّمَه، ﴿وَلاَ تُخزون ﴾ ولا تُهينوني، وَلاَ تَغضحون، ﴿فِي ضيفي، أليس منكم رجلٌ رشيد(٧٨) ﴾؟ أي: رجل وَاحِد يهتدي إِلَى سبيل الحَتِّ وفعل الجميل، والكف عَن السيِّء.

﴿قَالُوا: لَقَد علمت مَا لَنا في بناتك من حقُّ حاحة، ﴿وإنسُّك لَتَعلَمُ مَا نريد(٧٩)﴾.

﴿قَالَ: لُو أَنَّ لِي بَكُم قَوَّة، أَو آوي إِلَى رُكُنِ شَـَدَيد( ١٠ ) المعنى: لُـو قُويت عَلَيْكُم بنفسي، أو آويت إِلَى قَوي استند إلَيْهِ وأمتنع بِهِ، فيحميني منكم؛ فشبه القوي العزيز بالركن مِن الجبل في شدَّته ومنعته؛ فلَـمًا رأت المَلاَئِكَة كَثُرَت (٢) المحادلة بينه وبينهم فِيهِم، ﴿قَالُوا: يَـا لُـوط اللَّه إِنَّا ركنك الشديد، ﴿إِنَّا رُسُل رَبِّك، لن يصلوا إليك، فأسر بأهلك بقطع مِن الليل الشديد، ﴿إِنَّا رُسُل رَبِّك، لن يصلوا إليك، فأسر بأهلك بقطع مِن الليل الله

١ - في الأصل: + «حياء»، وهو تكرار.

ا كذا في الأصل، مع الشكل، ولعلَّ الأصوب: «كَشْرَةً».

طائفة مِنثُهُ، ﴿وَلاَ يلتفتْ منكم أحد﴾ بقلبه إِلىَ مَـا خلَّف، وَلاَ ينظر إِلىَ مَـا ولاَ ينظر إِلىَ مَـا وراءه؛ أو لاَ يلتفت (١) منكم أحد، ﴿إِلاَ امرأتَك، إِنَّهُ مُصِيبُها مَا أصابهم إِنَّ موعدَهم الصبح، أليس الصبح بقريب(٨١)﴾؟١.

﴿ فَلَـمَّا جَاءَ أَمُونَا، جَعَلْنَا عَالِيَهَا سَافَلَهَا ﴾ أي: جَعَلْنَا الغَالَبِ مَعْلُوبًا، ﴿ وَأَمْطُونَا عَلِيهَا حَجَارَةَ مِن سِجِيلِ مَنضُودٍ (٨٣) ﴾ متتابع؛ أو بحموع مُعَدِّ للعَذَابِ.

﴿ مُسوَّمَة ﴾ أي: معلَّمة للعذاب؛ قيل: مكتوب عَلَى كُلِّ وَاحِد اسم من يُرمي بِهِ، ﴿ وَمَا هِيَ مِنَ الظالمين بعيد (٨٣) ﴾ لاَ تفوتهم.

﴿ وَإِلَى مَدِينَ أَخَاهُمَ شَعِيبًا ﴾ هُوَ اسم مَدينتهم، أو اسم حدَّهم. ﴿ قَالَ: يَا قَوْمُ اعبدُوا اللهِ مَا لَكُمْ مِنْ اللهِ غَيرُه، وَلاَ تنقصوا المكيال والميزان، إنسي أراكم بخير ﴾ بثروة وسَعَة تغنيكم عَن التطفيف؛ أو أراكم بنعمة مِنَ الله حقّها أن تُقابِل بغير مَا تفعلون. ﴿ وَإِنّي أَخَافَ عَلَيْكُمْ عَذَاب يَوْمُ محيط (٨٤) ﴾ مملك من قوله: ﴿ وَأُحيط بثمره ﴾ (٢) ، وأصله من إحاطة العدوِّ، [٢٥٤] والمراد: عذاب الاستئصال في الدُّنْيًا؛ أو عذاب الآخِرَة.

﴿ وَيَا قُومُ أُوفُوا المُكِيالُ والمِيزانُ بالقسط ﴾ بالعدل، نُهـوا أُوَّلاً عَن عين القبيح الذي كَانُوا عليه من نُقصِ المكيالُ والميزان؛ ثُمَّ ورد الأمر بالإيفاء الـذِي

١ - كذا في الأصل، وهُو تكرار، ولعلُّ الصواب: «ولا يتخلُّف منكم أحد».

٢ - سورة الكهف: ٤٢.

هُوَ حسن في العقول، لزيادة الـترغيب فِيهِ؛ وحيء بِهِ مقـتدا بالقسط الـذِي ليكن الإيفاء عَلَى وجه العدل والسويَّة (۱)، من غير زيادة وَلاَ نقصان. ﴿وَلاَ تَبخسوا الناس أشياءَهم البخس: النقص؛ قيل: كَانُوا يُنقصون من أثمـان مَا يشترون، وينضمُّ إِلَيْهِ بخس جميع الأشياء، حتَّى عدم الإِقْرار بالإنصاف عند المحاجَّة. ﴿وَلاَ تَعثوا فِي الأَرْض مفسدِينَ (٥٥) العثيُ والعيث: أشدُّ الفساد، نحو السرقة والغارة، وقطع السبيل.

﴿ بقيّة الله ﴿ الله ﴿ الله عَلَيْكُم مَنَ الحلال بعد التنزّه عمّا هُوَ حرام عليكم، ﴿ خير لكم إن كُنتُم مُؤمِنِينَ ﴾ بشرط أن تؤمنوا؛ نعم، بقيّة الله خير للكفرة أيضًا، لأنسّهُم يَسلَمُون معها من تَبِعَة البحس والتطفيف، إلاّ أنّ فائدتها تظهر مَع الإيمان بحصول الثواب، مَع النجاة مِن العقاب، ولا يظهر مَع عدمِه، لانغماس صاحبها في غمرات الكفر، وفي ذَلِكَ تعظيم للإيمان، وتنبيه على حلالة شأنه؛ أو المراد إن كُنتُم مصدّقين لي فيما أقول لكم، وأنصح بِمِ إيّاكم، ﴿ وَمَا أَنَا عَلَيْكُم بحفيظ (٨٦) ﴾ بوكيل لنعمه عَلَيْكُم؛ فاحفظوها وراعوها حقّ رعايتها.

﴿قَالُوا: يَا شَعِيبُ أَصِلاتُكَ تَأْمُوكَ أَنْ نَتْرَكَ مَا يَعْبَدُ آبَاؤُنَـا، أَوَ أَنْ نَفْعَـلُ فِي أَمُوالُنَا مَا نَشَاءَ﴾ كَانَ شعيب كثير الصلوات، وكَانَ قومه يقولون لَــهُ: مَـا

ا كذا في الأصل، ويبدو أنَّ في العبارة سقطا، أو زيادة في غير موضعها، ولَعَلَّ الصواب:
 «وجىء به مقيَّدا بالقسط ليكون الإيفاء عَلَى وجه العدل والسويَّة».

٢ - هنا وضع الناسخ إحالة إلى الحاشية كتب فيها: «تَفَكَّر فَإِنَّ فيـه فوائـد جليلـة». وليست للمؤلّف كما هو واضح، إذ المعنى كامل بدونها، وَإِنَّمَا هي من إضافة الناسخ تعليقا عَلَى ما يراه مهمًّا في المن.

تستفيد بهذا، فكان يقول: «إنها تأمر بالمحاسن، وتنهى عَن القبائح»؛ فَقَالُوا لَهُ عَلَى وجه الاستهزاء: صلواتك تأمرك ببرك عبادة مَا كَانَ يعبدُ آباؤنا، وأن نبرك التبسُّط في أموالنا بمَا نشاء من إيفاء ونقص؛ وجاز أن تكون الصلاة آمرة مجازا، كما سمنها الله ناهية مجازا. ﴿إنَّك لأنت الحليم الوشيد(٨٧)﴾ السفيه الضالُ؛ والعرب تصف الشيء بضدِّه؛ وقيل: قالوه عَلَى وجه الاستهزاء، وقيل: معناه الحليم الرشيد بزعمك؛ وقيل: هُوَ عَلَى الصِحَّة، عَلَى سبيل الإِقْرَار؛ أي: أنَّك فينا حليم رشيد، ولكن لا تقدر على ما نقدر عليه.

١ - لم أحد هَذَا الجمع للنعمة، وَإِنَّمَا «جمعُ النعمة: نِعَمَّ، وأَنعُمَّ، كشدَّة وأَشُدُّ؛ حكاه سيبويه».
 ابن منظور: لسان العرب، ٦٧٤/٦. مادَّة «نعم».

حنا وضع الناسخ إحالة إلى الحاشية، و لم يكتب فيها شيئًا، وَفي العبارة سقط واضح.

شروط مُراعاة حقوق النفس، إِذَا كَانَت مِنَ الفرائض اللاَّزمة لَهُ عَلَيْهِ مِ . ﴿وَمَا تُوفِيقِي إِلاَّ بِا للهِ وَمَا كُونِي مُوفَّقا لإصابة الحق فيما أعمل، إِلاَّ بمعونته وتـأييده، (لَعَلَّهُ) والتوفيق: تسهيل سبيل الخير. ﴿عليه تـوَكَّلت﴾ اعتمدت، ﴿وَإِلَيْهِ أَيْهِ السَرَّاء والضرَّاء.

﴿ وِيا قوم لاَ يجرمنَّكم ﴾ لاَ يحملنَّكم ﴿ شقاقي ﴾ خلافي إصابة العـذاب، ﴿ أَن يصيبكم مثل مَا أَصَابَ قومَ نوحٍ أو قومَ هودٍ أو قومَ صالحٍ ﴾ كأنَّه لم يتحقَّق هلاك قومه مِنَ الله بعدُ، بَل مُتَحِقَّق أنَّهم يُعذَّبون إن لم يؤمنوا. ﴿ وَمَا قومُ لُوطَ منكم ببعيـد (٨٩) ﴾ فَهُم أقرب الهالكين منكم، أو في المكَانَ، فمنازلهم قريبة منكم؛ أو فيما يُستحقُّ بهِ الهلاك.

﴿واستغفروا رَبَّكُم ثُمَّ توبوا إِلَيْهِ إِنَّ رَبِّي رحيم ودود(٩٠)﴾ يجِبُّ المؤمنين، ويفعل بهم مِنَ اللطف والكرامة مَا يفعل البليغ المودَّة لمن يَوَدُّه.

﴿قَالُوا: يَا شَعِيبَ مَا نَفْقَهُ كَثَيْرًا مِمَّا تَقُولُ ﴾ أي: لاَ نَفْهُم صِحَّةُ مَا تَقُولُ ﴾ أي: لاَ نَفْهُم صِحَّةً مَا تَقُولُ (لَعَلَّهُ) كوجوب التوحيد، ونفي التنديد (١١)، وَإِلاَّ كَيْفُ لاَ يُفْهُم كَلاشُهُ وَهُوَ خَطِيبِ الْأَنْبِياء صلوات الله وسلامه عليه. ﴿وَإِنَّا لِنُواكُ فَيْنَا ضَعِيفًا ﴾ لاَ قَوَّةً لك وَلاَ عَزَّ فَيْمَا بِينَنَا، فلا تقدر عَلَى الامتناع مِنَّا إِنْ أَردنا منك مكروها،

١ - كذا في الأصل، ولعل الصواب: «النديد»، و«ندت بالرحل تنديدا، وسمّعت به تسميعا، إذا أسمعته القبيح، وشتمته، وشهرته وسمّعت به، والتنديد: رفع الصوت». ولا شك أن المصنف لم يقصد إلى هذا المعنى، وَإِنَّمَا قصد «النديد»: بمعنى «الند بالكسر: المثل والنظير، والجمع أنداد، وهُوَ النديد والنديدة». ابن منظور: لسان العرب، ٢٠٧/٦. مادّة: «ندد».

وقيل: كَانَ ضريرَ البصر. ﴿ ولولا رهطُك لرجمناك ﴾ ولولا عشيرتُك لقتلناك بالرحم، وَهُوَ شرُّ قَتْلَة ؛ وكَانَ في منعة من قومه، وكَانَ رهطه من أهل ملتهم، فلذلك أُظهر الميل إلَـيْهِم والإكرام لَهُم. ﴿ وَمَا أنت علينا بعزيز (٩٦) ﴾ أي: لا تَعُزُّ علينا، وإنَّما يَعُزُّ علينا رهطك.

ولذلك ﴿قَالَ﴾ في حوابهم: ﴿يا قوم أَرَهطِي أَعزُّ عَلَيْكُم مِنَ اللهُ الْمَكَان رهطي أَهيْب عندكم مِنَ الله، فأولى بكم أن تَتَحَاموا عَن قتلي من سطوة الله وغضبه، ﴿واتَّخَلْقُوه وراءكم ظِهريًّا﴾ أي: نبذتم أمر الله وراء ظهوركم، ﴿إِنَّ رَبِّي بِمَا تَعْمَلُونَ محيط(٩٢)﴾ قد أحاط بأعمالكم علما.

﴿ وَيَا قُومُ اعملُوا عَلَى مَكَانتكم ﴾ أي: قارين عَلَى جهتكم وطريقتكم التِي أُنتُم عاكفون عليها، مِنَ الشرك والنفاق والشنآن لي، ﴿ إِنسِّي عامل ﴾ عكاني (١) ﴿ فسوف تَعْلَمُونَ مَن يأتيه عذابٌ يُخزيه ومن هُو كاذب فسوف تَعْلَمُونَ أَيُّنَا يأتيه العذاب ويخزيه، أي: يفضحه، وأيثنا هُو كاذب، ﴿ وَارتقبوا ﴾ العاقبة، ﴿ إِنْ يُ معكم رقيب (٩٣) ﴾ منتظرٌ لها.

﴿وَلَمَّا جَاءَ أَمْرِنَا نَجَّيْنَا شَعِيبًا وَاللَّذِينَ آمنوا معه برحمة مِنًّا، وأحدات اللَّذِينَ ظلموا الصيحة فيل: صاح بهم حبريل فخرجت أرواحهم، أو أتتهم صيحة مِنَ السَّمَاء فأهلكتهم، ﴿فأصبحوا في ديارهم جاثمِينَ (٩٤) ﴾ مَيتين بصيحة وَاحِدَة.

١ - في الأصل: «مكني»، وهو خطأ.

﴿كَانَ لَم يَغَنُوا فِيهَا﴾ كأن لم يكونوا في ديارهم أحياء متصَرفين مترددين، ﴿أَلَا بُعدًا﴾ هلاكا ﴿لِمَديَنَ كما بَعِدَت﴾ هلكت ﴿ثمود(٩٥)﴾.

﴿ وَلَقَد أرسلنا موسى بِآياتِنا وسلطان مُبِين (٩٦) ﴿ حجَّة بينة ﴿ إِلَى فَرَعُونَ وَمَلَنَهُ فَاتَّبَعُوا ﴾ أي: المسلا ﴿ أُمُسُو فَرَعُونَ، وَمَا أَمْسُ فُوعُونَ بِرِهِيد (٩٧) ﴾ هُوَ بَحِهِل لِمُتَبعيه حيث شايعوه عَلَى أمره وَهُوَ ضلال مبين، وذلك أنَّه ادَّعَى الإلهيَّة وَهُوَ بشر مثلهم، وجاهر بالظلم والشر الذِي لاَ يصدر إلاَّ من سلطان ظلوم، وذلك بمعزل عَن الإلهيَّة، ومن ذَلِك أنسَّهم [٢٥٦] عاينوا الآيات والسلطان المبين، وعَلِمُوا أنَّ مَعَ موسى الرشدَ والحقَّ، ثُمَّ عدلوا عَن اتباع من ليس في أمره رُشد، أو المراد: وَمَا أَمْسُه، بصالح حميد (لَعَلَّهُ) حميدُ العاقبة.

قوله: ﴿يَقْدُمُ قومَه يوم القيامة ﴾ أي: يتقدَّمهم وَهُم (١) يتبعونه كما كَانَ في الدُّنْيَا ﴿فَأُورِدهم النار﴾ أدخلهم فِيهَا، لأنَّ كلَّ إمام يَأتمُّ بِ مِ مأمومه في الدينا والآخِرَة، كَانَ إمام هدى أو ضلال. ﴿وبِفُسَ السورِدُ المسورد ﴿المَورود(٩٨) ﴾ الذِي ورده.

﴿وَأَتْبِعُوا فِي هَذِهِ لِعنهُ اَي: أَبعدوا فِي هَذِهِ الدُّنْيَا مِنَ التوفيق والرحمة، ﴿وَيُومَ القَيامَةِ ﴾ يُلعَنون أَيْضًا، ﴿بِئْسَ الرُّفَ لُهُ المُوفُود(٩٩) ﴾ بِثُسَ العطاء المعطى، وذلك أنَّه ترادفت عَلَيْهِم لعنتان.

ا - في الأصل: «وهو»، وهو خطأ.

﴿ ذَلِكَ مَن أَنباءِ القرى نقصتُه عليك، منها قائم ﴾ باق عَلَى ساقه، ﴿ وَحصيد ( • • 1 ) ﴾ عافي الأثر، كالزرع الذي ذَرَتْه الرياح.

﴿ وَمَا ظَلَمناهم ﴾ بمعاملتنا إيّاهم، أو بإهلاكنا إيّاهم، ﴿ ولكن ظلموا أنفسهم ﴾ بارتكاب مَا بِهِ أهلكوا ؛ ﴿ فَما أَخْنَتَ عَنْهُم آهَتهم البّي يدعون ﴾ يَعبدون ﴿ من دون الله من شيء ﴾ الأنّهم ليسوا مِن الله في شيء لمّا عبدوا غيره، ولم تعن عَنْهُم آهتهم البّي عكفوا عَلَى عبادتها من دون الله ، لَمَا استحقُوا العذاب مِنْهُ . ﴿ لَمَّا جاء أمر رَبّك ﴾ عذاب و (لَعَلَهُ ) لمّا تحقّق الحَقُ زَهَقَ الباطل، ﴿ وَمَا زادوهم غير تتبيب (١٠١) ﴾ تخسير، بمعنى النزول في الهلاك، يعني: وَمَا أفادتهم عبادة غير الله شَيْئًا، بَل أهلكتهم.

﴿ وَكَذَلَكُ ﴾ ومِثلُ ذَلِكَ الأحدِ ﴿ أَخَدُ رَبِّكَ إِذَا أَخَدُ القرى ﴾ أي: أهلها، وماذا عَلَى القرى [كَذَا]، ﴿ وهي ظالمة ﴾ لجميع من ظَلَمَ نفسه، كما قَالَ: ﴿ ولو ترى إذ يتوفَّى الذِينَ كَفَرُوا اللَّائِكَة يضربون وجوهَهم... ﴾ (١) الآية. ﴿ إِنَّ أَخَذَه أَلِيم ﴾ مُولم ﴿ شديد (١٠٢) ﴾ صعب عَلَى المأخوذ، وَهَذَا تَخذير لِكُل نفس ظالمة؛ فعلى كُل ظالم أن يُبادر [إلى التوبة، وَلاَ يَعْتَرُ بالإمهال.

﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ﴾ فيما قصَّ، ﴿لآيةً﴾ لعبرةً ﴿لمن خافَ عـذابَ الآخِرَةِ﴾ أي: اعتقد صحَّته ووجوده ووصوله. ﴿ذَلِكَ يومٌ مجموعٌ لَهُ الناسِ وأنَّهم لاَ ينفكُون مِنْهُ، يُحمَعون للحساب والجزاء، ﴿وذلك يومٌ مشهود(١٠٣)﴾ أي: يشهد فِيهِ الخلائق الموقفَ لاَ يغيب عَنْهُ أحد.

١ - سورة الأنفال: ٥٠؛ وتمامها: ﴿ولو ترى إذ يتونِّى الذِينَ كَفَرُوا الْمَلاَئِكَةُ يضربون وحوهَهم
وأدبارهم وذوقوا عذاب الحريق﴾.

﴿ وَمَا نؤخَّره إِلاَّ لأجل (١) معدود (١٠٤) ﴾ إِلاَّ لانتهاء مدَّةِ معدودة، التِي صيَّرناها (٢) لبقاء الدُّنْيَا.

﴿ يوم يأتِ لاَ تَكلَّم نفس إلاَّ بإذنه ﴾ أي: لاَ يشفع أحد إلاَّ بإذنه ، ﴿ فَمنهم شقيٌّ وسعيدٌ (٥٠٥) ؛ فأمَّا الذِينَ شَقُوا ففي النار لَهُم فِيهَا زفير ﴾ هُوَ أوَّل نهيق الحمار ، ﴿ وشهيق (٢٠٦ ) ﴾ هُوَ آخره إِذَا ردَّده في حوفه ، وقيل: الزفير: الصوت الضعيف ؛ وقيل: الزفير في الحلق ، والشهيق في الصدر .

﴿ خَالَدِينَ فِيهَا مَا دامتِ السَّمَاوَات والأَرْضِ أَي: مدَّة دوام (٢) السَّمَاوَات والأَرْضِ أي: مدَّة دوام السَّمَاوَات والأَرْض؛ والمراد: سماوات الآخِرَة وأرضها، وهي دائمة مخلوقة للأبد؛ والدليل عَلَى أنَّ لها سماوات وأرضا، قوله: ﴿ يوم تُبدَّل الأَرْضُ عَير الأَرْضُ والسماوات (٤)، وقيل: مَا دام فوقُ وتحتٌ، ولأنَّه لا بُدَّ لأهل الآخِرة مِمَّا يُقِلُهم ويُظلُّهم، إمَّا سماء أو عرش، كلُّ مَا أظلَّك فهو سماء، أو هُو عبارة عن التأبيد، ونفي [٧٥٢] الانقطاع، كقول العرب: «مَا لاَحَ كوكبٌ». ﴿ إِلاَّ مَا شاء ربُّك مِنَ الفريقين، من تعميرهم في الدُّنْيَا، واحتباسهم في البرزخ مَا بَين الموت والبعث، قبل مصيرِهم إلى النار، يعني: هم حالدون فيهما إلاَّ هَذَا المقدار؛ ﴿ إِنَّ رَبَّكَ فَعَالَ لِمَا يُويد(٧٠٧) ﴾.

أو الأصل: «وما ناخره لاجل» وَهُوَ خطاً.

۲ - يمكن أن نقرأ: «ضربناها».

٣ - في الأصل: «داوم»، وهو خطأ.

٤ - سورة إبراهيم: ٤٨.

﴿ وَأَمَّا اللَّذِينَ سَعَدُوا فَفَي الْجَـنَّة خَالَدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ إِلاَّ مَا شَاءَ رَبُّكَ عَطَاءً غير مجذوذ(١٠٨) ﴾ غير مقطوع، ولكنَّه مُمتدًّ إِلَى غير نهاية.

وفلا تَكُ في مِرِية مِمّا يعبدُ هَوُلاَءِ أَي: فلا تَشُكُ بعدما أُنزل من هَذِهِ القصص في سوء عاقبة عبادتهم، لما أصاب أمناهم قبلهم، تسلية لرسول الله، وَعَدَهُ(١) بالانتقام مِنهُم، ووعيد لَهُم؛ ثُمَّ قَالَ: وَمَا يعبدون إِلاَّ كما يعبدُ آباؤهم من قبل يريد أنَّ حالهم في العبادة مثل حال آبائهم، وقد بَلَغَكَ مَا نزل بآبائهم، وسينزل بهم مثله؛ وإعلام أنّهم مقلّدون وأنَّ أكثر الخلق عَلَى غير عبادة الله. ﴿وَإِنَّا لموقّوهم نصيبهم خطّهم مِنَ العذاب، أو مِنَ الرزق؛ فيكون تأخّر العذاب عَنْهُم مَعَ قيام مَا يُوجبه من أعمالهم، عَلَى مقتضى الحكمة. ﴿غير منقوص (١٩٩) ﴿ لَعَلّهُ عَلَى مُقتضى عملهم، أو أراد أرزاقهم التِي قُدرَت لَهُم.

﴿وَلَقَد آتينا موسى الكتاب فاختُلِف فِيهِ آمن بِهِ قوم، وكفر بِهِ آخرون، كما اختُلف فِي القرآن، وَهُوَ تسلية لرسول الله ﷺ. ﴿ولولا كلمة مبقت من رَبِّك ﴾ بعد آجالهم؛ ﴿لقُضِي بَيْنَهُم ﴾ بإهلاك من كذّب، وسلامةِ من أسلم، ﴿وَإِنَّهُم لفي شكٌ مِنهُ ﴾ مِن القرآن والعذاب ﴿مريب(١١٠) ﴾ من أراب الرجل: إذا كان ذا ريةٍ.

١ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «وَوَعْدُ له».

﴿ وَإِنْ كُلاَّ ﴾ أي: جميع المختلفين، ﴿ لَمَّا لَيُوَفَيْنَهُم رَبِّكَ أعمالهم ﴾ أي: حزاء أعمالهم، ﴿ إِنَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ خبير (١١١) ﴾.

﴿فاستقم كما أُمِرَت ﴿ فاستقم استقامة ، مثل الاستقامة التِي أُمرت بها ، غير عادل عنها ، ﴿ وَمَن تَاب معك ، وَلا تَطْغُوا ﴾ وَلا تَخرجوا عَن حدود الله ، ﴿ إِنَّهُ مِمَا تَعْمَلُونَ بصير (١١٢) ﴾ فهو مجازيكم ، فاتَّقُوه ؛ قيل: مَا نزلت عَلَى رسول الله ﷺ آية كَان [\_ت] أشقَّ عليه من هَذِهِ الآياة ، ولهذا قَالَ: ﴿ شَيَّتِني مود ﴾ (١).

وأورده القطب اطفيَّش في حامع الشمل، وقال محقِّقوه: «انظر الحديث في: (المقاصد

واخواتها» رواه الطينمي: «وعن عقبة بن عامر، أنَّ رجلا قال: يا رسول الله قد شبت! قال: شيئتني هود وأخواتها» رواه الطبراني، ورجاله رجال الصحيح». وقال العراقي: رواه «الحاكم وصحَّحه من حديث ابن عبَّاس، وهو في الشمائل من حديث أبي جحيفة». «وقال الحاكم: صحيح على شرط البخاري». ورواه أبو نعيم في الحلية، والـترمذي: سنن، كتاب التفسير، سورة الواقعة، ٢، من حديث ابن عبَّاس، رقم ٢٣١٩، بلفظ: قَالَ أَبُو بَكْرِ عَلَيْهُ: يَـا رَسُولَ اللهِ، قَدْ شِيْتَنِي هُودٌ وَالْوَاقِعَةُ وَالْمُرْسَلاتُ وَعَمَّ يَتَسَاعُلُونَ وَإِذَا الشَّمْسُ كُورَتُ». قَالَ أَبُو عِيسَى هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ غَرِيبٌ لاَ نَعْرِفُهُ مِنْ حَدِيثِ ابْنِ عَبَّاسِ إِلاَّ مِنْ هَـذَا الْوَحْهِ. قَالَ أَبُو عِيسَى هَذَا الحديث عن أبي إسحاق عن عن أبي جحيفة نحو هذا، وقد روي عن أبي إسحاق عن أبي إسحاق عن غن أبي بحر، عن ابي بحر، عن أبي إسحاق عن أبي ميسرة شيء من هذا مرسلاً. وأخوجه ابن مردويه عن أبي بحر، وسعيد بن منصور في سننه عن أنس، وابن مردويه عن عمران، صحَّحه الألباني في صحيح الجامع، رقم ٢٧٢٠ و ٢٧٢٣ و ٢٧٢٣. الهيثمي: بحمع الزوائد، مج ٤/ج٧/٢. الفزالي: إحياء علوم الدين، تخريج العراقي، ٢٩٠٩ ٤؟ ٥/٢١. المناوي: فيض القدير، حديث ٢٩١٨. الفزالي: عليم المنهر، ٣/٤٤؟ ٢٠/٢. المنبياني: تميز الطيب، الموسوعة الحديث، مادَّة البحث: «شيبتني».

﴿ وَلاَ تُوكَنُوا إِلَى الذِينَ ظلموا ﴾ أي: لا تركنوا إِلى القادة والكبراء في ظلمهم، وفيما يدعونكم إلَيْهِ؛ وإذا كَانَ الركون إِلى من وُجد مِنْهُ مَا يُسمَّى ظلمهم، وفيما يدعونكم إلَيْهِ؛ وإذا كَانَ الركون إِلى من وُجد مِنْهُ مَا يُسمَّى ظلما كذلك فما ظنُك بالظلم نفسِه والانهماك فِيهِ، ولعلَّ الآيسة أبلغ مَا يُتصوَّر في النهي عَن الظلم والتهديد عليه؛ ﴿ فَتَمَسَّكُم النار ﴾ وقيل: الركون إلَيْهِم الرضى بكفرهم. عَن الحسن: ﴿ جَعَلَ الله الدين بين لاَءَ ينْنِ: وَلاَ تطغوا وَلاَ تركنوا. ويُروى عَن رسول الله ﷺ: ﴿ من دعا لظالم بالبقاء، فقد أحبُّ الن يُعصى الله في أرضه ﴾ (١). ﴿ وَهَمَا لكم من دون الله من أولياء فتمسكم النار وأنتم عَلَى هَذِهِ الحالة، ومعناه: وَمَا لكم من دون الله من أولياء يقدرون عَلَى منعكم من عذابه، ﴿ ثُمُ لاَ تُنصرُونُ (١١٣) ﴾ لا ينصر كم هُو، لأنه حكم بتعذيبكم، ولا تنصر كم آلهتكم من عذابه.

﴿وَأَقِمَ الصلاة طَرِفِي النهارِ عُدُوة وعشيَّة، ﴿وَزُلُفا مِنَ الليلِ ﴾ وساعات مِنَ الليل، جمع زُلُفَة: وهي ساعاته القريبة من آخر النهار، مِن أَرْلَفَة: إِذَا قرَّبه. ﴿إِنَّ الحسناتِ يذهبن السَّيِّئَاتِ ﴾ أي: الصلوات يذهبن بالصغائر، لِمَا بينهنَّ، مَا احتنب العبد الكبائر؛ ﴿ ذَلِكَ ذِكْرَى ﴾ أي: الصلوات ذكرى ﴿ للذَاكُونِنَ ﴿ 11 ) ﴾ لا لغيرهم.

﴿ واصبر ﴾ عَلَى عبادة الله، ﴿ فَاللَّهُ لا [٥٥٨] يُضيعُ أجررَ

الحسنة، ٦٠٦. وتاريخ بغداد، ٣/٥٤. وحلية الأولياء، ٣٥٠/٤. وسنن الترمذي، ١٦٢/٢. وأسنى المطالب، ٧٩٧. والجامع الأزهر، ٢/٤٥٤/م. والدرر المنترة، ٢٦٥).

١ – لم نعثر عَلَيه في الربيع ولا في الكتب التسعة ولا في الجامع الصغير وزياداته.

﴿فَلُولًا كَانَ مِنَ القرونَ مِن قبلكم﴾ أي: فهلاٌّ كَـانَ مِنَ القرون التِــى أهلكناها ﴿أُولُو بَقيَّةٍ﴾ أُولُو فضل وخير، وسمَّى الفضل والجودة بقيَّة، لأنَّ الرجل يَستَبقي مِمَّا يَنفعه أحوده وأفضله؛ فصار مثلا في الجودة والفضل؛ ويقال: فلان من بقيَّة القوم، أي: من خيارهم. ومنه قولهم: «في الزوايا خبايا، وفي الرحال بقايا». ﴿ينهون عَن الفساد في الأرْضُ﴾ عَجَب مُحَمَّد التَّلِيْكُانِ وأمَّته أنَّه لم يكن في الأمم التِي ذكر الله إهلاكهم في هَذِهِ السورة جماعةٌ من أولى العقل والدين ينهون غيرهم عَن الكفر والمعاصي، من غيير الرسل وتابعيهم، كما قَالَ: «من المستشنين»؛ ﴿إِلَّا قليلا مِمَّن أَنجينا مِنسُهُم﴾ استثناء منقطع، أي: ولكن قليلا مِمـَّن أنجينا مِنَ القرون، نُهـوا عَن الفسـاد وسائرهم تاركون للنهي. ﴿واتَّبعَ الذِّينَ ظُلُموا﴾ أي: التــاركون للنهـي عَـن المنكر، ﴿مَا أَتْرِفُوا فِيهِ ﴾ أي: اتَّبعوا مَا عُرفوا فِيهِ مِنَ التنعُّم والتترُّف من حُب الرئاسة والثروة، وطلب أسباب المعيشة والمال والجاه، ورفضوا الأمر بالمعروف والنهى عَن المنكر وراء ظهورهم، ﴿وَكَانُوا مجرمِينَ(١١٦)﴾ اعتراض وحكم عَلَيْهم بأنَّهم قوم بحرمون.

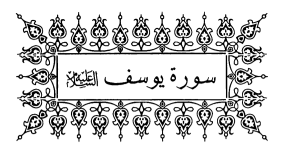
﴿ وَلُو شَاءَ رَبَّكَ لَجْعَلَ النّاسَ أُمَّةً وَاحِدَةً ﴾ يَأْتَمُّونَ بإمام واحــد، ﴿ وَلاَ يَوْالُونَ مُختلفِينَ(١١٨) ﴾ بعضهم عَلَى الحق، وبعضهم عَلَى الباطل. وإلا من رحم ربتك إلا ناسا عصمهم الله عن الاختلاف في الديس، فاتنفقوا عَلَى دين الحق ولم يختلفوا فيه، ﴿ولذلك خلقهم أي: وَلِمَا هم عليه مِنَ الاختلاف؛ وقيل: للدين خلقهم؛ وقيل: محصول الآية: أهل الباطل مختلفون، وأهل الجق متنفقون؛ فخلق أهل الحتى للاتنفاق، وأهل الباطل للاختلاف. ﴿وقعمت كلمة رَبلك ﴾ وهي قوله للمكرث كة: ﴿لأملان جهنام مِن الجِنة والناس أجمعين (١٩١٨) له لعلمه بكثرة من يختار الباطل (لَعَلَة) منهما.

﴿ وَكُلاَّ نَقَصُّ عَلَيْكُ مِن أَنباء الرسل مَا نُثبَّت بِهِ فَوَادَكُ اَي: مَا نَقُصُّ الذِي قصصناه عليك، إلاَّ لتثبيت فؤادك (لَعَلَّهُ) عَلَى الإيمان، لاَ لعبا وَلاَ لهوا وَلاَ عبثا، ﴿ وجاءك في هَذِهِ الحَقُّ أي: في هَذِهِ السورة، أو في هَـذِهِ الأنباء المقتصَّة، مَا هُوَ حَقَّ، ﴿ وَمُوعَظَـةَ ﴾ تَزجُر عَن المخالفة، ﴿ وَذَكرى للمؤمنِينَ (١٢٠) ﴾ مَا هُوَ حَقَّ، شَبِيت فؤاده: زيادة يُقينه، لأَنَّ تكاثر الأدلَّة، أثبت للقلب.

﴿ وَقُلَ لَلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ اعْمَلُوا عَلَى مَكَانَتَكُم ﴾ عَلَى حـالكم وجِهَتِكم التِي أَنتُم عليها ﴿ إِنَّا عَامَلُونَ (١٢١)﴾ عَلَى مكانتنا.

﴿ وَانتظروا ﴾ بنا الدوائر، ﴿ إِنَّا منتظرُونَ (٢٢) ﴾ أن يَنزِل بكم نحو مَــا اقتصُّ الله تعالى مِنُ النقم النازلة بأمثاكم.

﴿ وَلَهُ غَيبُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ لاَ يَخْفَى عليه مَا يَحْرِي فِيهَا، فلا تَخْفَى عليه مَا يَحْرِي فِيهَا، فلا تَخْفَى عليه أعمالكم. ﴿ وَإِلَيْهِ يُرجع الأمر كلَه ﴾ فلا بدَّ أن يُرجع إلَيْهِ أمرهم وأمرك، فيهلكهم ويُنجيك، ﴿ فَاعِبده وتوكِّل عليه ﴾ فإنه كافيك وكافلك، ﴿ وَمَا رَبُّكَ بِغَافل عماً تَعْمَلُونَ (١٢٣) ﴾ أي: أنت وَهُم عَلَى تغليب المخاطب، قيل: خاتمة التَّوْرَاة هَذِهِ الآياة.



## براسدالرمز الرحم

﴿ الر تلك آيات الكتاب المُبِين (١) ﴾، «تلك»: إشارة إلى آيات السورة؛ و «الكتابُ المبين» السورة؛ أي: تلك الآيات التي أُنزِلت إليك في هَذِهِ السورة، آيات السورة الظاهرِ أثرها في إعجاز العرب؛ أو التي تُبين لمن يُدبرها أنَّهَا من عند الله لا من عند البشر؛ أو الواضحة التي لا تشتبه عَلَى العرب معانيها.

﴿إِنَّا أَنْوَلْنَاهُ قُوآنَا عُوبِيًّا﴾ (لعلَّه) مفهومًا ومحفوظًا لمن تدبَّره وكرَّره، ﴿لَعَلَّكُم تعقلُونَ(٢)﴾ لكي تفهموا معانيه(١)؛ ﴿ولو جعلناه قُرآناً أعجميًّا لقالوا: لولا نُصلت آياته﴾(٢).

﴿ نَحْنُ نَقَصُّ عليك أحسنَ القصصِ ﴾ نُبيَنُ لـك أحسن البيان؛ والقـاصُّ الذي يأتي بالقصَّة عَلَى حقيقتها، والقصص في كلام العرب: هُوَ اتباع الأثر، قَالَ عزَّ وحلَّ: ﴿ وقالت لأحته: قُصيه ﴾ (٢) أي: اتَّبعي أثره، وَا للهُ أعلم. ﴿ بِمَا أوحينا

١ - وضع الناسخ هنا إحالة إلى الحاشية ولم يكتب بها شيئًا، ويبدو أنَّ في العبارة سقطا.

٢ - سورة فصلت: ٤٤.

٣ - سورة القصص: ١١.

إليك هَذَا القـرآن﴾ أي: بإيحائنا إليـك هَـذِهِ السـورة؛ وإنـَّما كَـانَ أحسـنه لِـمَـا يتضمَّن مِنَ العبرِ والحِكم، والعحائب التِـي ليست في غيرها، ﴿وإن كنتَ مِن قبلِه لَمِن الغافلِينَ(٣)﴾ عَن هَذِهِ القصَّة، لِم تخطر ببالك ولم تقرع سمعك.

﴿إِذْ قَالَ يوسف لأبيه: يا أَبت إِنسي رأيتُ أحده عشر كوكبًا، والشمس والقمر و قيل: هما أبواه، والكواكب: إخوت ه ﴿رأيتهم لي ساجدين (٤) ﴾ أي: متواضعين؛ ﴿قَالَ: يا بُنسَيّ، لاَ تَقصُص رُوياك عَلَى إخوتِك، فيكيدوا لك كيدا ﴾ عَرَف يعقوب أنَّ الله يصطفيه للنبوّة ويُنعم عليه بشرف الدارين، فخاف عليه حسد إخوة (١) بتفطّنه في عواقب الأمور؛ أو بوحي مِنَ الله؛ ﴿إنَّ الشيطان للإنسان عدوٌ مُبِينٌ (٥) ﴾ ظاهرُ العداوة؛ فيَحمِلُهم عَلَى الحسد والكيد لاَ عالمة، مَتى وحد سبيلا وسببا، وهَذَا من أسبابه.

﴿ وَكَذَلُكُ وَمثَلَ ذَلِكَ الاحتباء الذِي دَلَّ عليك (٢) رؤياك. ﴿ يَجتبيك ربنُك ﴾ يَصطَفِيك والاحتباء: الاصطفاء، افتعال من احتبيت الشيء: إِذَا حصلته لنفسك، وحَبَسيت الماء: في الحوض إِذَا جمعته فِيهِ ؛ ﴿ وَيُعلَّمُكَ مَن تَأُويلِ الأحاديث ﴾ قيل: تأويل الرؤيا، وتأويلها: عبارتها وتفسيرها؛ أو تاويل أحاديث الأنبياء وكتب الله ؛ ﴿ ويُعِيمُ نعمته عليك ﴾ بإتقان الحكمة، ﴿ وعلى السياء في بأن وصل لَهُم نعمة الدُّنْيَا بنعمة الآخِرَة ؛ أي: حعلهم أنبياء في

١ - كذا في الأصل، ولعل الصواب: «إخوته».

٢ - كذا في الأصل، ولعل الصواب: «دلت عليه».

الدُّنْيَا وملوكًا، ونقلهم عنها إِلَى الدرحات العلى في الجنَّة؛ وآل يعقوب: أهله، وَهُم نسله وغيرهم؛ وإنَّما عَلِمَ يعقوب أنَّ يوسف يكون نبيئًا، وإحوته أنبياء، استدلالا بضوء الكواكب، أو بوحي مِنَ الله تعالى، فلذا قَالَ: ﴿وعلى آل يعقوب﴾، وبيانُ تفضيل يوسف عَلَى إخوته بسجود النجوم لَـهُ. ﴿كما أَعَنَّها عَلَى أبويك من قبلُ، إبراهيم وإسحاق، إِنَّ رَبَّكَ عليم عن يعلم من يَحِقُ لَهُ الاحتباء، ﴿حكيم(٦)﴾ يضع الأشياء مواضعها.

﴿لَقَد كَانَ فِي يوسف وإخوته﴾ أي: في قصّتهم وحديثهم، ﴿آيــاتُ﴾(١) علامات، ودلالات عَلَى قدرة الله وحكمتــه في كــلِّ شــيءٍ آيــة مكــي [كــَـدَا] ﴿للسائلِينَ(٧)﴾ لمن سأل عَن قصّتهم.

﴿إِذْ قَالُوا: لَيُوسُفُ وَأَحُوهُ أَحَبُّ إِلَى أَبِينَا مِننَا وَنَى عُصْبَةَ ﴾ أي: إِنَّهُ يُفضِّلُهما في الحبَّة علينا، وهما صغيران لا كَفَاءة فيهما، ونحن عشرة رحال كُفَاة نقوم بمرافقه، فنحن أحقُّ بزيادة الحبَّة منهما، لفضلنا بالكثرة [٢٦٠] والعُصبَة عليهما؛ وكأنَّ نظرهم اقتصر عَلَى الظاهر والمنفعة الدُّنْيَاويَّة، فلذلك (لعلَّه) قَالُوا: ﴿إِنَّ أَبَانَا لَفِي ضَلالٍ مُبِينَ (٨) ﴾ (٢) وكأنَّ نظرَ أبيهم في الباطن الحقيقيِّ الدينيِّ لهما يرى فِيهِ مِنَ اللّخايل، وبخاصةٍ لمَّا أعلَمَه برؤياه - تَفَطَّنَ في تدبير أمر الدُّنْيَا والدين، ولو وصفوه بالضلالة في الدين لكفروا؛ والعُصبَة: العشرة فصاعداً.

<sup>&#</sup>x27; - في الأصل: «يآت»، وهو سهو.

٢ - لم يذكر الناسخ هَذَا المقطع من الآية، وأضفناها في موضعها حسب احتهادنا.

﴿ اقتلوا يوسفَ أو اطرحوه أرضًا ﴾ منكورةً بحهولةً بعيدةً عَن العمران، ﴿ يَخُلُ لَكُم وَجَهُ أَبِيكُم ﴾ يُقبِل عَلَيْكُم إقبالـة وَاحِدَة، لاَ يلتفت عنكم إِلى غيركم؛ والمُرَاد: سلامة عبَّته لَهُم مِمَّن يشاركهم، فكَانَ ذِكْرُ الوجه لتصوير معنى إقباله عَلَيْهِم، لأَنَّ الرحل إِذَا أقبل عَلَى الشيء أقبل بوجهه؛ وحاز أن يُرَاد بالوجه الذات، كما قَالَ: ﴿ ويبقى وجهُ ربّك ﴾ (١)، ﴿ وتكونوا مِن بعلهِ قوماً صالحِينَ (٩) ﴾.

﴿ قَالَ قَائِلَ مِنْهُم: لاَ تَقتلوا يوسفَ وألقوه في غيابات الجُب في قعر البير، وَمَا غاب عَنْهُ من عين الناظر، ﴿ يَلْتَقِطْهُ بعض السَّيَّارة ﴾ بعض السائرين في الأرض، ﴿ إِن كُنتُم فاعلِينَ (١٠) ﴾ إن كَانَ لاَ بُدَّ لكم مِنَ الفعل بِهِ.

﴿ قَالُوا: يَا أَبِانَا مَا لَكَ لاَ تَأْمَنّا عَلَى يُوسَفُ وَإِنَّا لَهُ لَنَاصِحُونَ (١١) ﴾ أي: لما (٢) خافنا عليه، ونحن نريد لَهُ الخير ونشفق عليه؛ وأرادوا بقولهم ذَلِكَ لله عُروا عَلَى كيد يوسف لله استنزاله عَن رأيه وعادته في حفظه مِنهُم، وفيه دليل عَلَى أنَّه أحسً مِنهُم بِمَا يُوجِب الحذر مِنهُم عليه، ولكن لا يغني الحذر عمًّا قدّره الله (لعله) وعلمه في حلقه.

﴿ رَسَلُهُ مَعَنَا غَداً يَوْتَعِ ﴾ يتَسَع في أكل الفواك وغيرها؛ والرَّعَة: السَّعة، ﴿ وَيَلْعَبْ ﴾ يرتاض لما يُباح، ﴿ وَإِنَّا لَهُ لِحَافَظُونَ (٢ ) ﴾ من أن يناله مكروه.

١ - سورة الرحمن: ٢٧.

٢ - كذا في الأصل، ولعل الصواب: «لم».

﴿قَالَ: إِنِي لَيَحْزُنُنِي أَنْ تَذَهَبُوا بِهِ، وأَخَافُ أَنْ يَأْكُلُهُ الْذَئْبُ وأَنتُم عَنْهُ غَافَلُونَ(١٣)﴾ أَنظُرُ فِي مَا قضاه الله وقدَّره لاَ بُدَّ من وقوعه وإمضائه، وكأنَّهم صاروا مَعَ أبيهم نازلين بمنزلة التهمة معه بالخيانة في حفظ أخيهم؛ أو لَمَّا أمره بكتمان رؤياه عَنْهُم أَمِنَ عليه مِنْهُم.

﴿قَالُوا: لَئَنَ أَكُلُهُ الذَّئبِ وَنَحَنَ عُصَبَّةٌ إِنَّا إِذًا لَخَاسِرُونَ(١٤)﴾ فعلنا بِـهِ فعل المخسرين لأنفسهم.

﴿ فَلَمَّا ذهبوا بِـهِ وأجمعوا ﴾ احتمع رأيهم جميعا عَلَى ﴿ أَن يجعلوه في غيابَة الحجُب، وأوحينا إِلَيْهِ ﴾ قيل: أُوحِيَ إِلَىٰ الصغر، كما أوحي إِلَى عيسى ويحيى، ﴿ لتُنبئنهم بأمرهم هَـذَا ﴾ بِمَا نعلوا بــك، ﴿ وَهُــم لاَ يشعرُونَ (٥٠) ﴾ أنَّك يوسف.

﴿وجاءوا أباهم عِشَاءً﴾ للاستار، والتحسُّر على (١) للاعتذار، ﴿يبكُونَ(١٦)﴾ عن الأعمش(٢): «لا تُصدَّق باكية بعد إخوة يوسف».

﴿ قَالُوا: يَا أَبَانَا إِنَّا ذَهَبَنَا نَسْتَبَقَ ﴾ نتسابق في العدُّو أو في الرمسي، ﴿ وَتَرَكُنَا يُوسُفُ عَند مَتَاعَنا فأكله الذئب؛ وَمَا أنت بمؤمن لَنسَا ﴾ بمصدِّق لَنسَا، ﴿ وَلُو كُننًا صادقِينَ (١٧) ﴾.

ا - «على» إضافة من الناسخ في الهامش، والمعنى كامل بحذفها.

٢ - في الأصل: «الاعشم غمش»، وهو خطأ.

﴿وجاءوا عَلَى قميصه بدم كَدِبِ ﴾ ذي كذب، ﴿قَالَ: بَل سوَّلت لكم أَنفُسُكُمْ أَمُوا ﴾ عظيما ارتكبتموه، ﴿فصبرٌ جميلٌ ﴾ أي: فأمري صبر جميل، أو فصبر جميل أمثل، وَهُوَ مَا لاَ شكوى فِيه، وفيه الرضا بالقضاء، ﴿وا الله المستعان ﴾ أي: لاَ يُستَعان بغيره في مهامِّ الأمور، ﴿عَلَى ﴾ احتمال ﴿مَا تَصفُونَ (١٨) ﴾.

﴿ وجاءت سيّارة ﴾ رفقة تسير، (لعلّه) وَهُم: القوم المسافرون، سمُّوا سيّارة لأنّهم يسيرون في الأرْض [٢٦١]، ﴿ فأرسلوا واردَهم هُمَو الذِي يَرِدُ الماء ليستقي للقوم، ﴿ فأدلى دلوه ﴾ أرسل دلوه ليملاهما، ﴿ قَالَ يَابُسُوك ﴾ (١) نادى البشرى، كأنّه يقول: تعالَيْ؛ أو هُوَ اسم غلامه، فناداه مضافا إلى نفسه، ﴿ هَذَا غلام، وأسرُوه ﴾ الضمير للوارد وأصحابه، أخفوه مِن الرفقة، أو غيرهم، ﴿ بضاعة ﴾ أي: جعلوه متاعاً للتجارة؛ والبضاعة ؛ مَا بُضِعَ مِنَ المال للتجارة أي: قُطِع، ﴿ والله عليمٌ بِمَا يَعْمَلُونَ (١٩) ﴾ (١٠).

﴿وشووه﴾ باعوه ﴿بِهُمن بَخْسٍ﴾؛ قيل: حرام، سُمِّي بخسا، لأنهُ مبخوس البركة؛ وقيل: من زيف (٢٠) وقيل: قليلة تعدُّ عداً وَلاَ توزن، ﴿وكَانُوا فِيهِ﴾ أي: البائعون لَهُ، ﴿من الزاهدِيسنَ (٢٠)﴾ مِمَّن يرغب عمَّا في يده فيبيعه بالثمن الناقص، لعلَّه لأنهم [لم] يعلموا منزلته عند الله.

١ - في الأصل: «يابشراي».

٢ - في الأصل: «يفعلون» وَهُوَ خطأ.

٣ - في الأصل: «ريرف»، وهو خطأ. انظر: أبو السعود: تفسير، مج٢/ج٢/ص٢٦١.

﴿ وقال الذِي اشرّاه من مصر لأمرأته: أكرمي مثواه ﴾ إحعلي منزله ومقامه عندنا كريما، أي: حسنا مرضيًا بدليل قوله: ﴿ إِنَّهُ (١) رَبِّي أحسن مثوايَ ﴾. وعن الضحّاك: «بطيب معاشه، ولين رياشه (٢)، ووطيء فراشه » وفيه دليل عَلَى أنَّ تصرُّف مَا في البيت بيدها دونه، ﴿ عسى أن ينفعنا ﴾ إِذَا تدرَّب وراض الأمور، وفهم بحاريها، نستظهر به عَلَى بعض مَا نَحْنُ بسبيله، ﴿ أُو نتَخَذه ولدا ﴾ أو نتبناه ونقيمه مقام الولد. وقيل: كَانَ العزيز عقيما، وقد تفرَّس فِيهِ الرشد، ﴿ وكذلك مَكناً ليُوسُف ﴾ أي: كما أنجيناه عطفنا عليه قلب العزيز، ﴿ في الأرض ولنعلمه من تأويل الأحاديث ويدير أمور الناس، ويعلم معاني كتب الله وأحكامه، فينفذها، وليعلم من تأويل الأحاديث المبهمة المُنبِّهة عَلَى الحوادث الكائنة، ليستعدُّ ها، ويشتغل بتدبيرها قبل أن تقع، كما أحبر الله عَنْهُ، ﴿ والله غالبٌ عَلَى أموه ﴾ لا يُعنم من قدَّه ما قدَّره الله لا محالة وقوعه.

﴿ وَلَمَّا بِلِغِ أَشُدَّهُ مِنتهى إشداد (٢) قوَّته، يصلح مَا (١) يصلح لَـ أُ الرحال الصالحون، ﴿ آتيناه حكما وعلما ﴾ حكمة ، وَهُوَ العلم مَعَ العمل، واجتناب

<sup>&#</sup>x27; - في الأصل: «إنَّ»، وَهُوَ خطأ.

٢ - راش، ريشا: جمع المال والأثاث. رجل راش: فو مال. الريش: الأثـاث. الرّيش: الخصب.
 الريّاش: ما كان فاخرا من الأثاث، المال الخصب. رجل أريش: فو مال وكسوة.

حكذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «اشتداد».

ع - كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «لِما».

مَا يجهل فِيهِ، أو حُكمًا بين الناس وَفِقهًا، ﴿وَكَذَلَـكَ نَجَزِي المحسنِينَ(٢٢)﴾ أي: من طُلاَّب العلم للعمل، تنبيه عَلَى أنَّه كَـانَ محُسناً في عمله، متَّقيـًا في عنفوان أمره.

﴿وراودته التِي هُوَ فِي بِيتها عَن نفسه ﴾ أي: طلبته لنفسها، ﴿وغلَقت الأبواب ﴾ للخلوة بهِ، ﴿وقالت هيت لك ﴾ هُوَ اسم لـ «تعال» و «أقبل »، ﴿قَالَ معاذَ الله ﴾ أعوذ بالله معاذاً أي: ألوذ بهِ ملاذاً، ﴿إنَّهُ ربسي ﴾ سندي ومالكي، وقيل: الضمير لله، ﴿أحسنَ مثوايَ ﴾ حين قالَ لكِ: «أكرمي مثواه»؛ فما حقّه أن أخونه في أهله، ﴿إنَّهُ لاَ يُفلِح الظالِمُونَ (٢٣) ﴾ الخائنون.

وُولَقَد هَمَّت بِهِ همَّ: عزم ونعل، ﴿وَهَمَّ بِها همَّ: طبع مَعَ الامتناع، ولا صنع للعبد في مَا يخطر بالقلب، ولامؤاخذة عليه، ولو كَانَ كهمّها لَمَا مدحه الله تعالى أنته من عباده المخلصين، ﴿لُولا أَن رأى بُوهان ربه الكَانَ مَا كَانَ، ﴿كَالَكُ لِنَصَوِفَ عَنْهُ السّوءَ والفحشاءَ ليتضح خلاصه مَا كَانَ، ﴿كَالَكُ لِنَصَوِفَ عَنْهُ السّوءَ والفحشاءَ ليتضح خلاصه وإخلاصه، وأنته قد ثبت قدّمُه في المقام الأعلى، لجاهدة نفسه بحاهدة أولي العزم، (لعله) ناظرا في دلائل التوحيد [٢٦٢] حتّى استحق مِنَ الله التناء، العزم، (لعله) ناظرا في دلائل التوحيد [٢٦٢] حتّى استحق مِنَ الله التناء، أي: الذينَ أخلصهم الله لطاعته؛ وقيل: بكسرها، أي: الذِينَ أخلصوا دينهم الله.

﴿واستَبَقَا البابَ﴾ تسابقا إِلَيْهِ، هِيَ للطلب، وَهُوَ للهرب، ﴿وقدَّت قميصَه مِن دُبُو﴾ مِن خلفِه، فانقدَّ، أي: انشقَّ حِينَ هرب منها إِلَى الباب، وتبعته لتمنعه؛ ﴿وألفيا سيدها لَكَى الباب﴾ صادَفاه مُقبِلاً، فَلَـمًا رأته

احتالت لِتبرِقَة ساحتها عند خُروجها(۱) مِنَ الريبة ولتخويف (۲) يوسف طمعا في أن يُواطِئها خِفيةً مِنها ومن مَكرِها، حيث ﴿قالت: مَا جزاءُ مَن أَرَادَ بِأُهلِك سُوءا، إِلاَّ أن يُسجَن أو عذاب أليم (۲۵) ﴾، أي: ليس حزاءَه إلاَّ السحنُ أو عذابٌ أليمٌ: وَهُوَ الضرب بالسياط؛ ولم تُصرِّح بذكر يوسف، وأنَّهُ أَرَادَ بها سوءًا، لأنَّها قصدت العموم، أي: كلُّ من أَرَادَ بأهلك سوءًا لحقه كذلك، لأنَّ ذَلِكَ أبلغ فيما قصدت من تخويف يوسف، ولَـمًا عَرَّضَت للسحن والعذاب دفع عَن نفسه.

﴿ قَالَ: هِيَ رَاوِدَتِنِي عَن نَفْسِي؛ وشَهِدَ شاهد مِن أهلِها ﴾، إنسَّمَا ألقى الله الشهادة عَلَى لسان مِن أهلها، لِتَكُون أوجَبَ للحجَّة، وأوثق لِبراءَة يُوسف؛ قيل: كَانَ صبيًّا في المهد؛ وسمَّى قوله شهادة، لأنهُ أدَّى مُؤدَّى الشهادة في أن ثبت بهِ قولَ يُوسف، وبطل قولها، ﴿إِن كَانَ قميصه قُدَّ مِن لَكَذَبِينَ (٢٦)؛ وإن كَانَ قميصه قُدَّ مِن دُبُرٍ فكَذَبت وَهُوَ مِنَ الكاذبِينَ (٢٦)؛ وإن كَانَ قميصه قُدَّ مِن دُبُرٍ فكَذَبت وَهُوَ مِنَ الكاذبِينَ (٢٦)؛ وإن كَانَ قميصه قُدَّ مِن دُبُرٍ فكَذَبت

﴿ فَلَـمَّا رأى ﴾ سيِّدُها ﴿ قميصَه قُدَّ من دُبُرٍ ﴾، وعَلِم بَراءة يوسف بإلهام عَقليًّ، أو بحجَّة الشهادة، ﴿ فَالَ: إِنَّهُ من كَيدِكُنَّ، إِنَّ كَيدَكُنَّ عظيمٌ (٢٨) ﴾ لأنَّهنَّ الطفُ (٢٠) كيدًا وأعظمُ حِيلةً.

١ - كذا في الأصل، والصواب: «عند زوجها من الربية». انظر: الزمخشري حار الله محمود ابن عمر: الكشّاف عن حقائق غوامض التنزيل، وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، وتبّه وضبطه وصحّحه: مصطفى حسين أحمد، الطبعة الثانية، مطبعة الاستقامة، القاهرة، ١٩٧٧هـ / ١٩٥٣م، ٢٧٥٧٣.

٢ - في الأصل: «والتخويف»، وهو خطأ.

٣ - يعني ألصق وأقرب.

﴿يُوسَفُ ﴾ حذف مِنهُ حرف النداء، [وهو] مُنادَى قريب مفاطن للحديث؛ وفيه تَقريب لَهُ وتلطيف لِمحلَّه، ﴿أعرِضْ عَن هَذَا ﴾ الأسر واكتمه وَلاَ تُحدَّث بِهِ، ثُمَّ أقبل لامرأته نقال: ﴿واستغفري لِذنبِك إنَّك كُنتِ مِنَ الخاطئِينَ (٢٩)﴾.

﴿ وَقَالَ نِسَوَةَ فِي المدينة: امرأةُ العزيز تُراوِد فَتاها عَن نفسه قله شَغَفها حُبًا ﴾ أي: خَرق حُبُه شِغَاف قلبها، حتى وصل إلى الفؤاد، والشّغاف: حِجَاب القلب، أو حلدة رَقِيقة يُقالُ لها: لِسَان القلب، وقيل: قلبها حبّه (١) حتى لا تعقل سواه؛ ﴿ إِنَّا لَنَواها فِي ضلالٍ مُبِين (٣٠) ﴾ في خطإ، وبُعد بَسِينٍ عَن طريق الحجّة.

﴿ فَلَمَّ سُعت بِمكرهنَ ﴾ باغتيابهنّ، وقولهنّ: «امرأة العزيز عَشقَت عَبدَها الكنعانيّ». ويسمّى الاغتياب: مكراً لا (٢) في خفية وحال غيبة، كما يُخفي الماكر مكره، ﴿ أُرسَلَت إِلَيْهِنّ ﴾ دعتهنّ، ﴿ وأعتدَت ﴾ هيّات ﴿ لَهُنّ مُتّكاً ﴾ مَا يَتُكِن عليه من نمارِق، ﴿ وقاتت كلّ واحِدَة مِنهُنّ سِكِيناً ﴾ قيل: كَانُوا لاَ يأكلون في ذَلِكَ الزمان إلاّ بالسكاكين؛ ﴿ وقالت: احرُج عليهِنّ، فَلَمَّا وأينه أكبرنه ﴾ عظمنه ﴿ وقطّعن أيليَهنّ ﴾ حَرحنها ﴿ وقلينَ: حاشَ الله فَلَمّا وأبنه أكبرنه ﴾ عظمنه ﴿ وقطّعن أيليَهنّ ﴾ حَرحنها ﴿ وقلينَ: حاشَ الله مَا هَلَا المسكاكِية، وثبّن بها الحكم، لِمَا رَكَزَ في الطباع أَنْ لاَ أحسن مِنَ المملكِ، كما رَكَزَ فِيهَا أَنْ لاَ أقبح مِنَ الشيطان.

١ - كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «وقيل: شغف قلبَها حبُّه حتَّم...».

حكذا في الأصل، والصواب: «لأنَّه». انظر: الزمخشري: الكشَّاف، ٣٦١/٢.

[٢٦٣] ﴿قَالَت: فَذَلَكُنَّ الذِي لُمَتَنَّنِي فِيهِ ﴾ (لعله ) بالانتتان به قبل أن تَنظُرن إلى صورته، ﴿وَلَقَد راودتُه عَن نَفسِه ﴾ (لعله ) إِثْرَارا بما فعلَت، ﴿فاستَعصَم ﴾ بالعُروة الوُئقَى عَن النزول في المهاوي؛ ﴿ولئن لم يفعل مَا آمُوهُ لَيُسجَننَّ، ولَيكونًا مِنَ الصاغرينَ (٣٢) ﴾.

﴿ قَالَ: رَبِّ السَّجِنُ أَحَبِّ إِلَى مِمَّا يَدْعُونَنِي إِلَيْهِ ﴾، قيل: افتُ تِنَت كُلُّ واحدةٍ بِهِ، فدعته إِلَى نَفْسِها سِرًّا، فالتحلُّ إِلَى ربه، وقال: «رَب نُزولُ السَّجنِ والضيقِ أُحبُّ إِلَيَّ مَصِوفٌ عَنِّي كَيدَهُنَ ﴾ والضيقِ أحبُّ إِلَيَّ مَصِوفٌ عَنِّي كَيدَهُنَ ﴾ فواضيقِ أحبُ إِلَيْهِن ﴾ أمِل إلَيْهِن ، والصبوةُ: الميلُ فرعٌ منه إلى الله في طلب العصمة، ﴿ أصبُ إِلَيْهِن ﴾ أمِل إلَيْهِن ، والصبوةُ: الميلُ إِلَى الهوى؛ ﴿ وَأَكُن مِنَ الجاهلينَ (٣٣) ﴾ مِنَ الذينَ لا يَعمَلُونَ بِمَا يَعلَمُونَ، لأنَّ مَن لا جَدوى لِعِلْمِه، فهو ومن لا يعلم سواء، وهُو مِنَ السَفَهاء.

﴿ فَاسْتَجَابِ لَهُ رَبُّه، فصرف عَنْهُ كَيدَهنَّ ﴾ مَا دعونه إِلَيْهِ؛ ﴿ إِنَّهُ هُـوَ السميع العليم(٣٤) ﴾ بدعوات الملجين (١) إِلَيْهِ.

١ - كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «الملتحثين». ولعلَّه من «لجَّ» أي: ألحَّ في الطلب.

٢ - في الأصل: «الشهواهدُلُعلَهُ الشوا» كتبت هكذا فوق كلمة «الشهواهد».

﴿ودخل معه السجنَ فتيانِ قَــالَ أحدُهما: إِنسِّي أَرانِي﴾ أي: في المنــام ﴿أعصر حَمْرًا﴾ عنبـًا. ﴿وقال الآخر: إِنسِّي أرانِي أحمــل فــوق رأســي خــبزا تاكل الطير مِنــُهُ؛ نبَّننا بتأويله إِنَّا نراك مِنَ المحسنِينَ(٣٦)﴾.

وقال لا يأتيكما طعام ترزَقانِه إلا نباتكما بتأويله ماهيته وكيفيته، وقبل أن يأتيكما لها استعبراه ووصفاه بالإحسان، افترض ذَلِك، فوصل به وصف نفسه بما هُو فوق علم العلماء، وهُو الإخبار بالغيب، وأنهما ينبئهما بما يُحمَل إلَيْهما مِن الطعام في السحن قبل أن يأتيهما، ويصفه لهما ويقول: «اليوم يأتيكما طعام من صفته كذا وكذا، فيكون كذلك». وجعل ذَلِك تخلُصًا أن يذكر لهما التوحيد، ويعرض عليهما الإيمان، ويُزينه لهما، ويقبح إلَيْهما الشرك، (لعله) ويكون ذَلِك أدعى مِمّا سألاه، لأنَّ ذَلِك أمر دنياويٌ، وأمر التوحيد يُصلِح أمر الدارين؛ وفيه: أنَّ العالم إذَا جُهلَت منزلته في العلم، فوصف نفسه بِمَا هُو بصددِه، وغرضُه أن يستبس مِنهُ، لم يكن من باب التزكية، وذلكما إشارة لهما إلى التأويل، همِمًا علمني ربيي و لم أقله عَن تكهن وتنجُم؛ ﴿إنِي تركت ملَة قوم لا يُؤمِنُونَ با لله وَهُم بالآخِرة هم كَافِرُونَ (٣٧)﴾ أي: علمي ذلِك، لأني رفضت ملة أوليَك.

﴿ وَاتَّبَعَتُ مَلَّةَ آبَائِي إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعَقَّـُوبَ ﴾ وَهِي اللَّهَ الحَنيفيَّة؟ يذكر الآباء ليريهما أنَّه من بيت النبوَّة، وليُقوي رغبتهما في اتباع قوله، ﴿ مَا كَانَ لَنَا﴾ مَا صحَّ لَنَا معشر الأنبياء ﴿ أَن نشرك با لله من شيء ﴾ من صنم أو شيطان أو نفس أو هوَّى؛ ﴿ فَلِكَ ﴾ التوحيد ﴿ من فضل ا لله علينا وعلى

الناس (لعله)، أي: ليس ممنوعا<sup>(۱)</sup> أحدٌ مِنَ النـاس فضلُه، ﴿ولكنَّ أكثو الناس لاَ يشكرُونَ(٣٨)﴾ نعمته وفضله، فينتفعوا بهما، كما ينتفع بذلك من شكر؛ وإعلامٌ أن ليس لأحد فضل عَلَى غيره، إِلاَّ بسبب علمه كما قَالَ: ﴿إِنَّ أكرمَكم عند الله أتقاكم﴾(۲) وَلاَ ينتبهون أنَّهم مشركون [٢٦٤] هالكون.

﴿ مَا تعبدون ﴾ خطابٌ لهما، ولمن كَانَ عَلَى دينهما، ﴿ من دونه إِلا أَسَمَاءُ سَمَّيتموها أَنتُم و آباؤُ كم ﴾ أي: سمَّيتم ما لاَ يستحقُّ الإلهيَّة آلهة، باسم أو معنَّى أو شبه، ثُمَّ عكفْتُم عَلَى عبادتها، فكأنكم لاَ تعبدون إِلاَّ أسماء لاَ

الأصل: «ممنوع»، وَهُوَ خطأ لأنَّه خبر ليس.

٢ - سورة الحجرات: ١٣.

٣ - سورة البلد: ٤.

مُسمّيات تحتها؛ ومعنى ﴿ سَيّ تموها ﴾: سَمّ يستم بها آلهة معبودة مُستحقّة للعبادة من دون الله بزعمكم، (لعلّه) وهي أمثال تمـنّلوها في قلوبهم صوراً ليست بشيء، ولكنّها كالخيال لا يشمر نفعا بَل عذابا (١)، ﴿ مَا أَنول الله بها ﴾ بتسميتها ﴿ من سلطان ﴾ حجّة، ﴿ إِنْ الحُكْمُ ﴾ في أمر العبادة والدين، ﴿ إِلاّ للله ﴾؛ ثُمَّ بين مَا حكم به فقال: ﴿ أَمر أَلا تعبدوا إِلا يبّاه ﴾ وتخلعوا مَا سواه، ﴿ وَلَكنّ الدين القيّم ﴾ الثابت المُستقيم، الذي دلّت عليه البراهين، ﴿ ولكنّ أكثر الناس لا يَعْلَمُونَ (١٤) ﴾ وهذا يدلُ عَلَى أنّ العقوبة تلزم العبد وإن حهل، إذا أمكن لَهُ العلم بطريقه.

﴿ يَا صَاحِبَى السَّجَنِ أَمَّا أَحَدُكُمَا فَيَسَقِي رَبَّه خَمْرًا ﴾ أي: يعود إلى عمله، ﴿ وَأَمَّا الآخر فَيُصلَب فَتَأْكُلُ الطَّيرُ مَن رأسه ﴾؛ وَلَـمًا سَمَع الحبَّاز صَلِبه قَـالَ: مَارَأَيت شَيْئًا (٢)، فقال يوسف: ﴿ قُضِيَ الأَمْسِ اللَّذِي فِيسِهِ تَسْتَقْتِيانَ (١٤) ﴾ أي: قُطِع وتمَّ مَا تستَقْتِيانَ فِيهِ مِن أَمْرَكُمَا إِلَى مَا يَجُرُّ إليه مِنَ التَّاوِيل، وهي (٢) هلاك أحدهما ونجاة الآخر.

١ - في الأصل: «عذاب»، وَهُوَ خطأ.

٢ - العبارة غير واضحة، ويوضحها ما أخرجه «جماعة منهم الحاكم وصحّحه عن ابن
 مسعود رضي الله تعالى عنه قال: ما رأى صاحبا يوسف شيئًا، إنما تحالما، ليجربا

علمه، فلمَّا أوَّل رؤياهما، قالا: إنَّمَا كنَّا نلعب ولم نر شيئًا، فقال عليه السلام: قُضي الأمر...». انظر: أبو الفضل شهاب الدين السيد محمود الألوسي البغدادي: روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، نشر وتصحيح وتعليق إدارة

الطباعة المنيريَّة، دار إحياء النراث العربي، بيروت، لبنان، د.ت، ٢٤٦/١٢.

٣ - كذا في الأصل، والصواب: «وهو».

﴿ وقال: للذي ظنَّ أَنَّهُ ناج منهما ﴾ الظَّانُ: هُو يوسف عليه السلام، إن كَانَ تأويله بطريق الاجتهاد، وإن كَانَ (١) بطريق الوحي فالظَّان هُو الشرابيُّ، أو يكون الظنُّ بمعنى اليقين، ﴿ اذكرني عند رَبلُك ﴾ صِفْنِي عند الملك بصفتي، وقُصَّ عليه قِصَّتي لعلَّه يُحلِّصني من هذا الحال، ﴿ فأنساه الشيطان ﴾ فأنسى الشرابيُّ ﴿ ذِكْرَ رَبلُه ﴾ أن يذكره لربه، أو فأنسى يوسف ذكر الله عين و كُل أمره إلى غيره. وفي الحديث: ﴿ رحم الله أنحي يوسف لو لم يقل: اذكرني عند رَبلُك لما لبث في السّجن بضع سنين ﴾ (١)، ﴿ فَلَبِثُ فِي السّجن بضع سنين ﴾ (١)، ﴿ فَلَبِثُ فِي السّجن بضع سنين ﴿ اللهُ اللهُ إِلَى التّسع.

﴿ وقال الملك: إنسي أرى سَبعَ بقراتٍ سِمَان يأكلهن سبعٌ عجاف، وسَبعَ سبعَ سبط منه وسَبعَ سنبلاتٍ خُضْر وأُخَوَ يابساتٍ للله الله الله أفتوني في رؤيا عجيبة هالته، فأستفتى في تعبيرها، فقال: ﴿ يَا أَيسُهَا الملا أفتوني في رؤياي إن كُنتُم للرؤيا تعبرُونَ (٤٣) كله حقيقة تعبير الرؤيا: ذِكرُ عاقبتها، وآخِرِ أمرها، كما تقول عبرتُ [٢٦٥] النهر إذا قطعته حتى تبلغ آخر (لَعَلَّهُ) عرضه، وهُو عُبْرُهُ (٢)، ونَحوُهُ أوَّلتُ الرؤيا، إذا ذكرتُ مآل عاقبتها.

١ - في الأصل: «كا»، وهو سهو.

٢ - روى الطبرانيُّ وابن مردويه عن ابن عبَّاس: «عجبتُ لصبر أخي يوسف وكرمه، وا لله يغفر له، حيث أرسل ليُستفتى في الرؤيا، ولو كنتُ أنا لم أفعل حَتَّى أخرج، وعجبتُ لصبره وكرمه، وا لله يغفر له، أتي ليخرج فلم يخرج حَتَّى أخبرهم بعذره، ولو كنتُ أنا لبادرتُ الباب، ولولا الكلمة لَمَا لبث في السحن حيث يتغي الفرج من عند غير الله». صحَّحه الألباني في صحيح الجامع، رقم ٣٩٨٤. برنامج سلسلة كنوز السنَّة.

حكذا في الأصل مع الشكل، وأوردها صاحب اللسان بكســر العين وفتحها لا بالضم،

﴿ قَالُوا: أَضِعَاتُ أَحِلامٍ ﴾ أي هي: أضغاث أحلام أي: تَخَاليطها وأباطيلها، وَمَا يكون منها حديث نفس، أو وسوسة شيطان؛ وأصل الأضغاث: مَا جُمِعَ من أخلاط النبات، ﴿ وَمَا نَحْنُ بَتَ أُويل الأحلام بِعَالِمِينَ (٤٤) ﴾ أرادوا بالأحلام: المنامات الباطلة، إنسمًا التأويل للمنامات الصحيحة، أو اعترفوا بقصور عِلمِهِم، وأنسهُم ليسوا بتأويل الأحلام بنحارير.

﴿ وقال الذِي نجا﴾ مِنَ القتل ﴿ منهما ﴾ مِن صاحبَيِ السحن، ﴿ وادَّكُو ﴾ (بالدَّال)، هُوَ الفصح (١)، وأصله: اذتكر؛ وقيل: وادَّكر معناه: تذكّر يوسف، ومَا شاهد مِنهُ، ﴿ بعد أُمَّة ﴾ بعد مدَّة طويلة: ﴿ أَنَا أَنبِ مُكم بتأويله، فأرسلون (٥٤) ﴾ فابعثوني إليه لأسأله.

﴿ يُوسُفُ، أَيَّهَا الصدِّيقَ البليغ فِي الصدق، ﴿ اَفتنَا فِي سَبعِ الصَّدِ وَ اَلْكُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَسَبعِ سَنبلاتٍ خُضُو وَ أُخَوَ وَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ يَعْلَمُونَ (٤٦) ﴾.

حيث قال: «عَبَر الرؤيا يعبُرها عَبرًا وعِبــارة وعبــُرها: فسَّرها، وأحــبر بمــا يــؤول إِلــَـــيهِ أمرها، وفي التنزيل العزيــز: ﴿إِن كنتــم للرؤيــا تعـبرون﴾ أي إن كنتــم تعـبرون الرؤيــا، فعدًاها باللام... قال الزجَّاج: هَذِهِ اللام أدخلت عَلَى المفعــول للتبيــين... وَقِيــلَ: أُخِــلُهُ مَدُلًا كُلُهُ مِن العِبر، وَهُوَ حانب النهر، وعِبر الوادي وعَــبره ــــ الأحــيرة عــن كــراع ــــ: شاطته وناحيته». ابن منظور: لسان العرب، ١٦٧/٤. مادَّة «عبر».

١ - كذا في الأصل، والصواب: «وهو الفصيح».

﴿ قَالَ: تزرعون (١) سبعَ سنين دأب عَلَى عادتكم المستمرَّة، ﴿ فَمَا حَصَدَمَ فَ فَرُوه فِي سنبلِه ﴾ كَيْلَا يأكل السوس، ﴿ إِلاَّ قليل مِمَّا تأكلُونَ (٤٧) ثُمَّ يأتي من بعد ذَلِكَ سبعٌ شدادٌ يأكلنَ مَا قدَّمتم فَنَّ إِلاَّ قليلا مِمَّا تُحصِنُونَ (٤٨) ﴾ تُحرِزُونَ وتُخبئونَ لبنر الزراعة، (لعلَّه) أي: يأكل أهلهن مَا ادَّحرتم لأجلهن .

﴿ثُمَّ يَأْتِي مَن بَعِد ذَلِكَ عَامٍ فِيهِ (٢) يُغَاثُ الناس، وفيه يَعصِـرُونَ(٩٤)﴾ العنب والزيتون والسمسم، فيتَّخذون الأشربة والأدهان.

﴿ وَال الملك: ائتوني بِهِ؛ فَلَمّا جاءه الرسول ﴾ ليُحلّصه مِنَ السحن، ﴿ قَالَ: ارجع إِلَى رَبِّك ﴾ الملك، ﴿ فاسأله مَا بالُ النسوة اللاتي قطّعن أيديهنَ ﴾ إنَّمَا تشبّت وتأنَّى في إحابة الملك، وقدَّم سؤال النسوة، ليكظهر براءة ساحته عمَّا قُرِف بِهِ وسُحِنَ فِيهِ، لئلاً يتسلَّق بِهِ الحاسدون إِلَى تقبيح أمره عنده، ويجعلوه سلَّمًا إِلَى حطَّ منزلته لديه، ولئلاً يقولوا: ما خلَد في السحن بضع سنين إِلاَّ لأمر عظيم وجُرم كبير؛ وفيه دليل عَلَى أنَّ الاجتهاد في نفي التَّهَم واحب وحوب اتقاء الوقوف في مواقفها. وعنه عليه الصلاة والسلام: ﴿ اللهَ عَجبتُ مِن يوسف و كَرَبِهِ وصيره، وَاللهُ يَغْفِر لَهُ؛ سُئِلَ عَن البقرات، ولو كنتُ مكانه مَا أنحبَرُتُه، حتى أشترِطَ أنْ يخيروني (لعله يخرجوني)؛ وَلَقَد عَجبتُ مِنْه حين أتاه الرسول، مَالَ: ارجع إِلَى رَبُكَ، ولو

افي الأصل: «أتزرعون»، وهو خطأ.

٢ - في الأصل: «عافية»، وهو خطأ.

كنتُ مكانه، ولبثتُ في السحن ما لبثت (١)، لأسرعتُ الإجابة، وبادرتُهُم الباب، وَلَمَا ابتغيتُ القدر؛ وإنَّه كَانَ لحليما ذا أناق» (١). ومن كرمه وحسن أدبه أنَّه لم يذكر سيِّدته مَعَ ما صنعت بهِ، وتسبَّبت فِيهِ مِنَ السحن والعذاب؛ واقتصر عَلَى ذكر المقطِّعَاتِ أيدِيهِنَّ، ﴿إِنَّ رَبِي بكيدِهِنَّ عليم (٠٥)﴾ أي: أنَّ كيدهنَّ عظيم.

﴿قَالَ: مَا خَطَبُكُنَّ إِذْ رَاوِدَتُنَّ يُوسُفَ عَن نَفْسِهِ ﴾ هِلَ وَجَدَّتَ مِنْهُ مِيلًا إِلَيكِنَّ وَقَلَن: حَاشَ للله تَعَجُّبًا مِن قدرته عَلَى خلق عفيف مثله، ﴿مَا علمنا عليه من سوء. قالت امرأة العزيز: الآن حصحص الحَقُ الحَق الماتقرَّ، ﴿أَنَا رَاوِدَتُهُ عَن نَفْسِهُ وَإِنَّهُ لَمَنَ الصَادَقِينَ (٥١) ﴾ في قوله: ﴿هِي رَاوِدَتِي رَام ) في قوله: ﴿هِي رَاوِدَتِي رَام ) في السَراءة والنزاهة، راودتِني [٢٦٦] عَن نَفْسِي ﴾، وَلا مزيد عَلَى شهادتهنَّ لَهُ بالسَراءة والنزاهة، واعترافهنَّ عَلَى أَنْفُسُهنَّ، لأَنَّهُ لم يتعلَّق بشيء مِمَّا قُرِف بِهِ.

ثُمَّ رجع الرسول إِلَى يوسف، وأخبره بكلام النسوة، وإِقْــرَار امـرأة العزيـز وشهادتها عَلَى نفســها؛ فقـال يوسـف: ﴿ذَلِكَ﴾ أي امتنـاعي مِـنَ الخـروج،

١ - كذا في الأصل، والصواب: «لَبثَ».

٢ - لم أعثر عَلَيه بهذا اللفظ، وَإِنَّمَا لفظ البخاري عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً عَلَيْهِ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَنَّ أَبِي مُرَيْرَةً عَلَيْهِ أَلَّهُ اللهِ عَلَيْ وَلَكِنْ لِلطَّمَيْنَ أَبُرِهِمَ إِذْ قَالَ: ﴿ وَرَبُ أَرِنِي كَيْفَ تُحْمِي الْمَوْتَى، قَالَ أَوْ لَمَ تُوْمِنِ؟ قَالَ بَلَى وَلَكِنْ لِيَطْمَيْنَ قَلْبِي ﴾، وَيَرْحَمُ اللهُ لُوطًا لَقَدْ كَانَ يَالُوي إِلَى رُكُن شَدِيدٍ. وَلَوْ لَبَثْتُ فِي السخنِ طُولَ مَا لَبِثَ يُوسَفُ لأَجَبْتُ الدَّاعِيَ». كتاب أحاديث الأنبياء، ٣١٢١، ٣١٣١ وَفِي كتاب تفسير القرآن، ١٣٢٦؛ كتاب التعبير، ١٤٧٧. مسلم: كتاب الإيمان؛ كتاب الفضائل. الـترمذي: كتاب تفسير القرآن. ابن ماحه: كتاب الفتن. أحمد: باقي مسند المكثرين.

والتنبئت لظهور البراءة، ﴿لِيعلم﴾ العزيز ﴿أَنِّي لَم أَخْنُهُ بِالغيبِ﴾، أو ليعلم الله أنسي لم أخن العزيز، ﴿وأنَّ الله ﴾ وليعلم أنَّ الله ﴿لاَ يهدي كيد الخائنينَ(٢٥)﴾ لاَ يُسددُه؛ وكأنَّه تعريض بامرأته في خيانتها، وأمانة زوجها؛ ثُمَّ أَرَادَ أَنْ يتواضع لله، ويهضم نفسه لِئلاً [يكون] لها مزكِّيًا، وليُبَينَ أنَّ مَا فِيهِ مِنَ الأمانة بتوفيق الله.

﴿ وَمَا أُبِرِ عَ نفسي ﴾ من الزلل، إلا أن يعصم الله، ﴿ إِنَّ النفس َ لأَمّارة بالسوء ﴾ من حيث أنَّهَا بالطبع مائلة إلى الشهوات، فتهمُّ بها، ويجب استعمال القوى والجوارج في أمرها كلَّ الأوقات، ﴿ إِلاَّ مَا رَحِمَ رَبِّي ﴾ يعني: أنَّ طبعها وديدنها الأمرُ بالسوء، وَلاَ تأمر بخير، ولكنَّ رحمة رَبي التِي تنبه عَلَى ذكر الله عقاومة العقل لها، مَا دام غالبًا، ﴿ إِنَّ رَبِّي غَفُورٌ ﴾ لمن كف نفسه عَن المكروه، ﴿ رحمة رَبي الرادتها.

﴿ وَقَالَ الْمُلُكُ: التَّونِي بِهِ أَستَخلِصُهُ لَنفُسي ﴾ أجعله خالصًا لنفسي. ﴿ فَلَـمًّا كَلَّمُهُ ﴾ وشاهد مِنْهُ مَا لم يحتسب، ﴿ قَالَ: إِنَّكَ اليوم لدينا مكينٌ ﴾ ذو مكانةٍ ومنزلةٍ، ﴿ أُمِينٌ (٤٠) ﴾ عَلَى كل شيء.

﴿ قَالَ: اجعلني عَلَى خزائن الأرْض إِنتي حفيظٌ ﴾ أمين، أحفظ مَا تستحفِظنيه، ﴿ عليم ﴿ ٥٥ ﴾ عالم بوجوه التصرُّف. وصف نفسه بالأمانة والكفاية، وهما طلبة الملوك مِمَّن يُولُونه؛ وإنَّما قَالَ ذَلِكَ ليتوصَّل إِلَى إمضاء أحكام الله، وإقامة الحق وبسط العدل، والتمكُّن مِمَّا لأجله بُعِثَ الأنبياء إِلَى العباد؛ ولعلمه أنَّ أحدًا غيره لا يقوم مقامه في ذَلِكَ، فطلبُهُ ابتغاءً وجه الله، لاَ

لحب المُلكِ والدُّنْيَا؛ وفيه دليل عَلَى أنَّه يجوز أنْ يتولَّى الإنسان عملاً من يد سلطان حائر، وقد كَانَ السلف يتولَّون القضاء من جهة الظلمة، وإذا علم النيُّ أو العَّالم أنَّه لاَ سبيل إِلَى الحُكمِ بأمر الله، ودَفع الظلم إِلاَّ بتمكُّن (١) الملك الكافر أو الفاسق، فله أنْ يستظهر بِهِ. وقيل: كَانَ الملك يُصدِر عَن رأيه وَلاَ يتعرَّض عليه في كل مَا رأى؛ فكَانَ في حُكم التابع لَهُ.

﴿ وَكَذَلَكُ وَمِثْلُ ذَلِكَ التَمكِينِ الظَاهِرِ ﴿ مُكَّنَا لِيوسَفُ فِي الأَرْضُ ﴾ التمكين: الاقتدار وإعطاء المكنة ، ﴿ يَسَبُوا منها حيث يَشَاء ﴾ أي: كلَّ مكَان أراد أن يتتخذه منزلاً ، لم يُمنع مِنهُ لاستيلائه عليها ، ﴿ نَسُصِيبُ بوهمتنا ﴾ بعطائنا في الدُّنْيَا، مِنَ المُلكِ والغنى وغيرهما ، من النَّعَمِ ﴿ مِن نشاء ﴾ ، من اقتضت الحكمة أن يُشَاء لَهُ ذَلِكَ ، ﴿ وَلاَ نُضِيع أَجِر المحسنِينَ (٥٦) ﴾ في الدُّنْيَا ﴿ وَلاَ جَرَو خِيرٌ للذين آمنوا وكَانُوا يتَّقُونَ (٧٥) ﴾ المكرهات (٢٠) والآخِرة ، كما أنَّ الماحر يُعذَّب بذنوبه في الدُّنْيَا والآخِرة ، وإن نالته مسرَّة ظاهرة في الدُّنْيَا والآخِرة ، وإن نالته مسرَّة ظاهرة في الدُّنْيَا والآخِرة .

﴿وجاء إخوة يوسـفَ، فلخلـوا عليـه فعرفهـم وَهُــم [٢٦٧] لَــهُ منكرُونَ(٥٨)﴾ أي: عرفهم يوسف و لم يعرفوه.

١ - كذا في الأصل، ولعل الصواب: «بتمكين».

٢ - كذا في الأصل، ولعل الصواب: «المكروهات».

﴿وَلَمَّا جَهَّزِهِم بِجَهَازِهِم﴾ أعطى كلَّ وَاحِدٍ حِملَ بعير، ﴿قَالَ: التوني بأخٍ لكم من أبيكم، أَلاَ ترون أني أُوفي الكيل وأنا خير المنزلين(٩٥)﴾ كَانَ قد أحسن إنزالهم وضيافتهم، [و]رغَّبهم بهذا الكلام على الرجوع إِلَيْه.

﴿فَإِنْ لَمْ تَأْتُونِي بِهِ فَـلا كَيْـل لَكُـم عَنْدَي﴾ فَلا أَبِيعَكُـم طَعَامُـا، ﴿وَلاَ تَقْرِبُونِي(٦٠)﴾ (لعلَّـه) وَلاَ تَعْشُـون داري. ﴿قَالُوا: سَنُرَاوِد عَنْـهُ أَبِـاهُ﴾ سنخادعه عَنْـهُ ونحتال، حتَّى ننتزعه من يده، ﴿وَإِنَّا لَفَاعُلُونَ(٦١﴾.

﴿وقال لفتيانه ﴾ أي: لغلمانه الكيّالين ﴿اجعلوا بضاعتهم في رحالهم ﴾ أوعيتهم، ﴿لَعَلَّهُم يعرفونها ﴾، يعرفون حقّ ردّها، وحقّ التكرُّم بإعطاء البدلين، ﴿إِذَا انقلبوا إِلَى أهلهم ﴾، وفرغوا رحالهم، ﴿لَعَلَّهُم يوجعُونَ (٣٢) ﴾ لعلّ معرفتهم بذلك تدعوهم إِلى الرجوع إلينا.

﴿ فَلَـمَّا رَجَعُوا إِلَى أَبِيهِم ﴾ بالطعام، وأخبروه بما نعـل، ﴿ قَالُوا: يَا أَبَانَا مُنِعَ مِنَّا الْكِيل فَأْرَسُل مَعْنَا أَخَانَا نَكْتُلْ ﴾ نرفع المانع من الكيـل، ونكتـل مِنَ الطعام مَا نحتاج إِلَيْهِ، ﴿ وَإِنَّا لَهُ لِحَافِظُونَ (٣٣) ﴾ عَن المكروه.

﴿قَالَ: هل آمنكم عليه إِلاَّ كما أَمِنتُكم عَلَى أَخيه من قبلُ ﴾؟ وقد قلتم في يوسف: «وَإِنَّا لَهُ لِحانظون»؛ ﴿فَا لله خبير حافظا وَهُـوَ أَرحم الراحِمِينَ(٢٤)﴾.

﴿ وَلَـمَّا فتحوا متاعهم وجدوا بضاعتهم رُدَّت إِلَيْهِم قَالُوا: يا أبانا مَـا نبغي﴾ «مَا» للنفي، أي: مَا نبغي في القول، وَلاَ نتحاوز الحـقُّ وأمانته شَيْـــتُـا

وراء مَا نعـل بنـا مِـنَ الإحســان، ﴿هَــَذِهِ بِصَاعَتُنــَا رُدَّت إلينــا، ونَمِـير أهلَنــا ونحفَظُ أخانا، ونزدادُ كيلَ بعيرِ ذَلِكَ كيلٌ يسير(٦٥)﴾.

﴿ قَالَ: لَن أَرْسِلُه معكم حتَّى تؤتونِ مَوثِقًا مِنَ الله ﴾، والمعنى: حتَّى تعطوني مَا أَتُوثَتَى بِهِ مِن عند الله ؛ أَرَادَ أَنْ يُحلفوا لَهُ با لله ، وإنَّما جعل الحلف با لله موثقًا مِنهُ، لأنَّ الحلف به مِمَّا تؤكّد بهِ العهود، ﴿ لتأتُنتَني بِهِ ، إِلاَّ أَن يُحَاط بكم ﴾ إلاَّ أَنْ تُخلبوا، فلم تطيقوا الإتيان بهِ ، ﴿ فَلَمَّا آتوه مَوْثِقهم قَالَ: الله عَلَى مَا نقول ﴾ من طلب المَوْثِقِ وإعطائه ﴿ وكيلٌ (٦٦) ﴾ رقيبٌ، مُطّلع.

﴿ وَقَالَ: يَا بَنِيَ لاَ تَدْخَلُوا مِن بِابِ وَاحِدٍ، وَادْخَلُوا مِن أَبُوابِ مَتْفُرِقَة ﴾؛ قيل: خاف عَلَيْهِمُ العين لجلالة أمرهم؛ وقيل: أحبَّ أن لاَ يفطن بهم أعداؤهم، فلا يحتالون لإهلاكهم، ﴿ وَمَا أُغنِي عنكم مِنَ الله مَن شيء ﴾، أي: إن كَانَ أَرَادَ بكم سوءًا لم ينفعكم، ولم يدفع عنكم مَا أشرت بِهِ عَلَيْكُم، ﴿إِنْ الحكم إِلاَ لله، عليه توكَّلت وعليه فليتوكَّل المتوكَّلُونَ (٧٧) ﴾ التَّوكُل تفويض الأمر إلَيْهِ.

﴿ وَلَمَّا دخلوا من حيث أمرهم أبوهم مَا كَانَ يِنْغِنِي عَنْهُم مِنَ الله من شيء الله من شيء أي: شَيْنًا قطُّ حيث أصابهم مَا ساءهم مَعَ تفرُّقهم، من إضافة السرقة إلَيْهم وافتضاحهم بذلك، وأخذ أخيهم بوجدان الصُّواع في رَخْلِه، وتضاعف المصيبة عَلَى أبيهم ﴿ إِلاَّ حاجة ﴾ أي: ولكن حاجة، ﴿ فِي نفس يعقوبَ قضاها ﴾ وَهُوَ شفقته عَلَيْهِم، ﴿ وَإِنَّهُ للو عِلم ﴾ يعني قوله: «وَمَا يعقوبَ عنكم»، وعلمه بأنَّ: "القدر لاَ يُغني عَنْهُ الحَدْر" ﴿ لِمَا علَّمناه ﴾ أغني عنكم»، وعلمه بأنَّ: "القدر لاَ يُغني عَنْهُ الحَدْر" ﴿ لِمَا علَّمناه ﴾

لتعليمنا إيـــّاه، ﴿ولكنَّ أكثر الناس لاَ يَعْلَمُونَ(٦٨)﴾ لأنـّهم لم يسلكوا طريق إصابة العلــم؛ أي: لم يطلبوا العلـم ليعلمـوا، و لذلـك رُفِعـوا بدرجـات [٢٦٨] بطلبهم العلم عَلَى من لم يطلب.

﴿وَلَمَّا دَخَلُوا عَلَى يُوسُفَ آوَى إِلَيْهِ أَخَاهُ ضَمَّه إِلَيْهِ، ﴿قَالَ: إِنَّى أَنَّا أَخُوكُ فَلَا تَبْتُنُسُ﴾ فلا تحزن ﴿بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ(٩٩)﴾(١) بنا، فَلَـمًّا مضى قَالَ: الله قد أحسن إلينا وجمعنا عَلَى خير.

﴿ فَلَمَّا جَهَّزِهِم بِجَهَازِهِم هِ هَمَّا أسبابهم، وأوفى الكيل لَهُم ﴿ جعل السقاية ﴾ قيل: هِيَ مشربة يسقى بها، وهي: الصُّواعُ، ﴿ فِي رَحْلِ أَحْيه، ثُمَّ أَذِّن مؤذِّن ﴾ ثُمَّ نادى مناد؛ آذنه: أي أعلمه، وأذَّن: أكثرَ الإعلام، ومنه المؤذِّن، لكثرة ذَلِكَ مِنهُ. روي أنَّهم ارتحلوا وأمهلهم يوسف حتَّى انطلقوا، ثُمَّ أمر بهم فَأُدرِكُوا، ثُمَّ قيل: لَهُم ﴿ أَيتُهُا العير ﴾ هي الإبل التي عليها الأحمال، لأنَّهَا تَعِيرُ، أي: تذهب وتجيء، والمراد: أصحاب العير، ﴿ إنَّكُم لسارقُونَ (٧٠) ﴾ كناية عَن سرقتهم إيَّاه من أبيه.

﴿قَالُوا وأقبلوا عَلَيْ هِمِ ماذا تفقدُونَ (٧١)؟ قَالُوا: نفقد صُواع الملك، ولِمن جاء بِهِ حِملُ بعير وأنا بِهِ زعيم (٧٢)﴾ يقول المؤذّن: وأنا يحمِلُ البعير كفيل أؤدّيه إلى من جاء بهِ، وأراد: وسق بعير من طعام جُعلاً لمن حصله؛ وفيه دليل عَلَى حواز الجعالة وضمان الجعل.

۱ – في الأصل: «يعلمون»، وهو سهو.

﴿قَالُوا: تَا لله لَقَد علمتم مَا جَننَا لَنُفسِدَ فِي الأَرْضِ استشهدوا بعلمهم لِمَا ثَبت عندهم من دلائل دينهم وأمانتهم قيل: لأنسَّهم دخلوا وأفواه رواحلهم مشدَّدة لئلاَّ تتناول زرعًا أو طعامًا لأحد من أهل السوق، أو أنسَّهم ردُّوا بضاعتهم التِي وجدوها في رواحلهم، ﴿وَمَا كُننَّا سارقِينَ (٧٣)﴾.

﴿قَالُوا: فما جزاؤه إِن كُنتُم كاذبِينَ(٧٤) قَالُوا: جنزاؤه من وُجِدَ في رَحلهِ الله الله الله الله الله الله الله و كَانَ حكم السارق في آل يعقوب أن يُسترق سنة، فلذلك استفتوا في جزائه. وقولهم ﴿فهو جزاؤه ﴾ تقرير للحكم، أي: فإنَّ السارق نفسه هُوَ جزاؤه لاَ غير، ﴿كذلك لَجْزِي الطّالِينَ(٧٥)﴾ أي: السُرَّاق بالاسترقاق.

﴿ فَبِداً بِأُوعِيتِهِم قبل وِعاءِ أَحِيهُ نَفِيا للتهمة حتَّى بلغ وعاءه، ﴿ تُمَّ المَيد مِنَ الخلق: الحيلة، استخرجَها من وعاء أخيه؛ كذلك كِذْنَا ليوسفَ ﴾ الكيد مِنَ الخلق: الحيلة، ومن الله: التدبير بِالْحَقِّ؛ وقبل: كدنا: ألهمنّا، ﴿ مَا كَانَ لِياْحَدُ أَحَاهُ فِي دِينِ المُلكُ ﴾ أي: في حكمه؛ تفسيرٌ للكيد وبيانٌ لَهُ، لأنَّ الحكم في دين الملك للسارق أن يُغرَم مِثلَيْ (لعله) مَا أَخَذ، لا أن يُستعبد، ﴿ إِلا أن يَشَاء الله ﴾ أي: مَا كَانَ ياحذه إِلا بمشيئة الله وإرادته فِيهِ، ﴿ نُرْفِعُ درجات من نشاء وفوق كُل ذي علم عليم (٧٦) ﴾ أي: هُوَ الله عزَّ وجلُّ.

﴿ قَالُوا: إِن يسرق فقد سرق أخ لَـهُ من قبلُ اُرادوا (لعلّه) يوسف، ﴿ فَاسرَّها يوسف فِي نفسه ﴾ أي: مقالتهم: إنّه سرق، كأنّه لم يسمعها ﴿ ولم يُبدِها لَهُم، قَالَ أَنتُم شرٌّ مكاناً وَاللهُ أعلمُ بِمَا تصفُونَ (٧٧) ﴾ تقولون.

﴿قَالُوا: يَمَا أَيْتُهَا العزيز إِنَّ لَهُ أَبًا شَيِخًا كَبِيرًا ﴾ في السنِّ، أو في القدر ﴿فَخُذْ أَحَدَنَا مَكَانِهِ بَدَلَهُ عَلَى وجه الاسترهان والاستعباد، ﴿إِنَّا نُواكُ مِنَ المحسنِينَ(٧٨)﴾ أي: من عادتك الإحسان فَاحْر عَلَى عادتك وَلاَ تغيِّرها.

﴿قَالَ: معاذَ الله [٢٦٩] أن ناخذَ، إِلاَّ من وجدنا متاعَنا عنده ﴾ و لم يقل: من سرق، تحرُّزا مِنَ الكذب، ﴿إِنَّا إِذَا لَظالَمُونَ(٧٩)﴾ وذلك، لأنَّهُ وَحَب عَلَى قَضِيَّة فتواكم، أَخْذُ من وُجِد الصُّواعَ في رَحْلِهِ واستعباده، فلو أُخذْنَا غيره كَانَ ظلما في مذهبكم، فَلِمَ تطلبون مَا عرفتم أنَّه ظلم؟.

﴿ فَلَمَّا استيئسوا ﴾ يئسوا، وزيادة السين والتاء للمبالغة، كما مر في «استعصم»، ﴿ مِنهُ خَلَصُوا ﴾ انفردوا عن الناس حالصين ﴿ نَجِيبًا ﴾ ذوي نجوى، ﴿ قَالَ كبيرهم ﴾ في السن أو العقل: ﴿ أَلَم تعلموا أَنَّ أَباكُم قَد أَخَذ عَلَيْكُم مَوْثِقًا مِنَ الله، ومن قبلُ مَا فرَّطتم في يوسف ﴾ أي: قصرتم في شأنه، ﴿ فَلْنَ أَبُو كُن اللهُ وَمَن قبلُ مَا فرَّطتم في يوسف ﴾ أي: قصرتم في شأنه، ﴿ فَلْنَ أَبُو حَتَّى يَأْذُن لِي أَبِي ﴾ في النصراف، ﴿ وَهُو حِي، أو بالموت، أو المنصراف، ﴿ وَهُو حِير الحاكمينَ ( ٥ ٨ ) ﴾ الأنه لا يحكم إلا بالعدل.

﴿ ارجعوا إِلَى أبيكم، فقولوا: يا أبانا إنَّ ابنك سَرَقَ ﴾، وقُرِئ: سُرِّقَ (١)، أي: نُسِبَ إِلَى السرقة، ﴿ إِلاَّ بِمَا عَلِمْنَا ﴾ يعني: مَا قلنا هَذَا إِلاَّ بِمَا عَلَمْنَا ﴾ يعني: مَا قلنا هَذَا إِلاَّ بِمَا عَلَمْنَا ، أي: مَا كَانَت مِنَّا شهادة بشيء قطعًا، إلاَّ بِمَا

١ - بتشديد الراء، مبنيًا للمفعول، وهي قراءة ابسن عـبًاس وابس رزيس والكسائي. انظر:
 الألوسي: روح المعاني، ٣٧/١٣.

عَلمنا، وليست هَذِهِ شهادة مِنَّا، إِنَّمَا هُوَ خبر عَن صنيعه بزعمهم، ﴿وَمَا كُنَّا لِلْهَ لَعْيِب حافظِينَ(٨١)﴾ وَمَا عَلمنا، أي: قلنا: ونحفظ أخانا، وَمَا لَنــَا إِلَى حفظه مِنْهُ سبيل.

﴿ وَاسَالُ القريةَ التِي كُنَا فِيهَا ﴾ أي: أرسلْ إِلَى أهلها فاسألهم عَن كُنْهِ القصَّة، ﴿ وَالعيرَ التِي أقبلنا فِيهَا ﴾ وأصحاب العير، وهي القافلة، ﴿ وَإِنَا القصَّة، ﴿ وَإِنَا اللهِ مَا قَالَ لَهُم أخوهم. فإن لصادقُونَ (٨٧) ﴾ في قولنا، فرجعوا إِلَى أبيهم، فَقَالُوا لَهُ مَا قَالَ لَهُم أخوهم. فإن قيل: كيف استحاز يوسف أنْ يعمل هَذَا بأبيه، ولا يعمله بمكانه (١١)، وحبسَ أحماه مَعَ علمه بشدَّة وُجدِهِ عليه؛ وفيه معنى العقوق، قيل: عمل ذَلِكَ بأمر الله ليزيد في بلاء يعقوب، فيضاعف لَهُ الأجر، ويُلحقه في الدرجة بآبائه الماضين.

﴿ قَالَ: بَل سُوَّلَت لَكُم أَنفُسِكُم ﴾ ، زيَّنت ﴿ أَمُوا ﴾ أي: حَمْلُ أَحيكُم إِلَى مصر لطلب نفع عاجل؛ وقيل: فتواهم أنَّ السارق يُستَرَقُ ، ﴿ فَصَبْرٌ جَمِيلٌ ، عسى الله أن يأتيني بهم جميعا ﴾ بيوسف وأخيه وكبيرهم، ﴿ إِنَّهُ هُوَ العليمُ ﴾ عسى الله أن يأتيني بهم جميعا ﴾ الذي لم يَبتُلُ (٢) عباده إلا لحكمة .

﴿ وَتُولِّى عَنْهُم ﴾ وأعرض عَنْهُم كراهة لِمَا جاؤوا بِهِ، ﴿ وَقَالَ: يَا أَسَفَى ﴾ يا حزنًا ﴿ عَلَى يُوسَف ﴾، والأسف: أشدُّ الحزن، ﴿ واليَضَّت عيناه ﴾ إذ أكثر الاستعبار، محَقَت العبرة سواد العين، وقلبته إلى بياض كلر؛ قيل: قد عمي بصره، وقيل: كَانَ الحزن سبب البكاء،

١ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «من كان بمكانه»، أي في قدره ومنزلته.

٢ - في الأصل: «يبتلي»، وهو خطأ.

ويجور للنبيِّ أن يبلغ بِهِ الجزع ذَلِكَ المبلغ، لأنَّ الإنسان بجبول عَلَى أنْ لاَ يملك نفسه عند الحزن، ﴿فهو(١) كظيم(٨٤)﴾ مملوء مِنَ الغيظ عَلَى أولاده، وَلاَ يُـظهر (لعلَّه) مَا يسوءهم. مأخوذ مِن كَظَمَ السقاءَ(٢) إِذَا شدَّه عَلَى مَا مِلئِه؛ وقيل: يردِّد حزنه في حوفه، و لم يقل إلاَّ خيرا.

﴿ قَالُوا: تَا لله تَفْتَا ﴾ أي: لا تزال ﴿ تَذْكُو يُوسُفُ حَتَّى تَكُونُ حَرَضًا ﴾ قيل: الحَرِض: الذِي أذابه همِّ أو مرض، ﴿ أو تَكُونُ مِنَ الْهَالْكِينَ (٨٥) ﴾ المسَيِّتين.

﴿قَالَ: إِنَّمَا أَشْكُو بَتَّى وَحُزنِي إِلَى الله ﴿ البَّنَّ: أَصَعَبَ الأَمْرِ الَّذِي لاَ يَصَبَرَ عَلَيْهِ صَاحَبَه، فَيَنَّهُ عَلَى الناس أَي: ينشره [٢٧٠]، أي: لاَ يشكو<sup>(٦)</sup> إِلَى أَحد منكم ومن غيركم، وإنَّما أشكو إِلَى رَبِّي، داعيا له وملتجنًا إِلَيْهِ، ﴿ وَأَعْلَمُ مِنَ اللهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ (٨٦)﴾ وأَعْلَمُ من رحمته أنَّ يأتيني بالفرج من حيث لاَ أحتسب.

﴿ يَا بَنَيَّ، اذْهَبُوا فَتَحَسَّسُوا مِن يُوسُفَ وَأَخِيهُ ۚ فَتَعَرَّفُوا مِنْهُمَا، وَتَطَلَّبُوا خبرهما، ﴿ وَلاَ تَيْنُسُوا مِن رَّوْحِ اللهِ ﴾ (٤) وَلاَ تَقْنَطُوا مَـن رَحْمَةَ الله وفرحه؛ وقُرِئ «رُوحِ الله»، أي: من رحمته التِي يُحْيي بها العباد، ﴿ إِنَّـــُهُ لاَ يَـنِـــَأْسُ

ا - في الأصل: «وهو»، وهو خطأ.

لأصل: «السقا». والصواب بالهمزة كما أثبتناه؛ فَفِي اللسان: «والسقاء: حلد السخلة إذا أُجْذَعَ، ولا يكون إلا للماء». ابن منظور: لسان العرب، ١٦٧/٣.

٣ - كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «أشكو».

٤ - في الأصل: - لفظ الجلالة: «الله».

من رَّوْحِ اللهِ إِلاَّ القوم الْكَافِرُونَ(٨٧)﴾ لأنَّ من آمـن يعلـم أنَّه متقلِّب في رحمة الله ونعمته، وَأَمَّا الكافر فلا يعرف رحمته، وَلاَ (لعله) نعمتـه، وَلاَ تقلَّبـه فيهما، فيياس من رحمته ويطمع فيما سواه.

﴿ فَلَمَّ دَخُلُوا عَلِيهِ، قَالُوا: يَمَا أَيُّهَا الْعَزِيزِ مَسَّنَا وأَهْلَنَا الْضَّرُّ (لعلَّه) الهزال مِنَ الشدَّة والجوع، ﴿ وجئنَا ببضاعة مُزجاةٍ ﴾ أي: قليلة، رديئة كاسدة في ثمن الطعام، ﴿ فَأُوفِ لَنَا الكَيلَ ﴾ الذي [هـو] حقَّنا، ﴿ وتصدَّقُ علينا ﴾ وتفضّل علينا بالمسامحة، أو زدنا عَلَى حقينًا، أو هـب لَنا أخانًا، ﴿ إِنَّ الله يجزي المتصدقِينَ (٨٨) ﴾

﴿ قَالَ: هل علِمتم مَا فعلتم بيوسفَ وأخيه إذ أَنتُم جـاهلُونَ(٨٩)﴾؟! أُنتُم في حدِّ السفه.

﴿ فَالُوا أَنْكَ لأنتَ يوسف؟ قَالَ: أنا يوسف، وهذا أخي قد مَنَ الله علينا به بالألفة بعد الفُرقَة. ذَكَرَ نعمة الله بالسلامة والكرامة، ولم يسدأ بالملامة، ﴿ إِنَّهُ مِن يَتَّق به الفحشاء، ﴿ ويصبر به عَلَى الابتلاء، لأنَّ الصبر من غير تقوى مَغرَمٌ، ﴿ فَإِنَّ الله لا يُضِيعُ أجو المحسنِينَ (٩٠) به قيل: من يَتَّق مولاه، ويصبر عَلَى بلواه، لا يَضيع أجرُه في دنياه وعقباه.

﴿ قَالُوا: تَا للهُ لَقَد آثَرَكَ الله (١) علينا﴾ اختارك، وفضَّلـك علينـا، بـالعمل والحِلْم والتَّقوى والصبر، ﴿ وإن كُنَّا لِخاطِينَ (٩١)﴾ اعترافا مِنْهُم لَهُ بالزلَّة.

١ - في الأصل: - لفظ الجلالة: «الله».

﴿قَالَ: لاَ تثریب عَلَیْکُمُ الیومَ﴾ لا تعییر علیکم ﴿یَفْفِرُ الله لکم﴾، لأنَّ التائب لاَ ذنب علیه، ﴿وَهُوَ أَرحم الراحمِینَ(۹۲)﴾ (لعلَّه) فإنَّه یَفْفِر الصغائر والکبائر ویتفضَّل عَلَى التائب.

﴿اذهبوا بقميصي هَـٰذَا فـَأَلقُوه عَلَى وجـهِ أبـي يـَاتِ بصـيرا، وأتونـي بأهلِكم أجمعِينَ(٩٣)﴾ (لعلَّه) أحسنَ إِلَـْهِم بعدما أساءوا إليه.

﴿وَلَمَّا فَصَلَت العيرُ﴾ من بيوت مصر ﴿قَالَ أبوهم: إِنسي لأجدُ ريحَ يوسفَ﴾ (لعلَّه) كأنَّه ألقي إلَيْهِ مخايل الرحاء (١١)، ﴿لولا أن تفندون(٩٤)﴾ تُسَفِّهُونِي؛ لولا تفنيدكم، أي: لصدَّتتموني. والفند: الخطأ في القول والرأي.

﴿قَالُوا: تَا لله إِنَّكَ لَفَي ضَلَالُكَ القديم(٩٥)﴾ لفي خطئك القديم من ذِكركَ يوسفَ، [و]لا تَنساه؛ والضلال: هُوَ الذهاب عَن طريق الصواب، فإنَّ عِندهم أنَّ يوسف قد مات، وبظنونية [كذا] قد تهيَّج بذكره.

﴿ فَلَمَّا أَنْ (٢) جاء البشير ﴾ المُبَشّر بيوسُف ﴿ القاه عَلَى وجهه فارتدَّ بصيرًا، قَالَ: أَلَمْ أَقَلْ لَكُم ﴾ يعني قوله: ﴿ إِنِّي لأَحدُ ريحَ يوسفَ ﴾، أو قوله: ﴿ ولاتياسوا مِن رَّوْحِ الله ﴾، ﴿ إِنِّي أَعلم مِنَ الله مَا لاَ تَعْلَمُونَ (٩٦) ﴾ علمه الله من حقائق الأمور مَا لاَ يَعْلَمُونَ ؛ فكيف لاَ، وَهُم يقولون: ﴿ تَا الله إنَّك

١ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «الرجاء».

٢ - في الأصل: - «أن»،.

لَغي ضلالك القديم﴾، ﴿إِنَّ أَبَانَا لَغي ضلالِ مُبِينِ﴾، وقد لاح الدليل أنهم عرفانُ الحقيقة وَمَا [٢٧١] أخطؤوا مَا قالوه فِيهِ، وَوَسَمُوه بهِ، وقد أضاء لَهُم عِرفَانُ الحقيقة وَمَا [٢٧١] تَوسَّمه يعقوب عليه السلام، فقد انكشف قِنَاعُ مَا قد غمَّ عَلَيْهِم بتعاميهم عَنْهُ، (لعله) من حبَّه ليوسف، وذكره لَهُ، (لعله) وحقَّت حقيقته، ﴿قَالُوا: يا أَبانَا، استغفو لَنَا ذنوبنا إِنَّا كُنَّا خاطئِينَ (٩٧)﴾ ومِن حقِّ المعترف بذنبه أن يُصفَح عَنْهُ، ويُسأَل لَهُ المغفرة.

﴿قَالَ: سَوف أستغفِر لكم رَبي، إِنَّهُ هُـوَ الغَفُور الرحيم(٩٨) فَلَـمًا دخلوا عَلَى يوسف آوى إِلَيْهِ أبويه(١) معنى دخولهم عليه قبل دخولِهم مصر: أنَّه حين استقبلهم نزل بهم في مضرب أو قصر كَانَ لَهُ ثُمَّة، فدخلوا عليه وهم(١) إِلَيْهِ أبويه.

﴿ وقال ﴾ لَهُم بعد ذَلِكَ: ﴿ ادخلوا مصر إن شاء الله آمنين (٩٩) ورفع أبيه عَلَى العرش وخرُّوا لَهُ سُجَّدًا ﴾ تصديق لرؤياه، حيثُ قَالَ: ﴿ يَا أَبِت ، إِنِّي رأيتُ مُ العرش وخرُّوا لَهُ سُجَّدًا ﴾ الشمس والقمر رأيتُهم لي ساحدين ﴾ (٢) (لعله)، وذلك قيل: لمَّا دخل مصر وجلس مجلسه، واجتمعوا إلَيْهِ، أكرم أبويه، فرفعهما عَلَى السرير. ﴿ وخرُّوا لَهُ الله يعني الإخوة والأبوين؛ ﴿ سُجَّدًا ﴾ : وكانت السجدة عندهم حارية بحرى التحييَّة والتكرمة، كالقيام والمصافحة

١ - في الأصل: «أبواه» وهو خطأ.

حذا في الأصل، ولعل الصواب: «وضَمّ». انظر: الزمخشري: الكشّاف، ٣٩٣/٢.

٣ - سورة يوسف: ٤.

وتقبيل اليد؛ وقيل: سُنَة للتعظيم (') في ذَلِكَ الوقت أن يُسجَد للمُعظّم؛ وقيل: عنى الخضوع؛ ﴿وقال: يا أبت، هَذَا تأويل رؤيّاي من قبلُ قد جعلها رَبي حقًا ﴾ أي: صادقة، ﴿وقد أحسن بِي إذ أخرجني مِنَ السجن، وجاء بكم مِنَ البدو ﴾ من البادية، لأنتهم كانوا أصحاب مواشي ينتقلون في المياه والمناجع، وما ضرَّ البدو من كَانَ مستقيما عَلَى طاعة الله، وربَّما فِيهِ السلامة والفراغ. ﴿من بعد أن ('') نَزَغ الشيطانُ بيني وبين إخوتي ﴾ أي: أفسد بيننا وأغرى، ﴿إنَّ رَبِي لطيف لِمَا يَشَاء ﴾ أي: لطيف التدبير ﴿إنَّ هُمُو العليم الحكمة. وأغرى، ﴿إنَّ رَبِي لطيف لِمَا يَشَاء ﴾ أي: لطيف التدبير ﴿إنَّ هُمُو العليم روي أنَّ يعقوب عليه السلام قال ليوسف عليه السلام: ﴿ لِمَ ('') لم تكتب إليَّ، وأنا عَلَى سبع مراحل منك ﴾؟ قال: «أمرني حبريل بالتوقدُف»، فسأله، وأنا عَلَى سبع مراحل منك »؟ قال: «أمرني حبريل بالتوقدُف»، فسأله، وأنا عَلَى سبع مراحل منك ، قال: «أمرني حبريل بالتوقدُف»، فسأله، وأنا عَلَى الله بذلك، لقولك: "وأحاف أن يأكله الذئب "قال: فهلاً خافي!، وَا للهُ أعلم بالغيب.

﴿ رَبِ قَدَ آتِيتَنِي مِنَ الملك وعلَّمتني من تسأويل الأحاديث فاطر السَّمَاوَات والأَرْض أنت ولِيي في الدُّنْ يَا والآخِرَة ﴾ أنت الذي تتولاًني بالنعمة في الدارين وتوصل المُلكَ الفاني بالمُلكِ الباقي، ﴿ توفّني مسلما ﴾ طلبٌ للوفاة عَلَى حال الإسلام، ﴿ وألحقني بالصالحِينَ (١٠١) ﴾.

١ - كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «التعظيم»، بالإضافة.

٢ - في الأصل: «من بعد ما...»، وهو خطأ.

٣ - في الأصل: «لما»، وهو خطأ.

﴿ ذَلِكَ ﴾ إشارة إلى مَا سبق من نبإ يوسف؛ والخطاب لرسول الله (ص)، ﴿ مَن أَنباء الغيب نُوحيه إليك، وَمَا كنت لديهم ﴾ لدّى (١) بني يعقوب، ﴿ إِذْ أَجْمَعُوا أَمْرُهُم ﴾ عزموا عَلَى مَا همتُوا بِهِ، من إلقاء يوسف في البئر، ﴿ وَهُم يَكُرُونَ (٢٠٢) ﴾ بيوسف، يخفون لَهُ الغوائل (٢).

﴿وَمَا﴾ كان ﴿أكشرُ الناسِ ولو حَرصتَ﴾ عَلَى إيمانهم وبالغت في إظهار الآيات عليهم، ﴿بمؤمنِينَ (٣٠)﴾ لعنادهم وتصاممهم (٣) عَلَى الكفر.

﴿ وَمَا تَسَالُهُمَ عَلَيْهِ ﴾ عَلَى التبليخ، أو عَلَى القرآن، ﴿ مَن أَجَرٍ ﴾ جُعْلِ ﴿ إِن هُوَ إِلاَّ ذَكُر للعالِمِينَ (١٠٤) ﴾.

﴿ وَكَايِن مِن آيةٍ ﴾ من علامة ودلالة عَلَى صفات الخالق وتوحيده، ﴿ فِي السَّمَاوَات والأَرْض يمرُون عليها ﴾ يشاهدونها بقيام الحجَّة عَلَيْهِم بها، ﴿ وَهُم عنها معرضُونَ (٥٠١) ﴾ لاستنكافهم عَن قبولها، لأنَّهم لا يعتبرون بها، ولا يتفكّرون، لأنَّ الهوى قد ملكهم وغلبهم.

<sup>· -</sup> ف الأصل: «الدى»، وهو خطأ.

حوالغاتلة: الحقد الباطن، اسم كالوابلة، وفلان قليل الفائلة والمغالة أي الشرّ. الكسائيُّ:
 الغوائل: الدواهي. والفيلة بالكسر: الخديمة». ابن منظور: لسان العرب، ١٠٣٨/٤.

٣ - كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «وتصميمهم». «وتصامَّ عنه وتصامَّة: أراه أنتَّهُ أصحَّ، وليس به، وتصامَّ عن الحديث، وتصامَّ: أرى صاحبه الصمم عنه». ولا شكَّ أنَّ المصنَّف لا يقصد إلى هَذَا، وَإِنَّمَا يقصد الإصرارَ عَلَى الكفر: «والتصميم: المضيُّ في الأمر. أبو بكر: صمَّم فلان عَلَى كذا: أي مضى عَلَى أمره بعد إرادته». ابن منظور: لسان العرب، ٤٧٦/٣، ٤٧٨.

﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمُ بِاللهِ إِلاَّ وَهُم مشركُونَ (١٠٦) ﴾ أيَّ شرك كَانَ، وَهُوَ ضَدُّ الإيمان الخالص.

﴿أَفَامِنتُوا أَن تَأْتِيهِم غَاشِيَةٌ﴾ عقوبة تغشاهم وتشملهم، ﴿من عـذاب الله﴾ يحتمل: الموت، أو مَا يتألَّمون بِهِ فِي الدُّنسيّا، ﴿أَو تَأْتِيهِم الساعة بغتةً وَهُم لاَ يشعرُونَ(١٠٧)﴾ بإتيانها.

﴿ قَلَ: هَذِهِ سبيلي ﴾ هَذِهِ السبيل التِي هِيَ الدَّوةِ إِلَى الإِيمان والتوحيد، ﴿ أَدَعُ و إِلَى الله ﴾ أي: دينه، ﴿ عَلَى بصيرةٍ ﴾ حجَّةٍ واضحة غير عمياء، ﴿ أَنَا وَمَن اتَّبَعني ﴾، ويدعو إلَيْها من اتَّبعني، ﴿ وسبحان الله ﴾ وأنزَّهه مِنَ الشركاء الظاهرين والمستترين، ﴿ وَمَا أَنَا مِنَ المُسركِينَ ( ٨ • ١ ) ﴾ الشرك الجلي والخفي.

﴿ وَمَا أَرسَلْنَا مِن قَبَلِكَ إِلاَّ رَجَالاً ﴾ لاَ مَلاَئِكَة، ﴿ نُوحِي إِلَيْهِم مِن أَهِلَ القَرِي فِيهِم الجَهَلِ وَالجَفَاءُ ('')، ﴿ أَفَلَم يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فِيمَنظُرُوا كِيفَ كَانَ عاقبةُ الذِينَ مِن قبلِهِم ﴾ ؟ مِنَ المُكذَّبِينَ الرَسلَ عَلَيْهِمُ السلام، ﴿ وَلَذَارُ ('') الآخِرَةِ خير للذين اتَّقُوا ﴾ الشرك المُكذَّبِين الرَسلَ عَلَيْهِمُ السلام، ﴿ وَلَذَارُ ('') الآخِرَةِ خير للذين اتَّقُوا ﴾ الشرك حليه وخفيه، وآمنوا با الله حقًا وصدقا، ﴿ أَفَلا تَعْقُلُونَ ( ٩٠٠ ) ﴾ أفلا تعتبرون فتعقلون ذَلِك.

ا - في الأصل: «والجفي».

٢ - في الأصل: «والدار»، وهو خطأ.

﴿ حَتَّى إِذَا استيأَس الرسلُ أيسُوا من إيمان القوم، ﴿ وظنُّوا أَسَّهُمْ قَلْهُ كُذَّبُوا وأيقن الرسل أنسَّهم قلد كذبوهم (١) قومهم، ﴿ جاءهم نصرُنا ﴾ للرسل ورسلِهم، فُحَاءَةً من غير احتساب، ﴿ فَنُجي من نشاء ﴾ أي: الرسل ورسلَهم ومن تبعهم، ﴿ وَلا يُسردُ بأسُنا ﴾ عقوبتنا ؛ أو أحذناهم (١١) ﴾.

﴿ لَقَد كَانَ فِي قَصَصِهم ﴾ فِي قَصَصِ الأنبياء وأُمَوهم، ﴿عبرةٌ ﴾ (لعلّه) القرآن، ﴿حديثا مُعتبَرٌ، ﴿لأولي (٢) الألباب ﴾ لا غيرهم؛ ﴿مَا كَانَ ﴾ (لعلّه) القرآن، ﴿حديثا يُفتَرى، ولكن تصديق الكتب (٤) التبي ين يديه ﴾، ولكن كَانَ تصديق الكتب (٤) التبي تقدّمته، ﴿ووحمة ﴾ مِنَ العذاب، نقدّمته، ﴿ووحمة ﴾ مِنَ العذاب، ﴿لقوم يُؤْمِنُونَ (١١١) ﴾ با لله وأنبيائه. قَالَ أبو منصور: «مِن (٢) ذكر قصة يوسف وإخوته تصبير لِرسُولِ اللهِ (ص) عَلَى أذى قريش، كأنّه يقول: إنَّ إخوة يوسف مَعَ موافقتهم إيَّاه في الدين، والأخوّة في النسب، عملوا به مَا عملوا من الكيد والمكر لمخالفتهم إيَّاه في بعض (لعلّه) الحقّ، وصَبرَ عَلَى ذَلِكَ، فأنت مَع عالفتهم إيَّاك في الدين أحرى أن تصبر عَلَى أذاهم».

١ - كذا في الأصل، والأصوب: «كذَّبهم».

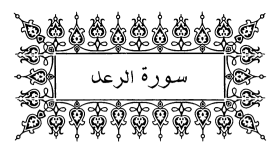
٢ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «أخذُنا إيًّاهم».

٣ - في الأصل: «الأولي»، وهو خطأ.

٤ - في الأصل: + «الكتب»، وَهُوَ تكرار.

 <sup>• •</sup> في الأصل - ﴿ وَنَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءِ ﴾ وَهُوَ سهو.

٦ - كذا في الأصل، ولعلَّ الأصوب: «في».



براسدالرحمز الرحم

﴿الْمِو﴾ أي: أنا الله أعلم وأرى، ﴿تِلك ﴾ إشارة إلى آيات السورة، ﴿آيات الكتابِ﴾ أريدَ بـ «الكتاب»: السورة، أي: تِلك الآيات، آيات السورة الكاملة العجيبة في بيانها، ﴿والذي أُنـزل إليـك مِـن رَبــك﴾ القـرآن كُلُّه ﴿الحَلَقُ، ولكنَّ أكثر الناس لاَ يُؤْمِنُونَ(١)﴾ أنَّه الحقُّ، فيعملون بموجباته؛ ثُمَّ ذكر مَا يُوجبُ الإيمان بـهِ مـن دلائـل وحدانيـَّته، فقـال: ﴿ الله الذِي رَفَع السَّمَاوَات، أي: خلقها مرفوعةً، لا أن تكون موضوعةً فَرفَعَها، ﴿ بِغَيرِ عَمَادٍ تَرُونَها ﴾ [٢٧٣] بلا عَمدٍ؛ وقيل: لِعمدٍ (١) لاَ تَرُونها، ﴿ أَمَّ اسْتُوَى عَلَى العوشِ استولى بالاقتدار ونُفوذِ السلطان، ﴿وسخَّر الشمس والقمر﴾ (لعلُّه) أو انقضاء اليوم والشهر والسنَة في المنازل بلا تفاوُت، ﴿يُدبر الأموك (لعلُّه) لمنافع عباده، ﴿كُلُّ يجري لأجل مُّسمَّى﴾ وَهُوَ انقضاء الدُّنْـيَا، (لعلَّه) أو انقضاء اليوم والشهر والسنَة في المنازل بلا تفــاوُت، ﴿يُدبِّـر الأمر﴾ أمر مُلْكِهِ ومَلكُوتِه، ﴿يَفصل الآيات﴾ يُبَيُّنُها في كُتُبه، ﴿لَعَلَّكُم بلقاء رَبكُم تُوقِنُونَ(٢)﴾ لَعَلَّكُم توقنون بأنَّ هَــٰذَا الــمُدبِّر والــمُفصِّل لاَ بـدًّ لكم مِنَ الرحوع إِلَيْهِ؛ والإيقان بمعنى: اليقين.

١ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «بعمد».

﴿وَهُوَ الذِي مَدَّ الأَرْضِ ﴾ بَسَطَهَا، ﴿وجعلَ فِيهَا رَواسِيَ وأنهارًا، ومِن كُل الثمرات جعلَ فِيهَا زوجين اثنين ﴾ أي: الأسود والأبيض، والحُلوَ والحامض، والصغير والكبير، وَمَا أشبه ذَلِكَ، ﴿يَغْشِي اللَّيل النهار ﴾ يُلْبِسُهُ مَكانَهُ فيصير أسودَ مظلمًا بعد مَا كَانَ أبيضَ منيرًا، (لعلّه) عَلَى غير الاختيار مِنهُما؛ ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيات لقومٍ يتفكَّرُونَ (٣) ﴾ فيعلمون أنَّ لها صانعًا عليمًا حكيمًا قادرًا، وأنَّه مَا خلقها إلاَّ لِحِكمةٍ.

﴿ وَفِي الأَرْضِ قِطَعٌ مُتجاوراتٌ ﴾ بِقاعٌ مُختلفة مَعَ كونها مُتجاورةً مُتلاصقة طيّبة إِلَى سبحَةٍ، وكريمة إِلَى زهيدة، وصَلِبة إِلَى رَخوة؛ وذلك دَليلٌ عَلَى قادرٍ مُرِيدٍ، مُوقع لأفعاله عَلَى وجه دون وجهٍ، ﴿ وجنّات مِن أعناب وزرع ونخيلٍ، مُوقع لأفعاله عَلَى وجه دون وجهٍ، ﴿ وجنّات مِن أعناب وزرع ونخيلٍ، صنوان وغير صنوان ﴾، الصنوان: جمع صنو، وَهُو: النحلة لها رأسان وأصلها واحد، ﴿ يُسقَى بِمَاءٌ وَاحِدٍ، ونُفضل بعضها عَلَى بعض في الأُكُلِ، إِنَّ في ذَلِك لاَياتٍ لقوم يعقلُونُ (٤) ﴾ يستعملون عقولهم بالتفكُّر. عَن الحسن: ﴿ مَثَلًا اختلاف القطع في أنهارها اختلاف القطع في أنهارها وأزهارها وأسرارها باختلاف القطع في أنهارها وأزهارها». انتهى. وهي تُمَدُّ كُلُها من بحرٍ إلهي لاَ مقطوعة وَلاَ ممنوعة، ولكنَّ الطينِّبَ يخرجُ نباته بإذن ربَّه، والذي حَبُثُ لاَ يَخرج إِلاَّ نكدًا (١).

﴿ وَإِنْ تَعْجَب ﴾ يا محمَّد من إنكارهم البعث، ﴿ فَعَجب قولهم: ﴾، أي: فحقيق قولهم بأن يُتعجَّب مِنْهُ، لأنَّ من قَدرَ عَلَى إنشاء مَا عُدِّد عليك، كَانَت

إشارة إلى قوله تعالى: ﴿ وَالبَلْدُ الطِّيبُ يُخرجُ نِباته بـاإذن ربِّه، والـذي حَبَّثَ لا يخرج إلا نكدًا ﴾. سورة الأعراف: ٥٨.

الإعادة أهونَ شيء عليه، وإن كَانَ إنكارهم أعجوبة مِنَ الأعاجيب. ﴿أَلَّذَا كُنَّا ترابًا، أَنْنًا لَفِي خَلْقِ جديدٍ، أُولَئِكَ الذِينَ كَفَرُوا بربِّهم﴾ الكاملون في كفرهم، ﴿وأولئكَ الأغلالُ في أعناقهم﴾ مُغَلُّون في أعناقهم بالضلال لا يُرجَى خلاصهم مِنْهُ، [وهو] وصف لَهُم بالإصرار، ﴿وأولئك أصحابُ النار هم فِيهَا خالدُونَ(٥)﴾، ذكر: تكرار «أُولَئِكَ» على تعظيم الأمر عَلَيْهِم.

﴿ويستعجلونك بالسيِّئة قَبلَ الحسنة ﴾ بالنَّقمة قَبلَ العافية، وذلك أنَّهم سألوا رسول الله ﷺ أن يأتيهم بالعذاب استهزاء مِنْهُم بإنذاره؛ ﴿وقد خَلَت من قبلهم المَثْلاتُ ﴾ أي: عُقوبات أمثالهم مِنَ المكذَّبين، فما لَهُم لم يعتبروا بها! فلا يستهزؤوا؛ والمُثْلَة: العقوبة، لِمَا بين العقاب والمُعاقب عليه مِن المُماثلة، ﴿وجزاءُ سيئةٍ سيئةٌ مِثلُها ﴾ (١)، ﴿وإنَّ (٢) رَبَّكَ لَذُو مغفرةٍ للناس عَلَى ظُلمِهم ﴾ لِمن تاب مِن ظُلمِه، أو لإمْهالِه العقوبة عنْهُم لأجَل مسمتًى عَلَى ظُلمِهم كَلُو مُبْكَ لَشُويدً العقاب (٦) ﴾ لِمَن أصرَّ عَلَى ظُلمِه.

﴿ويقولُ الذِينَ كَفَرُوا: لـولا أُنزِل عليه آيةٌ مِن رَبـه له لم يعتدُّوا بالآيات المنزَّلة عَلَى رسول الله ﷺ عنادًا، (لعله) فَاقتَرحُوا نَحوَ آيات موسى وعيسى، من انقلاب العصاحيَّة، وإحياء الموتى؛ فَقِيل لِرسول الله: ﴿إنَّما أَنت مُنذِرٌ ﴾ مَأمُور، لَيسَ إتيان الآيات إليك وَلاَ مِنك، إِنَّما أنت مُنذرٌ بالقرآن، ﴿ولكلُ قَومِ هادٍ(٧) ﴾ عالمٌ يُعلَّمُهم أمر دينهم، (لعله)

١ - سورة الشورى: ٤٠.

٢ - في الأصل: - «إنَّ» وهو خطأ.

ينزل في الحُكم في اللوازم منزلة الحُجَّة اللازمـة للعبـاد منزلـة النبي ﷺ، ويقوم مقامه في القيام في الحـتق<sup>(۱)</sup>.

﴿ الله يعلم مَا تَحَمِلُ كُلُّ أنشى وَمَا تغييضُ الأرحامُ ﴾ وَمَا تنقصه، ﴿ وَمَا تنقصه، وَاحِدٍ لا ﴿ وَمَا تزدادُ، وكلَّ شيءٍ مِنَ الأشياء ﴿ عنده بمقدارٍ (٨) ﴾ بتقديرٍ وَاحِدٍ لا يَجاوزه وَلاَ ينقصُ عَنْهُ، كقوله: ﴿ إِنَّا كُلَّ شيءٍ خلقناه بِقَدَرٍ ﴾ (٢) ، لأنته لم يخلُقُ شَيْئًا عبثًا وَلاَ لعبًا، ولكن بعلم سابق، كما قَالَ: ﴿ عَالِمُ الغيب ﴾ مَا غابَ عَن الخلق عِلمُهُ، ﴿ والشهادة ﴾ مَا شاهدوه ؛ ﴿ الكبيرُ ﴾ العظيم الشأن، الذي كُلُّ شيء دونه ﴿ المُتعَالِ (٩) ﴾ المُستعلى عَلَى كل شيء بقدرته، أو الذي كَبُرَ عَن صفات المخلوقين وتعالى عنها.

﴿ وَمَانَ هُوَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

١ - كذا في الأصل، والعبارة غير واضحة من قوله: «(لعله) ينزل...».

٢ - سورة القمر: ٤٩.

بِقَومٍ سوءًا﴾ عذابا يسوؤهم، ﴿فلا مردَّ لَهُ﴾ فلا يدفعه شيء، ﴿وَمَا لَهُم مَـن دونه من وَالِ(١١)﴾ يَلِي أمرهم من دون الله ويدفع عَـنْـهُم.

﴿هُوَ الَّذِي يُرِيكُمُ البرق خوفًا وطمعًا﴾ يُخَـافُ من وقـوع الصواعـق عند لمع البرق، ويُطمَعُ في الغيث، ﴿ويُنشئ السحَابَ الثقَالَ(١٢)﴾ بالماء.

﴿ويُسبحُ الرعدُ بحمده كما قَالَ: ﴿وإِنْ مِّن شيء إِلاَّ يُسبِّح بحمده ﴿()، ﴿والْمَلاَئِكَةُ من خيفته ويُرسِل الصواعقَ فيُصِيبُ بها من يَشَاء ﴾ قبل: الصاعقة: نار تسقط مِنَ السَّمَاء، ﴿وَهُم يتُجادلون في الله وَهُوَ شديدُ المِحالِ(١٣) ﴾ المِحَال والمُمَاحَلَةُ: المُغَالَبَة، وَهُوَ شدَّة المماكرة والمكايدة، ورَومُ الأمر بالحيلة، والمُعنتى: أنَّه شديد المكر والكيد لأعدائه، يأتيهم بالهلكة من حيث لا يشعرون.

﴿لَهُ دَعُوةَ الْحَقَ ﴾ قبل «دَعُوةَ الْحَقِّ»: التوحيد، ﴿وَاللَّذِينَ يَدَعُونَ مَن دُونَه ﴾ أي: يَعبدُون الأصنام من دون الله، ﴿لاَ يَستجيبُونَ لَهُم بشيء ﴾ أي: لاَ يُحبيُونهم بشيء يريدونه من نفع أو دفع، ﴿إلاَّ كَباسط كَفَّيهِ إِلَى الماء لَيَبلُغَ فَاهُ ﴾، أي: إلاَّ كباسط كَفَّيه ليقبض عَلَى الماء، (لعله) لاَ يكون في يده شيء، ولاَ يبلغ إلى فِيهِ مِنهُ شيء، ﴿وَمَا هُو بِبَالِغِهِ ﴾، وَمَا الماء ببالغ فَاهُ، ﴿وَمَا دَعاءُ الْكَافِرِينَ إِلاَّ فِي ضلال (١٤) ﴾ في ضياع لاَ منفعة فِيه، لأنَّهم إن دَعوا الله لم يُحبُهُم وإن دعوا الأصنام لم [٧٧] تستطع [إجابتهم](٢).

١ - سورة الإسراء: ٤٤.

٢ - انظر: الزعنشري: الكشَّاف، ٢/٦٠٤.

﴿ و الله يَسجد من في السّمَاوات والأرض الله سحود تَعبُد وانقياد، والقياد، وطوعا الله يَسجد من في المكافرين في حال الشدّة والضيق؛ ويَخرُجُ في المعنى: ﴿ و الله يَسجدُ مَن في السّمَاوات والأرض طوعًا الله بمعنى: الانقياد والإقرار الله بالوحدانية، وكرها في نَفسُ المؤمن الروحانيّة، مِن حَيث يَأْمُرُها العقل والشرع، لِتَذِلً وتنواضع لخالقها مَع المتواضعين، وهي تطلب بطبعها العلو والاستبكار، مُخالِفة لِبقيّة المخلوقات؛ وبذلك تستحقُّ الثواب إن انقادت، وتستوجب العقاب إن استكبرت؛ ﴿ وظِلاً لُهُم المنابِ الأوقات. وسحد الله طوعاً، ﴿ بالعُدُو والآصال (١٥) ﴾ وهُوَ استيعاب الأوقات.

وقل: من رَبُّ السّماوات والأرض؟ قل: الله حكاية لاعترافهم، لأنهم الله إذا قال لهم: من رَبُّ السموات والأرض؟ لم يكن لَهُم بُدُّ من أن يقولوا: الله وقل: أفاتتَّخذتم من دُونِه أولياء؟ أبعْدَ أن علمتموه ربَّ السّماوات والأرض اتخذتم من دونه آلهة؟ ﴿لاَ يملكون لأنفسهم نفعاً ولاَ ضراً ﴾ لاَ يستطيعون اتتَّخذتم من دونه آلهة؟ ﴿لاَ يملكون لأنفسهم نفعاً ولاَ ضراً ﴾ لاَ يستطيعون كأنفسهم أن ينفعوها، أو يدفعوا عنها، فكيف يستطيعون لغيرهم، وقد آثرتموهم على الخالق الرازق، المُثيب المُعاقِب، فما أبين ضلالتكم، ﴿قل: هل يَستوي على المُعمى والبصير؟ ﴾ أي: الكافر والمؤمن، أو من لاَ يُصِرُ شَيْسَنًا، ومن لاَ يَخفَى عليه شيء، ﴿أُم هل تَستوي الظلماتُ والنور؟ هملَل الكفر والإيمان، ﴿أَم عَلُوا لله شُوكاء؟ ﴾ بَل أَجَعَلُوا، ومعنى الهمزة: للإنكار، ﴿خَلَقُوا كَخَلَقِهِ﴾

١ - في الأصل: «ضلال»، وهو عطأ.

خلقوا مثل خلقه، وَهُـوَ: صفة لـ «شركاء»، أي: أنهم لم يتتخلوا لله شركاء خالقِينَ قد خلقوا مثل خلقه، ﴿فَتَشَابَهُ الْحَلَقُ عليهم فَاسْتَبَهُ عَلَيْهِم مخلوقُ الله مخلوق الله مخلوق الشركاء، حتى يقولوا: قَدرَ هؤلاء عَلَى أن يخلقوا كما قَدرَ الله عليه، فاستحقُّوا العبادة، فنتتخذهم لله شركاء، فنعبُدَهم كما نَعبُدُ الله، ولكنه اتخذوا له شركاء عاجزين، لا يقدرون عَلَى مَا يقدِر عليه الخالق، ﴿قل: الله خالقُ كُل شيء أي: خالق الأجسام والأعراض، لا خلاق غيرُ الله، ولا يستقيمُ أن يكون لَهُ شريك في العبادة. من قال: إنَّ الله لم يُخلق أفعال العباد، وَهُم خلقوها، فتشابه الخَلقُ معهم [كَذَا] عَلَى معنى قولهم. ﴿وَهُو الواحدُ المُتوحِد بالربوبية، ﴿القهارُ (١٦) ﴾ لا يُغَالَبُ، ومَا عداه مربوب ومقهور.

وأنوّل مِن السّماء ماءً ، أي: الوَاحِد القهّار، ﴿فَسَالَت أُودِيَةٌ بِقَلَرِهَا فَاحَمَلَ السيلُ زَبِدًا ﴾ هُوَ مَا عَلَى وجه الماء مِن الرغوة (١)، ﴿رَابِيّا ﴾ منتفحا مرتفعا عَلَى وجه السيل، ﴿وهمّا يُوقِدُونَ عليه ﴾، أي: ومنه ينشأ زبد مثل زبد الماء، ﴿في النار ابتغاء حِليَةٍ ﴾ مبتغين حِلية مُتَحَلى بها، ﴿أو متاع ﴾ مِن الحديد والنحاس والرصاص يُتَّخذ منها الأواني وَمَا يُتمتّع بِهِ، ﴿زَبِيدٌ ﴾ خَبَتْ ﴿مثله ؛ كَذَلك يضرب الله الحَقَّ والباطل ﴾ أي: مثل الحق والباطل، ﴿فَأَمّا الزبد فيله بعد بعند الطنيان؛ والجفو: الرّمي، ﴿وأَمّا مَا ينفع الناس ﴾ مِن الماء والحُليّ [٢٧٦] والأواني، ﴿فَيمكُتُ في

١ - في الأصل: «الروغوة»، وهو خطأ.

الأرض ، فينبت الماء في ينابيع الأرض، وكذلك الجواهر تبقى في الأرض مدَّة طويلة؛ ﴿كَذَلْكَ يَضُوبِ اللهِ الأمثال(١٧)﴾ ليظهر الحقُّ مِنَ الباطل؛ قيــل: هَــٰذَا مثلٌ ضَرَبَهُ ا لله للحقِّ وأهله، والباطلِ وحزبه، فمثَّل الحقُّ وأهله بالماء الـذي ينزلـه مِنَ السُّمَاء فَتسِيلَ بِهِ أُودية الناس فيحيَوْنَ بهِ، وينفعهم أنواع<sup>(١)</sup> المنافع وبالفلــز<sup>(٢)</sup> الذِي ينتفعون بِهِ فِي صوغ الحُلميِّ مِنــُهُ، واتــُخاذِ الأوانــى والآلات المختلفــة، وأنَّ ذَلِكَ ماكث في الأرْض، باق بقاء ظاهرًا يثبت الماء في منابعه، وكذا الجواهر تبقى أزمنة متطاولة. وشَبُّه الباطل في سرعة اضمحلاله، ووشك زواله، وعدم الانتفاع بهِ بزبد السيل، الذِي يرمي بهِ الفلز الذِي يطفوا فوقه إذَا أُذِيبَ. وقـال الجمهـور: هَذَا مثلٌ ضَرَبَهُ الله تعالى للقرآن والقلوب والحقِّ والباطل، فالماء: القرآن نزل لحيــاة الجَنان، كالماء للأبدان؛ والأودية: القلوب. ومعنى «بقَدَرها»: بقَدْر (لعلُّـه) سَـعَةِ القلب وضيقه. و «الزَّبدُك»: الهواجس [و]الخواطر، هواجس النفس، ووساوس الشيطان. والماءُ الصافي المنتفَع بهِ مثل الحقِّ، كما يذهب الزبد باطلا، ويبقى صَفوُ الماء؛ كذلك هواحس النفس ووساوس الشيطان، وبيقى الحقُّ كما هُوَ. وَأَمَّا حِلْيَةُ الذهب والفضَّة فمثلٌ للأحوال السُّنيَّة والأحلاق الزكيَّة. وأمَّا متاع الحديد والنحاس والرصاص فمثلٌ للأعمال الممتـدَّة بـالإخلاص، الــمُعدَّة للخَـلاَص؛ فـإنَّ

١ - كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «بأنواع».

الفِلَزُ، والفِلِزُ، والفُلُزُ: النحاس الأبيض، تجمل منه القدور العظام المفرغة والمهرنات[كذا]، والفِلزُ: الحجارة، وقِيلَ: هو جميع جواهر الأرض من الذهب والفضَّة والنحاس وأشباهها، وما يرمى من خبثها». ابن منظور: لسان العرب، 1177/4. مادة «فلز».

الأعمال حالبة للثواب، دافعة للعقاب، كما أنَّ تلك الجواهر بعضها أداة النفع في الكسب، وبعضها آلة الدفع في الحرب؛ وأَمَّا الزبد فالرياء والحلل والمكسل.

واللام في: ﴿للذين استجابوا﴾ أي: أحابوا متعلّقة بـ «يضرب»، أي: «كذلك يضرب الله الأمثال للمؤمنين الذين استجابوا»، ﴿لوبهم الحسني الباقية التي لا تنفد، ﴿وَالذِينَ لَم يستجيبوا لَهُ ﴾ مثلاً للفريقين، ﴿لو أَنَّ لَهُم مَا في الأَرْض جميعًا، ومِثْلَهُ معه لافتدوا بِهِ ﴾ أي: لو ملكوا أموال الدُّنيا وملكوا معها مِثْلَها، لبذلوه ليدفعوا عَن أنفسهم أدنى عـذاب من عـذاب الله، بل ﴿أُولَئِكَ لَهُم سُوءُ الحسابِ المناقشة فِيهِ، بالتفتيش لجميلي الأعمال وحَفِيها، وقليلها وكثيرها، وصغيرها وكبيرها، والمُحازاة عليها، كما قال: ﴿ومِأواهم جَهَنَّم ﴾ ومرجعهم بعد المحاسبة النار، ﴿وبِئُسَ المهادُ (١٨) ﴾ المكان المهد.

﴿أَفَمَن يَعِلُم﴾ لإنكار أن تقع شبهة بعد مَا ضرب مِنَ المَــ ثَلُ وَالَ مَن عَلِمَ ﴿أَنَّمَا أَنُول إليك مِن رَبِكَ الحَقُ ﴾ فاستجاب بمعزل من حال الجاهل الذي لم يستبصر فيستجيب، وَهُوَ المُرَاد بقوله: ﴿كَمِن هُو أَعْمَى ﴾ كَبُعدِ مَا بين الزبد والماء، ﴿إنَّمَا يَتَذَكَّر أُولُو الألبابِ(١٩)﴾ الذي عملوا عَلَى قضايا عقولهم، فنظروا واستبصروا؛ وتفسير التذكر إنَّمَا هُو يسع حجاب القلب عَن الغفلة [كذا].

﴿ اللَّذِينَ يُوفُونَ بِعهدِ الله ﴾ عهد الله: مَا عقدوه عَلَى أَنفسهم مِنَ الشهادة بربيَّته، ﴿ وَأَشهَدَهم عَلَى أَنفسِهم أَلَسْتُ بربيِّتُه؟ مَالُوا: بلي ﴾ (١٠) [٢٧٧]

١ - سورة الأعراف: ١٧٢.

﴿ وَلاَ يَن<mark>قَصُونَ المِيثاق ( • ٢ )</mark> ﴾ وَمَا وثَّقُوهُ عَلَى أنفسهم وقَبِلوه، مِنَ الإيمـان بـا الله وغيره مِنَ المواثيق، بَنْينَـهُم وبين الله، وبين العباد تعميم بعد تخصيص.

﴿وَالذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمر الله بِهِ أَن يُوصَلَ ﴾ قيل: أَرَادَ بِهِ الإيمان بجميع الكُتُب والرُّسُلِ لاَ نفرِّق بينهما؛ وقيل: المراد بِهِ: صِلَةُ من أَمر الله بِصِلَتِهِ، ﴿وَيَخْشُونُ رَبَّهُم ﴾ أي: وعيدَه كُلَّه ﴿وَيَخْافُونَ سُوءَ الحسابِ(٢١) ﴾ فيحاسبون أنفسهم قبل أن يُحَاسبُوا، فيحبسوها عَلَى قوانبن الشرع بدليل قوله:

﴿وَالذِينَ صِبروا﴾ مطلقٌ فيما يُصبَر عليه من مشاقٌ التكاليف، ﴿ابتغاء وجهِ رَبهم﴾، لا ليقال: مَا أصبره! وأحمله للنوازل! وأوقره عند الزلازل! ولا لئلاً يُعَابَ في الجزع، ﴿وأقاموا الصلاة﴾ بجميع مَا يجب وينبغي، ﴿وأنفقوا مِمّا رزقناهم﴾ أي: مِنَ الحلال، ﴿سوّا وعلانيَةٌ ﴾ كيفما اتّعق لَهُم، مِمّا رزقناهم أي: مِنَ الحلال، ﴿سوّا وعلانيَةٌ ﴾ كيفما اتّعق لَهُم، ﴿ويَلَورَهُونَ بالحسن مِنَ الأعمال والأقوال مَا يَسوءُهم من قول الجهلة وفعلهم، ويخرج فِيهِ دفع الذنب بالتوبة، ﴿أُولَئِكَ لَهُم عُقبَى الدار (٢٢) ﴾ عاقبة الدُّنْيَا وهي الجنّة، لأنها أرادها الله أن تكون عاقبة الدُّنْيَا ومرجعَ أهلها.

﴿ جَنَّاتُ عدن ﴾ بدل من «عقبى الـدار»، ﴿ يدخلونها ومن صَلَحَ ﴾ أي: آمن ﴿ مِن آبائهم وأزواجهم وذريًاتهم، والْمَلاَئِكَة يدخلون عَلَيْهِم من كُـل باب (٢٣) ﴾ من أبواب المنازل، بالسلام والبشارَة بالرضى والهدايا.

﴿ سلام عَلَيْكُم بِمَا صبرتم ﴾ أي: هَذَا الشواب بسبب صبركم عَن الشهوات، وعَلَى أوامر الله؛ وكأنَّ الآية تدلُّ عل تفضيل المؤمنين عَلَى المَلاَئِكَة، لأنَّ دخولهم ثواب للمؤمنين، لأنَّهم يشرونهم بالسلامة، ﴿ فَنِعمَ عُقبَى الدارِ (٢٤) ﴾ الجنَّاتُ.

﴿وَالذِينَ يَنقَضُونَ عَهِدَ الله من بعدِ ميثاقِهِ من بعدَمَا أُوثقُوه بِهِ مِنَ الاعتراف والقبول، ﴿ويقطعون مَا أَمُو الله بِهِ أَن يُوصَلُ مَا مَن حَقوقه وحقوق حَلقِهِ، ﴿ويُفسِدُونَ فِي الأَرْضِ اللّه بِالْكَفر والظلم، ﴿أُولَئِكَ لَهُمُ اللّهَ اللّهُ الْإِبعاد مِنَ الرحمة، ﴿وهُم سُوءُ اللّه الرّه ٢٥) ﴾ يحتمل أن يُرادَ سُوءُ عاقبة الدُّنْيَا، لأَنّهُ فِي مقابلة عقبى الدار.

﴿ الله يبسطُ الرزق لمن يَشَاءُ ويَقدِرُ ﴾ (لَعَلَّهُ) أي: يُوسِعُ؛ ﴿ وَفَرِحُوا اللهُ يبسطُ الرزق لمن يَشَاءُ ويَقدِرُ ﴾ (لَعَلَّهُ) أي: يُوسِعُ؛ ﴿ وَفَرِحُوا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وإنعامه عليهم، ولم يقابلوه بالشكر حتَّى يُؤجروا بنعيم الآخِرَة؛ والفرحُ: لذَّة في القلب بنيلِ المُشتَهَى، وفيه دليل عَلَى أنَّ الفرح للدنيا حرام، ﴿ وَمَا الحَياةُ الدُّنْيَا فِي الآخِرَة إِلاَّ متاع (٢٦) ﴾ قليل ذاهب.

﴿ويقول الذِينَ كَفَرُوا: لولا﴾ هلا ﴿أُنزِلَ عليه آيةٌ من رَّبه ﴾ (لعك) آية مُقترحَةٌ ﴿قُل: إِنَّ الله يُضِلُّ من يَشَاء ﴾ باقتراح الآيات بعد ظهور المعجزات، ﴿ويهدي إِلَيْهِ من أناب(٢٧)﴾، ويرشد إِلىَ دينه من رجع إِلَيْهِ بقلبه.

﴿ اللهِ يَا آمنوا و تَطمئِنُ قَلُوبُهم ﴾ تَسكُنُ ﴿ بِذَكْرِ الله ﴾ بالقرآن، ﴿ أَلاَ بِذَكْرِ الله ﴾ بالقرآن، ﴿ أَلاَ بِذَكْرِ الله ﴾ بالقرنب، ويستقرُّ فِيها الله تَطمئِنُ القُلُوبُ (٢٨) ﴾ ؟ بسبب ذكره تسكن قلوب المؤمنين إذَا ذُكِرَ الله وَجلَت اللهِ مَنان اللهِ عَلَى اللهِ مَنان اللهِ عَلَى اللهِ مَنان اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَ

١ - «الأشر: البطر، وقيل: أشدُّ البطر». ابن منظور: لسان العرب، ٢٥/١. مادَّة «أشر».

٢ - سورة الأنفال: ٢.

﴿الَّذِينَ آمنوا وعملوا الصالحات طُوبَى لَهُم﴾ هُوَ مصدرٌ، مِـن "طَـابَ" ﴿وحُسنُ مَآبِر(٢٩)﴾ أي: مرجع.

﴿ وَلَوْ أَنَّ قُرآنَا سُيوت بِهِ الجبالُ ﴾ عَن مَقارِّها، ﴿ أَو قُطَّعت بِـهِ الأَرْضُ ﴾ حتَّى تَتصدَّع وتَتزايَلُ قِطعًا ﴿ أَو كُلِّمَ بِـهِ الموتى ﴾ فتسمع وتُجيب، لَكَانَ هَـذَا القرآن، لِكُونِه [غاية] ( ) في التذكير، ونهاية في الإنذار والتخويف، أو معناه: ولـو

١ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «تفسُّرُ».

٢ - في الأصل: + «إلى»، وهو تكرار.

٣ - سورة الفرقان: ٦٠؛ وتمامها: ﴿وإذا قيل لهم: اسجدوا للرحمن، قالوا: وما الرحمن؟ أنسبجد
 لما تأمرنا وزادهم نفورًا﴾.

عنظر: الزمخشري: الكشَّاف، ٢/٢.٤.

أنَّ قُرآنًا وقع بهِ تسيُّر(١) الجبال، وتَقطيعُ الأرْض، وتَكلِيمُ الموتى وتنبيههم(٣) لَـمَا آمنـوا بِهِ وَلَمَا تَنبُّهوا عليه، كقوله: ﴿ولو أنُّنا نَزُّلنا إلَّيْهم المَلاَئِكَة﴾...الآية<sup>(٢)</sup>؛ ﴿بَل للهِ ا**لأمر جميعا**﴾ بَل لله القُدرة عَلَى كُلِّ شــىء وَهُـوَ قادرٌ عَلَى الآيات المقترحة؛ ﴿أَفْلَم يَيئُس الذِّينَ آمنوا﴾ أَفَلَم يَعلَم، قِيل: إنَّمَا استعمل اليأس بمعنى العلم، لِتَضمُّنِه مَعنـاه، لأنَّ اليـائِس عَن الشيء عـالمَّ بأنَّه لاَ يكون، كما استعمل النسيان في معنى الـترك لِتَضمُّن ذَلِكَ، ﴿أَنْ لَـوْ يَشَــاء الله **هٰدى الناس جَمِيعا﴾ فـإنَّ معناه: نفى هـدى بعـض النـاس، لِعـدَم تَعلُّق المشَيئة** باهتدائهم؛ ﴿وَلاَ يَوْالُ الَّذِينَ كَفَوُوا تُصِيبُهُم بَمَا صَنَعُوا﴾ مِن كُفرهم وسُوء أعمَالهم ﴿ قَارِعَةٌ ﴾ داهِيَةٌ تَقرعُهم، بما يُحِلُّ الله بهم في كلِّ وقتٍ مِن صُنوفِ البلايا والمصائب، في أنفسهم وأولادهم وأموالهم، كما قَـالَ: ﴿إِنَّـمَا يُريدُ اللَّهُ أَنْ يُعذَّبهم بها في الحياة الدُّنْ يَا وتَزهَقَ أَنفُسُهم وَهُم كَافِرُونَ ﴿ ( ) ، (لعلَّه ) وكقوله: ﴿ وَمَا أَصَابِكُم مِن مُصِيبَة فَبِمَا كَسَبَت أَيدِيكُم ﴾ (٥)، ﴿ أَو تَحُلُّ قَرِيبًا مِن دارِهم ﴾ أو تَحلُّ القارعةُ قريبًا مِنْهُم، ويَتَطايَرُ إِلَـنِهم شرارها، وتتعدَّى إِلَـيْهِم شُرورُها ﴿حَتَّى يَأْتِيَ وَعَدُ ا للهِ ﴾ أي: مَوتُهُم؛ ﴿إِنَّ ا لله لاَ يُخلِفُ المِيعاد(٣١)﴾.

ا - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «تسيير».

٢ - في الأصل: «تنبيهم»، وهو خطأ.

حسورة الأنعام، ١١١، وتمامها: ﴿ ولو أنَّنا نَزَّلــنَا إليهــم الملاتكة وكلَّمهــم الموتى وحشـرنا
 عليهم كلُّ شيء قُبلًا ما كانوا لِيُؤمنوا إلا أنْ يشاء الله ولكنَّ أكثرَهم يَحهَلونَ ﴾.

٤ – سورة التوبة: ٥٥.

۳۰ سورة الشورى: ۳۰.

﴿ وَلَقَد استُهزِئَ بِرسُلٍ مِن قَبِكِ كَمَا استُهزِئَ بِكَ، ﴿ فَأَمَلَيْت للَّذين كَفَرُوا ﴾ ، الإملاَءُ: الإمهالُ ، وأن يترك ملاوة (١١ مِن الزَّمان في حفظ وأمن ، ومِنهُ الملوان: الليل والنهار ؛ ﴿ وُتُمَّ أَخذتُهم ﴾ (لعله ) بالهلاك ، ﴿ فَكيفَ كَانَ عِقَابِ (٣٢) ﴾ وهذا وعيدٌ لَهُم، وحوابٌ عَن اقتِراحِهم الآيات عَلَى رَسول الله استهزاء به ، وتَسلِيةٌ لَهُ .

الجلاوة والمُسكلوة والمسكلوة، والمُلا، والمُلِيُّ، كله: مدَّة العيش، وقد تملَّى العيش، ومُليَّه، وأملاه الله إيَّاهُ وملاه، وأملى الله له: أمهله، وطوَّل له». ابن منظور: لسان العرب، ٥٣٢/٥. مادَّة «ملا».

٢ - سورة التوبة: ٣٠.

۳ - سورة يوسف: ٤٠.

كَيْدُهم للإسلام بِشركِهم ﴿وَصَدُّوا﴾ وصَرفُوا ﴿عَنِ السَّبيلِ﴾ (لعلـــه) وَهُـوَ الدينُ، ﴿وَمَن يُضلِلِ الله فَمَا لَهُ مِن هَادٍ(٣٣)﴾ مِن أحدٍ يَقدِر عَلَى هِدَايَتِه.

﴿لَهُم عَذَابٌ فِي الحَيَاةِ اللَّنْسَيَا﴾ بِكُلِّ مَا يَسُوؤُهم ويَسُرُهم فِي الحِياةِ الدُّنْيَا، لأَنَّهُ يُؤدِّي بَهم إِلَى العذَابِ الأَكْبَرِ، والمُؤمنون سَالِمون مِن عذابِ اللهُ فِي الدُّنْيَا فذلك ليس بعذابِ اللهُ فِي الدُّنْيَا فذلك ليس بعذابِ (لعلَّه) في الحقيقة، وَهُوَ<sup>(۱)</sup> نعمة، لأنته يُسؤدِّي بهم إِلَى النعمة الدائِمة، ﴿وَلَعَذَابُ الآخِرَة أَشْقُ ﴾ أشدُّ، لدوامه وتعاظمه وتضاعفه، ﴿وَمَا لَهُم مِنَ اللهِ من واق(٣٤)﴾ يقيهم العذابين.

ومثل الجَنَة التِي وُعِدَ المتَّقون اللهِ صفتها التِي هِيَ في غرابة المنل، وَتَجري من تحتها الأنهار أُكُلُهَا دائِم اللهُ عُرها دائم الوجود لا ينقطع ولا يمنع، ووظلُها دائم لا يُنسَخ كما يُنسَخ في الدُّنْيَا بالشمس، وتلك عُقبَى اللهِينَ النَّيْنَ اللهِ أي: الجنَّة الموصوفة عُقبَى تقواهم، يعنى: منتهى أمرهم، وعُقبَى الْكَافِرِينَ النارُ (٣٥) .

﴿ وَالذِينَ آتيناهم الكتاب﴾ يريد من أسلم مِنْهُم، ﴿يفرحون بِمَا أَسْزَلُ اللَّهُ وَهُم كَفْرَتُهُم الذِينَ اللهِ عَلَى رسول الله بالعداوة، ﴿من يُنكِر بعضه﴾ لأنَّهم كَانُوا لاَ ينكرون

١ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «وإنَّما هو».

٢ - في الأصل: - «﴿يفرحون بما أنزل إليك﴾» وَهُوَ سهو.

الأقاصيص وبعض الأحكام والمعاني، مِمَّا [هو] ثابت في كُتبهِم، وكَانُوا ينكرون نبوَّة محمَّد عَلَيْ وغير ذلك مِمَّا حرَّفوه وبدَّلوه مِنَ الشرائع (۱)، ﴿قَلْ: قِلْ: اللهُ وَلاَ أُشرِكَ بِهِ هُوَ حواب للمنكرين، أي: قل: إنَّمَا أُمِرتُ فيما أُنزِلَ إليَّ بأن أَعبُدَ اللهِ وَلاَ أُشرِكَ بِهِ، فإنكاركم [له إنكار] (۱) لعبادة الله وتوحيده، فانظروا ماذا تنكرون، مَعَ ادِّعائكم وُحوبَ عبادةِ اللهُ، وأن لاَ يُشرَك بِهِ، ﴿إلَيْهِ أُدعو اللهُ عصوصًا لاَ أدعو إلى غيره، ﴿وَإِلَيْهِ مَآبِ (٣٦) اللهُ مَرجِعي، وأنتم تقولون مثل ذَلِكَ فلا معنى لإنكاركم.

﴿ وَكَذَلَكُ أَنْوَلْنَاهِ وَمِثْلُ ذَلِكَ الْإِنْوَالُ أَنْوَلْنَاهِ ، مَأْمُورًا فِيهِ بعبادة الله وتوحيده، والدعوة إِلَيْهِ وَإِلَى دينه، والإنذار بدار الجزاء، ﴿ حُكمًا عربيتًا ﴾ حِكمة عربيّة مترجمة بلسان العرب، ﴿ وَلَنْ اتّبعتَ أهواءهم ﴾ وسبب اتباع أهوائهم اتباع هواه، ﴿ بعدما جاءك مِنَ العلم ﴾ أي: بعد ثبوت العلم بالحجج القاطعة والبراهين الساطعة، ﴿ مَا لَكَ مِنَ الله من وليّ ولا واق (٣٧) ﴾ أي: لا ينصرك ناصر ولا يقيك مِنهُ واق، وهذا من باب التهييج والبعّث للسامعين عَلَى الثبات في الدين، وأن لا يَزِلُّ زالٌ عند الشبهة بعد استمساكه بالحجّة، وَإِلاَّ فكان رسول [ ٢٨٠] الله من شدَّة الثبات بمكان، وكَانُوا يعيبونه بالزواج والأولاد (٢٠)، ويقترحون عليه الإناث، وينكرون النسخ، فنزل:

١ - في الأصل: «الشريع»، وهو خطأ.

٢ - إضافة من الزمخشري: الكشَّاف، ٢/١٥/٠

٣ - في الأصل: «ولولاد»، وهو خطأ.

﴿ وَلَقَد أَرسَلنَا رُسُلاً مَن قَبَلِكَ وَجَعَلْنَا لَهُم أَزُواجًا وَذُريَّة، وَمَا كَانَ لَوسُولُ أَن يَأْتِي بِآيَةٍ إِلاَّ بَإِذَنَ اللهِ اللهِ أَي: ليس في وُسعِهِم إتيان الآيات عَلَى مَا يقترحه قومه، وإنَّما ذَلِكَ إِلَى اللهِ، ﴿ لِكُل أَجَلٍ كِتَابٌ (٣٨) ﴾ لِكُلِّ وقت حُكمٌ عَلَى العباد، أي: يُفرَض عَلَيْهِم ولهم، عَلَى مَا تَقْتَضِيه حكمته.

﴿ يُعَمُّو اللهُ مَا يَشَاءَ ﴾ ينسخ الله مَا يَشَاء نَسخَه ﴿ وَيُشْبِتُ ﴾ بَدَلَه مَا يَشَاء، أو يُبطل ثواب من عصى، يَشَاء، أو يُبرِّله غير منسوخ، أو يمحق كفر التائبين، ويبطل ثواب من عصى، ويثبت ضدَّه، ﴿ وعنده أمُّ الكتاب (٣٩) ﴾ أصلُ كُلِّ كتاب وَهُوَ اللوح المحفوظ، لأنَّ كلَّ كائنٍ مكتوب فِيهِ ؟ أو علمُه الذِي استأثر بِهِ.

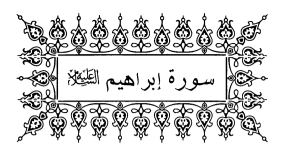
﴿ وَإِن مَّا نُرِيَنَك بعضَ الذِي نَعدُهم أو نَتَوَفَّينَك فَإِنَّمَا عليكَ البلاغ ﴾ فما يجب عليك إلا تبليغ الرسالة، ﴿ وعلينا الحساب ( • ٤ ) ﴾ وعلينا حسابهم وجزاؤهم عَلَى أعمالهم، فلا يهمَّنَّك إعراضهم ولا تستعجل بعذابهم.

وأولم يروا أنّا نأتي الأرْض أرض الكفر، وننقصها من أطرافها ؟ بما نفتح عَلَى المُسْلِمِينَ من بلادهم، فسننقِصَ من دار الحرب ونزيد في دار الإسلام؛ وقيل: المراد أرض الإسلام، وننقصها: بموت العلماء وذهباب الفقهاء، والله يحكم لا مُعقب أحكمه لا رادّ لحكمه؛ والمُعقب الذي يستولي عَلَى الشيء فيبطله، وحقيقته الذي يستقيه بالردّ والإبطال، والمعنى: أنّه حكم للإسلام بالغلبة والإقبال، وعَلَى الكفر بالإدبار والانتكاس، ووهو موبع الحساب (13) فعمًا قليل يحاسبهم في الآخِرة بعد عذاب الدُّنْ يَا.

﴿ وقد مَكَو الذِينَ من قبلهم ﴾ كفّار الأمم الخالية بأنبيائهم، والمكر: إرادة المكروه في خِفية، ثُمَّ حعل مكرهم ليس بشيء بالإضافة إلى مكره، ﴿ فلله الممكرُ جَمِعًا ﴾ ثُمَّ فسر ذَلِكَ بقوله: ﴿ يعلمُ مَا تكسبُ كُلُّ نفس، وسيعلم الكُفّار لمن عُقبَى الدار (٤٢) ﴾ يعني العاقبة المحمودة، لأنَّ من عَلِمَ مَا تكسبُ كُلُّ نفس وأعدٌ لها حزاءها فله المكرُ كُلُه، لأنَّهُ يأتيهم من حيث لا يَعْلَمُونَ وَهُم في غفلة مِمَّا يُرَادُ بهم.

﴿ ويقولُ الذِينَ كَفَوُوا: لستَ مُوسَلاً، قل: كفى با لله شهيدًا بيني وبينكم ﴾ لِمَا أَظهَرَ مِنَ الأدلَّ عَلَى رسالتي، ﴿ ومن عنده علم الكتاب (قيل: حبريل وقيل: هُو الله ، و «الكتاب»: اللوح المحفوظ وقيل: القرآن، ﴿ ومن عنده علم الكتاب ﴾: اللعلماء بدين الله.





براسدالرحمز الرحم

﴿ الركتاب أي: هَذَا كتاب، يعني: السورة والجملة التِي هِي ... (١) ﴿ النور كِتَاب الله الناس بدعائك إيَّاهم، ﴿ من الظلمات إلى النور ﴾ مِنَ الضلالة إلى الهدى ﴿ بإذن رَبهم ﴾ بتيسيره وتسهيله، مِنَ الإذن الذِي هُوَ تسهيل للحجاب، وذلك مَا يمنحهم مِنَ التوفيق، ﴿ إلى صِراط ﴾ بدلٌ مِن «النور» ﴿ العزيز ﴾ الغالب بالانتقام، ﴿ الحميد (١) ﴾ المحمود عَلَى الإنعام.

﴿ الله الذِي لَهُ مَا فِي السَّمَاوَات وَمَا فِي الأَرْضِ خَلقًا ومُلكًا، ﴿ وَوِيلٌ ﴾ وَهُو نِقَيض [٢٨١] النجاة ﴿ للكَافِرِينَ مِن عَذَابٍ شَدِيدٍ (٢) ﴾ لعله في الدارين.

﴿الذِينَ يستحبُّون﴾ يختارون ويُؤيِّرون ﴿الحياة الدُّنْيَا عَلَى الآخِرة ويصدُّون عَن سبيل الله طاعته، ﴿ويَبغُونَهَا الصله: ويبغون لها، ﴿عِوجَا أُولَئِكَ فِي ضلال بعيدٍ (٣) ﴾ عَن الهدى، ولو استحبَّ الحياة الدُّنْيَا عَلَى الآخِرة بحرف وَاحِد من دين الله، وَهُو أن يترك لَهُ أمرًا مِمَّا أمره بِهِ، أو يرتكب لَهُ نهيًا مِمَّا نهاه عَنْهُ، فقد آثر الحياة الدُّنْيَا (لعله) عَلَى موافقة حكم

١ - كذا في الأصل، ويبدو أنَّ في العبارة سقطا.

الله في ذَلِكَ الحرف، وصَدَّ نفسه عَن سلوك سبيل الله وعوَّج سبيلَ الله المستقيمة. (لعلَّه) ومن سلك باعوجاجه هُوَ عنها وزُيـنّت لـه سبيله العوجاء بهَوَاهُ وعَمائِه، وظنَّ أنَّها مستقيمة، وَهُوَ يمشي إِلَيْهِا مُكِبًّا عَلَى وجهه، كما قَالَ: ﴿وَمِن يُشْرِك بالله فكأنَّما حرَّ مِنَ السَّمَاء﴾ منزلته التِسي كَانَ عليها، ﴿وَمَن يُشْرِك بالله فكأنَّما حرَّ مِنَ السَّمَاء﴾

وَمَا أرسلنا من رَسُولِ إِلاَّ بلسانِ قَومِهِ إِلاَّ متكلَّمًا بلُغتِهم ليفهموا عَنْهُ، ﴿ليبُبينَ لَهُم مُحَةً عَلَى الله الله عَنْهُ، ﴿ليبُبينَ لَهُم مُعوثِ بِهِ وَلَهُ، لئلاَّ يكون لَهُم حُحَةً عَلَى الله وأن يقولوا: لم نفهم مَا خُوطِبنا بِهِ، فإن قلت: إنَّ رسولنا التَّلِيُكِلِّ بُعِثَ إِلَى الناسِ جميعًا بقوله: ﴿قَلْ يَا أَيُّهَا الناسِ إِنِّي رسول الله إليكم جميعا (٢٠ بَل الناسِ جميعًا بقوله: ﴿قَلْ يَا أَيُّهَا الناسِ إِنِّي رسول الله إليكم جميعا إلى نُزولِه إلى الشَّقلين، قلنا: نزوله بجميع الألسنة، أو بواحِد منها، فيلا حاجَة إِلَى نُزولِه بحميع الألسنة، فإنَّ الترجمة تنوب عَن ذَلِكَ، وكانَ لسان قومه أولى بالتعبير، لأنهم أقدر عَلَى التعبير؛ ﴿ فَيُصِلُّ الله من يَشَاء هم من آثر أسباب الاهتداء، ﴿ وَهُو العزيزُ هو فيلا الضلال، ﴿ ويهدي من يَشَاء هم من آثر أسباب الاهتداء، ﴿ وَهُو العزيزُ هو فيلا عَلَى مشيئته ﴿ الحكيمُ (٤) ﴾ لاَ يَخذُلُ إلاَّ من حَذَلَ نفسه؛ وإذا لم تكن عُجَةً لِخَنِّي وَلاَ لعجمي في مخالفة الحق بالعرب الذينَ أنزِلَ الكتاب بِلُغتهم، والحضر حُجَّة لجني وَلاَ لعجمي في منافقة الحق بالعرب الذينَ أنزِلَ الكتاب بِلُغتهم، والحضر لأنَّ إنزالهُ عَلَى كَافَة المنقلين \_ مِنَ الجنِّ والإنس، والعرب والعجم، والحضر والبدو، والذينَ شاهدوا الرسول، والذينَ غابوا عَن الرسول في حياته، أو والبدو، والذينَ شاهدوا الرسول، والذينَ غابوا عَن الرسول في حياته، أو

١ - سورة الحج: ٣١.

٢ - سورة الأعراف: ١٥٨.

حَدَثُوا بعد وفاته إِلَى يوم القيامة ــ وَاحِدٌ، لأَنَّهُ مرسولٌ إِلَــيْهِم كَافــَّة بقولـه: ﴿قُلْ يَـا أَيُّهَا الناس إِنِّي رسول الله إليكم جميعا﴾(١) والجنُّ داخلون في جميع مَا خاطب الله بهِ الناس.

﴿وَلَقَد أَرسَلْنا مُوسَى بِآيَاتِنا، أَن أَخرِجْ قَومَكَ مِنَ الظلمات إِلَى النـور وذكرهم بأيَّام الله وأنذرهم بوقائعه التِـي وقعت عَلَى الأمم قبلهم، أو بأيَّام الإنعام، أو بأيَّام الحساب والجزاء. ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيات لِكُل صبَّارٍ ﴾ (لعلَّه) عَلَى البلايا، ﴿شَكُورِ(٥)﴾ عَلَى العطايا.

﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لَقُومُه: اذْكُرُوا نَعْمَةُ الله عَلَيْكُم ﴾ لتشكرُوها، ﴿ إِذْ أَلِحُ مِن آل فُرعُونَ يَسُومُونَكُم سُوءَ العَذَابِ وَيُذَبِحُونَ أَبْسَاءَكُم وَيَسْتَحْيُونَ نِسَاءَكُم ﴾ يتركونهن أحياء للحدمة، ﴿ وَفِي ذَلَكُم بلاءٌ مِن رَبِكُم عَظِيمٌ (٦) ﴾ الإشارة إِلَى العذاب، والبلاء: المحنة؛ وإلى الإنجاء، والبلاء: النعمة، ﴿ وَنَنْلُوكُمْ بالشّرِ وَالْحَيْرِ فِتْنَةً ﴾ (٢).

﴿ وَإِذْ تَأَذَّنُ رَبُّكُم ﴾ أي: أذن رَبُّكُم إيذانا بليغا تنتفي عنده [٢٨٢] الشكوك والشبهات. ﴿ لئن شَكَرتم الأزيدنَّكم ﴾ نعمة إلى نعمة ؛ فالشكر: "قيد الموجود، وصيد المفقود"، وإذا سمعت النعمة نعمة الشكر تأهبت المريد[كذا]. وقال ابن عبَّاس: «لئن شَكرتم بالجدِّ في الطاعة ليزيدنَّكم بالجدِّ في المثوبة»، ﴿ ولئن كَفرتُم إِنَّ عذابي لشديدٌ (٧) ﴾ لمن كفر نعمتي، أمَّا في المثوبة ، هولئن كَفرتُم إِنَّ عذابي لشديدٌ (٧) ﴾ لمن كفر نعمتي، أمَّا في المُقبى فتوالي النقم.

١ - سورة الأعراف: ١٥٨.

٢ - سورة الأنبياء: ٣٥.

﴿ وقال موسى: إن تكفُّرُوا أَنتُم ومن في الأَرْض جميعًا فبانَّ الله لغنيُّ حميدٌ (٨)﴾ وإن لم يَحمَدهُ الحامدون.

﴿ أَلَمْ يَاتَكُمْ نِباً الذِينَ مِن قبلكم قومِ نوحٍ وعادٍ وَثَمُودَ، وَالذِينَ مِن بِعَدِهُمْ لاَ يَعلَمُهُمْ إِلاَّ اللهُ والمعنى: أنَّهُمْ مِنَ الكثرة لاَ يَعلَمُ عددهم إِلاَّ اللهُ، ورُوِيَ أنَّهُ التَّخِيلاَ قَالَ عند نزول هَذِهِ الآية: ﴿ كَنْبُ النَّسَّابُونِ ﴾ اللهُ، ورُوِيَ أنَّهُ التَّخِيلاَ قَالَ عند نزول هَذِهِ الآية: ﴿ كَنْبُ النَّسَّابُونِ ﴾ ﴿ جَاءَتُهُمْ رَسلهُمْ بِالبَينَاتِ ﴾ الواضحات، ﴿ فُودُوا أَيدِيَهُمْ فِي أَفُواهِهُم ﴾ أي: أخذوا أناملهم بأسنانهم، أو عضُّوا عليها تغيُّظا ﴿ )، ﴿ وَقَالُوا: إِنَّ كَفُونا بِهَ أَرْسِلتُم بِهِ، وَإِنَّا لَفِي شَكَّ مِمَّا تدعونَنَا إِلَيْهِ ﴾ مِنَ الإيمان با لله والتوحيد لَهُ، ﴿ مُولِيهِ فِي الرية.

﴿ قَالَت رَسَلُهُم: أَفِي اللهِ شَكُّ فَاطِرِ السَّمَاوَاتُ والأَرْض، يَدَعُوكُم لَيْغْفِرَ لَكُمْ مِن ذَنوبكُمْ وِيؤَخُّركُمْ إِلَى أَجلٍ مُسَمَّى؟ قَالُوا إِن أَنتُمْ إِلاَّ بَشَرٌ مثلنا ﴾ لاَ فضل لكم علينا، فلِمَ تُخصُّونَ بالنبوَّة دوننا، ﴿ تُويدُون أَن تَصدُّونا عَمَّا كَانَ يَعبُدُ آباؤنا ﴾، أي: يتبَّعون أهواءهم بغير الحقِّ، وَلاَ يعتقدون فيمَا بَيْنَهُمْ دينا وَلاَ إسلامًا، ﴿ فَأَتُونا بِسَلْطَانَ مُبِينِ (١٠) ﴾ بحجَّة بيِّنة؛ وقد حاءتهم رسلهم بالبيِّنات، وإنَّما أرادوا بالسلطان المبين: آية قد اقترَحوها تعنتُنا وتواريا عَن الحقِّ.

١ - في الأصل: - «إلاً» وهو سهو.

٢ - لم نقف عَلَيه في الربيع ولا في الكتب التسعة.

٣ - في الأصل: «تغيضا»، وهو خطأ.

﴿ وَالْتَ لَهُم رُسُلُهُم: إِن نَحْنُ إِلاَّ بشرٌ مثلُكُم ﴾ في الخلق تسليم لقولهم: إنَّهم بشرٌ مثلُهُم، ﴿ ولكنَّ الله يَمُنُّ عَلَى من يَّشَاء من عباده ﴾ بالإيمان والنبوّة والرسالة والعلم. ﴿ وَمَا كَانَ لَنَا أَن نَاتِيكُم بسلطان إِلاَّ بإذن الله ﴾ حواب لقولهم: ﴿ وَأَتُونَا بسلطان مبين ﴾ والمعنى: أنَّ الإتيان بالآية التيسي اقترحتموها ليس إلينا، وَلاَ في استطاعتنا، وإنسما هُوَ أمرٌ يتعلَّق بمشيئة الله ، ﴿ وعلى الله فليتوكّلِ المؤمنون (١١) ﴾ أمرٌ مِنْهُم للمؤمنين كافسة بالتوكُل، وقصدوا بِهِ أَنفسهم قصدًا أوّليّا، كأنّهم قَالُوا: ومن حقّنا أن نتوكّل عَلَى الله في الصبر عَلَى معاندتكم ومعاداتكم وإيذائكم.

ألا ترى إلى قوله: ﴿وَهَا لَنَا أَلا تَتوكُّلُ عَلَى الله الذِي أَي: وأَيُّ عذر لَنَا فِي أَن لاَ نَتُكِلَ عَلَى الله ﴿ وَقَد هَذَانَا سُبُلُنَا ﴾ ، وقد فعل بنا مَا يُوجِبُ توكُلنا عليه ، وَهُوَ التوفيق لهداية كلِّ منَّا سبيله الذِي يجب عليه سُلُوكُه في الدين. قَالَ أبو تراب: «التوكُل: طرح البدن في العبوديَّة، وتعلَّق القلب بالربوبيَّة، والشكر عند العطاء، والصبر عَلَى البلاء » ؛ ﴿ ولنصبرَنَّ عَلَى مَا آذيتمونا ﴾ ، أي: (لعلَّه) صمَّموا عَلَى الصبر عَلَى أذاهم، وأن لا يعرجوا عَن سلوك طريقتهم إلى رضى مولاهم، ﴿ وعلى الله فليتوكِّلُ المتوكِّلُونَ (١٢) ﴾ أي: فليتبت المتوكّلون عَلَى توكُلهم.

﴿ وقال الذِينَ كَفَرُوا لرُسُلهم: لَنخرجنَّكم من أرضنا ﴾ من ديارنا، ﴿ وَقَالَ الذِينَ كَفَرُوا لرُسُلهم: لَنكونَنَّ أحد الأمرين: إخراجُكم، أو عودُكم؛ وهكذا عادةُ المُختلفين في الدين. ﴿ فَأُوحِى إَلَيْهِم رَبَّهم: لَنُهلكُن

الظالمِينَ(١٣) ولنُسكِنَنْكُم الأَرْضَ مِن بَعدِهم، أي: أرضَ الظالمين وديارَهم. في الحديث: «من آذى حارَه ورَّنه الله داره» (١١)؛ ﴿ ذَلِكَ لِمَسَن خَافَ مَقَامِي وخافَ وعِيدِ(١٤)﴾ بالجزاء.

﴿واستفتَحُوا﴾ واستَنصَروا الله عَلَى أعدائهم بالدعاء والمجاهدَة، ﴿وخَابَ كُلُّ جَبَّارِ﴾ وخسِر كلُّ مُتكبِّرٍ بَطِرٍ ﴿عنيبدِ(٥٠)﴾ مُحانِبٍ للحقِّ، معناه فنُصِروا وظَفَروا وخابَ كلُّ جبَّار عنيدٍ، وَهُم قَومُهم.

﴿ مِن وَرَائِه جَهِنَّمُ ﴾ مِن بَين يدَيه وَهُوَ عَلَى شفيرها ﴿ وَيُسقَّى ﴾ تَقديـرُه: مِن ورائه جَهنَّم يُلقى فِيهَا مَا يُلقى ويُسقى ﴿ مِن ماءٍ صَديد (١٦٠) ﴾ مَاء يَسيل مِن جُلود أهل النار.

﴿ يَتَجَرَّعُه ﴾ يشربه جُرعةً جُرعةً لِمَرارِتِه وحَرارِتِه ﴿ وَلاَ يَكَادُ يُسيغُه ﴾ ولا يُقارِب أَن يُسيغُه ، فكيف تَكون الإساغَةُ ؟! كقوله: ﴿ لم يكد يَراهَا ﴾ (٢) أي: لم يقرُب مِن رُؤيتِها، فكيف يَراهَا ؟! ؛ ﴿ ويأتيه الموتُ مِن كُل مَكان ﴾ أي: أسبابُ الموت من كلِّ جهة، أو من كُلِّ مكان من حسده، حتَّى أصول شعره وإبهام رِجليه ؛ وقيل: يأتيه الموت من قُدَّامه وورائه ويمينه وشماله ؛ وهذا تفظيع لِما يُعيبُه مِنَ الآلام، أي: لو كَانَ ثَمَّة مَوتٌ لكَانَ منها مُهلكا ؛ ﴿ وَمَا لله ، هُوَ بَمِيت ﴾ فيستريح، لأنَّهُ لو كَانَ هُنالك مَوْت لكَانَ نعمةً لأهلِ النار، لأنَّهُ أسرعُ انقضاءً مِنَ العذاب المُؤبَّد، ﴿ ومِن وَرائِه ﴾ ومِن بَين يَدَيهِ

١ – لم نعثر عَلَيه في الربيع ولا في الكتب التسعة، ولا في الجامع الصغير وزياداته.

٢ - سورة النور: ٤٠.

﴿عَدَّابٌ عَلَيظٌ (١٧)﴾، أي: في كلِّ وقتٍ يستقبلُه يَتلقَّى عذابا أشدَّ مِمَّا قبلَه وأغلظَ؛ وقيل: هُـوَ قطعُ الأنفاس وحبسُها في الأحساد؛ وقيـل «العـذاب الغليظ»: الخلود في النار.

﴿ مَثْلُ الذِينَ كَفَوُوا بِوَبهم ﴾ والمثّل مُستَعار للصِّفة التِي فِيهَا غَرابَة ؟ وأعمالُهم كَرِمَادٍ اشتدَّت بِهِ الريح في يوم عاصِف ﴾ أعمالُ الكفرة ، المكارمُ التِي كَانَت لَهُم من صلة الأرحام ، وعتقِ الرقاب ، وفداء الأسارى ، وعقر الإبل للأضياف ، وأداء الفرائض ، والتوسُّلِ بالوسائِل وحُسنِ (لعله ) الأخلاق اللناس ، شبّهها في حُبوطِها لِبنائِها عَلَى غير أساس ، وَهُوَ استكمال الطاعة برمادٍ طيسرَته الريح العاصف ؛ ﴿لا يَقدرون ﴾ يَوم القيامة ﴿مِمَّا كسبوا ﴾ من أعمالهم ﴿عَلَى شَيء ﴾ أي: لا يَرون لَهُ أثرًا (١ ) مِن ثُواب ، كَمَا لا يمُقدرُ مِن الرماد المُطيسَّر في الجوّ بالرّبح عَلَى شيء ؛ ﴿ وَلِكَ هُوَ الضلالُ البعِيدُ (١٨) ﴾ المارة إلى بُعد ضلاهم عَن طَريق الثواب.

﴿ أَلُمْ تَعرَ ﴾ أَلَمْ تَعلَم الخطاب لِكُلِّ أحدٍ، ﴿ أَنَّ الله خَلَقَ السَّمَاوَات والأَرْض بِالْحَق ﴾ بالحكمة لأمر عظيم لو علمتم، لاَ عبثا وَلاَ لعبا. ﴿ إِن يَّشَأَ يُدْهِبُكُم ﴾ إن عصيتم، ﴿ ويأتِ بِخلق جَديد (١٩) ﴾ أطوع، أي: هُو قادر عَلَى أن يُعدِم الناس ويخلق مكانهم خلقا آخر، إعلَمْ بأنَّ قادرٌ عَلَى إعدام الموجود، وإيجاد المعدوم؛ ﴿ وَمَا ذَلِكَ عَلَى الله بعزيز (٢٠) ﴾.

١ - في الأصل: «أثر»، وَهُوَ خطأ.

﴿ وَبَوزُوا لله جميعا﴾ يَبرُزُون يَــوم القيامَـة مِــن قُبورِهــم، لأمــر الله ومحاسبته؛ ومـعنى بُروزهم لله ــ وَالله تعالى (لعلــه) لا يَتـوارى عَـنْـهُ شيءً حتَّى يَبرُزَ لَهُ ــ ولكن (١) كَانُوا يَستَتِرون مِنَ العيون عند ارتكــاب الفواحش (٢) ويَظُننُون أنَّ ذَلِكَ حافٍ عَلَى الله؛ [٢٨٤] فإذا كَانَ يومُ القيامة انكَشَفوا لله عند أنفسهم، وعلمـوا أنَّ الله لا تَخفى عليه خافية، وأُخرِحـوا مِـن قُبُورهـم لِحساب الله وحُكمِه وحَزائيه.

﴿ فقال الضّعفاء ﴾ في الرأي، وهُم السفلة والأتباع ﴿ للذين استَكبَروا ﴾ وهُمُ السادة والرؤساء، الذين استَغوَوْهُم، وصدُّوهم عَن الاستماع إِلَى الأنبياء وأتباعهم، ﴿ إِنَّا كُننًا لكم تَبعًا ﴾ تابعين، ﴿ فَهَلْ أَنتُم مُّغنُونَ عَنَّا مِن عـذاب الله مِن شيء ﴾؟ فَهَل تَقدِرون عَلَى دفع شيء مِمَّا نَحْنُ فِيهِ؟ كأنَّه قيل: فَهَلَ أَنتُم مُّغنون عَنَّا بعض الشيء، الذي هُو عذاب الله، ﴿ قَالُوا ﴾ لهم ﴿ لَوْ هَذَانا الله ﴾ إِلى الإيمان في الدُّنيا، ﴿ لَهَدَيناكم ﴾ إِلَيْهِ، ﴿ سواءٌ علينا أَجْزِعنا أَمْ صَبَرنَا مَا لَنَا مِن مَّحيص (٢١) ﴾ مَهرَب.

﴿ وَقَالَ الشَّيْطَانُ لَمَّا قُضِي الأَمْوَ ﴾ حُكِمَ بالجنَّة والنار لأَهلَيْهِما، وكَانَ قوله عَلَى سياق قُولِ الذين... (٢) الخطاب مِنَ الشيطان حوابٌ لأَهلِ النار إِذَا سألوه أَنْ يُغنِي عَنْهُم من عذاب الله من شيء، كما سأل الضعفاء الذينَ

١ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «أنَّهم»، انظر: الزنخشري: الكشَّاف، ٢٧/٢.

٢ - في الأصل: «الواحش»، وهو خطأ.

٣ - كذا في الأصل، ويبدو أنَّ في العبارة سقط، تقديره: «استكبروا».

استكبروا؛ ﴿إِنَّ الله وعدَكم وَعْدَ الْحَقِّ ﴾ وَهُوَ البعثُ والجزاءُ عَلَى الأعمال نَونَّى بِمَا وعدَ؛ ﴿وَوَعدَتُكُم﴾ بِأَن لاَ بَعثَ وَلاَ حِسـاب، ﴿فَأَخَلَفَتُكُم، وَمَا كَانَ لِي عَلَيْكُم مِّن سُلطَانِ مِن تَسلُّطٍ واقـتِدار ﴿إِلَّا أَنْ دَعُوتُكُم ﴾ لكنَّمي دعوتكم إلى الضلالة بوَسوَسَتِي في تَزييــنِي، ﴿فاستجبتُم لي﴾ فأسـرعتُم إحابَتِي، ﴿فَلَا تَلُومُونِي﴾، لأنَّ مَن تَحرَّد للعداوة لاَ يُلامُ إذَا دَعَا إلى أمر قبيح، مَعَ أَنَّ الله قَالَ لكم: ﴿ لاَ يَفْتِنَـنَّكُم الشيطانُ كَمَـا أَحـرَج أَبُوَيكُم مـنَ الجنَّة﴾(١)؛ ﴿وَلُومُوا أَنفُسَكُم﴾ حيث اتَّبعتموني بـلا حُحَّة وَلاَ بُرهَـان، وَلاَ حَبرِ وَلاَ سُلطان؛ ﴿مَا أَنَا بِمُصرِحِكُم ﴾ بِمُغِيثِكُم، ﴿وَمَا أَنتُم بِمُصرِحِيُّ بمُغِيثِي، أي: لاَ يُنحِي بَعضُنا بعضًا مِن عذاب الله وَلاَ يُغِيثُه؛ والإصْراخ: الإغاثَةُ. ﴿إِنِّي كَفَوتُ بِمَا أَشْوَكَتُمُونِي مِن قَبْلُ﴾، أي: كَفَرت اليــوم بإشراككم إيَّايَ مَعَ الله مِن قَبْل هَذَا اليــوم، أي: في الدُّنـــيَا، لِقولــه: ﴿وَيَــومَ القيامة يَكَفُرُون بِشِرِكِكُم، (٢)، ومعنى كُفره بإشراكهم إيَّاه: تَبرُّؤُه مِنــُهُ، واستنكاره لَهُ، كقوله: ﴿إِنَّا بُهرآءُ مِنكُم وممَّا تَعْبُدون مِن دُونِ الله كَفَرَنَـا بِكَم﴾(٢)، ومعنى إشراكهم الشيطانَ با لله: طاعتُهم لَهُ فيمــا كَـانَ يُزيــنُه لَهُـم مِن عَبَادة غير الله، وهذا آخر قُول الشيطان، وقوله: ﴿إِنَّ الظَّالَمِينَ لَهُم عَذَابِ أَلِيم(٢٢)﴾ قَوْلُ الله عزَّ وجلَّ، وقِيلَ: هُوَ مِن تَمَام قَول إبليسَ، وإنَّما حَكَى ا لله عزَّ وحلَّ مَا سَيقُولُه في ذَلِكَ الوقت لِيَكُون لُطفًا لِلسَّامِعِين.

١ - سورة الأعراف: ٢٧.

٢ - سورة فاطر: ١٤.

٣ - سورة المتحنة: ٤.

﴿ وَأُدخِلِ الَّذِينَ آمنوا وعَمِلوا الصَّالحات جنَّاتٍ تَجرِي مِن تَحتِهـا الأنهـار خَالِدِين فِيهَا بِإذنِ رَبِّهِم تَحِيَّتُهم فِيهَا سَلامٌ(٢٣)﴾ مِن كُل نُقْصٍ وآنة.

﴿ أَلُمْ تَوَكِيفَ ضَوَبَ الله مَشَلاً ﴾ أي: وصفَهُ وبَيَّنَه، ﴿ كَلِمَةً طيِّبَة ﴾ لِقائِلِها: هِيَ كَلَمةُ الحق وقول الصدق، ﴿ كَشْجَوةَ طَيِّبَةٍ أَصلُهَا ثَابِتٌ ﴾ أي: في الأَرْض، ضَارِبٌ بِعُرُوقِه فِيهَا، ﴿ وفُرعُها ﴾ وأعلاها ورأسُها ﴿ في الأَرْض، ضَارِبٌ بِعُرُوقِه فِيهَا، ﴿ وفُرعُها ﴾ وأعلاها تصديقٌ بِالجَنان، السَّمَاء (٢٤) ﴾. والكلمة الطيبة: كلِمة التوحيد، أصلُها تصديقٌ بِالجَنان، وفَرعُها إِقْرَارٌ بِاللَّسان، وأكلها عَمَلُ الأركان، والشحرةُ: هِيَ النحلة فِيمَا قِيلَ.

﴿ تُوتِي أَكُلُهَا كُلَّ حِينٍ تُعطِي ثَمَرها كلَّ وَقَّتٍ لأنَّ [٢٨٥] الموحد مُنعَمَّ عَلَى أي حال كَانَ، وفي أي حِينٍ كَانَ، (لعلَّه) لَوْ اعتُبرَت أحوالُه؛ ﴿ إِذْنِ رَبِّها، ويَضُوِبُ الله الأمثالَ لِلنَّاسَ لَعَلَّهُم يَتَذَكَّرُونَ (٢٥) ﴾ لأنَّ في ضرب الأمثال زِيَادَةُ إِفهَامٍ وتَذَكَّرٍ وتصويرٍ للمعاني.

﴿ وَمَثَلُ كَلِمَة خَبِيثَةٍ ﴾ لقائلها، هِيَ كلمة الكفر، ﴿ كَشَجَوَةٍ خَبِيثَةٍ ﴾ قيل: إنها شجرة الحَنظُل، ﴿ اجتُستُت مِن فَوقِ الأَرْض ﴾ استُوصِلَت حُثَّتُها (١)، وحقيقة الاجتِثَاثِ: أحدُ الجُثَّةِ كُلّها، وَهُو فِي مقابلة: أصلُها، ﴿ مَا هُو مَا أَن مَ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اله

١ - في الأصل: «جثته»، وهو خطأ.

﴿ يُشَبِّتُ الله الذِينَ آمنوا ﴾ بالجزاء [كذا]، أي: يُديمُهم عليه، ﴿ بالقول الثابت ﴾ وَهُو قول الحق ﴿ في الحياة الدُّنْسَيَا ﴾ حتَّى إِذَا فُتِنُوا (لعلَّه) عَلَى دينهم لم يَزلُوا، كما ثَبَّتَ الذين فتنهم أصحاب الأحدود، ﴿ وفي الآخِرَة ﴾ عند البعث، ﴿ ويُضلُ الله الظالمين ﴾ ، فلا يثبتهم عَلَى القول الثابت في مواقف الفتن، وتَزِلُ أقدامهم أوَّلَ شيء، وَهُم في الآخِرَة أضلُّ وأزلُ ، ﴿ ويفعلُ الله مَا يَشَاء (٢٧) ﴾ ، فلا اعتراض عليه في تثبيت المؤمنين وإضلال الظالمين.

﴿ إِلَى الذِينَ بدَّلُوا نعمةَ الله كَفُرًا ﴾ لأنَّهم وضعوا مكَانَ شُكرِها كَفُرًا، كأنَّهم غيَّروا الشكر (لعلَّه) بالكفر، حتَّى استحالت النعمة نِقمةً في حقَّهم، وهذا عامِّ لجميع الكَافِرِينَ، لأنَّ جميع الخلق إماً شاكر للنعمة، وَهُوَ الذِي يتوصَّل بها إِلَى النعمة الأبديَّة، وإماً (١) كافر لها، فهو في عذاب الله وغضبه في الدُّنيَا والآخِرَة، ﴿ وأحلُّوا قَومَهم ﴾ الذِينَ تابعوهم عَلَى الكفر ﴿ وأحلُّوا قَومَهم والذِينَ تابعوهم عَلَى الكفر ﴿ وَبُسُ القرار (٢٨) ﴾ دار الهلاك. ﴿ جهنَّم يَصلونَها وبِفُسَ القرار (٢٨) ﴾ وبِفْسَ القرار (٢٨) ﴾

﴿وجعلُوا لله أندادًا﴾ أمثالا في العبادة أو في التسمية، ﴿ لِيُضِلُوا عَن سبيله، قل: تَمَّعُوا ﴾ بعبادة آلهتكم متاع الحياة الدُّنْيَا. قَالَ ذو النون: «التمتُّع: أن يقضي (٢) العبد مَا استطاع من شهوته». ﴿ فَإِنَّ مصير كم إِلَى النار (٣٠) ﴾ لأنَّ الكافر يتمتَّع بنعمة الله في الدُّنْيَا وتنقطع عَنْهُ في الآخِرَة،

١ - في الأصل: «وما»، وهو خطأ.

٢ - يمكن أن نقرأ: «يعصى»؛ وَهُوَ عكس المُرَاد.

فلا تُوصِلُه إِلَى النعيم الدائم، بَل تكونُ سبَبَ عذابِهِ فِي الآخِــرَة، فلذلك يعذَّبه الله بهـا فِي الحيــاة الدُّنـــيَا، كمـــا قَــالَ: ﴿ فـــلا تُعجبـــك أموالهـــم وَلاَ أولادهم...﴾الآية (١).

﴿ قُل لِّعِبَادِيَ ﴾ وقبل: بسكون الياء، خصَّهم بالإضافة إِلَيْهِ تشريفا، ﴿ اللَّذِينَ آمنوا: يُقيمُوا الصلاة ويُنفِقوا مِمَّا رزقناهم سرًّا وعلانِيَةً، مسن قبل أن يأتي يومٌ لاَ بيعٌ فِيهِ وَلاَ خلالٌ (٣٦)﴾.

﴿ الله الذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ والأَرْض، وأنزلَ مِنَ السَّمَاء ماءً فَأَخْرِج بِهِ مِنَ الشَّمَات رزقًا لكم إن شكرتموه، ﴿ وسخَّر لكُمُ الفلك لتجري في البحرِ بِأَمْرِهِ، وسخَّر لكم الشمسَ والقمر دائمين وسخَّر لكم الشمسَ والقمر دائبين ﴾ دائمين أصلا، (لعله) للأرض والنبات والأبدان، ﴿ وسخَّر لكم الليل والنهار (٣٣) ﴾ يتعاقبان خِلفَة، لمعاشكم وسُبَاتِكُم ومعادكم.

﴿ وَآتَاكُم مِن كُلِّ مَا سَأَلْتَمُوه ﴾ لعل سُوالهم له بلسان الحال، وذلك أنهم لا يَصلُحُونَ إِلاَّ بِهِ، لأَنَّهُ هُوَ خالقهم وأعلم مِنْهُم بأنفسهم وإمدادهم، وَمَا لاَ بدَّ لَهُم مِنْهُ وَدليل ذَلِكَ قوله: ﴿ وَإِن تَعُدُّوا نعمةَ الله لاَ تُحصُوها ﴾ فكيف سألوه مَا لاَ يعلمونه ولكنَّ الله [٢٨٦] خلق خلقه ، وخلق لهم جميع مَا لاَ بدَّ لَهُم مِنْهُ فِي علمه تبارك وتعالى، علموه أو جهلوه، فكأنَّهم سَألُوهُ مَا لاَ بدَّ لَهُم مِنْهُ فِي علمه تبارك وتعالى، علموه أو جهلوه، فكأنَّهم سَألُوهُ مَا لاَ بدَّ لَهُم مِنْهُ . ﴿ وَإِن تَعُدُّوا نعمة الله لاَ تُحصُوها ﴾ لا تُطيقُوا عَدَّها وبلوغ

١ - سورة التوبة: ٥٥؛ وتمامها: ﴿ وَفَلَا تُعجبُكُ أَمُوالهُمْ وَلَا أُولَادِهُمْ، إِنَّا مَا يُريد اللهِ لِيُعذِّبُهُم بَهَا
 في الحياة الدنيا، وتَزهق أنفسُهم وهُم كافرون ﴾.

آخرِهَا، إِذَا أرادوا أن يَعدُّوها عَلَى الإجمال، وأَمَّا عَلَى التفصيل فلا يعلمه إِلاَّ الله، ﴿إِنَّ الإنسان لطَلُومُ ﴾ يظلم النعمة بإغفَال شُكرِهَا، لأنَّ جميع طباع نفسه ظلم وكفر، ﴿كَفَّارٌ ٣٤) ﴾ لجميع نِعَمِ الله التِسي ذكرت، والـتي لم تذكر؛ لأنَّ جميع النعم حُلِقَت لأجله، وحُلِقَ هُـوَ أن يُطِيعَ الله بشكرِهِ للنعم كلَّها، فإذا أطاع الله وشكرها استغفرت له موافقة لخالقها، وإذا كَفَرَهَا لعنتَهُ بأمر الله، لأنَّها مطيعة غير عاصية.

﴿ وَإِذْ قَالَ إِبِرَاهِيمُ: رِبِّ اجعل هَذَا البلد آمنا، واجنبني وبعدني، أي: ثبتني وأَدِمنِي عَلَى اجتنابِ عِبادتها، ﴿ وَبَنِيُّ أَنْ نَعِبَدُ الْأَصِنامُ (٣٥) ﴾ وهي: كُلُّ مَا عُبِدَ من دون الله، من شيطان أو نفس أو هوى، أو صنم حجر (١١) أو خشبٍ أو غير ذَلِكَ، لكنَّه يَبعُد في القلوب عَن إبراهيم وبنيه وأمشالهم عُلَيْهِمُ السلام أن يتّخذوا أصنامًا آلهة من خشب أو حجر أو جماد من دون الله ولكنَّ الخوف من أهوية النفوس، لأنَّها أضلَّت كثيرًا مِنَ الناس، و لم يكن ثَمَّ ضلالة إلاَّ منها، كما قبل شعرًا:

## لولا الهوى مَا هوى في النار إنسان

﴿رَبِّ إِنَّهِنَّ أَصْلَلْنَ كَثَيْرًا مِنَ الناسِ جُعِلنَ مُضِلاَّتَ عَلَى طريـق التسبُّب، لأنَّ الناس ضلُّوا بسببهنَّ، وكأنَّهنَّ أضللنهم؛ ﴿فَمَن تَبِعِني﴾ عَلَى ما أنا عَلَيه ﴿فَإِنَّه مَنِّي﴾ أي: هُوَ بَعضِي، لفرط اختصاصه، ﴿وَمَن عصاني فإنَّك غَفُورٌ رحيمٌ(٣٦)﴾ لمن تابَ من معصيته.

١ - في الأصل: «حجرا أو»، وهو خطأ.

وربنا إني أسكنت من ذُريَّتي بعض أولادي وبواد هو وادي مكة وادي مكة وغير ذي زرع لا يصلح الزرع، وعند بيتك المحرم، ربسنا ليقيموا الصلاة عند بيتك المحرم، ويعمرُوه بذكرك وعبادتك، وكذلك قد أسكن الله حلقه في أرضه المحرم، ويعمرُوه بذكرك وعبادتك، وكذلك قد أسكن الله حلقه في أرضه ليوحدوه ويَعبدُوه، ولا يُشركوا به شيئا، وفاجعل أفئدة مِن الناس تهوي إليهم تسرع إليهم، وتطير نحوهم شوقًا، [وتكون] سببا لأرزاقهم؛ قيل: ولو قال: «أفئدة الناس»، لزاجمتكم فارس والروم والترك [و] الهند، ولكنه قال: وأفئدة مِن الناس، وهم المسلمون، ووارز قهم من الشموات، مَع سكناهم واديًا مَا فِيهِ شيء منها، بأن يُجلَب إليهم مِن البلاد الشاسعة، ولكفلهم يشكرون (٣٧)» النعمة ولا يكفرون.

﴿ وَبَنَّا ﴾ النداء المكرَّر دليله: التضرُّع والإلجاء (١) إِلَى الله، ﴿ إِنَّك تعلَمُ مَا نُخفِي وَمَا نُعلِنُ ﴾، لأنتُه العالم عِلمًا ذاتيًّا، تستوي نسبته إِلَى كل معلوم؛ ﴿ وَمَا يَخفَى عَلَى الله من شيء في الأرْض وَلا في السَّمَاء (٣٨) ﴾، المعنى: أننَّك أعلمُ بأحوالنا ومصالحنا، وأرحم بنا مِننًا بأنفسنا، فلا حاجة بنا إِلى الطلب لكننًا ندعوك إظهارًا لعبوديَّتِك، وافتقار إلى رحمتك.

﴿ الحمد الله أي: المستحقُّ للحمد وإن لم يحمده جامد، ﴿ اللَّذِي وَهَبَ لَي عَلَى الكِبرِ إسماعيل [٢٨٧] وإسحاق، إن رَبِّي لسميع الدعاء(٣٩) ربِّ اجعلني مُقيمَ الصلاة ومن ذُرِيَّتِي، رَبَّنَا وتقبَّل دعاء(٤٠) ﴾ عبادتي. ﴿ رَبَّنَا اغفر لي ولوالدَيَّ وللمؤمنين يوم يقومُ الحساب(٤١) ﴾ للحزاء.

١ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «الالتجاء».

﴿ وَلاَ تحسبَّنَ الله غافلاً عمَّا يَعملُ الظالمون ﴾ تسلية للمظلوم، وتهديد للظالم، ﴿ إِنَّمَا يُؤخِّرهم ليوم تَشخَصُ فِيهِ الأبصار (٢٤) ﴾ أبصارهم لاَ تَقرُّ فِي أماكِنها من هُول مَا ترى.

﴿ مُهطِعين ﴾ مسرعين إلى الداعي، ﴿ مُقنِعي رُءوسِهِم ﴾ رافعيها، ﴿ لاَ يُرِتَدُّ إِلَيْهِم أَبِصارِهم من شدَّة النظر، فهي شاخصة، قد شغلهم مَا بين أيديهم. ﴿ وَأَفندتُهم هواء (٤٣) ﴾ صفر (١) مِنَ الخير، لاَ تَعِي شَيْئًا، مِنَ الخوف؛ وحقيقة المعنى: أنَّ العقول زائلة عَن أماكنها، والأبصار شاخصة من هول ذَلِكَ اليوم.

﴿ وَأَنَدُرِ النَّاسِ (٢) يَومَ يَأْتِهُمُ الْعَذَابِ ﴿ عَنَدُ قَبِضَ أَرُواحِهُمْ أَو يَومُ الْقَيَامَةُ ، ﴿ فَيقُولُ الْذِينَ ظَلَمُوا: رَبَّنَا أُخِّرِنَا إِلَى أَجَلٍ قَرِيبِ نُجِبِ دعوتكُ ونتَّبِع (٢) الرسلَ ﴾ ، أي: أمهلنا إلى حدِّ قريب نتداركُ مَا فرَّطنا فِيهِ ، من إجابة دعوتكُ واتباع رسلك، فيُقال لَهُم: ﴿ أُولُم تكونوا أقسمتُم من قبلُ مَا لكم من زوال (٤٤) ﴾ المعنى: أقسمتم أَنَّكُم باقون في الدُّنْسِيَا لاَ تُزَالُون بالموت ؛ ولعلَّهُم أقسموا بَطَرًا وغرورًا، إذ دَلَّ عليه حالهم حيث بنوا شديدا، وأملوا بعيدا، وقيل: أقسمتم أَنَّكُم إِذَا متُم لاَ تُبعَثُون ، كقوله: ﴿ وأقسموا با الله جَهدَ لِكَانِهُم لاَ يَبعثُ اللهُ من يموت ﴾ (١٠)، ويحتمل أنَّهم أقسموا في الحياة الدُّنْسَيَا أَنَّهُم مالهم من زوال عَن الطاعة ثُمَّ عصوا، وَا للهُ أعلم بتأويل كتابه.

١- في الأصل: «صفرًا»، وهو خطأ.

٢ - في الأصل: «وأنذرهم» وهو خطأ.

٣ - في الأصل: «وانتبع»، وهو خطأ.

٤ - سورة النحل: ٣٨.

﴿ وسكنتم في مساكن الذين ظلموا أنفسهم بالكفر أي: أقرُّوا فِيهَا واطمأنُّوا، طيبي النفوس، سائرين بسيرة مَن قبلهم مِنَ الظلم والفساد، لا يحدثونها بِمَا وقع عَلَى الأُوَّلِين؛ فكيف كَانَ عاقبة ظلمهم فيعتبروا ويرتدعوا، ﴿ وَبَيْنَ لَكُم ﴾ بالأخبار والمشاهدة، ﴿ كيف فعلنا بهم ﴾، أي: أهلكناهم وانتقمنا مِنْهُم، ﴿ وضورَبنَا لَكُمُ الأمثال (٥٤) ﴾، أي: صفات مَا فعلوا وَمَا فُعِلَ بهم، وهي في الغرابة كالأمثال (١) المضروبة لِكُل ظالم.

وفنوا عليه أعمارهم، وأشغلوا به دهرهم، وهُو مَا تهواه نفوسهم من تأييد وفنوا عليه أعمارهم، وأشغلوا به دهرهم، وهُو مَا تهواه نفوسهم من تأييد الكفر وبطلان الإسلام، ﴿وعند الله مكرُهُم﴾، أي: جزاء مكرهم، أو وعند الله مكرُهُم الذي يأتيهم من حيث لا يشعرون؛ ﴿وإن كَانَ مكرُهُم لِتزُول مِنهُ الجبال(٢٤)﴾ وهُو معنى قوله: وحَرَّ الجبال هَدًّا، أنْ دعوا للرحمن ولدا (٢٠٠٠) لِتُحطِّم الماكر أن لو يأذنُ الله في وقيل: إنَّ الجبال مثلُ لآيات الله وشرائعه، لأنها بمنزلة الجبال الراسية ثباتا وقيل: إنَّ الجبال لعِظم شأنِه، ﴿فلا تحسينً الله مُخلِف وَعدِهِ رُسُلَهُ ﴾، وهُو النبي عَن قوله: ﴿ وَلِنَ النصر رُسُلنَا ﴾ (أنَّ الله عزيزٌ عالبٌ لا يُماكر، ﴿ وَوَلِي اللهُ عزيزٌ عالبٌ لا يُماكر، ﴿ وَوَلِي النقام (٤٤) ﴾ انتقام (٤٠) الله عن أعدائه.

١ - في الأصل: «كأمثال»، وهو خطأ.

۲ - سورة مريم: ۹۰-۹۱.

٣ - سورة غافر: ٥١.

﴿يوم تُبدَّل الأَرْض غيرَ الأَرْضِ والسماوات، وبرزوا لله [۲۸۸] الوَاحِد القهار(٤٨)، وترى المجرمين يومئذ مُقرَّنين عُرِنَ بعضهم مَعَ بعض، أو مَعَ الشياطين، أو تُرِنت أيديهم إِلَى أرجلهم مُغلَّلِين ﴿فِي الأصفاد(٤٩) ﴾، المعنى: مُقرَّنين مُصفَّدين، والأصفاد: القيود والأغلال.

وسوابيلُهم، قُمُصُهم (۱) وهن قطوان، هُو مَا يتحَلَّب من شجر يسمَّى: الأبهل، فيُطبَخ فتُهنأ به الإبل الجربى، فيحرق الجرب بحره وحِدَّته؛ ومن شأنه أن يسرع فِيهِ اشتعال النار، وَهُو أسود اللون مُنتِن الربح، فيُطلَى به جلود أهل النار، يعني يعود طلاؤه لَهُم كالسرابيل، فيحتمع عَلَيْهِم لذعُ (۱) القطران، وإسراعُ (۱) النار في جلودهم، واللون الوحش (١) ونتن الربح، عَلَى أنَّ التفاوت بين القطرانين كالتفاوت بين النارين؛ وكلُّ ما وعده الله أو أوعد به في الآخِرة فبينه وبين مَا يشاهد من جنسه مَا لاَ يُقادر قدرُه، وكأنَّه مَا عنده إلاَّ الأسامي [و]المسمَّيات عُمَّة (٥)؛ نعوذ بالله من سخطه وعذابه (١). وقيل: القطران نحاس

افي اللسان: «والجمع أقمصة، وقُمُص، وقُمصان». ابن منظور: لسان العرب، ١٦٢/٥.

٢ - «اللَّذع: حرقة كحرقة النار، وقيل: هو مسرُّ النار وحدَّتها». ابن منظور: لسان العرب، ٣٦١/٥.

٣ - في الأصل: «سراع»، وهو خطأ. انظر: الزنخشري: الكشاف: ٢٤٢/٢.

عَذِهِ الكلمة أوردها صاحب الكشّاف كذلك «الوحش»، (الزمخشري: الكشّاف،
 ۲/۲ ؛)، ولم نعثر على معنى لها في اللسان يليق بالسياق، وَفي تفسير أبي السعود: «الموحش»، ويبدو أنها الصواب. أبو السعود: تفسير، ٥١/٥.

في الأصل: «إلا الأسامي المسمّيات وثمة»، وهو خطأ.

ق الحاشية تعليق للناسخ غير واضح: «هذه زيادة في الدعاء وغيري دقرتها [كذا]».

مُذاب بلغ حرُّه أناه (۱)؛ ﴿وتغشى وجوههــم النــار (٥٠)﴾ تعلوهــا باشــتعالها، وخصَّ الوجه، لأَنَّهُ أعزُّ موضع في ظاهر البدن، كالقلب في باطنه، ولذا قــالَ: ﴿تَطَّلُع عَلَى الأَفندة﴾ (٢).

﴿لِيجزيَ الله كُلَّ نفس مَّا كسبت﴾ من خير وشرٍّ، ﴿إِنَّ الله سريعُ الحساب(٥١)﴾ يحاسب جميع العباد في أسرعَ من لمح البصر.

﴿ هَذَا ﴾ أي: هَذَا القرآن، مَا ذكره في هَذِهِ السورة، ﴿ بلاغٌ ﴾ أي: تبليخ وعِظَة لَهُم، ﴿ للناس (٢ وليُعَلَمُوا أنَّما هُـوَ إله واحـ لا ﴾ لأنَّهم إذَا حافوا مَا أُنذِروا بِهِ دَعتهُم المُحافة إِلَى النظر، حتَّى يتوصَّلُوا إِلَى التوحيد، لأنَّ الحسنة أمُّ الخيركله، بَل أقول إِذَا (لعله) وحدوا اخافوا. ﴿ وليَذَكُّو أُولُو الأَلبَابِ (٢٥) ﴾ ذوو (٤) العقول لا عَيرهم.

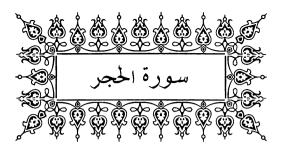
## **帶心**報

۱ - «الآني: المتناهي حرُّه». الزمخشري: الكشَّاف، ۲/۲ ٤.

٢ - سورة الهمزة: ٧.

٣ - في الأصل: - «للناس»، وهو سهو.

إن الأصل: «ذوا»، وهو خطأ.



براسدالرحمز الرحم

﴿ اَلَوَ، تلك آيات الكتابِ وقرآنِ مُبِينِ (١) ﴾ «تلك»: إشارة إِلَى مَا تضمَّنته السورة مِنَ الآيات، و «الكتاب»: القرآن؛ كأنَّه قيل: الكتاب الجامع للكمال والغرابة (١) في البيان.

﴿ رُبِما يَودُّ الذِينَ كَفَرُوا لو كَانُوا مُسْلِمِينَ (٢) عند النزع وما بعده، ﴿ ذَرهُم ﴾ أمْرُ إهانةٍ ، إقطع طمعك من إرعوائهم، ودعهم عَن النهي عماً هم عليه، (لعله) بالتذكرة والنصيحة، وخلهم ﴿ يأكلوا ويتمتَّعوا ﴾ بدنياهم، ﴿ ويُلهِهِمُ الأمل ﴾ (٢) مِن الإيمان وشروطه، ﴿ فسوف يَعْلَمُونَ (٣) ﴾ سوء صنيعهم؛ وفيه تنبية عَلَى أنَّ إيثار التلذُّذ والتنعُّم، وَمَا يؤدي إلَيْهِ طول الأمل ليس من أخلاق المؤمنين.

﴿ وَمَا أَهْلَكُنَا مِن قَرِيةً إِلاَّ وَلِهَا كِتَـابِ مَعْلُومٌ (٤) ﴾ أي: أحـلٌ مضروبٌ لاَ يتقدَّم وَلاَ يتأخر. ﴿ مَا تَسْبَقُ مِن أَمَّةً أَجَلَهَا وَمَا يستأخرُونَ (٥) ﴾.

ا - في الأصل: «ولغرابة»، وهو حطأ.

٢ - هنا وضع الناسخ إحالة إلى الحاشية و لم يكتب فيها شيئًا، ويبدو أنَّ في العبارة سقطا.

﴿ وَقَالُوا يَا أَيَّهَا الَّذِي نُزِلُ عليه الذكورُ أي: القرآن، ﴿ إنسُكُ لَمجُنُولٌ (٦) ﴾ يعنون: عمَّدا الله و كَانَ هَذَا النداء مِنسَهُم عَلَى وجه الاستهزاء والأذى (١) ، كما قال فرعون: ﴿ إنَّ رسولَكم الّذِي أُرسِلَ إليكم لَمَحنونَ ﴾ (١) ، وكيف يُقرُون بنزول الذكر عليه وينسبونه إلى الجنون، والتعكيسُ في كلامهم للاستهزاء والتهكم [ ٢٨٩] شائع، والمعنى: أنسَّك تقول قول الجانين حيث تدَّعِي أن الله نزَّل عليك الذكر، ﴿ لو مَا تأتينا بالمَلاَئِكَة يشهدون بصدقك، أو هلا تأتينا بالمَلاَئِكَة يشهدون بصدقك، أو هلا تأتينا بالمَلاَئِكَة للعقاب عَلَى تكذيبنا لك إن كنت صادقا.

﴿ وَمَا نُسنزُلُ الْمَلاَئِكَةَ إِلاَّ بِالْحَقِّ ﴾ لاَ لحكمة، ﴿ وَمَساكَانُوا إِذَا مُنظَرِينَ(٨) ﴾، معناه: ولو نزَّلنا الْمَلاَئِكَة مَا كَانُوا مُنظَرِين، وَمَا أُخَّـر عذابهم وكتابهم عَن أحله.

﴿ إِنَّا نَسِحْنُ نَوْلُنا الذَّكُوكِ القرآن، لأَنَّهُ يَدْكُرُ العاقبة، ﴿ وَإِنَّا لَـهُ لَحَافُطُونَ (٩) ﴾ مِنَ الشياطين أن يزيدوا أو ينقصوا أو يبدلوا بغيره؛ قالَ الله: ﴿ لاَ يأتيه الباطل من بين يديه وَلاَ من خلفه ﴾ (٢) والباطل هُوَ إبليس وحنودُه.

١ - في الأصل: «الآذاء»، وهو خطأ، ولعله يقصد: «الإيذاء».

٢ - سورة الشعراء: ٢٧.

٣ - سورة فصلت: ٤٢.

﴿كذلك نَسلُكُه في قلوب المجرمين (١٢)﴾، قيل: الضمير للاستهزاء؛ وفيه دليل عَلَى أنَّه تعالى يُوجِد الباطل في قلوبهم؛ وقيل: للذِّكرِ، فإنَّ الضمير الأَخِير في قوله: ﴿لاَ يُؤْمِنُونَ بِهِ﴾ بالذكر، أو با لله، ﴿وقد خَلَت سُنَّة الأُوَّلِينَ (١٣)﴾ مَضَــت طريقَتْهم التِي سَنَّها الله في إهلاكهم حين كذَّبوا رسله.

﴿ وَلُو فَتَحَنَا عَلَيْهِم بَابِنَا مِنَ السَّمَاءَ ﴾ وَلُو أَظَهُرُنَا لَهُم أُوضِح آيَــَة يعــــني الذيـــن يقولـــون: «لـــو مَــا تأتينـــا بالمَلاَئِـــكَة». ﴿ فَظُلُّـــوا (١٠ فِيــــهِ يَعرِجُونَ (١٤) ﴾ قيل: الضمير للمَلاَئِكَة، وقيل: لِلكُفَّارِ وَهُوَ الأظهر.

﴿لقالوا: إِنَّمَا سُكُّرت أَبصارنا﴾ سُحِرَت، وقيل: حُبِست<sup>(٢)</sup>، المعنى أنسَّهم بلغ من غُلوهم في العناد لو فُتح لَهُم باب من أبواب السَّمَاء، ويُسر لَهُم معراج يصعلون فِيهِ إِلَيْهِا، ورأوا مِنَ العيان مَا رأوا؛ لقالوا: شيء نتخايله لاَ حقيقة لَهُ، ولقالوا: ﴿بَلَ نَحْنُ قُومٌ مسحورُونَ(٥٥)﴾ قد سَحِرَنا محمَّد بذلك.

﴿وَلَقَد جعلنا في السَّمَاء بروجًا وزيَّنَاها للناظرِينَ(١٦)، وحَفِظناها من كلِّ شيطان رجيم(١٧)، إلاَّ من استَرَقَ السمع﴾ لكن مـن استَرَقَ السمع؛ وكَانَ الشياطين لَهُم شهوة في استِرَاقِ السمع.

﴿ فَأَتَبَعَهُ شِهَابٌ مُبِينٌ (١٨) ﴾ شُعلة مِنَ النار، ظاهِرٌ للمبصرين؛ قيل: كَانُوا لاَ يُحجبون عَن السماوات كلِّها، فَلَــمًّا وُلِدَ عيسى مُنِعوا من ثـلاث سماوات، فَلَـمًّا وُلِد محمَّد مُنِعوا مِنَ السماوات كلِّها.

ا - في الأصل: «فضلوا» وهو خطأ.

٢ - في الأصل: «حسبت» وهو خطأ.

﴿وَالْأَرْضَ مَدَدَنَاهَا وَالْقَيْنَا فِيهَا رَوَاسِيَ، وَأَنْبَتْنَا فِيهَا مَنَ كُلِّ شَيءَ مُوزُونِ(١٩)﴾ وُزِنَ بميزان الحكمة، وقُدر بمقدار تقتضيه المصلحة، لا تصلح فِيهِ زِيادة وَلاَ نقصان، إذ الحكيم لا يخلُق شَيْئًا لغير حكمة، أو لَهُ وزن وقدر في أبواب المنفعة والنعمة، أو مستحسن مناسب، من قولهم: «كلام موزون».

ووجعلنا لكم فيها مَعايش مَا يُعَايش بِهِ وهمن لستم لَهُ برازقين، أو جعلنا لكم من لستم لَهُ برازقين، أو جعلنا لكم من لستم لَهُ برازقين، أو جعلنا لكم معايش ولمن لستم لَهُ برازقين، وأراد بهم العيال والخدم الذين يظنّون أنهم يرزُمُونهم ويخطئون، فإنَّ الله هُوَ الرزَّاق، يرزقهم وإياهم؛ ويدخل فيه الأنعام والسلواب، ﴿وإن مِن شيء إلاَّ عندنا خزائنه ومَا أننزُلُه إلاَّ بقدر معلوم (٢١) و [٢٩]، ذِكرُ الخزائن تمثيل، والمعنى: وما من شيء يَنتفع به العباد إلاَّ وغن قادرون على إيجاده وتكوينه والإنعام به، وما نعطيه إلاَّ بمقدار معلوم؛ فضرب "الخزائن" مثلا لاقتداره على كل مقدور.

﴿ وأرسلنا الرياح لواقع ﴾، أي: حوامل بالسحاب، لأنها تحمل السحاب، لأنها تحمل السحاب في حوفها، كأنه لاقحة بها، مِن ﴿ لَقَحتِ الناقةُ »: إِذَا حملت. وضُّدها: الريح العقيم. ﴿ فأنزلنا مِنَ السَّمَاء ماءً فأسقَيْنَاكُمُوهُ ﴾ فجعلنا [هُ] لكم سقيا، ﴿ وَمَا أَنتُم لَهُ بخازنِينَ (٢٢) ﴾، بَل سلكه هُوَ ينابيع في الأَرْض.

﴿ وَإِنَّا لَنْحَن نُحْيِي وَنَمْيَت وَنَحَن الوارثُونَ (٢٣) ﴾ الباقون بعد هلاك الخَلْـقِ كلِّه؛ وقيل: للباقي وارثٌ استعارةً مِن وارثِ المُـيت لا (١) يبقى بعد فنائه.

١ – كذا في الأصل والصواب: «لأنَّه يبقى بعد فنائه». انظر: الزعنشري: الكشَّاف، ٤٤٨/٢.

﴿وَلَقَد علمنا المستقدِمين منكم، وَلَقَد علمنا المستأخِرِينَ(٢٤)﴾ من تقدَّم ولادة ومؤنةً ومن تأخَّر، أو من خرج من أصلاب الرجال، ومن لم يخرج بعدُ؛ وقيـل: الأوَّلين والآخريـن؛ وقيـل: «المستقدِمين»: مَـن حَلَقَـه الله، و«المستأخرين»: من لم يُحلَق بعدُ، أو من تقدَّم في الإسلام وفي الطاعات.

﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ هُو يَحشرهم ﴾ أي: هُو وحده يقدر عَلَى حشرهم، ويحيط بحصرهم، ﴿ إِنَّهُ حكيمٌ عليمٌ (٢٥) ﴾ باهر الحكمة واسع العلم.

﴿وَلَقَد حَلَقَنَا الإنسانَ مِن صَلَصَالِ مِن حَمَا ﴾، (لعله) طين يابس غير مطبُوخ، الذِي إِذَا ضَربتَه سَمِعت لَهُ صَلَصَلَة، ﴿مَسَنُون (٢٦)﴾ مُصوَّر، وفي الأوَّل كَانَ تُرابا يُعجَن بالماء فصار طينًا، فَمَكَث فَصَّار حماً، ﴿والجُانَّ﴾ الأوَّل كَانَ تُرابا يُعجَن بالماء فصار طينًا، وقيل: الجانُّ أبُو الجنِّ، وإبليس (لعلَّه) أبا الجنِّ، كآدم للإنسان، وَهُو إبليس؛ وقيل: الجانُّ أبُو الجنِّ، وإبليس أبمُو الشياطين أبُو وفي الجنِّ مُسْلِمُونَ وكَافِرُونَ، ويَحيَون ويموتون؛ أماً الشياطين فليس مِنْهُم مُسْلِمُونَ، ﴿خَلَقْنَاهُ مِن قبلُ ﴾ من قبلِ آدم ﴿من نار الحرِّ الشديد النافذ في المسامِّ.

﴿ وَإِذَ قَالَ رَبُّكَ لَلْمَلاَئِكَة: إِنَّ خَالَقٌ بَشُوا مِن صَلَصَالَ مِن حَمْ اللَّهِ مِسْنُون (٢٨) فإذا سوَّيتُه أَمَمتُ خِلْقته وهيَّاتُها لنفخ السروح فِيها. ﴿ وَنَفَخَتُ فِيهِ مِن روحي وجعلت فِيهِ الروح وأحييته، وليس ثمَّة نفخ وإنَّما هُوَ تَمْيل، ﴿ فَقَعُوا لَهُ سَاجَدِينَ (٢٩) ﴾ هُوَ أمرٌ مِن "وقع يقع"، أي: اخضعوا لَهُ وانقادوا؛ وفيه دليل عَلَى أنَّه يجوز تقديم الأمر عَن وقت الفعل.

١ - في الأصل: «أب الحنِّ، وإبليس أب الشياطين».

﴿ وَفَسَجَدُ الْمَالَائِكَةُ كُلُّهُمُ أَجْمُعُونَ (٣٠) ﴿ (لعلَّهُ) وَكَأَنَّ فِي الآية دليلاً عَلَى تفضيل آدم عَلَى الْمَلائِكَة، ﴿ إِلاَّ إِبليس ﴾، قَالَ فِي الكشَّاف: ﴿ كَانَ بَيْنَـــهُم مأمورًا معهم بالسحود فغلب اسم الْمَلاَئِـــكَة نُــمَّ استُثنــيَ بعــد التغليب (١٠)، ﴿ أَبِي أَن يكون مَعَ الساجدِينَ (٣١) ﴾ امتنع أن يكون معهم.

﴿ قَالَ: يَا إِبِلِيسَ مَا لَكَ أَلا تَكُونَ مَعَ السَّاجِدِينَ (٣٢)؟ قَالَ: لَم أَكُنَ لَأُسَجِدَ ﴾ أي: لا يصحُّ مني أن أسجدَ. ﴿ لِبَشْرٍ خَلَقْتَه من صلصال من حماً مسنُونِ (٣٣) ﴾ (لعله) لأنتي أفضل مِنْهُ.

﴿ قَالَ: فَاخِرُج مِنهَا ﴾ قيل: مِنَ السَّمَاء، ﴿ فَإِنسَّك رَجِيهُ ﴿ ٣٤) ﴾ مطرودٌ من رحمة الله؛ ومعناه: ملعون، لأنَّ اللعن هُـوَ الطرد مِنَ الرحمة، والإبعاد منها. ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكَ اللّعِنةَ إِلَى يوم الدِينَ (٣٥) ﴾ ضَرَبَ "يوم الدين "حدًّا للَّعنة، لأَنسَّهُ أَبعد غاية [٢٩١] في الدُّنيَا، وكأنبَّه عَلِمَ الله مِنهُ الإيباء، فلا يتوب إِلى يوم الدين؛ وبعد يوم الدين فلا توبة، لأنَّ التعبُّد قد ارتفع وأقبل الجزاء.

﴿قَالَ: رَبِ فَانظِرْنِي ﴿ فَاخْرِنِي، ﴿ إِلَى يَوْمِ يُبعثُونَ (٣٦). قَالَ: فإنسَّكُ مِنَ السَّنظَرِينَ (٣٧) إِلَى يَوْمِ الوقتِ المعلومِ (٣٨) ﴾ قيل: إنَّمَا سال الإنظار إِلَى اليوم الذِي فِيهِ يُبعَثُون لئلاً يموت، لأَنَّهُ لاَ يموت في يوم البعث أحد؛ فلم يُحَب إِلَى ذَلِكَ، وأُنظِرَ إِلَى آخرِ أيسًامِ التكليف زيادةً في بلائسه وشقائه، واستحانا للثقلين، لاَ إكرامًا لَهُ.

١ - الزمخشري: الكشَّاف، ٢/٩٤٩.

﴿قَالَ: رَبِ بِمَا أَغُويَتَنِي﴾ أَضللتَنِي وأبعدتَنِي من رَحمَّكَ، ﴿لأَزْيَـنَنَّ لَهُم﴾ المعاصي ﴿فِي الأَرْضُ﴾، في الدُّنْيَا التِي هِيَ دار الغرور، ﴿ولأُغُويِنَهُم أَجْعِينَ(٣٩)، إِلاَّ عَبَادَكَ مِنْهُم المُخلَصِينَ(٤٤)﴾، وَهُم الذِينَ أَخلصوا لك الطاعة والتوحيد وفتح من فتح اللام(١١)، أي: من أخلصتَهُ لتوحيدك، فاصطفيتَهُ وهَديتَهُ؛ استثناهم لأنَّهُ عَلِمَ أَنَّ كيدَهُ لاَ يعمل فِيهِم وَلاَ يقبلون مِنْهُ.

﴿قَالَ: هَـٰذَا صِـرَاط علَيَّ مُسْتَقِـيم (١٤) ﴾ قيـل استقامته بالبيـان، والتوفيق والهداية لمن سلكه.

﴿إِنَّ عبادي ليس لك عَلَيْ هِم سلطان ﴾، معناه: عَلَى قلوبهم، ﴿إِلاَّ مِن اتَّبِعِكَ مِنَ الغاوِينَ(٢٤) ﴾ أي: هَذَا طريق حقٍّ عَلَيَّ أن أُرَاعِيه، وَهُو أن لاَ يكون لك سلطان عَلَى عبادي، إِلاَّ من اختار اتبّاعك مِنْهُم لغوَايته؛ ﴿وإِنَّ جَهنَّم لَمَوعِدُهُم أَجْعِينَ (٤٣)، لها سبعةُ أبوابٍ لِكُل بابٍ مِنهُم جزءً مقسومٌ (٤٤) ﴾، نصيبٌ معلومٌ؛ قيل: أبوابُ النار أطباقها وأدراكها(٢).

﴿إِنَّ المَّقِينِ فِي جَنَّاتِ وَعُيُونِ (٥٤)﴾ المَّتَّقِي عَلَى الإطلاق، من يتَّقِي مَا يجب اتَّقاؤه، ﴿ادخُلُوهَا بِسلَّامِ﴾ أي: سالمين، أو مُسلَّمًا عَلَيْكـم،

ا كذا في الأصل ولعلَّ الصواب: «ومنهم من فَتَحَ اللامَ». قال الألوسي: «...بفتح اللام، وهُو قراءة الكوفيِّين ونافع والحسن والأعرج... وقرأ باقي السبعة والجمهور بكسر اللام، أي الذين أحلصوا العمل». الألوسي: روح المعاني، ١٤/٥٠.

لأصل: «أدرالها»، وَهُوَ حطأ. في اللسان: «الدَّرَكُ، والدَّرَك: أقصى قعر الشيء... والجمع: أدراك، ودركات النار: منازل أهلها». ابن منظور: لسان العرب، ٩٧٢/٢.
 مادَّة: «درك».

﴿آمنِينَ(٢٤)﴾ المحوفات كلُّها، لأنَّهم لم يكن عَلَيْ هِـم ذنبٌ فيستحقُّوا الخوف، والخوف عذابٌ وألَمَّ يتألم بهِ القلب.

﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهُم مَن غِلَّ ﴾ الغِلَّ الفطريَّ، لأَنَّهُ لاَ يموت أحد عَلَى الإيمان وفي قلبه غِلِّ عَلَى أحد من أهل الإيمان يخرجه مِنَ الإيمان، ﴿ إخوانًا عَلَى سُورٍ مُتقَابِلِينَ (٤٧) ﴾؛ لذلك قيل: تـدور بهم الأسرَّة حيثما داروا، (لعلَّه) فيكونُون في جميع أحوالهم مُتقابلين بعضهم بعضًا، ﴿ لاَ يَمَسُّهُم فِيهَا نَصِبٌ، وَمَا هُم منها بِمُخرَجِينَ (٤٨) ﴾ لأنَّ تمامَ النعمة بالخلود.

﴿ وَابَى عِبادِي أَنِي أَنِي أَنِي أَنِي الْعَفُورُ الرحيمُ (٤٩) لمن تاب مِنهُم، ﴿ وَالَّ عَذَابِي هُو العَذَابِ الأليمُ (٥٠) لمن أصرٌ؛ ﴿ ونبستهم الحدر أمستك ليحذروا، وَمَا أُحِلٌ مِنَ العذاب بِقومِ لوطٍ عبرةً تعتبرون بها سخط الله وانتقامه مِنَ المجرمين، وإكرامه لإبراهيم (لعله) ومن تبعه، من حيث استقامتهم عَلَى دعائم الدين، ﴿ عَن ضيفِ إبراهيمَ (٥١) ﴾ هُمُ المَلاَئِكَة الكرام.

﴿إِذْ ذَخَلُوا عَلَيْهُ فَقَالُوا: سَلَامًا﴾ أي: نُسـلّم عليك سـلاما، أو سَـلِمتَ سَلامًا، ﴿قَالَ: إِنَّا مَنكُم وَجِلُونَ(٢٥)﴾ خائفون لامتناعهم عَن الأكل.

﴿ فَالُوا لا تَوجَل ﴾ لا تخف، ﴿ إِنَّا نُبَسُوك ﴾ أي: إنَّك مُبشَّرٌ آمن ﴿ بِعَلَم عَلَى أَن مَسَّنِيَ الكِبَرُ فَبِ مَ ﴿ بِعَلَم عَلَى أَن مَسَّنِيَ الكِبَرُ فَبِ مَ تَبشرُون (٤٥) قَالُوا: بشَّرنَاكَ بِالْحَق ﴾ باليقين الذِي لا لُبسَ فِيهِ، ﴿ فلا تكن مِنَ القانطِينَ (٥٥) ﴾ مِنَ الآيسين من ذَلِكَ.

﴿قَالَ: وَمَـن يَقَنُـطُ مَـن رَحَمَـة رَبِـه إِلاَّ الضَّالُونَ(٥٦)﴾، (لعلَّـه) المُخطِئُون طريق الصواب، أي: لم (لعلَّه) يستنكر (١) ذَلِكَ قنوطًا مـن رحمته، [٢٩٢] ولكن استبعادا لَهُ في العادة التِـي أحراها.

﴿ فَالَ: فَمَا خَطَبُكُم ﴾ فَمَا شَانَكُم ﴿ أَيُّهَا الْمُرسُلُونَ (٥٧)، قَالُوا: إِنَّا أُرسِلْنَا إِلَى قَومٍ مُّجرِمِينَ (٥٨) إِلاَّ آل لُوطٍ إِنَّا لَـمُنجُّوهُم أَجْمِينَ (٥٩) إِلاَّ أَمُواَتَهُ قَدَّرِنَا إِنَّهَا لَمِنَ الْعَابِرِينَ (٦٠) ﴾ لمن الباقين في العذاب.

﴿ فَلَمَّ جاء آلَ لُوطِ المُرسَلُونَ (٢٦)، قَالَ: إِنَّكُم قُومٌ مُّنكَرُونَ (٢٦) ﴾ أي: مَا أي: لا أعرفكم؛ ﴿ قَالُوا بَل جئناك بِمَا كَانُوا فِيهِ يَمتَرُونَ (٣٣) ﴾، أي: مَا جئناك بِمَا تُنكِرُنا من أحله بَل جئناك بِمَا فِيهِ سُرورُكَ وتَشَفَّيكَ من عدوِّكَ، وَهُوَ الْعَذَابِ الذِي كُنتَ تَتَوَعَّدُهُم بِنُزُوله فيَمتَرُونَ فِيهِ، أي: يشكَوُن ويكذِّبونك، ﴿ وَأَتِينَاكَ بِالْحَسَقِ ﴾ باليقين من عذابهم، ﴿ وَإِنكَ الله في الإحبار بنزولهم.

﴿ فَأَسِو بِأَهلك بِقِطعٍ مِنَ الليلِ واتَّبع أدبارَهم ﴾ وسِر خلفهم لتكون متطلّعا عَلَيْ هِم وَعَلَى أحوالهم، ﴿ وَلا يَلتَفتْ منكم أحدٌ ﴾ لئلاً يروا مَا يَنزِل بِقومِهِم مِنَ العذاب، أو جعلَ النهي عَن الالتفات كناية عَن مواصلة السير، وترك التواني والتوقُف، لأنَّهُ من يلتفت لا بدَّ لَهُ فِي ذَلِكَ من أدنى وقفة، ﴿ وَالمَضُوا حَيث تُومَوُونَ (٥٥) ﴾ حيث أمركم الله.

١ - في الأصل: «لم (لعله) استكبر استنكر».

﴿ وَقَضِينَا إِلَيْهِ ذَلِكَ الأَمرَ أَنَّ دَابِرَ هؤلاء مقطوع (١) ﴾ وفي إبهامه (٢) وتفسيره تفخيم للأمر، ودابرهم: آخرهم، أي: يُستأصلون عَن آخرهم حتَّى لاَ يقى مِنْهُم أحد، ﴿ مُصبحِينَ (٢٦) ﴾.

﴿وَجَاءَ أَهُـلُ المَدينَـةَ يَسْتَبْشِـرُونَ(٦٧)﴾ بالـمَلاَئِـكَة طمعًـا مِنــُّهُم فِي ركوب الفاحشة، ﴿قَالَ: إِنَّ هؤلاء ضيفي فلا تفضحــون(٦٨)، واتَّـقُــوا<sup>(١)</sup> الله وَلاَ تُخزُون(٦٩)﴾ وَلاَ تُذلِّونِي، مِنَ الحزي: وَهُوَ الهَوان.

﴿ قَالُوا: أَوَلَم نَنهَكَ عَن الْعَالَمِينَ (٧٠) ﴾ عَن أن تجير مِنهُم أحدا وتدفع عَنْ هُم أَروجُهن إياكم، عَنْهُم، فإنهم كَانُوا يَتعرَّضون لِكُل أحدٍ؛ ﴿ قَالَ هَوْلاء بَنَاتِي ﴾ أزوجُهن إياكم، ﴿ إِن كُنتُم تُريدون قضاءَ الشهوة فيما أحل الله.

﴿لَعُمُوكَ إِنَّهُم لَفِي سَكَرَتِهُم﴾، أي: في غِوايَتَهُم التِي أَذَهَبَتُ عقولهم وتمييزَهُم بين الخط الذي هم عليه، وبين الصواب الذي تشير به عليهم من ترك البنين إلى البنات، ﴿يَعْمَهُ ونَ(٧٢)﴾ يتحيرُون، فكيف يَقبَلُون قولَك، ويُصغون إلى نصيحتك؛ والعمَهُ: التردُّد في الضلال.

﴿ فَ أَخَذَتُهُمُ الصَّيْحَةُ ﴾ (لعلَّه) قيل: صاح بهم حبريل صيحة، ﴿ مُشْرِقِينَ (٧٣) ﴾ داخلين في الشروق، وَهُوَ بزوغ الشمس.

١ - في الأصل: «مطوع» وَهُوَ سهو.

٢ - «وحيث مبهم في الأمكنة، وكذلك الضمير في هوتومرون». الزخشري: الكشاف، ٢/٥٥٥.

٣ - في الأصل: «فاتَّقوا»، وهو خطأ.

﴿ فَجَعَلْنَا عَالِيَهَا سَافَلَهَا، وأمطرنَا عَلَيْهِم حجارةً من سجيل (٤٧)؛

إنَّ فِي ذَلِكَ لآياتٍ للمُتوسِّمِين (٥٧) ﴾ للمتفرسين المتأملين، كأنَّهم يُعرفون باطن الشيء، (لعلَّه) أي: ملكوته بسِمةٍ ظاهرة، ﴿ وإنَّها ﴾ وإنَّ هَذِهِ القرى يعني آثارها ﴿ لَبِسبيلٍ مُقيمٍ (٧٦) ﴾، ثابت يسلكه الناس، لم يَنكرس بعدهم، يصرون تلك الآثار، كقوله: ﴿ وَإِنَّكُم لتَمُرُّون عَلَيْهِم مُصبِحين ﴾ (١)؛ ﴿ إنَّ فِي ذَلِكَ لآيةً للمؤمنين (٧٧) ﴾ لأنَّهم المنتفعون بذلك.

﴿ وَإِنْ (٢ كَانَ أَصِحَابُ الأَيكَةِ ﴾؛ قيل: هم قوم شعيب، كَانُوا يسكنون الغيضة (٢) ، فبعثه الله إِلَـيْهِم، فكذَّبوه فَأَهلكوا بالظُلَّة. والأَيكة: الشحرة المتكاثفة، ﴿ لَظَالِمِينَ (٧٨)، فانتقمنا مِنْهُم ﴾ فأهلكناهم لـمَّا كذَّبوا شعيبًا، ﴿ وَإِنَّهُما ﴾ يعني مدينة قوم لوط وأصحاب الأيكة، ﴿ لَبِإِمامٍ مُبِينٍ (٧٩) ﴾ طريق واضح، والإمام: اسم مَا يُؤْتَمُّ بهِ.

﴿ وَلَقَدَ كَذَّبِ أَصِحَابُ الحَجَرِ ﴾ هـم ثمُـود؛ والحِحرُ: واديهـم. ﴿ وَلَكَانُوا عِنها ﴿ المُرسَلِينَ (٨٠) [٢٩٣] وآتيناهم آياتنا ﴾ بإقامة الحجج، ﴿ فَكَانُوا عِنها مُعرضِينَ (٨١) ﴾ (لعله) بقلة التفاتهم إلَيْها.

١ - سورة الصافات: ١٣٧.

٢ - في الأصل: - «كان»، وهو سهو.

٣ - في الأصل: «الغيظة»، وهو خطأ. والغيضة: البقعة الكثيفة الأشـــجار. انظـر: الألوسـي:
 روح المعاني، ١ / ٥٧٠؛ أحمــد مصطفى المراغـــي: تفســـير المراغـــي، الطبعــة الثالثــة،
 ١٣٩٤هـ/١٩٧٤م، دار الفكر، بيروت، مج ٥/ ج١٤ / ص٣٠.

﴿وكَانُوا يَنحِتُونَ مِنَ الجبال بيوتًا ﴾ أي: ينقبُون في الجبال، أو يبنون بالحجارة، ﴿آمنِينَ(٨٢)﴾ لوناقة البيوت واستحكامها من أن تنهدم، ومن نقب اللصوص والأعداء، ﴿فأخذتهم الصيحة مُصبحِينَ (٨٣)، فما أغنى عَنْهُم ما كَانُوا يكسبُونَ (٨٤)﴾ من بناء البيوت الوثيقة، واقتناء الأموال النفيسة.

﴿ وَمَا خلقنا السَّمَاوَاتِ والأَرْضَ وَمَا بينهما إِلاَّ بِالْحَقِّ الِاَّ خلقا مُلتبِسًا بِالْحَقِ اللهِ السَّمَاوَاتِ والأَرْضَ وَمَا بينهما إِلاَّ بِالْحَقِ اللهِ وَلاَ عبثا، ﴿ وَإِنَّ السَاعةَ ﴾ لتوقّعِها كلَّ ساعة ﴿ لآتِيةَ ﴾ ، وإنَّ الله ينتقم لك فيها من (لَعَلَّهُ) أعدائك، ومُجازيك وإيَّاهم عَلَى حسناتك وسيئاتهم، فإنَّه مَا حَلَقَ السَّمَاوَات والأَرْض وَمَا بينهما إِلاَ لذلك، ﴿ فاصفح الصفح الجميلُ (٥٥) ﴾ فأعرض عَنْهُم إعراضًا جميلاً بحِلمٍ وإغضاء.

﴿إِنَّ رَبَّكَ هُوَ الخَلاُقَ﴾ الذِي خلقك وخلقهم، ﴿العليمُ(٨٦)﴾ بحالك وحالهم فلا يخفى عليه مَا يجري بينكم، وَهُوَ يحكم بينكم.

﴿وَلَقَد آتيناك سَبِعًا ﴾ أي: سَبِعَ آيات، وهي: الفاتحة؛ أو سبع سور، وهي الطوال(١)، ﴿مِن المثاني ﴾ هِيَ مِنَ التشنيق، وهي: التكرير، لأنَّ الفاتحة مِمَّا تُكرَّر في الصلاة؛ أو مِنَ الثناء لاشتمالها عَلَى مَا هُو ثناء عَلَى الله، وأمَّا السور والأسباع فما وقع فِيها من تكرير القصص والمواعظ، والوعد والوعيد، وَلِما فِيها مِنَ الثناء، كأنَّها تُننِي عَلَى الله. ﴿والقرآنُ العظيم (٨٧) ﴾ هذا ليس بعطف الشيء عَلَى نفسه، لأنَّهُ إِذَا أُرِيدَ بالسبع الفاتحة أو الطوال (١٠)، فما وراءهن ينطلق عليه اسم القرآن، لأنَّهُ اسم يقع عَلَى البعض كما يقع عَلَى (لعله) الكل؛ دليله: قوله: ﴿مِمَا القرآن، لأَنَّهُ اسم يقع عَلَى البعض كما يقع عَلَى (لعله) الكل؛ دليله: قوله: ﴿مِمَا

١ – في الأصل: «الطول»، وَهُوَ خطأ. انظر الزنخشري: الكشَّاف، ٢٥٦/٢.

٢ - في الأصل: «الطول»، وهو خطأ.

أوحينا إليك هَذَا القرآنَ﴾<sup>(١)</sup>. وإذا أُريد بهِ الإتباع فالمعنى: وَلَقَد آتيناك مَا يقال لَـهُ السبع المثانى، والقرآنَ العظيمَ، أي: الجامع لهذين النعتين.

﴿لاَ تَمُدُّنَّ عَينيْكَ﴾، أي: لاَ تطمح ببَصرِك طموح راغب فِيهِ، ﴿إِلَى مَا مَتَعنا بِهِ أَزُواجًا مِنْهُم ﴾ أصنافا مِنَ العُصاةِ؛ يعني: قد اوتيت النعمة العظمى التي كُلُّ نعمة \_ وإن عَظَمت \_ فهي إلَيْها حقيرة، وهي: القرآن العظيم؛ فعليك أن تستغني بِهِ وَلاَ تَمُدُّ عَينيك إِلَى مَتاع الدُّنْيَا. ومنه الحديث: «ليس مِناً من لم يتغنَّ بالقرآن» (٢)، وحديث أبي بكر: «من أُوتِيَ القرآن، فرأى أن أحدًا أُوتِيَ مِنَ الدُّنْيَا أفضل مِمَّا أُوتِيَ فقد صغر عظيما وعظم صغيرا» (٣)؛ ﴿وَلاَ تَحزن عليهم ﴾، أي: لاَ تحزن عَلَى مَا فاتك من مشار كتهم في الدُّنْيَا أُولِكَ تَحزن عَلَيْهِم أَوتِيَ فَقَد صَعْدَ عَظيما والسلمون. أو لاَ تحزن عَلَيْهِم أنسَّهم لم يؤمنوا فيتقوَّى بمكانهم الإسلام والمسلمون. ﴿وَاخْفُضْ جَناحَكُ للمؤمنينَ (٨٨)﴾، وتواضع لمن معك من المؤمنين، أي: لين جَنابَك، والجناحان من ابن آدم: حانباه.

﴿ وَقَلَ: إِنِّي أَنَا النَّذِيرِ الْمُبِينِ (٨٩) أَنْذِرُكم بِيَانِ وَبَرْهَانِ أَنَّ عَذَابِ اللهِ فَارَلَهُ عَصَى اللهِ عَلَمَ النَّوْلِيَا ﴾ مَتعلَّق بقوله: ﴿ وَلَقَدَ آتَينَاكُ ﴾ أَيُ: أَنْزَلْنَا عَلِيكُ مِثْلُ مَا أَنْزَلْنَا، ﴿ عَلَى الْمُقتَسمِينَ (٩٠) ﴾ وَهُم أهل الكتاب، ﴿ اللَّذِينَ جَعلُوا القرآنَ عِضِينَ (٩١) ﴾ جزَّوه، جعلوه أعضاءً، فآمنوا ببعضه وكفروا ببعضه.

١ - سورة يوسف: ٣.

رواه البخاريُّ عَنْ أبي هُرْيُرَة، في كتاب التوحيد، رقم ٦٩٧٣. أبو داود: كتاب الصلاة، رقم والسنة فيها، رقم الصلاة، رقم دعري ١٢٥٨. ابن ماجه: كتاب إقامة الصلاة والسنة فيها، رقم ١٣٢٧. أحمد: مسند العشرة المبشرين بالجنّة، رقم ١٣٩٦، ١٤٣٠، ١٤٦٧. الدارمي: كتاب الصلاة، رقم: ١٤٥٧، وكتاب فضائل القرآن، رقم ٣٣٥٢.

٣ - لم نعثر عَلَيه في الربيع ولا في الكتب التسعة.

﴿ فُورَبُكَ لنسألنَّهم أَجْعِينَ (٩٣) عمَّا كَانُوا [٩٤] يَعْمَلُونَ (٩٣)﴾ أقسمَ بذاته وربوبيَّتِه ليَسأَلَنَّ يوم القيامة واحدا واحدا عَن عمله.

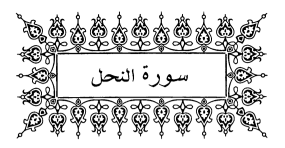
﴿ فَاصِدَعَ بِمَا تُؤْمَرُ ﴾ فاجهر بهِ وأمضه؛ يقال: صَدَعَ بالحجَّـة: إِذَا تَكَلَّـم بها جهارًا، مِنَ الصديع، وَهُوَ: الفجر، أو فَاصدَع: فَافرُق بين الحـق والبـاطل، مِنَ الصدع في الزجاجة، وَهُوَ: الإبانة بِمَا يؤمر بهِ مِنَ الشرائع. ﴿ وأعرض عَن المشركِينَ (٤٤)﴾ وعن أهوائهم وباطلهم أو عَن أذاهم.

﴿إِنَّا كَفَيْنَاكَ المُستهزئِينَ(٥٥)﴾، أي: يقول لَهُ: فاصدع بأمر الله، وَلاَ تَخف أحدًا غيره، فإنَّه كَافِيكَ مَن عاداك بالاستهزاء، ﴿اللهِينَ يَجعلون مَعَ الله إلها آخر فسوف يَعْلَمُونَ(٩٦)﴾ عاقبة أمرهم (لعله)، مآل أمرهم في اللهُنْيَا والآخِرَة؛ ﴿وَلَقَد نَعلمُ أنتَك يَضيقُ صدرُك بِمَا يقولُونَ (٩٧)﴾ يخوضون في آياتنا بقولهم وفعلهم.

﴿ فَسَبِّح بَحَمَدُ رَبِّكُ ﴾ فافزع فيما نابك إِلَى الله، والفزع إِلَى الله هُـوَ: الله هُـوَ: الله كر الدائم، يَكفِيكَ ويكشفُ عنك الغمَّ، وقابل إشراكهم وخوضهم (لعلَّـه) بالتوحيد والتسبيح، ويدلُّ عَلَـى ذَلِكَ قوله: ﴿ وَكُن مِنَ الساجدِينَ (٩٨)؛ واعبد ربَّـك ﴾ أي: دُمْ عَلَـى عبادتـه وإن خَـالفوك؛ ﴿ حتَّـى يَـأتِيكُ اليقِينُ (٩٩) ﴾، والمعنى: فاعبده مَا دُمتَ حيَّا لاَ تَحلُ عَن العبادة لحظة (١٠)؛ واليقين هُوَ [أن] ٢٠ يرى مَا وعده الله مِنَ الجزاء عيانًا.

١ - في الأصل: «لحضة»، وهو خطأ.

١ - في الأصل: «هو <del>حا</del> يرى».



## براسدالرحمز الرحم

كَانُوا يستعجلون مَا وُعِدُوا مِن قيام الساعة، أو نزول العذاب بهم، استهزاءً وتكذيبًا بالوعد؛ فقيل لَهُم: ﴿ أَتَى أَمُو الله ﴾، هُو بمنزلة الآتي الواقع وإن كَانَ مُنتظَرًا، لقُربِ وُقُوعِه، ﴿ فلا تستعجلوه ﴾ فلا تستعجلوا وقوع أمر الله؛ والاستعجال: طلب الشيء قبل حِينِه. ﴿ سُبحانه وتعالى عماً يُشرِكُونَ (١) ﴾ تَعاظمَ بالأوصاف الحميدة عَن أن يكون لَهُ شريك، أو عَن إشراكهم؛ واتعلم من حيث أنَّ استعجالهم استهزاء وتكذيب، وذلك مِنَ الشرك.

﴿ يُعْزِلُ الْمَلاَئِكَةَ بِالروحِ ﴾ بالوحي؛ سمّاه روحا، لأنّهُ تحيى به القلوب من موت الجهل، ﴿ مَن أمرهِ عَلَى من يَشَاء من عِبادهِ ﴾ (لعلّه) من رسول، أو رسول الرسول؛ ﴿ أنا أنسفروا أنسّه لا إله إلا أنا فاتّقُون ﴾ المعنى أعلِمُوا الناس قول: ﴿ لا إله إلا أنا فاتّقُون ﴾ أي: إنّهُ في الحقيقة لا شيطان وَلا نفس وَلا هوى وَلا دُنيا وَلا صنم، وَلا إله غيري؛ ﴿ فاتتّقُون ﴾ : فخافوني واعبدوني، وَلا تُشركوا بي شَيْئًا من هؤلاء؛ ثُمّ دَلّ عَلَى وحدانيّته، وأنسّه لا إلا هُو بِمَا ذكر فيما لا يَقدر عليه غيره، من خلق السموات والأرض، وأنسّهما أصلُ نعمة أهل الدُّنْيَا.

﴿ حَلَقَ السَّمَاوَات والأَرْضِ بِالْحَقِّ تَعَالَى عَمَّا يُشْوِكُونَ (٣) خَلَقَ الإِنسانَ مِن نُطفة فإذا هُوَ خصيمٌ مُبِين (٤) أي: فإذا هُوَ مِنطِيقٌ (١) مُحادل عَن نفسه، مُكافح لخصومه، مُبينٌ لِجَدَّته، بعد مَا كَانَ نطفة لاَ حِسَّ بِهِ وَلاَ حركة؛ أو فإذا هُوَ خصيم لربه، مُنكِر عَلَى خالقه، قائل: ﴿ مَن يُحي العظامَ وهي رميمٌ ﴾ (٢)، وَهُوَ وصف للإنسان بالوقاحة والتمادي في كفران النعمة.

وحَلَقَ لَهُ مَا لاَ بُدَّ لَهُ بِهِ مِن حَلقِ البهائم لأكله ورُكوبه، وحر أثقاله، وسائر حاجاته؛ وَهُوَ قوله: ﴿والأَنعامُ خَلقَهَا ﴾ أي: حَلَق [٩٥٦] الإنسان والأنعام؛ ثُمَّ قَالَ: ﴿حَلَقَهَا لَكُم ﴾ أي: مَا خلقها إِلاَّ لكم؛ ثُمَّ بيَّن بعض منافعها بقوله: ﴿لكم فِيهَا دَفَعٌ عَن البرد، ﴿ومنافعٌ ﴾، وهي نسلها ودَرُّها(٢) وظهورها وغير ذَلِك، ﴿ومنها تَأْكُلُونَ (٥) ﴾ يعني: لحومها، ﴿ولكم فِيهَا جَمالٌ حين تُرِيحُونَ ﴾ تردُّوها من مراعيها إِلَى مراحها بالعشي، ﴿وحين تَسرَحُون (٢) ﴾ تُرسِلونها بالغداة إلى مسارحها.

مَنَّ الله تعالى بالتحمُّل بها، كما منَّ بالانتفاع بها، (لعلَّه) لأنسَّهُ من أغراض أصحاب المواشي، لأنَّ الرعيانَ إِذَا روَّحوها بالعشي، وسَرَحُوها بالغداة، زيَّنت بإراحتها وتسريحها الأفنية، وفَرَّحت أربابها وكسَّبتهم الجاه

المنطيق: البليغ»، ابن منظور: لسان العرب، ٢٢٦/٦. مادّة: «نطق».

۲ - سورة يس: ۷۸.

٣ - «والدَّرُّ: اللبن ما كان... وَنِي الحديث أَنَّهُ نهى عن ذبح ذوات الدَّرِّ، أي ذوات اللبن،
 ويجوز أن يكون مصدر "دَرَّ اللبن" إذا حرى». ابن منظور: لسان العرب، ٩٦٦/٢.

والحُرمَة عند الناس؛ وإنَّما قُدِّمت الإراحـة عَلَى التسريح، لأَنَّ الـحَمَال في الإراحة أظهر إذَا أقبلت مَلاًى البطون، حافلة الضروع.

﴿وَتَحَمَلُ أَنْقَالُكُم إِلَى بَلْمُ لَمْ تَكُونُوا بَالِغِيهِ إِلاَّ بِشِقَ الْأَنفُسِ ﴾ ويفتَحُ الشينَ أبو جعفر (١)، وهما لغتان في معنى المشقّة؛ وقيل: المفتوح مصدر: شقَّ الأمر عليه شقَّا، وحقيقته راجعة إلى الشَّقِّ الذِي هُوَ الصَّدعُ؛ وَأُمَّا الشَّقُ النَّم فالنصف، كأنَّه تذهب نصف قوَّته لِمَا يناله مِنَ الجهد. والمعنى: وتحملُ أثقالكم إلى بلد لم تكونوا بَالِغِيهِ لو لم تُحلق الإبل، إلاَّ بجهد ومشقَّة، فضلا أن تحملوا على ظهور كم أثقالكم؛ أو معناه: لم تكونوا بالغيه إلاَّ بشقِّ الأنفس (٢)؛ وقيل: أثقالكم: أبدانكم، ومنه الثقَلان للحنِّ والإنس، ﴿وأخرجت الأَرْضُ وقيل: أثقالكم: بي آدم، ﴿إنَّ رَبَّكُم لَووفٌ رحيمٌ (٧)﴾ حيث رحمكم بخلقِ هذه الحوامل، وتيسير هذهِ المصالح.

﴿وَالْحَيْلَ وَالْبَعْالَ وَالْحَمِيرَ لَتَرْكَبُوهَا، وَزِينَةٌ ﴾، عطف عَلَى الأنعام، أي: وحلق مَا لاَ وحلق هـؤلاء لـلُوكوب والزينة؛ والآية سِيقَت لبيان النعمة. وحلق مَا لاَ تَعْلَمُونَ مِن أَصناف خلائقه، وَهُوَ قوله: ﴿وَيَخْلَقُ مَا لاَ تَعْلَمُونَ (٨)﴾ ومَن هَذَا وصفُه يتعالى عَن أن يُشركَ بهِ.

۱ - وهي كذلك قراءة محاهد والأعرج وعمرو بن معين وابـن أرقــم. الألوســـي: روح
 المعانى، ٤ ١٠ . / ١ .

كذا في الأصل، وَهُو تكرار للآية لا معنى له. وَفي الكشَّاف: «ويجوز أن يكون المُحنى: لم تكونوا بالغيه بها إلا بشق الأنفس». الزمخشري: الكشَّاف، ٢٣/٢ ٤.

٣ - سورة الزلزلة: ٢.

﴿ وعلى الله قصدُ السبيل ، معناه: أنَّ هداية الطريق الموصل إِلَى الحق عليه ؛ ﴿ ومنها جمائر ﴾ ومن السبيل مائل عَن الاستقامة ، وهي البدع والضلالات ، ﴿ ولو شاء لهداكُمُ أَجْمِينَ (٩) ﴾ أَرَادَ هداية اللطف بالتوفيق والإنعام بعد الهدى العام.

وهُوَ الذِي أنزل مِنَ السَّمَاء ماءً لكم، أي: منافعَ لكم، لتبلغوا بها رضاه، هِمِنهُ شُرابٌ ومنه شجرٌ يعني: الشجر، هونيه تسيمُون (١٠) ، من سامت الماشية: إِذَا رعت، فهي سائمة، وأسامَهَا صاحبها، وَهُو مِنَ السَّوْمَة، وهي العلامة، لأنَّهَا تؤثر بالرعي علامات في الأرْض.

﴿ يُنبِتُ لَكُم بِهِ النَّرَعُ والزيتونُ والنخيلُ والأعنبابَ، ومِن كُلِّ النموات ولم يقل: «وكل الشمرات»، لأنَّ كلَّها لاَ يكون إلاَّ في الجنَّة، لأنَّ النعمة لاَ تتمُّ إلاَّ في الجنَّة، كما أنَّ العذاب لاَ يجتمع عَلَى العصاة إلاَّ في النار؛ وإنَّما أُنزِل في الأَرْض بعضٌ من هَذَا وهذا بشير ونذير (١) للعالمين. ﴿ إِنَّ في فَلِكَ لاَيَةً لقومٍ يتفكّرُون (١١) ﴾ فيستدلُون بها عليه وَعَلَى قدرته، وَعَلَى فواكه الجنَّة؛ والآيةُ: الدالَّةُ الواضحة.

﴿وسخَّر لكم الليلَ [٣٩٦] والنهار، والشمسَ والقمرَ، والنجومُ مسخَّراتٌ بأمره؛ إنَّ في ذَلِكَ لآيات لقوم يعقلُونَ(٢٢)﴾ جمعَ الآية وذَكر العقل، لأنَّ الآثار العلويَّة أظهر دلالة عَلَى القدرة الباهرة، وأبين شهادة للكبرياء والعظمة.

١ - في الأصل: «وهذا بشيرا ونذيرا»، وهو خطأ.

﴿وَمَا ذَرَأَ لَكُم فِي الأَرْضِ﴾ معطوف عَلَى الليل والنهار، أي: مَا خلق فِيهَا من حيوان وشحر وثمر وغير ذَلِك، ﴿مُختَلِفًا أَلُوانِه، إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيـةً لَقُوم يذَّكُرُونَ (١٣)﴾ يتَعظون.

﴿وَهُو النِّي سخّر البحر لتأكلوا مِنه لحمًا طريب لأنه أرطب اللحوم، ولأنّ الفساد يُسرِع إِلَيْهِ، فَيُؤكَل سريعا طريّا حيفة الفساد؛ ولإظهار قدرته في حلقه عذبا طريبًا في ماء زُعاق(١)؛ ﴿وتستخرِجُوا مِنه حِليّة ﴾ هِيَ اللؤلؤ والمرحان، وَهُوَ مِمَّا تتحلّى بهِ النساء، ﴿تلبسونها﴾ المراد بلبسهم: لبس نسائهم، ولكنهن إِنَّمَا يَتَزيّن بها من أجلهم، فكأنها زينتهم ولباسهم، ﴿وترى الفلك مَوَاخِو﴾ قيل: المَحْرُ: شقُ الماء ﴿فِيهِ ﴾ في البحر؛ ﴿ولتبتغوا من فضله ﴾، فضله يعمم إرادة الدارين[كَذَا]، ﴿ولعلكم تَشكُرُونَ (١٤) ﴾ الله عَلَى مَا أنعم به عليكم.

﴿ وَالْقَى فِي الأَرْضَ رَواسَيَ أَن تَمِيلُهَ بَكُم، وأنهارًا وسُبُلاً ﴾ طُرقًا، ﴿ لَعَلَّكُم تَهَنَّدُونَ (١٥) ﴾ إِلَى مقاصدكم، أو إِلَى توحيد ربَّكم؛ ﴿ وعلامات ﴾ هِيَ معالم طرق الدين والدُّنْيًا، ﴿ وبالنجم هم يَهتدُونَ (١٦) ﴾.

﴿أَفَمَن يَخُلُقُ﴾ أي: الله تعالى، ﴿كَمَن لاَ يَخُلُقُ﴾؟ أي: مَا يعبدون من دون الله، وسَمَّوها آلهة تشبيها بالله، لأنَّهُم جعلوا غير الله مثل الله في تسمِيَّته باسمه والعبادة لَـهُ، فقـد جعلوا الله (لعلَّه) من حنس المخلوقات،

ا في المنحد: الماء الزُّعاق: هو الماء المرُّ لا يطاق شُربه؛ أو الماء المالح. مادَّة: «زعق».

وشبيها بها؛ فأنكر عَلَيْ هِـم ذَلِكَ بقوله: ﴿أَفَمَن يَخَلَقَ كَمَنَ لاَ يَخْلَقَ﴾؟ ﴿أَفَلاَ تَذَّكُرُونَ(١٧)﴾؟ فتعرفوا فساد مَا أَنتُم عليه.

﴿ وَإِن تَعُدُّوا نَعْمَةُ اللهُ لاَ تُحصُوهَا ﴾ لاَ تَضبطوا عددها وَلاَ تَبلُغه طاقتكم، فضلاً أن تُطيقوا القيام بحقها من أداء الشكر، وإنسما أتبَعَ ذَلِكَ مَا عدد من نعمه تنبيها عَلَى أنَّ وراءها مَا لاَ ينحصر وَلاَ يَنعَدُّ، ﴿ إِنَّ الله لَغَفُور رحيمٌ (١٨) ﴾ حيث رضي منكم بالإيمان بها جملة، (لعله) وبالشكر فيما أحصيتم مِنَ النعمة، ﴿ والله يعلم مَا تُسرُّون وَمَا تُعلِنُونَ (١٩) ﴾ من أقوالكم وأفعالكم، وَهُوَ وعيد.

﴿ وَاللَّهِ مَن يَلْ عُونَ ﴾ والآلهة التِّسي يَعبدونها، ﴿ مَن دُون الله لا يَخلقون شَيسْنًا وَهُم يُخلقُونَ (٢٠) ﴾ أي: هم ﴿ أموات غير أحياء، وَمَا يشعرون أيّان يُبعَثُونَ (٢١) ﴾ نَفَى عَنْهُم خصائص الإلهيّة بنفي كُونهم خالقين، وأحياء لا يموتون، وعالمين بوقت البعث؛ وأثبت لَهُم صفات الخلق، بأنهم لو غلوقون أموات، حاهلون بالغيب. ومعنى «أموات غير أحياء»: أنهم لو كَانُوا آلهة عَلَى الحقيقة، لكَانُوا أحياء غير أموات، أي: غير جار عليها (١) الموت، وأمرهم بالعكس من ذَلِك؛ والضمير في «يُبعثون» للداعين، أي: لا يشعرون متى تُبعَث عَبَدَتُهم، وفيه تهكم للمشركين، وأنَّ آلهتهم لا يَعْلَمُونَ وقت بعثهم؛ فكيف يكون وقت جزائهم عَلَى عبادتهم؟، وفيه دلالة عَلَى أنه لا بُدَّ من البعث (٢٠).

١ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «عليهم»، أو لَعَلُّ الضمير المؤنث يرجع إِلَى الآلهة.

٢ - في الحاشية عبارة: «لعلَّه جزاؤهم». ولم نجد لها مكانا في المن.

﴿ إِلَٰهُ عِلَمُ إِلَهٌ وَاحَدٌ ﴾ أي: ثبت بِمَا مَرَّ أَنَّ الْإِلَهِيَّةُ (١) لاَ تكون لغير الله، وأنَّ معبودكم وَاحِد.

[۲۹۷] ﴿فالذين لاَ يُؤْمِنُونَ بالآخِرَة قُلُوبُهُم مُّنكِرَةٌ ﴾ للوحدانيَّة، ﴿وَهُم مُستكبرُونَ(۲۲) ﴾ عنها وعن الإقرار بها، والعمل بسمُوجباتها، ﴿لاَ جَرمَ ﴾ حقًا ﴿أنَّ الله يعلمُ مَا يُسرُّون وَمَا يُعلِنون ﴾ فيُحازيهم؛ وَهُو وعيدٌ، ﴿إنَّهُ لاَ يُحِبُ المُستكبرِين (۲۳) ﴾ عن عبادته وتوحيده. ﴿وإذا قيل لَهُم ﴾ لمن استكبر عَن عبادته: ﴿ماذا أَنزَلَ ربُّكم؟ قَالُوا: أساطيرُ الأوَّلِينَ (٢٤) ﴾ بلسان الحال أو لسان المقال، وماذا ينفع المقالُ مَعَ المحالفة بالأعمال، أي: ليس (لعلّه) لذلك وَقعٌ في قلوبهم؛ وَهُو بَعنزلة أباطيل الأوَّلين، كذبوا عَلَى الله، وسيحيق بهم كذبهم.

﴿لَيْحَمِلُوا أوزارهم كاملةً يوم القيامة ﴾ ذنوبهم وذنوب أنفسهم، وإنهما ذكر الكمال، لأنَّ البلايا التي تَلحقهم في الدُّنْيَا، وَمَا فعلوا مِنَ الحسنات لاَ تُكفِّر عَنْهُم شَيْئًا من صغائرهم، وَلاَ من كبائرهم، ﴿وهِمِن أوزارِ اللهِينَ يُضلُّونَهم ﴾ أي: قَالُوا ذَلِكَ إضلالاً للناس، فحملوا أوزار ضلالهم كاملة، وبعض أوزار من ضلَّ بضلالهم، وهُو وزرُ الإضلال، لأنَّ المُضِلَّ والضالَّ شريكان. وإن دعا أحدًا إلى الضلالة ولم يستجب لَهُ، كانَ الداعي ضالاً والمُدْعَى من (٢) تلك الدعوة سالمًا. وإن [كان] أَثَرُ ضلالته كتبا وقراطيس،

ا - في الأصل: «آلهة»، وهو خطأ. انظر الزمخشري: الكشَّاف، ٢٦٧/٢.

كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «إلى»، أو في العبارة تقديم وتأخير، وأصلها: «سالما من تلك الدعوة».

يدعو عامَّة الناس إليها، وأحبَّ أن يُستَجَاب لــه في ضلالتـه، كــان في المعنـى كأنْ دعَا الناسَ جميعًا إلى تلك الضلالة، قَبلَ من قبل ضلالته وردَّها من ردَّها.

وانظر في إبليس اللعين من حيث إنه دعا جميع الثقلين أن يعبدوه ويشركوا با لله، فاستجاب لَهُ من استجاب مِنهُم، وَهُم الذين حقَّ عَلَيْهِمُ القول أن تُملاً بهم جهنَّم، وَهُم الأكثر من خلق الله، إلا من رحم؛ ومنهم من استجاب لَهُ وتاب، فسلم المستجيب التائب، وثبت عَلَى الداعي وزر دعوته إلى الضلالة؛ ومنهم من عصمه الله من إضلاله في أشياء، واستجاب لَهُ في أشياء، فانظر مَا يتعاظم عليه مِنَ الوزر والعذاب إلى يوم القيامة.

وانظر إلى أنبياء الله ورسله، والعلماء بدينه، والأئمَّة في الدين، والأئمَّ المنصوبين (١)، حيث دعوا الناس كافَّة أن يُوحدوا الله ويعبدوه وَلاَ يشركوا بِهِ شَيْئًا، وأن يكفروا بالشيطان؛ فكَانَ لَهُم أُجرهم وأحر من استحاب لَهُم، وأحرهم بدعوة من لم يستحب لَهُم إلى يوم القيامة؛ فانظر مَا يتضاعف لَهُم مِنَ الأَجر، وكذلك من أَثَرَ الحقَّ يدعوا الناس إلَيْهِ، وقد قَالَ الله: ﴿ونكتبُ مَا قدَّمُوا وآثارهم﴾ (٢)؛ ﴿بغير علم﴾ أي: يُضلُّون من لاَ يعلم أنَّهم ضُلاًل ﴿ فَا يَرْدُونَ (٢٥)﴾.

﴿قد مَكَرَ اللَّهِنَ مِن قبلهم، فأتى الله بُنيَانَهم مِنَ القواعد، فخرَّ عَلَيْهِمُ السقفُ مِن فوقهم فقمع رؤسهم تعذيبا لَهُم، ﴿وأتاهم العذاب من حيث

١ - في الأصل: «المبصوبين»، وهو خطأ.

۲ – سورة يس: ۱۲.

لاَ يشعرُونَ(٢٦)﴾ (لعله) أنسَّهم معذَّبون، وذلك أنَّ الْكَافِرِينَ لاَ يحسُّون بعذابهم في الدُّنْيَا، لأَنسَّهُم يعدُّون العذاب نعمة، والنعمة عذابا، وَهـذا مثـل قوله: ﴿أَمْ مَّن أُسَّسَ بنيانَه عَلَى شفا حرفٍ هارٍ فانهار بِهِ في نـار جهنسَّم﴾(١) وهذا لِكُلِّ من أسسَّ بنيان دينه عَلَى [٢٩٨] شيء مِنَ الباطل.

وَنُمَّ يوم القيامة يُخزِيهم الله يُذهَّم بعذاب الخزي، سوى مَا عُذَّبوا بِهِ فِي الدُّنْكَا، ﴿ويقول: أيسن شركائي؟ عَلَى الإضافة إِلَى نفسه، حكاية لإضافتهم، ليسُوبِّخهم بها عَلَى طريق الاستهزاء، ﴿اللهِينَ كُنتُم تُشاقُون فِيهم تعادون وتخاصمون المؤمنين في شأنهم، لأنَّ مُشاقَّة المؤمنين كأنَّها مُشاقَّة الله، ﴿قَالَ اللهِينَ أُوتُوا العلم الي أي: الأنبياء والعلماء من أممهم، اللهِينَ كَانُوا يدعونهم إلى الإيمان، ويعظونهم (لعله) فلا يلتفتون إلَيْهم ويُشاقُونهم، يقولون ذَلِك شماتة؛ أو هُمُ اللهَرْكَة. ﴿إِنَّ الخزي اليوم والسوء عَلَى يقولون ذَلِك شماتة؛ أو هُمُ المَلاَئِكَة. ﴿إِنَّ الخزي اليوم والسوء عَلَى الْكَافِرِينَ (٢٧) ﴾.

﴿الذِينَ تتوقَّاهِم المَلاَئِكَة ظالمي أنفسهم، فألقوا السَّلَمَ﴾ أي: الصلح والاستسلام، لأنَّهُم في حال الحرب لله ولرسوله ودين المُسْلِمِينَ، كَانُوا مخالفين دينه بحرف وَاحِد، وَقَالُوا: ﴿مَا كُنتًا نعمل من سوء﴾، وهذا كقوله: ﴿يوم يعنهُهُم الله جميعا فيحلِفُون لَهُ كما يَحلِفون لكم، ويحسبون أنَّهم عَلَى شيء ألا إنَّهم هم الكاذبون﴾ (٢)، وهذا في المتديِّنين الذِينَ يحسبون أنَّهم شيء ألاً إنَّهم هم الكاذبون﴾ (٢)،

١ - سورة التوبة: ١٠٩.

٢ - سورة الجحادلة: ١٨.

يُحسِنون صنعا، وَأَمَّا المنتهكون فهم الذين وصفهم الله حيث قال: ﴿حَتَّى إِذَا حَاءَ أُحَدِهُم المُوتُ قل رَب أرجعون، لعلِّي أعملُ صالحا في ما تركتُ ﴾(١)؛ فردَّت عليهم الملائكة قالوا: ﴿بلى إِنَّ الله عليمٌ بِمَا كُنتُم تَعْمَلُونَ (٢٨)، فادخلوا أبوابَ جَهَنَّم خالدين فِيهَا فلبِئْسَ مشوى المتكبِّرِينَ (٢٩)﴾ عَن توحيد الله وعبادته.

﴿ وَقِيلَ لَلْذَينَ اتَّقُوا﴾ الكفرَ: ﴿ مَاذَا أَنْوَلَ رَبُّكُم؟ قَالُوا: خيرًا، للذين أحسنوا في هَذِهِ الدُّنْيَا﴾ أي: وحُدوا الله وعبدوه ولم يشركوا به شيئًا، ﴿ حسنة الآخرة، فلذلك ﴿ حسنة ، لأنهم يتوصَّلُون بحسنة الدنيا [إلى] حسنة الآخرة، فلذلك سُميت حسنة، (لعله) وإن نالتهم منها مشقّة، ﴿ وَلَكَارُ ( " ) الآخِرة خير " ) أي: ولهم في الآخِرة مَا هُوَ خير منها كقوله: ﴿ فَآتَاهُم اللهُ ثُوابِ الدُّنْيَا وحُسْنَ ثُوابِ الآخِرة لاَ الدُّنْيَا . وحُسْنَ ثوابِ الآخِرة لاَ الدُّنْيَا.

﴿ جَنَّات عدن يدخلونها تجري من تحتها الأنهار لَهُم فِيهَا مَا يَشَاءون ﴾ من أنواع المشتهيات؛ ﴿ كَذَلَكَ يَجزِي الله المُتَّقِينَ (٣١) ﴾ مثل هَذَا الجزاء.

﴿ اللَّذِينَ تَتُوفَّاهُمُ الْمَلَائِكَةُ طَيِّبِينَ ﴾ طاهرين من ظُلمِ أنفسهم بالكفر، زاكية أفعالهم وأقوالهم ونيَّاتهم، لأنَّهُ في مقابلة «ظالمي أنفسهم»، ﴿ يقولون: سلام عليكم ﴾ قيل: إِذَا أشرف العبد المؤمن عَلَى الهلاك بالموت حاءه مَلَك

١ - سورة المؤمنون: ٩٩-١٠٠.

٢ - في الأصل: «والدار» وَهُوَ خطاً.

٣ - سورة آل عمران: ١٤٨.

فيقول: «السلام عليك يا وليَّ الله، الله يقرأ عليك السلام»، وبشَّـره بالجـنَّة؛ وبقوله: ﴿ادخلوا الجَـنَّة بِمَا كُنتُم تَعْمَلُونَ(٣٢)﴾ بعملكم.

وهل ينظرون منا ينتظرون (١) هولاء الكفار، وإلا أن تساتيهم المَلاَمِكَة ؟ لقبض أرواحهم، وأو يأتي أمرُ ربَّك أي: العذاب المستأصل؛ وكذلك مثل ذَلِك الفعل مِنَ الشرك والتكذيب وفَعَل اللهِينَ من قبلهم، ومَا ظلمهم الله بتدميرهم، وولكن كَانُوا أنفسهم يظلمُون (٣٣) حيث فعلوا مَا استحقُوا به التدمير.

﴿فَأَصَابِهِم سَيِّنَاتَ مَا عَمِلُوا﴾ جزاء سيئات أعمالهم، ﴿وحاق بِهِم مَـا كَـانُوا بِـهِ يستهزءُونَ(٣٤)﴾ وأحـاط بهـم حـزاء اســـتهزائهم، والحيــق: لاَ يستعمل [٢٩٩] إلاَّ في الشر.

﴿ وقال اللهِ يَنَ أَشُوكُوا ﴾ الشرك الخفيّ والجليّ: ﴿ لو شاء الله مَا عبدنا مِن دونه من شيء نَحْنُ وَلا آباؤنا، وَلا حرَّمنا من دونه من شيء ﴾، هَذِهِ (لعلّه) الآية حجَّة عَلَى الجبرية، فإنَّ الله ذمّ الكفّار حيث لعلّ ... (في التفسير ذهاب من قبل ضياع القرطاسة) (٢٠) ﴾ ﴿ كذلك فَعَلَ اللهِ ينَ من قبلهم ﴾ أي: كذّبوا الرسل وحرَّموا الحلال، ﴿ فهل عَلَى الرسل إلاّ البلاغ الْمُبِين (٣٥) ﴾؟ إلاّ أن يبلغوا الحقّ، ويُبطِلوا الشرك وقبائحه، ثُمّ بينٌ أنّ البعثة أمرٌ حرت بِهِ

١ - كذا في الأصل، والأصوب: «ما ينظر».

٢ - يبدو أنَّ ما بين قوسين إضافة من الناسخ في المن، فهي عبارة مقحمة في النصِّ، أي أنَّ النسخة التي اعتمدها كانت مخرومة.

السنّة الإِلَهِيّة في الأمم كلّها سببا لهدى من أَرَادَ اهتداءَه، وزيــادةً لضــلال مـن أَرَادَ ضلاله؛ كالغذاء الصــالح، فإنــّه ينفـع المـزاج الســويّ، ويـقــويــه، ويضــرُّ المنحرف ويُفنِيه.

﴿ وَلَقَد بعثنا فِي كُلُّ أُمَّة رسولا: أن اعبدوا الله بأنْ وحدُوه وَلاَ تشركوا بِهِ شَيْئًا، ﴿ واجتنبوا الطاغوت ﴾: الشيطان وطاعته، أي: كونوا من حزب الشيطان، ﴿ فمنهم من هَدَى الله ﴾ حزب الله وفمنهم من هَدَى الله ﴾ باختياره الهدَى، ﴿ ومنهم من حقَّت عليه الضلالة ﴾ أي: لزمت لاختياره إيّاها، ﴿ فسيروا فِي الأرْض فانظروا كيف كَانَ عاقبة المكذّبينَ (٣٦) ﴾ حيث أهلكهم الله وأخلى ديارهم.

وحَرَصَ رسول الله عَلَى إيمانهم، وأعلمه أنَّه مِن قِسمٍ مَن حقَّت عليه الضلالة [كَذَا]؛ فقال: ﴿إِن تحرصْ عَلَى هُداهم فإنَّ الله لاَ يهدِي من يحضلُ وَمَا لَهُم من ناصوينَ (٣٧) يمنعونهم من جريان حكم الله عَلَيْهِم، ويدفعون عنهم عذابه الذي أعدَّ لَهُم، (لعله) وَالآية كقوله: ﴿وَمَا أَكثرُ الناس ولو حَرصتَ بمؤمنين ﴿() ﴿وأقسموا() بالله جَهدَ أيْمانهم لاَ يبعث الله من يموت، بلى هُو إثبات لِمَا بعد النفي، أي: بَل يبعثهم، ﴿وعدًا عليه حقًا ولكنَّ أكثر الناس لاَ يَعْلَمُونَ (٣٨) ﴾ أنَّ وعده حقَّ، أو لأنَّهُم يُعنون.

۱ - سورة يوسف: ۱۰۳.

٢ - في الأصل «وقسموا» وَهُوَ خطأ.

﴿ليبيِّن لَهُم﴾ متعلَّق بِمَا دَلَّ عليه «بلى»، أن (١) يعنهم ليبين لَهُم؛ والضمير لمن يموت، وَهُوَ يشتمل المؤمنين والكافرين، ﴿اللَّذِي يختلفون فِيهِ﴾ هُوَ الحقُّ، ﴿وليعلم اللَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّهُمْ كَانُوا كَاذِبِينَ (٣٩)﴾ في قولهم: «لاَ يعث الله من يموت».

﴿إِنَّمَا قُولنا لشيء إِذَا أردناه أن نقول لَهُ: كن، فيكُونْ (٤٠) ﴾، أي: فهو يكون، أي: إذا أردنا وجود شيء فليس إلا أن نقول لَهُ: احدُثْ، فهو يحدث بلا توقّف، وهذه عبارة عَن سرعة الإيجاد، [أي:] أن ليس مرادا يمتسنع عليه، وأنَّ وجوده عند إرادته غير متوقّف كوجود المأمور به عند أمر الآمر المطاع إذا ورد عَلَى المأمور المطيع الممتثل، ولا (٢) قول ثمَّة. والمعنى: أنَّ إيجاد كُل مقدور عَلَى الله تعالى بهذه السهولة؛ فكيف يمتنع عليه البعث الذي هُو من بعض المقدورات، وكذلك لا يمتنع عليه كفر المطيع، ولا طاعة من كفر، وهذه تخوف المؤمنين من تقلُّب الأحوال بهم، كما قَالَ: ﴿وَمَا تدري نفس ماذا تكسب غدا ومَا تدري نفس بأي أرض تموت ﴾ (٢).

﴿وَاللَّذِينَ هَاجِرُوا فِي الله ﴾ وفي حقّه ولوجهه، ﴿مَن بَعَدِ مَا ظُلُمُوا ﴾ أي: أطاعوا الله فيمن عصى فِيهِم [٣٠٠]، ﴿لنبوِّننَّهُم فِي الدُّنْسَيَا حسنةً ﴾ بكمال عقولهم ووضع الأمور مواضعها، ﴿ولاَّجِرُ الآخِرَة أكبرُ ﴾ من حسنة الدُّنْسَا، ﴿لو

١ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «أي:». انظر الزمخشري: الكنَّاف، ٤٧٢/٢.

٢ - في الأصل: «والا»، وهو حطأ.

سورة لقمان: ٣٤. في الأصل: ﴿وَلا تدري نفس ماذا تكسب غدا ولا تدري...»، وهو خطأ.

كَانُوا يَعْلَمُونَ(٤١) لازدادوا في احتهادهم وصبرهم؛ وقيل: الضمير لِلكُفَّارِ، أي: لو علموا أنَّ الله لِجمع لهؤلاء المهاجرين خير الدارين (١) لوافقوهم. و ﴿الذِينَ صَبروا ﴾ على مشاق التكليف، ﴿وعلى ربسِّهم يتوكَّلُونَ (٢٤) ﴾ أي: يفوضون الأمر إلى ربهم، ويرضون بِمَا أصابهم في دين الله.

وَلَمَّا قِيلِ: الله أعظم (لعلَّه) من أن يكون رسولُه بشرًا نَزَلَ: ﴿وَمَا أُرسَلنا مِن قبلِك إِلاَّ رجالاً نوحي إِلَيْهِم، فاسألوا أهل الذكر﴾ أهـل العلم، والعلم هُوَ الذكر، لأَنَّهُ موعظة وتنبيه وحياة للجاهلين، ﴿إِن كُنتَّمُ لاَ تَعْلَمُونَ (٤٣)﴾ (لعلَّه)، لأنَّهُم مُتعبَّدون بالسؤال عمَّا يـلزمهم من جميع مَا أوجب الله عَلَيْهِم إذَا جهلوه.

﴿ بِالبَيِّنَاتِ وَالزَّبِسُوِ﴾ أي: بالبيسنات والكتب، ﴿ وَأَنْوَلْنَا إِلَيْكَ اللَّكُوبُ أَي: بالبيسنات والكتب، ﴿ وَأَنْوَلْنَا إِلَيْكَ اللَّكُوبُ أَي: القرآن، ﴿ لَتَبِينُ لَلْنَاسِ مَا نُوَّلِ إِلَيْهِمِ ﴾ في الذكر، مِمَّا أُمروا بِهِ ونُهُوا عَنْهُ، ووُعِدوا بِهِ، وأُوعِدوا؛ (لعلَّه) وبيانُ الكتاب يُطلَب مِنَ السنّة، ﴿ وَلِعَلَّهُم يَتَفَكَّرُونَ (٢٠٤٠) ﴾ في تنبيهاته فينتبهوا.

﴿ أَفَامَنَ الذِينَ مَكْرُوا السَّيِّئَاتَ ﴾ أي: أخفوا المعاصي؛ وكأنَّ الآية نزلت في المنافقين، (لعلَّه) ومن أين لَهُمُ الأمان مِنَ الله وَهُم قد بارزوه بالمعاصي؟!. ﴿ أَن يُخسف الله بهم الأَرْض ﴾ كما فعل بمن تقدَّمهم، ﴿ أَو يَأْتِيهِم العَذَابِ مِن حيث لاَ يشعرُونَ (٤٥) ﴾، أي: بغتة، ﴿ أَو يَأْخَذُهُم

١ – في الأصل: «الدرين»، وهو سهو.

٢ - في الأصل: «يتكفرون»، وهو سهو.

في تقلَّبهم، أو يهلكهم متقلَّبين في مسايرهم ومتاجرهم، ﴿فَمَا هَمَ بِمُعجزينَ(٤٦)﴾ سابقين الله.

﴿ أُو يَأْخِذُهُم عَلَى تَخُونُ فَ مَتَخُوفِينَ قَدَ ظَهِرَتَ لَهُم عَلَامَاتَ الأَخَـٰذُ، وَاللَّهُ مِلْ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا ال

﴿ وَلَمْ يَرُوا إِلَى مَا خَلَقَ الله مِن شَيِّ مِن اللهِ مِن اللهِ عَن اللهِ عَن اللهِ عَن اللهِ عَلَى مُوضِع اللهِ عَلَى اللهِ ال

﴿ وَ لَهُ يَسْجَدُ مَا فِي السَّمَاوَاتَ وَمَا فِي الأَرْضُ مِن دَابَّةٍ ﴾ بيان لِمَا فِي السَّمَاوَاتَ وَمَا فِي الأَرْضُ جَمِيعًا، عَلَى أَنَّ فِي السَّمَاوَاتَ خَلِقًا يَدَبُّونَ فِيهَا كَمَا تَـدَبُّ الأَناسِي فِي الأَرْضُ، أو بيان لِمَا فِي الأَرْضُ وحَـده، والمسراد بِمَـا فِي

١ - في الأصل «لغفور» وَهُوَ خطأ.

٢ - طمس في الأصل قدر حرف.

السَّمَاوَات: ملائكتهنَّ؛ ويقال: السجود: الطاعة، والأشياء كلُّهـا مطيعـة لله عـزَّ وحلَّ، من حيوان وجماد، قَالَ الله: ﴿قالنا: أَتينا طائعين﴾ (١)؛ وقيل: سجود الأشياء: تذلُّلها وتسخيرها لِمَا أُريدت لَهُ؛ وقيل: [٣٠١] سجود الجمادات وَمَا لاَ عقل لَهُ: ظهور أثر الصنع فِيهِ عَلَى معنى أنَّه يدعـو العـاقلين إلى الســجود الله عنــد التَّأمُّل والتدبُّر فِيهِ؛ قَالَ الله تعالى: ﴿سَنُرِيهِم آياتنا فِي الآفِاق وفِي أنفسهم، (٢٠). ﴿وَالْمَلْأَمِكُة ﴾ حصَّ المَلاَئِكَة بالذكر \_ مَعَ كونهم من جملة مَا في السماوات والأرْض ــ تشريفا لَهُم ورفعا لشأنهم؛ وقيل: لخروجهم مِنَ الموصوفين بـالدبيب، إِذْ لَهُم أَجنحة يطيرون بها؛ وقيل: المراد بسجود المكلُّفين: طاعتهم وعبادتهم، وبسجود غيرهم: انقياده لإرادة الله، ﴿وَهُم لاَ يستكبرُونَ (٤٩)﴾ (لعلُّه) يعني الْمَلاَئِكَة، ﴿يَخَافُونَ رَبُّهُم﴾ أي: لاَ يستكبرون، خائفين ﴿مِن فُوقِهُم ﴾ إن علَّقتــه بـ«يخافون» فمعناه: يخافونه أن يرسل عليهم عذابا مـن فوقهـم، وإن علَّقتـه بربهـم حال منهم، فمعناه: يخافون ربُّهم عاليا لَهُم، قاهرا، كقولـه: ﴿وَهُـوَ القـاهر فـوق عباده﴾(٣)، ﴿ويفعلون مَا يُؤمرُونَ(٠٥)﴾، وكأنَّ هَــٰذَا دليـل عَلَـي أنَّ المَلاَئِــكَة مكلَّفون، مدارون عَلَى الأمر والنهـى، وأنـَّهُم بـين الخـوف والرجــاء، (لعلَّـه) وإذا كَانَ الْمَلاَئِكَة بين الخوف والرجاء مَعَ أنَّهم لاَ يعصونه طرفة عين وَلاَ يسـأمون. (لعلُّه) صبائغ في القرطاسة عَن تمام الكلام والإنس [كَذَا]، ولكنَّ الخوف مِنْهُ عَلَى قدر المعرفة بهِ تبارك وتعالى.

١ - سورة فصلت: ١١.

٢ - سورة فصلت: ٣٥.

٣ - سورة الأنعام: ١٨.

﴿ وقال الله: لاَ تتَخدُوا إله بِن اثنين ﴾ أي: لاَ يتَّفق أن يكون لكم أن تعبدوا الله والهوى في حال مِنَ الحال، ﴿ إِنَّمَا هُوَ إِله واحد ﴾ معبودٌ وَاحِد، وَلاَ يستقيم إِلاَّ لمخالفة الهوى كما قَالَ: ﴿ ونهى النفس عَن الهوى ﴾ (١)، ﴿ فَإِيَّايَ فَارِهِبُونِ (١٥) ﴾ من أن تتَّخذوا إلها غيري.

﴿ وَلَهُ مَا (٢) في السّمَاوَات والأَرْض وَلَـهُ الدين واصبًا ﴾ واحبًا ثابتًا، لأنَّ كُلَّ نعمة مِنْهُ، فالطاعة واحبة لَهُ عَلَى كلِّ مُنعَم عليه، أو وله الجزاء دائما، يعني الثواب والعقاب؛ وقبل معناه: ليس من أحد يدان لَـهُ ويطاع إِلاَّ انقطع ذَلِكَ عَنْهُ بزوال وهلاك غير الله عزَّ وجلَّ، وأنَّ الطاعة تدوم لَـهُ وَلاَ تنقطع، ﴿ وَفَعِيرِ الله تَتَقُونَ (٢٥)؟ ﴾ أي: تخافون؛ استفهام عَلَى معنى الإنكار.

﴿ وَمَا بِكُمْ مِن نَعِمَةً ﴾ وأيُّ: شيء اتــُّصل بكم من نعمة إيجاد وإمداد وعافية دينيَّة ودنياويَّة، ﴿ فَمِن الله ﴾ فلأيِّ شيء تعبدون غير الله ، ﴿ تُمَّ إِذَا مَسَّكُمُ الضرُّ ﴾ المرض والفقر وغيرهما، ﴿ فَإِلَيْهِ تُجــُارُونَ (٥٣) ﴾ تصيحون وتضحُّون بالدعاء، ﴿ ثُمَّ إِذَا كَشَفَ الضَرَّ عنكم إِذَا فريق منكم بِربهم يُشركُونَ (٤٤) ﴾ يرجعون إِلى طاعة إبليس، وينسون مَا مرَّ بهم.

﴿لِيكَفُرُوا بِمَا آتيناهم﴾ من نعمة الكشف عَنْهُم، كأنَّهم جعلـوا غرضهـم في الشرك كفران النعمة، ثُمَّ أوعدهم فقال: ﴿فتمتَّعُوا﴾ أي: عيشوا في اللذَّة، في المُدَّة التِي صيَّرناها لكم، ﴿فسوف تَعْلَمُونَ(٥٥)﴾ عاقبة أمركم.

١ - سورة النازعات: ٤٠.

٢ - في الأصل: «وله من»، وهو خطأ.

﴿وَيَجْعَلُونَ لِمَا لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ لَهُ حَقًا، أي: الأصنام ﴿نصيبًا مِمَّا رَزِقْنَاهُمْ ﴾ مِنَ الأموال، وَهُوَ مَا حَعْلُوا للأوثان مِن حروثهم وأنعامهم، ﴿فَقَالُوا: هَذَا للهِ بزعمِهم وهذا لشُركائنا ﴾ (١)؛ أو «هَذَا» لِمَا ينفقونه، ﴿قاللهُ لَتُسَالنَ ﴾ وعيد، ﴿عَمَّا كُنتُم تفترُون (٥٦) ﴾ أنَّها آلهة، وأنَّها أهل للبذل.

﴿وَيَجْعَلُونَ لِلهِ البِنَاتِ﴾، قيل: كَانَت خزاعــة وكنانـة تقــول: «المَلاَئِكَة بنات الله»، ﴿سبحانه﴾ تنزيـه لذاتـه، ﴿وَلهُم مَا يشــتهُونَ(٥٧)﴾ [٣٠٢] أي: حعلوا لأنفسهم مَا يشتهون مِنَ الذكور.

﴿ وَإِذَا بُشُو أَحَدُهُم بِالْأَنْى ظُلُّ وَجَهَهُ مَسُودًا ﴾ متغيرًا مِنَ الغمّ والكراهية، ﴿ وَهُو كَظِيم (٥٨) ﴾ متلئ غيظا وحزنا، فهو يكظمه، أي: يسكه وَلاَ يُظهره، ﴿ يتوارى ﴾ يختفي ﴿ من القوم من سوء مَا بُشُر بِهِ ﴾ من أجل سوء المبشّر بهِ، ومن أجل تعييرهم، ويُحدّث نفسه وينظر ﴿ أَيهُمسِكُهُ عَلَى هُونَ ﴾ أيمسك مَا يُبشّر بهِ عَلَى هوان وذلٌ، ﴿ أَمْ يَدُسُهُ فِي التراب ﴾ أم يَدُه، ﴿ أَلا صاء مَا يحكمُونَ (٥٩) ﴾ بِمُسَ ما يحكمون الله البنات، والانفسهم البنين؛ نظيره: ﴿ الْكُمُ الذَّكُرُ وَلَهُ الأننى ... ﴾ (٢) الآية.

﴿للذين لاَ يُؤْمِنُونَ بالآخِرَة مثلُ السَّوعِ﴾ جهنتَم، (لعلَّه) وَمَا حـرَّ إليها، ﴿وَلَلَّهُ الْعَلَى ﴾ وَهُوَ النَّهُ لاَ إله إلاَّ الله، ﴿وَهُوَ العزيزُ الحكيمُ( ٩٠)﴾.

١ – سورة الأنعام: ١٣٦.

٢ - سورة النحم: ٢١؛ وتمام الآية: ﴿ اللَّهُ عَلَى الذَّكَرُ وَلَهُ الأَنْثَى، تلك إذًا قسمةٌ ضيزَى ﴾.

﴿ وَلُو يُؤَاخِذُ الله الناسَ بظُلمِهِم مَا تَرَكَ عليها ﴾، عَلَى الدُّنْ يَا، ﴿ مَن دَابَّة ﴾ قطُ، ولأهلكَها، ولقامت الساعة، ﴿ ولكن يُؤخّرهم إِلَى أجل مسمَّى ﴾ أي: أحل كُلِّ أحد؛ أو وقت (١) تقتضيه الحكمة؛ أو القيامة، ﴿ فَإِذَا جِاء أَجِلْهِم لا يستأخرون ساعة وَلا يستقدمُونَ (٦٦) ﴾.

﴿وَيَجَعَلُونَ للهُ مَا يَكُوهُونَ ﴾ مَا يَكُرهُونَهُ لأنفسهم، ﴿وَتَصِفُ ٱلسَنتُهُمُ الْكَذْبَ ﴾ مَعَ ذَلِكَ، أي: يقولُونَ الكَذْب، ﴿أَنَّ لَهُمُ الْحَسنى ﴾ (لعله) في الداريس، إن كَانَ البعث حسقًا، ﴿لاَ جسرم أَنَّ لَهُمُ النسارَ وَأَنسَّهُمُ مُّفُوطُونَ (٢٢) ﴾ مِنَ الحسنى، مقدَّمُونَ إِلىَ النار معجَّلُونَ إِلَيْهِا.

﴿ تَا الله (٢) لَقَد أرسلنا إِلَى أمم مِن قبلِك ﴾ أي: أرسلنا رسلا إِلَى من تقدَّمك مِن الأمم، ﴿ فَرْيَتُن لَهُمُ الشيطان أعماهم فهو وليسُّهم اليومَ ﴾ ناصرُهم اليوم، وَهُو عَلَى التوبيخ، ﴿ وهم عذاب أليم (٦٣) ﴾.

﴿ وَمَا أَنْوَلْنَا عَلَيْكَ الْكَتَابِ إِلاَّ لَتِينَ لَهُم (") إِلاَّ لِلْتِينِ، لا عِبْسًا وَلاَ لِعِبًا ﴿ وَهَلَاكُ لَعُبِا ﴿ وَهَلَاكُ لَعُبًا وَلاَ الْمَالِينَ الْمُعَلِّمِ الْمُؤْمِنُونَ (٤٤) ﴾.

١ - في الأصل: «أحدا وقت»، وهو خطأ.

٢ - في الأصل «تابي الله» وَهُوَ خطأ.

٣ - في الأصل: - «لهم»، وهو سهو.

ع - في الأصل: «الذين»، وهو خطأ.

﴿وَا اللهُ أنزل مِنَ السَّمَاء ماءً فأحيا بِهِ الأَرْض بعدَ موتها، إنَّ فِي ذَلِكَ لآيةً لقوم يسَسمعُونَ (٦٥) ﴾ سماعَ تدبير وتفهُّم، لأنَّ من لم يسمع بقلبه، فكأنَّه لا يسمع، ﴿وإنَّ لكم فِي الأنعامِ لَعِبرةٌ نُسقيكم ممًّا فِي بطونه من بين فَرْثُ ودَم لَبنًا خالصا ﴾ (لعلَّه) شيئين مختلفين كل واحد [كَذَا]. سئل شقيق عَن الإخلاص فقال: «تمييز العمل مِنَ العيوب، كتمييز اللبن من بين الفرث والدم» (١٠). ﴿سائغا للشاربِينَ (٦٦) ﴾ سهل المرور في الحلق.

﴿وَمِن ثَمُواتِ النخيلِ والأعنابِ تتَّخلُونَ مِنْهُ سَكَرًا ورِزْقًا حَسنًا﴾ هُوَ الحَلُّ والرَّبُّ والنمر والزبيب، وغير ذَلِكَ، ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيةً لقوم يعقلُونَ(٦٧)﴾.

﴿ وأوحَى ربُّك ﴾ ألهم، كما يُلهِم سائر الحيوان لمصالحها، ﴿ إِلَى النحل أَنِ النَّخِلِي مِنَ الجبالِ بيوتا ومن الشجر وممَّا يَعرِشُونَ (٦٨) ﴾ يرنعون من سقوف البيت، أو بِمَا يينون للنحل، ﴿ ثُمَّ كُلِي مِن كُل الثمرات، فاسلكي سَبُلَ رَبكَ ذُلُلاً ﴾، جمع ذُلُول، وهي حال مِنَ السبل، لأَنَّ الله ذلّلها وسهّلها؛ أو أتت ذلّلاً منقادة لِمَا أُمِرَت بِهِ غير ممتنعة، ﴿ يخرج من بطونها شراب مختلف الوائه ﴾ مِنهُ أبيضُ وأصفر وأحمر، من اختلاف قبائله أو أغذيته، ﴿ فِيهِ شفاء للناس، إِنَّ فِي ذَلِكَ لآية لقوم يتفكّرُونَ (٦٩) ﴾ [٣٠٣] في عجيب شماء للناس، إنَّ في ذَلِكَ لآية لقوم يتفكّرُونَ (٦٩) ﴾ [٣٠٣] في عجيب أمرها، فيعلمُ أنَّ الله أو دعها علما بذلك وفطنها، كما أولَى أولِي العقول عُقولهم، وإنَّ مَن تَدَبَّر اختِصَاصَ النَّحلِ بِتِلْك العلوم الدقيقة، والأنعال

١ - الزمخشري: الكشَّاف، ٤٧٩/٢.

العجيبة حقَّ التَّدبُّر عَلِمَ قَطعًا أنَّه لاَ بُدَّ لهـا مِن قَـادِر حَكِيـم يُلهِمُهـا ذَلِكَ، ويَحمِلُها عليه.

﴿ وَا اللهُ خَلَقَكُم ثُمَّ يَتَوَفَّاكُم، ومِنْكُم مَّن يَسُّرَدُّ إِلَى أَرِذَلِ الْعُمُوكِ إِلَى أَخَسِهُ وَاللهُ خَلَقَكُم ثُم يَتُوفَّاكُم، ومِنْكُم مَّن يَسُرَدُ إِلَى أَرِذَلِ الْعُمُوكِ إِلَى أَخَسِهُ وَالْعُسِمُ والقُوّة وَالْحَسِمُ والقُوّة وَالْحَسِمُ والقُوّة فِي عَلَم والقُوّة وَالْعَقَل عَلَم عَلَى عَلَم والعَقل ﴿ وَلِكُنْ لا يَعْلَم شَيْئًا بعد علم، أي: يَذهَب مَا عَلِمَ. ﴿ إِنَّ اللهُ عَلَيم قديو (٧٠) ﴾ عَلَى تَبْدِيل مَا يَشَاء كَما يَشَاء.

﴿ وَاللّه فَصَّل بَعضَكُم عَلَى بعضٍ فِي الرزق ﴾ أي: حَعَلكُم مُتفَاوِتِين فِي الرِّزق؛ فَرَزَقَكُم أفضلَ مِمَّا رَزَقَ مَمَالِيككم وَهُم بَشَرٌ مِثلكُم؛ ﴿ فَمَا اللّهِينَ فَصَلُوا ﴾ فِي الرِّزق يَعنِي الـمُلاَّكَ، ﴿ يُوادِي ﴾ بِمُعطِي ﴿ وِزقِهم عَلَى مَا فَضَلُ وَاللّهِ فِي الرِّزِق يَعنِي الـمُلاَّكَ، ﴿ يُوادِي بَمُعطِي ﴿ وَوَقَهُم عَلَى مَا مَلَكَت أَيْمَانُهم ﴾ وكَانَ يَنْبَغِي أَنْ تَرُدُّوا فَضلَ مَا رُزِق تُمُوه عَلَيْهِم حتَّى تَتَسَاوُوا فِي اللّهِ سِواع ﴾ تَقديرُه: ﴿ فَمَا اللّهِينَ فُضَّلُوا بِرَادِي وِزقِهِم عَلَى مَا مَلَكت أَيمانُهم فَيستَوُوا مَعَ عَبِيدِهم فِي الرِّزق ﴾؛ وهُو مَنْ وَلاَ يَسَوُون بَيْنَكُم وبَينَ مَثَلُ ضَرَبَه للذين حَعَلُوا لَهُ شُركاء؛ فَقَال لَهُم: أنتُم لاَ تُسَوُّون بَيْنَكُم وبَينَ عَبِيدِكم فيما أنعمت بِهِ عَلَيْكُم، وَلاَ تَجعلونهم فِيهِ شركاء، وَلاَ تَرضَونَ ذَلِكَ عَبِيدِكم فيما أنعمت بِهِ عَلَيْكُم، وَلاَ تَجعلونهم فِيهِ شركاء، وَلاَ تَرضونَ ذَلِكَ عَبِيدِكم فيما أنعمت بِهِ عَلَيْكُم، وَلاَ تَجعلونهم فِيهِ شركاء، وَلاَ تَرضونَ ذَلِكَ عَبُول مَنْكُم أُحدً يُشْرِكُه مَمُلُوكُه فِي زوجته وفِراشِه مَثَلُّ ضَرَبه الله عزَّ وجلٌ، فهل مِنكُم أُحدٌ يُشْرِكُه مَمُلُوكُه فِي زوجته وفِراشِه ومَالِه؟ أَفَتَعلِلُون با الله حَلقَه وعِبَادَه؟! تعالى عَن ذَلِكَ عُلُوا كَبِيرًا ». ﴿ أَفَينِعمَة وَمِالله؟ أَفَتَعلِلُون با الله حَلقَه وعِبَادَه؟! تعالى عَن ذَلِكَ عُلُوا كَبِيرًا ». ﴿ أَفَينِعمَة اللهِ يَحْدُونَ (٧١) ﴾ بالإشراك بِهِ.

﴿ وَاللّه جَعَلَ لَكُم مِن أَنفُسِكُم أَزُواجًا ﴾ مِن حنسِكُم، ﴿ وَجَعَلَ لَكُم مِن أَزُواجِكُم بَنِينَ وَحَفَدَة ﴾ حَمْعُ: حافِد، وَهُوَ الذِي يَحفَدُ، أي: يُسرِعُ فِي مِن أَزُواجِكُم بَنِينَ وَحَفَدَة ﴾ حَمْعُ: حافِد، وَهُوَ الذِي يَحفَدُ، أي: يُسرِعُ فِي الطاعَة والحِدمَة، واحتُلِفَ فِيهِ، فَقِيلَ: هُمُ الأحتان عَلَى البَسنات، وقيل: أولاد الأولاد، وقيل: الحَدَثُم، وقيل: الأَسهَارُ، وقيل: الأعوان، وقِيلَ: كِبارُ الأولاد المُعينِين عَلَى الأعمال، وقيل: الرَّبائِب. ﴿ وَرَزَقَكُم مِنَ الطيبات ﴾ أي: المُعينِين عَلَى الأعمال، وقيل: الرَّبائِب. ﴿ وَرَزَقَكُم مِنَ الطيبات ﴾ أي: بعضها، لأنَّ كُلها في الجينَة، وطَيبات الدُّنْيَا أنسُمُوذَجٌ ؛ ﴿ أَفِيالِبَاطِل يُوسُونِ ﴾ هُو مَا يَعتَقِدُون مِن (لَعَلَّهُ) مَنْفَعَة الأصنام، أو مُتَابِعتهم للوساوِسِ (١) يُوسُونِ ﴾ أو الباطل: الشيطان وَمَا لشيطانيتَّة، ﴿ وَلِنِعِمَةِ اللهِ هُمْ يَكَفُونُونَ (٧٢) ﴾ أو الباطل: الشيطان وَمَا يُزِينُهُ، والنعمة: رحمة الله.

﴿ وَيَعَبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ مَا لاَ يَملِكُ لَهُم رِزقًا مِنَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ شَيْئًا، وَلاَ يَستَطِيعُونَ (٧٣) ﴾ المعنى: لاَ يَملِكُونَ شَيْئًا مِنَ الرِّزق وَلاَ مِنَ النَّفع وَلاَ مِنَ الضُّرِّ، وَلاَ يَتَأْتَنَّى ذَلِكَ فِيهِم، (لَعَلَّهُ) ويَدخُل فِي ذَلِكَ السَمَال والأهْلُ الشَّاغِلاَن عَن ذِكر الله.

﴿ فَلاَ تَضْرِبُوا للهِ الْأَمْثَالَ ﴾ فَلاَ تَحَمَّلُوا لله مشلاً، فإنَّ لاَ مشلَ لَـهُ، أي: فَلا تَحَمَّلُوا لَهُ شُرَكَاء، ﴿ إِنَّ الله يَعلَم ﴾ أنَّه لاَ مِثلَ لَهُ مِنَ الخَلقِ، ﴿ وَأَنسَّمُ لاَ تَعْلَمُونَ (٧٤) ﴾ خَطَأ مَا تَضْرَبُون مِنَ الْأَمْثَال.

﴿ضَرَبَ الله مَثَلاً عَبْدًا مَملُوكًا لاَ يَقدِرُ عَلَى شَيء، ومَـن رَزَقــنَاه مِنــًا رِزَقًــنَاه مِنــًا رِزقًا حَسَنا، فَهُو يُنفِقُ مِنــُهُ سِرًا وجَهـرًا﴾ أي: مَثَلُكُم في إشــرَاككُم بــا لله

١ - في الأصل: «للوساس»، وهو عطأ.

الأوثانَ، [ك] مثلَل مَن سَوَّى بَينَ عَبدٍ مَملُ ولَهٍ عَاجزِ عَنِ التَّصرُّفِ، [٣٠٤] وبين حُرِّ مَالكٍ قَد رَزَقَه الله مَالاً، فَهوَ يَتَصرَّف فِيهِ وَيُنفِقُ مِنْهُ كيف يَشَاءُ؟ وقُيِّد بالمملُوك لِيُسْمَيَّزَ مِنَ الحُرِّ، لأَنَّ اسمَ العبدِ يَقَعُ عليهما جميعا، إذ هُمَا مِن عَبَاد الله وقيل: هَذَا مَثلٌ ضَرَبَهُ الله لِلمُؤمِن والكافر، ﴿هِل يَستَوُون؟ الحمدُ الحمدُ العبادة لله بَل أكثرُهم لا يَعْلَمُونَ (٧٥)﴾ إنَّ الحمدُ والعبادة للهُ.

ثُمَّ زاد في البيان فَقَال: ﴿وضَوَبَ اللهُ مَثَلاً رَّجُلَين أَحَدُهما أَبِكُمُ لاَ يَقلِرِ عَلَى شَيءِ الأَبكَم: الذِي وُلِدَ أَحْرَس، فَلا يَفهم وَلاَ يَسُهم، ﴿وَهُو كُلُّ عَلَى مَو لاَهُ عَلَى مَو لاَهُ وَيَعُولُه؛ ﴿أَيْنَمَا يُوَجِههُ لاَ عَلَى مَو يَلِي أَمرَه ويَعُولُه؛ ﴿أَيْنَمَا يُوَجِههُ لاَ عَلَى مَو يَلِي أَمرَه ويَعُولُه؛ ﴿أَيْنَمَا يُوجِههُ لاَ يَاتِ بِخَيْرٍ ﴿ حَيثُ مَا يُرسِلُه ويَصرِفُه في مَطلَبِ حَاجَة، أو كِفَاية فَهم (١٠)، لم يَاتِ بنجح، وَهُو يُفسِدُ وَلاَ يُصلِح، ﴿هَل يَستَوِي هُو وَمَن يَأْمُسُو بِيَافَعُ وَلِم يَاتِ بنجح، وَهُو يُفسِدُ وَلاَ يُصلِح، ﴿هَل يَستَوِي هُو وَمَن يَأْمُسُو بِيَافَعُ لَا عَلَى مِيرَة صَالَحة ودين قيم قويم؛ وهذا مَثَلُّ ثَان ضَرَبَه فَهُو يَأْمُسُرُ النَّاس بِالعدل والخير ﴿وَهُوكَ فِي نَفسِه ﴿عَلَى صِواطٍ مُسْتَقِيم (٧٦)﴾ عَلَى سِيرَة صالحة ودين قيم قويم؛ وهذا مَثَلُّ ثَان ضَرَبَه فَيْسَةُ فِيمِ مُواتُ لاَ تَضُرُّ وَلاَ تَنفَعُ وقِيل: لِلمُؤمِنِ والكافر، وهو ولِلأَصنَام التِي هِي مَوَاتُ لاَ تَضُرُ وَلاَ تَنفَعُ وقِيل: لِلمُؤمِنِ والكافر، وهو ولِلأَصنَام التِي هِي مَوَاتُ لاَ تَضُرُّ وَلاَ تَنفَعُ وقِيل: لِلمُؤمِنِ والكافر، وهو كَلُولُون وَلَا مُن يُمشي سَوِينًا عَلَى وجهِ هُ أهدَى، أُمَّن يَمشي سَوِينًا عَلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيم ﴿ الْ وَيَعْمَهُ وَلِيلاً مُنْ يَمشي سَوِينًا عَلَى وجهِ إِهدَى، أُمنَ يُمشي سَوِينًا عَلَى وجهِ إِهدَى، أُمنَ يُمشي سَوِينًا عَلَى وجهِ إِهدَى، أُمنَ يُمشي سَوينًا عَلَى وجهِ وَيَعْمَه ، وإصلاح مُعامَلتِه لِخَالِقِه، ومِرَاطٍ مُّسْتَقِيم ﴿ اللهُ وَيُعْمَلُونَ فِيهِ تَدْبِيرُ مَعَاشِه ، وإصلاح مُعامَلتِه لِخَالِقِه،

١ - كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «مهمِّ». انظر: الزعشري: الكشَّاف، ٤٨٥/٢.

٢ - سورة الملك: ٢٢.

وللخلق فيما بينه وبينهم، وإصلاح نفسه، ومَركَــز جميـع اصطلاحــات سَـــلامة القلب مِنَ الأهْوِيَةِ والأمراض.

﴿ وَلَهُ غَيبُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ أي: يختصُّ بهِ علم مَا غَابَ فيهما عَن العبادِ، وحَفِي عَلَيْهِم عِلمُه؛ أو أَرَادَ بغَيبِ السَّمَاوَاتِ والأَرْضِ يَومَ القيامة، عَلَى العبادِ، وحَفِي عَلَيْهِم عِلمُه؛ أو أَرَادَ بغَيبِ السَّمَاوَاتِ والأَرْضِ لم يَطَلِع عَلَيه أحد مِنْهُم؛ ﴿ وَمَا أَمْوُ السَّاعة ﴾ في قُرب كونها، وسرعة قيامها، ﴿ إلاَّ كلمح البصو ﴾ كرَجْع طرف مِن أعلى الحَدَقة إلى أسفلها؛ وإنَّما ضرب بهِ المثل، لأَنَّةُ لاَ يُعرف زمان أقلُّ مِنْهُ؛ ﴿ أَو هُو ﴾ أي: الأمر ﴿ أقوب ﴾ وليس هَذَا للشك ولكنَّ المعنى كونوا في كونها عَلَى هَذَا الاعتبار، وقيل: بَل هُوَ أقرب، ويقتضي ذَلِكَ انقضاء أحل كلَّ نفس، لأنسَّهُ إذَا انقضى أحلها كانَّ قيامتها قد قامت، ﴿ إِنَّ الله عَلَى كُل شيء قديم المناعة، ويعث الخلق، لأنسَّهُ بعض المقدورات؛ ثُمَّ دلَّ عَلَى قدرته بِمَا بعد، فقال:

﴿واللهُ أَخْرِجُكُم مِن بُطُون أَمَّهاتكم لاَ تَعْلَمُونَ شَيْسُنًا ﴾ مُستَصحبين حهل الجماديَّة [كَذَا]، لاَ تَعْلَمُونَ شَيْسُنًا من حقِّ المنجِم الذِي خلقكم في البطون، وَلاَ تَعْلَمُونَ قدرَ أنفسكم، ﴿وجعل لكم السمعَ والأبصارَ والأفضدةَ لَعَلَّكُم تشكرُونَ (٧٨) ﴾ أي: وَمَا ركّب فيكم هَذِهِ الأشياء والاالآت (١٠).

١ - كذا في الأصل، ولعلَّ في العبارة حطأً ونقصًا تقديره: «وَمَا رحَّب فيكم هَـــنــ الأشــياء والآلات إلاَّ لتشكروا». وَفي تفسير الزمخشري: «معناه: وما ركَّب فيكم هَـنــ و إلاَّ آلات لإزالة الجهل الذي ولدتم عَلَيه، واحتــالاب العلـم والعمــل بـه مــن شــكـر المنعـم وعبادتـه والقيام بحقوقه...» إلح. الزمخشري: الكشَّاف، ٤٨٦/٢.

﴿ أَلَمْ يَرُوا إِلَى الطيرِ مسخّرات ﴾ مُذلـ الله الطيّران بِمَا حلق لها مِنَ الأحنحة والأسباب المواتيَّة لذلك، ﴿ فِي جُو السَّمَاء مَا يُمسكهنَ ﴾ في قبضهنَّ وبسطهنَّ ووقوفهنَّ ﴿ إِلاَّ الله ﴾ بقدرته؛ وفيه نفي لِمَا يُصورُه الوهم من خاصيـــّة [٣٠٥] القـــوى الطبيعيـــــّة ﴿ إِنَّ فِي ذَلِك لَآيــات لقــوم يُوْمِئُونَ (٧٩) ﴾ بأنَّ الخلق لاَ غِنى بِهِ عَن الخالق.

﴿والله جعل لكم من بيوتكم سَكنا وضعا تسكنون فيه وقت إقامتكم، كالبيوت المتّخذة مِنَ الحجر والمدر، ﴿وجعل لكم مِن جلود الأنعام بيوتا هِي قباب الأدم، ﴿تستخفُونها ﴾ لأنها خفيفة المحمل في الضرب والنقض والنقل، ﴿يوم ظَعَنِكم ويوم إِقَامَتكم وراركم من (١) منازلكم؛ والمعنى أنها خفيفة عَلَيكم في أوقات السفر والحضر؛ عَلَى أنَّ «اليوم» بمعنى الوقت. ﴿ومِن أصوافها ﴾ أصواف الضأن، ﴿وأوبارها ﴾ أوبسار الإبل، ﴿وأشعارها ﴾ أشعار المعز، ﴿أثاثا ﴾ أثاث البيت، ﴿ومتاعا ﴾ وشَيْئًا ينتفع بِهِ ﴿ وأشعارها ﴾ مُدَّة مِنَ الزمان.

﴿ وَالله جعلَ لَكُم مِمَّا خلقَ ظِلالا ﴾ كالأشجار والسقوف، تستظلُون (لعلّه) تحتها، ﴿ وجعلَ لَكُم مِنَ الجبال أكنانًا ﴾ جمع كِنَّ، وَهُوَ مَا سترك من كهف وغار، ﴿ وجعل لكم سوابيلَ ﴾ هِيَ القمصان والثياب، من الصوف والكتان والقطن ﴿ تَقِيكُم الْحَرَّ ﴾ وهي تقيى البرد أينضاً، إلا أنه اكتفى

١ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «في».

بأحدِ الضدَّين، ﴿وسوابيل تَقِيكم بأسكم﴾ ودُرُوعا مِنَ الحديد تَردُّ عنكم سلاح عدوكم في قتالكم؛ والبأس: شدَّة الحر، والسربال: عامٌّ يقع عَلَى مَا كَانَ مِن حديد أو غيره، ﴿كذلك يُتِمُّ نعمته عَلَيْكُم لَعَلَّكُم تُسلمُونَ (١٨)﴾ أي: تنظرون في نعمته الفائضة، فتؤمنون به وتنقادون لَهُ؛ وانظر مَا عدَّد هنا، وهي قليلة حقيرة مِمَّا أفاض عَلَى خلقه من نعمه الدينييَّة الدنيوييَّة، وكلُها تُسمَّى نعمة إِذَا أعانت وأوصلت إلى النعمة الأبديَّة.

﴿ فَإِن تُولَو ا عَلَى الْمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّ

﴿ يعرفون نعمة الله ﴾ التي عدَّدناها بأقوالهم، فإنَّهم يقولون: إنَّها مِنَ الله تعالى، ﴿ تُمَّ يُنكِرونها ﴾ بأفعالهم، حيث عبدوا غير المنعم؛ وإنكارهم لها كُفرهم بها، والاستنقاص (لعلَّه) بفاعلها، ولا يجوز أن ينتفع بشيء يُنكره؛ فمن ذَلِكَ (لعلَّه) استحالت النعمة في حق (١). ﴿ وَأَكْثُوهُم الْكَافِرُونَ (٨٣) ﴾ إمَّا بالقول أو بالنيَّة أو بالفعل، أو بأحدها، وحقُّ مَن عَرَفَ النعمة أن يَعتَرفَ وَلاَ يُنكر.

﴿ ويوم نبعث مِن كُلِّ أُمَّةٍ شهيدا ﴾ مُحقًا من نبيٍّ أو الإمام (٢) أو عالم يشهد للمحق بِالْحَق، وَعَلَى المبطلِ بالباطل؛ ﴿ ثُمَّ لاَ يُؤذَنُ للذين كَفَرُوا ﴾ في

١ - كذا في الأصل، ولعلُّ في العبارة سقطا.

كذا في الأصل، ولعل الأصوب: «إمامٍ»، بالتنكير.

الاعتذار، ﴿وَلاَ هُم يُستَعْتَبُونَ(٨٤)﴾ يُسترضون، أن لا يُـقال لَهُـم: ارضـوا برَبّـكُم، لأَنَّ الآخِرَة ليست بدار عمل.

﴿وَإِذَا رَأَى الذِينَ ظَلَمُوا﴾ أَنِفسَهم بالكفرِ ﴿العَذَابَ، فَلا يُخفُّفُ عَنْهُم وَلاَ هم يُنظُرُونَ(٥٥)﴾ وَلاَ هم يُمهلون.

﴿ وَإِذَا رَأَى الَّذِينَ أَشَرَكُوا شُركاءَهُم ﴾ أوثانهم التِي عبدوها، وَمَا أحصى عَلَيْهِم فِي الحَتاب من أعمالهم القبيحة، لأنسَّها في الحقيقة أوثان وشركاء لله، ﴿ قَالُوا: رَبَّنَا هَوُلاَءِ شُركاؤُنا ﴾ أي: آلهتنا التِي جعلناها شُركاء؛ وفي المعنى أنسَّها تعمُّ جميع معاصي الله تعالى؛ ﴿ الذِينَ كُنسًا نَدعُو مِن دونك ﴾ أي: نعبدها ونعملُها، ﴿ فَالقوا إِلَيْهِم القولَ إِنسَّكُم لكاذبُونَ (٨٦) ﴾ أي: أحابوهم [٣٠٦] بالتكذيب في تَسميتَهم شركاء وآلهة، تنزيها لله مِنَ الشريك.

﴿وَالْقُوا﴾ يعني: الذِينَ أَشْرَكُوا ﴿إِلَى الله يُومَنَـذِ السَّلَمَ﴾ إلقاء الاستسلام لأمر الله وحكمه بعد الإيساء والاستكبار في الدُّنْـيَا، ﴿وَضَلَّ عَنْـهُم﴾ وبَطلَ عَنْهُم ﴿مَا كَانُوا يفترُونَ(٨٧)﴾ من أنَّ لله شُركاء بقولهم وفعلهم.

﴿الذِينَ كَفَرُوا وصدُّوا عَن سبيل الله ﴾ أي: حملـوا غيرهم عَلَى الكفر ﴿وَدِناهِم عَذَابًا فُوقَ العَذَابِ ﴾ عذابًا بـالكفر، وعذابًا بـالصد ﴿بِمَا كَـانُوا يُفسدُونَ(٨٨)﴾ مَا أصلحه الله وأنبياؤه وأهل دينه.

﴿ويوم نَبعث في كُلِّ أُمَّة شهيدا عَلَيْهِم مِن أنفسهم ﴿ هُوَ كُلُّ إِمام محقٍّ فِي أُمَّة ﴿وَجَنَا بِكُ شَهِيدا عَلَى هَؤُلاً ﴾ عَلَى أُمَّتك ﴿ونزَّلنا(١) عليك الكتاب

١ - في الأصل «وأنزلنا» وَهُوَ خطأ.

تِبْيَانَا﴾ بيانا بليغا ﴿لِكُلِّ شَيْءٍ﴾ من أمور الدين والدُّنْيَا ﴿وهدى ورحمة وبُشــرى للمسلمِينَ(٨٩)﴾ ودلالةً إِلَى الخلق، ورحمةً للمؤمنين، وبشارة بالجـنَّة لَهُم.

وإنَّ الله يَأْمُو بالعدل وهُو أن تُسوُّوا في الحقوق فيما بينكم، وترك الظلم، وإيصال كل ذي حقِّ إلى حقه، ﴿والإحسان بأن تُحسنوا إلى أنفسكم بفعل الواجبات والمندوبات، (لعله) وترك جميع الحرَّمات والمحجورات، واجتناب جميع السيئات، ﴿وايتاء ذي القربي مَا يستحقُّ ويحسن، ﴿وينهي عَن الفحشاء عَن الذنوب المفرطة في القبح، ﴿والمنكو مَا تُنكره العقول، ﴿والمبغي طلب التطاول بالظلم والكبر؛ ﴿يَعِظُكم لَعَلَّكُم تذكّرُونَ (١٠) ﴾ تتعظون بمواعظ الله، وهذه عِظة جامعة لِكُل مأمور ومنهيًّ.

﴿ وَأُونُوا بِعَهِدَ اللهِ إِذَا عَاهِدَتُم، وَلاَ تَنقضوا الأَعِانُ بِعِد تَوكِيدِها ﴾ بعد توكيدِها بعد توكيدِها بعد توثيقها باسم الله، ﴿ وقد جعلتم الله عَلَيْكُم كفيلا ﴾ شاهدا ورقيبا، لأنَّ الكفيل مُراعِ لحال المكفول بِهِ، مهيمن عليه، ﴿ إِنَّ الله يعلم مَا تفعلُونَ (٩٩) ﴾.

﴿ وَلاَ تَكُونُوا ﴾ فِي نقضِ الأيمان ﴿ كَالَتِي نَقَضَت غَزِلُها مِن بعدِ قَوَّةٍ ﴾ كالمرأة الغازلة [...](١) بعد أن أحكمته وأبرمته ﴿ أَنكاتًا ﴾ جمع نكث، وَهُوَ ما ينكث فتله. قيل: هِيَ امرأة كَانَت حمقاء حرقاء، تغزل هِيَ وحواريها مِنَ الغداة إِلَى الظهيرة، ثُمَّ تأمرهنَّ فينقضن مَا غزلن؛ والمعنى: أنسَّها لم تكفَّ عَن الغذل، وَلاَ حين عَمِلَت كفَّت عَن النقض (لعلَّه) فتستريح؛ وهي كحمار

١ - كذا في الأصل، ويبدو أنَّ في العبارة سقطا. وَفي تفسير الزعشري: «كالمرأة التي أنحبت عَلَى غزلها بعد أن أحكمته وأبرمته فجعلته ﴿إنكانا﴾». الزعشري: الكشَّاف، ٤٩٢/٢.

الطاحونة الذي يسير مِنْهُ [و] يجيء إِلَيْهِ؛ وذلك كلُّ عمل يعمله الإنسان مِنَ الطاعات، ثُمَّ يعقبها بالمعاصي فتُحبط بها، ﴿تَّخذُون أَيَانَكُم دُخَلا بينكم﴾ أي: دخلا وخيانة وخديعة، والدخل: مَا يُدخل في الشيء الفساد. وقيل: ﴿أَنْ تَكُونُ أُمَّة هِيَ أُربِي ﴾ أَزْيلَ عددا، أو أوفر مالاً ﴿من أُمَّة ﴾ من جماعة المؤمنين؛ ﴿إِنَّمَا يبلوكم الله بِهِ ﴾ أي: إِنسَّمَا يختبركم بكونكم أربى، لينظر أتتمسكون بحبل الوفاء بعهد الله، وَمَا وكَدتم مِنَ أَيمان (١) البيعة لرسول الله والمؤمنين، أم تغترُون بكثرة أهل الفسق وثروتهم، وقلة المؤمنين وفقرهم؛ ﴿وليبيئنَّ لكم يوم القيامة مَا كُنتُم فِيهِ تختلفُون (٩٢) ﴾ في الدُّنْ يَا، وفيه تخذير عَن خالفة ملَّة [٧٠٣] الإسلام.

﴿ وَلُو شَاءَ الله لَجْعَلَكُم أُمَّةً وَاحِدَةً ﴾ حنيفيَّة مسلمة، ﴿ وَلَكُن يُضِلُّ مَن يَشَاءُ ﴾ مَن عَلِمَ مِنثُ اختيار الضلال، ﴿ وَيَهْدِي مَن يَشَاءُ ﴾ مَن عَلِمَ مِنثُ اختيار الهداية، ﴿ وَلَتُسَالُنَّ عَمَّا كُنتُم تَعْمَلُونَ (٩٣) ﴾ في الدُّنْيَا، فتحازون عليه.

﴿ وَلاَ تَتَخِذُوا (٢) أَيمانكم دخلاً بينكم ﴾ (لعله) خديعة وفسادا، فتضرُّون بها الناس فيسَشكُون، فسيَكِنتُون (٢) إِلَى أَيمانكم ويأمنونها ثُسمَّ تنقضونها، ﴿ فَسَزِلَّ قَدَمٌ بعد ثُبُوتها فَ فَتَزلَّ أقدام عَن محجَّة الإسلام بعد ثُبُوتها عليها، ﴿ وَتَلُوقُوا السُوءَ ﴾ مَا يَسوؤكم في الدُّنْيَا ولم توتحروا (١) عَلَيه، فيكون وبالا

١ - في الأصل: «الأيمان»، بالتعريف، وهو خطأ.

٢ - في الأصل «تتخذون» وَهُوَ حطأ.

٣ - كذا في الأصل، وَلَعَلَّهُ يقصد: فسيلتجنون.

٤ - كذا في الأصل، ولعل الصواب: «تؤجروا».

ومغرمًا وحسرانا عَلَيْكُم، خِلاف المؤمنين، لأنَّهُم وَإِن نـالَهُم مكروه، فذلك رفعٌ لدرجاتهم، فيصير نعمةً لَهُم خلاف الأَوَّلين. ﴿بِمَا صَدَدَتُم﴾ بصدودكم ﴿عَن الدين، ﴿ولكم عذاب عظيم (٩٤)﴾ وَهُوَ العذاب الأكبر في الآخِرَة.

﴿وَلاَ تَشْتَرُوا﴾ وَلاَ تستبدلوا ﴿بعهد الله ﴾ بميثاقه ﴿ثمنا قليلا ﴾ عَرَضا مِنَ الدنيا يسيرا، ﴿إِنَّمَا عنكَ الله ﴾ مِن رِزقه في الدُّنْسَيَا، وثوابه في العقبى ﴿هُوَ خيرٌ لكم إِن كُنتُم تَعْلَمُونَ (٩٥) ﴾ أنَّ وعدَ الله آتٍ.

﴿ مَا عندكم ﴾ من زُخرف الدُّنْيَا ﴿ يَنفدُ ﴾ وَلاَ تؤجرون عليه إِن توجّه ذَلِكَ للمخالفين؛ وإن توجّه للمؤمنين نقول: مَا فِي أيديكم يجيء ويذهب، ﴿ وَمَا عند الله ﴾ مِن خزائن رحمته ﴿ باق ﴾ لاَ ينفد، ﴿ ولنجزينَ الذِينَ صبروا ﴾ عَلَى مَا أوجه الله عَلَيْهِم مِن مشاق التكليف، ﴿ أَجرَهم بأحسنِ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (٩٦) ﴾.

﴿ مَن عَمِل صالحا مِن ذَكَرٍ أو أنشى وَهُو مُؤْمِن ﴾ شَرَطَ الإيمان لأنَّ اعمالَ الفاسقين غير معتدِّ بها، ﴿ فَلَنْحِينَنَه حياةً طيبِّة ﴾ بِمَده بعقل متبوع يميز به بين الحسن والقبيح من أمر الدُّنْيَا والآخِرَة. ﴿ ولنَجزينَ عَم أجرهم بأحسنِ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (٩٧) ﴾ وعده الله ثواب الدُّنْيَا والآخِرَة ، كقوله: ﴿ فَاتَاهُم اللهُ ثُوابَ الدُّنْيَا وحسنَ ثوابِ الآخِرَة ﴾ (١) وذلك أنَّ المؤمن مَعَ العمل الصالح مُوسرا كَانَ أو مُعسرا يعيش عيشا طيبا، إن كانَ موسرا فظاهر،

١ – سورة آل عمران: ١٤٨؛ في الأصل: ﴿ فَاتَاهُمُ اللَّهُ نُوابُ الدُّنْـُيَا وَالآخِرَةَ ﴾، وهو خطأ.

وإن كَانَ مُعسرا فييُعسَر لَهُ مَا يطيب عيشه، وَهُوَ القناعة والرضى بقسمة الله فيهِ. ﴿ وَمَن أَعرض عَن ذكري فإنَّ لَهُ معيشة ضنكا ﴿ الله أي: ضيقةً، كَانَ موسرا أو معسرا؛ وقيل: الحياة الطيبة: القناعة وحلاوة الطاعة، أو المعرفة بالله وصدق المقام مَعَ الله، وصدق الوقوف عَلَى أمر الله، والإعراض عما سوى الله، وكلُّ ذَلِكَ من نتائج القلوب السليمة، وجميع الشرور من نتائج القلوب المريضة؛ فصح مَعَ أهل العقول أنَّ خير الدُّنْ يَا والآخِرَة: القلبُ السليم لما صاحبه، وشرَّ الدُّنْ يَا والآخِرَة: القلبُ المسليم لصاحبه، وشرَّ الدُّنْ يَا والآخِرَة: القلبُ المريض.

﴿ وَإِذَا قَرَأْتَ القَرآنَ فَاسَتِعِذُ بِا للهُ مِنَ الشيطانِ الرجيم (٩٨) ﴿ (لعلّه) قيل: هَذَا فِي الصلاة، أي: إِذَا قرأت القرآن وأنت في الصلاة فأنصِت واستعذ با لله مِنَ الشيطان ومن وساوسه، لأنّهُ موضع المناحاة لله تعالى. (لعلّه) أمر الله بالاستعادة منهُ باللسان، وصيانة القلب (لعلّه) عَن وساوسه، (لعلّه) وحفظ الجوارح عَن العيب، (لعلّه) ويخرج معنى آخر: أي أنسّك إِذَا قرأت القرآن، المعنى: إِذَا عملت بِمَا فِيهِ فاستعذ با لله، لأنه في ذَلِكَ الحين تنفع الاستعادة منه، [٣٠٨] لقوله تعالى: ﴿ إِنّهُ ليس لَهُ سلطان عَلَى الذِينَ آمنوا وعلى ربهم يَتوكّلُون، إِنسَّمَا سلطانه عَلَى الذِينَ يَتَولُونه ﴾ استعاذوا مِن الشيطان بلسانهم أم لاً، فإنَّ ذَلِكَ هذيان، ودعاؤهم غير مستجاب، لقوله: ﴿ وَمَا دُعاء الْكَافِرِينَ إِلاَّ فِي ضلال ﴾ (٢) والاستعاذة دعاء، وفي الحقيقة من قرأه

۱ - سورة طه: ۱۲٤.

٢ - سورة الرعد: ١٤.

ولم يعمل بِمَا فِيهِ فكأنَّه لم يقرأه. ﴿إِنَّهُ ليس لَهُ سلطان﴾ تسلُّط وولاية ﴿عَلَى اللَّهِ مِنْ وعلى ربِّهم ﴿عَلَى اللَّهِ مِنْ ءَامنسوا﴾ عَلَى المقبلين عَلَى صلاتهم، ﴿وعلى ربُّهم يتوكَّلُونَ(٩٩)﴾ فالمؤمن المتوكّل لا يقبل مِنْهُ وساوسَه بالمتابعة، وأمَّا زوالها من قلبه فلا يُقدَر عليه، وَلاَ تضرُّه، وتنفعه، إذ يصير مجاهدا بذلك.

﴿إِنَّمَا سَلَطَانَهُ عَلَى الذِينَ يَتُولُونَهُ يَتَخذُونَهُ وليًّا، ويتَبْعُونَ وساوسه، ﴿وَالذِينَ هُم بِهِ مُشْرِكُونُ(١٠٠)﴾ الضمير يعود إِلَى ربهم، وإلى الشيطان أي: بسببه، وَالذِينَ هُم بأَجله مشركون با لله.

﴿ وَإِذَا بِدُّلِنَا آيَةً مَكَانَ آيَةً ﴾ تبديل الآية مكَانَ الآيَة هُـوَ النسخ، وَاللهُ تعالى ينسخ الشرائع بالشرائع لحكمة (لعله) عَلِمَها، وَهُوَ معنى قوله: ﴿ وَاللهُ أَعْلَم بِمَا يَنزُل، قَالُوا: إِنَّمَا أَنت مُفتَر ﴾ فتختلق، وذلك أنَّ المشركين قَـالُوا: إنَّ عَلَمُ بِمَا يَنزُل، قَالُوا: إِنَّمَا أَنت مُفتَر ﴾ فتختلق، وذلك أنَّ المشركين قَـالُوا: إنَّ عَمَّدا سحرنا بأصحابه (٢٠)، يَـأْمُرُهم بأمر، ثُمَّ ينهاهم عَنْهُ غدا، إن هُـوَ إِلاً مُفتر مِن تلقاء نفسه. قَالَ الله: ﴿ بَلَ أَكثُوهِم لاَ يَعْلَمُونَ (١٠١) ﴾.

﴿قَل: نزَّله روح القدس اي: حبريل التَّلِيَّلِا، أَضِيف إِلَى القدس وَهُوَ الطهر مِنَ المَاثم، ﴿مِن رَبِّكَ بِالْحَقِّ مُلْتِبسا بالحكمة، ﴿لِيثبِّتِ اللهِينَ اللهِينَ المنوا لله ليبلوهم بالنسخ، حتَّى إِذَا قَالُوا فِيهِ هُـوَ الحقُّ مِن رَبِنا، حكم لَهُم بثبات القَدَم، وصِحَّة اليقين، واطمئنانيَّة القلوب؛ ﴿وهدى وبشوى تقديره بثبات القَدَم، وصِحَّة اليقين، واطمئنانيَّة القلوب؛ ﴿وهدى وبشوى تقديره

١ - في الأصل: «يشركون»، وهو عطأ.

٢ - كذا في الأصل، ولعل الصواب: «سخر بأصحابه».

تثبيتا لَهُم، وإرشادا وبشارة ﴿للمسلمِينَ(٢٠٢) ﴾ وفيه تعريض بحصول أضداد هَذِهِ الخصال لغيرهم.

وُولَقَد نعلمُ أَنَّهُمْ يقولون: إِنَّمَا يعلَّمه بَشَرٌ في قيل: أرداوا بِهِ غلاما كَانَ لِحُويطِب قد أسلم وحسن إسلامه اسمه "عائش"، وكَانَ صاحب كتب؛ أو هُو "جبر" غلامٌ روميٌ ؛ أو عبدان: جبر ويسار كانا يقرآن التَّوْراة والإنجيل، وكَانَ رسول الله يسمع مَا يقرآن، قَالَ الله تكذيبا لَهُم: ﴿لسان اللّهِ يُلْحِدُون إِلَيْهِ ﴾ رلعلًه) باللاعوى، ﴿أعجمهيّ اللّه اللهِ يكن فصح، وإن كَانَ يعزل البادية، والعجميُ : اللهِ يكن فصيحا، والأعرابيُ : البدويُ، العربيُ : منسوب إلى العجم وإن كَانَ فصيحا . ﴿وهذا لسان عربيٌ مبين (١٠٣) ﴾ منسوب إلى العرب وإن لم يكن فصيحا . ﴿وهذا لسان عربيٌ مبين (١٠٣) ﴾ غير بَين، وهذا القرآن لسان عربيٌ مبين، ذو فصاحة وبيان، (لعله) معناه: يفهمونه غير بَين، وهذا القرآن لسان عربيٌ مبين، ذو فصاحة وبيان، (لعله) معناه: يفهمونه ولا يَذهب عَنْهُم مِنْهُ شيء، ردًّا لقولهم، وإبطالا لطعنهم.

﴿ إِنَّ الذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِآياتِ الله لاَ يهديهم الله ﴾ مَا داموا مختارين الكفر، ﴿ وَهُم عَذَابِ أَلِيم (٢٠٤) ﴾ في الدُّنْ يَا والآخِرَة.

﴿إِنَّمَا يَفْرِي الكذبَ الذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِآيَاتِ الله اَي: إِنَّمَا يليق افْرَاء الكذب لمن لاَ يُؤْمِنُ، لأَنَّهُ لاَ يترقَّب عقابا عليه، وَهُوَ ردُّ لقولهم: ﴿إِنَّمَا أَنت مفترِ ﴾ عَلَى الحقيقة.

١ - كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «عن». انظر: الزمخشري: الكشَّاف، ١٩٥/٢.

٢ - سورة النحل: ١٠١.

﴿ مَن كَفَرَ بِهِ اللهِ مِن بعد إيمانه [٣٠٩] إِلاَّ مَن أكره وقلبه مطمئنً بالإيمان الله مِن بهِ ؛ ﴿ وَلَكُن مَن شَرَحَ بِالْكُفُر صَدرًا ﴾ أي: فتح صدره بالكفر، أي: بالقبول والاعتقاد واختاره، ﴿ فعليهم غضب مِنَ الله، ولهم عذاب عظيم (٢٠٦) ﴾ في الدارين.

﴿ ذَٰلِكَ ﴾ إشارة إِلَى الوعيد، وَهُو لحموق الغضب والعذاب العظيم. ﴿ بأنَّهُم استحبُّوا ﴾ آثروا ﴿ الحياةَ الدنيا عَلَى الآخِرَة ﴾ أي: بسبب إيشارهم الدُّنْيَا عَلَى الآخِرَة، ولو في حرف وَاحِد مِنَ الباطل. ﴿ وَأَنَّ الله لاَ يهدي القومَ الْكَافِرِينَ (١٠٧) ﴾ مَا داموا مختارين الكفر.

﴿ أُولَئِكَ الذِينَ طَبَع الله عَلَى قلوبهم وسمعِهم وأبصـارِهم ﴿ فلا يتدبَّرون وَيُصغون إِلَى المواعظ، وَلاَ يُبصرون طريق الرشاد. ﴿ وَأُولئك هُمُ الغافلُونَ (١٠٨) ﴾ الكاملون في الغفلة عَن تدبُّر العواقب، [و]هِيَ غاية الغفلة ومنتهيها (١٠).

﴿لاَ جرم أَنَّهُمْ فِي الآخِرَة هُـمُ الخاسـُرُونَ(٩٠٩) ثُمَّ إِنَّ رَبَّكَ للذيـن هاجَروا مِن بعدِ مَا فُتِنُوا﴾ بالعذاب، ﴿ثُمَّ جاهَدوا وصَــبَروا، إِنَّ رَبَّكَ مـن بعدِها لغَفُورٌ رحيم(١١٠)﴾.

﴿ يُوم تَأْتِي كُلُّ نَفْسٍ تُجادِلُ عَن نَفْسِها ﴾ وإنَّما أَضيفت النفس إِلَى النفس، لأَنَّهُ يقال لعين الشيء وذاته: نفسه، وفي نقيضه: غيره، و «النفس» الجملة كما هِيَ؛ فالنفس الأولى: هِيَ الجملة (٢)، والثانية: عينها وذاتها؛ فكأنَّه

١ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «منتهاها». انظر: الزمخشري: الكشَّاف، ١٩٩٧/٢.

٧ – كذا في الأصل، ونفس العبارة نجدها عند الزمخشري: الكشَّاف، ٩٧/٢.

قيل: «يومَ يأتي كلُّ إنسان يجادل عَن ذاته، لاَ يهمُّه شان غيره، كلِّ يقول: نفسي نفسي». ومعنى المجادلة عنها: الاعتذار عنها، كقوله: ﴿هـولاء أَضلُّونا﴾(١)، ﴿وَرَبَّنَا إِنَّا أَطْعَنَا سَادتَنَا وكُبراءنا﴾(٢)، ﴿وَالله رَبِنَا مَا كُنَّا مَسْركين﴾(٢)، ﴿وَوَللهُ وَيعَنَهُم الله جميعا فيسَحلِفون لَهُ كما يحلفون لكم﴾(١) الآيات... ﴿وَتُوقَى كُلُّ نفس مَا عملت﴾ يُعطى حزاء عملها وافيا، ﴿وَهُم

﴿وضرب الله مثلا قرية ﴾ أي: جعل الله القرية التي هَـنِهِ حالها مَثلا لِكُل قوم أنعم الله عَلَيْهِم، فأبطرتهم النعمة، فكفروا وتولوا، فأنزل الله بهم نقمته؛ فيجوز أن يراد قرية مقدَّرة عَلَى هَـنِهِ الصفة، أو أن تكون في قرى الأُوَّلِين قرية كَانَت هَنِهِ حالها، فضربها الله مثلا (لعله) لِكُل نفس عَلَى حـدة، الأوَّلِين قرية كَانَت هَنه عَلَى حـدة، ومطمئنته لله لا أنه من مثل عاقبتها. ﴿كَانَت آمنة ﴾ مِمَّا يُخاف مِنه ، ﴿مطمئنته ﴾ لا يُزعجها حوف، لأنَّ الاطمئنانيَّة مَعَ الأمن، والانزعاج والقلق مَعَ الخوف. ويأتيها رزقُها رَغَدا ﴾ واسعا ﴿من كُلِّ مكان ﴾ مـن كل حال من أسباب الرزق. ﴿فكفَرَت ﴾ أهلها ﴿بأنعم الله ﴿ لعله ) فلم تستعمل بمَـا (٥٠ أنعم الله عليها في الحـق. ﴿فأذاقهـا الله لباس الجـوع والخوف. يمَـا كَـانُوا يصنعُون (١٢) ﴾ فأذاقهم مَا غشيهم مِنَ الجوع والخوف.

١ - سورة الأعراف: ٣٨.

٢ - سورة الأحزاب: ٦٧.

٣ - سورة الأنعام: ٢٣.

٤ - سورة الجحادلة: ٣٨.

حذا في الأصل، ولعل الصواب: «ما».

﴿وَلَقَد جاءهم رسول مِنْهُم﴾ (لعلّه) ﴿فكذَّبوه فأخذهم العذاب وَهُـم ظالِمُونَ (١١٣)﴾ أي: في حال التباسِهِم بالظلم.

﴿ فَكُلُوا مِمَّا رِزَقَكُمُ الله حَلَالاً طَيِّبًا وَاشْكُرُوا نَعْمَةً الله إِنْ كُنتُمُ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ (١١٤) ﴾ (لعلَّه) تحذير عَن مَا أصاب أهل القرية.

﴿إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُم المِيتَة والدَّمَ وَلَحْمَ الْخَنزيرِ وَمَا أُهِلَّ لَغيرِ اللهِ بِهِ﴾ أي: وَمَا ذُكر بالمذبوح لغير الله؛ ﴿فَمَن اصْطُورٌ غير باغ وَلاَ عاد فإنَّ اللهُ غَفُور رحيم(١١٥)﴾.

﴿ وَلاَ تقولوا لِمَا تصف ألسنتكم الكذب ﴾ أي: ولاَ تقولوا الكذب [٣١٠] لمَا تصفه ألسنتكم مِنَ البهائم وغيرها بالحِل والحِرمة، ﴿ هَـذَا حلال وهذا حرام ﴾ بغير حُجَّة، ﴿ لتفتروا عَلَى الله الكذب، إنَّ الذينَ يفترون عَلَى الله الكذب، إنَّ الذينَ يفترون عَلَى الله الكذب لاَ يفلحُونَ (١١٦) متاع قليل وهم عذاب أليهم (١١٧) ﴾ أي: منفعتهم فيما هم عليه مِنَ الجاهليَّة منفعة قليلة لأنَّهَا زائلة، وعذابها عظيم؛ أو متاع قليل ممزوج بعذاب أليم.

﴿وعلى اللهِنَ هادوا حرَّمنا مَا قصصنا عليك مِن قبلُ، وَمَا ظلمناهم ولكن كَانُوا أنفسهم يظلمُونَ (١١٨)، ثُمَّ إِنَّ رَبَّكَ للذين عملوا السوء بجهالة أي: عملوا السوء جاهلين غير متدبرين للعاقبة لغلبة الشهوة عَلَيْهِم، ومرادهم لذَّة الهوى؛ ﴿ثمَّ تابوا من بعدِ ذَلِكَ وأصلحوا ﴾ مَا أفسدوه، ﴿إِنَّ رَبَّكَ من بعلِها ﴾ من بعد التوبة ﴿لغَفُور رحيم (١١٩) ﴾.

وإن إبراهيم كَانَ أُمَّة ﴾ إنَّه كَانَ وحده أمَّة مِنَ الأمم، لكماله في صفات الخير، وليس مِنَ الله بمُستنكر أن يجمع العالَم في واحد. وعن مجاهد: «كَانَ مؤمنا وحده والناس كلَّهم كفَّار»، أو كَانَ أمَّة يعنى: مأموم، أي: يَوَتُّه الناس ليأخذوا مِنْهُ الخير، وكَانَ إماما للنَّاس كَافَّة لمن اثتم بهِ، ﴿قانتا لله هُو القائم بِمَا أمره الله، ﴿حنيفا ﴾ مَائلا عن الأديان كلَّها إِلَى ملَّة الإسلام، ﴿ولم يَكُ مِنَ المشركِينَ (١٢٠) ﴾ نفى عَنْهُ جميع الشرك.

﴿ وَآتِينَاهُ فِي الدُّنْيَا حَسَنَةَ ﴾ تونيقا لصالح الأعمال. ﴿ وَإِنَّهُ فِي الآخِرَةَ لَمِن السَّاطِينَ (٢٢) ﴾ لَمِن أهل الجنَّة.

﴿ ثُمَّ أُوحينا إليك أَنِ اتَّبِعْ مِلَّةَ إِبراهيم حنيفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُسْوِكِينَ (١٢٣) ﴾. في «نُمُّ» تعظيمُ منزلةِ نبيسنا الطَّيْئِلاَ، وإحلالُ محلَّه، والإنذانُ بِأَنَّ مَا أُوتي حليلُ الله مِنَ الكرامةِ: اتباع رسولِنا ملَّتَه.

﴿إِنَّمَا جُعِلَ السبتُ عَلَى الذِينَ اختلفوا فِيهِ اَي: فُرِض عَلَيْهِ مِ تعظيمه، وترك الاصطياد فِيهِ. ﴿وإنَّ رَبَّكَ لَيحكم بَيْنَهُم يومَ القيامــة فيمـا كَانُوا فِيهِ يختلفُونَ (٢٢٤)﴾.

﴿ الله عُ إِلَى سبيل رَبِّكَ ﴾ إِلَى الإسلام ﴿ بالحكمة ﴾ بالمقالة الصحيحة المحكمة، وهي الدليل الواضح للحق المزيل للشُبهة. ﴿ والموعظة الحسنة ﴾ وهي

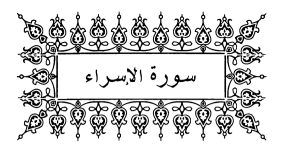
التي لا يخفى عَلَيْهِم أنّك تناصحهم بها، وتقصدهم مَا ينفعهم بها، أو بالقرآن، أي: ادعهم بالكتاب الذي هُو حكمة وموعظة حسنة، أو الحكمة: المعرفة بمراتب الأفعال، والموعظة الحسنة: أن يخلط الرغبة بالرهبة، والإنذار بالبشارة. ﴿وجادِلْهم بالتي هِيَ أحسنُ ﴾ بالطريقة التي هِيَ أحسن طريق الجادلة، مِنَ الرفق واللين من غير فظاظة؛ أو بِمَا يوقظ القلوب، ويعظ النفوس، ويجلو القلوب. ﴿إِنَّ رَبِّكَ هُو أعلم بهم، فمن كَانَ فِيهِ خير كفاه الوعظ القليل، ومن لا خير فيه عجزت عَنْهُ الحيل.

﴿ وَإِنْ عَاقِبَتُمْ فَعَاقِبُوا بَمثُلِ مَا عُوقِبَتُمْ بِهِ ﴾ سُمَى الفعل الأوَّل عقوبة، والعقوبة هِيَ الثانيَّة لازدواج الكلام، كقوله: ﴿ وجزاء سيئةٍ سيئةٌ مثلُها ﴾ (١) وإن كَانَت الثانية ليست بسيئة، ﴿ ولئن صبرتم لَهُوَ خيرٌ للصابرِينَ (٢٦٠) ﴾ عَن الجحازاة، فالصبر أفضل، والمجازاة بِالْحَق حائزة.

﴿ واصبر وَمَا صبرُك إِلاَّ باللهُ أَي: بتونيقه وتثبيته، ﴿ وَلاَ تَحْوَنْ عليهم ﴾ إِن لم يؤمنوا، ﴿ وَلاَ تَسكُ في ضيقٍ مُمَّا يَمكُرُونَ (١٢٧) ﴾ (لعله) في ضيق صدرك مِمَّا يعصون، ﴿ وَالذِينَ هم صدرك مِمَّا يعصون، ﴿ وَالذِينَ هم عسنُونَ (١٢٨) ﴾ للعمل.



١ - سورة الشورى: ٤٠.



## براسدالرحمز الرحم

وسبحان تنزيه لله عن العدول به إلى غيره، تقديره سبحوا الله، وسبحان الذي أسرى بجسده، وسبحان الذي أسرى بعبده ليلا مِنَ المسجد الحرام، قيل: أسرى بجسده، وقيل: بروحه، وإلى المسجد الأقصى، قيل: هُوَ بيت المقدس، وسُمي أقصى لأنه أبعد المساحد التي تُزار. والذي باركنا حوله، يريد بركات الدين والدُّنْيَا. ولِنُويَه من آياتنا، بعض آياتنا التِي بهِ الدالة (١) عَلَى وحدانية الله. وإنه هُوَ السميع البصير (١).

﴿ وَآتِينَا مُوسَى الْكَتَابُ وَجَعَلْنَاهُ هُدًى لَبَنِي إِسْرَائِيلُ، أَلاَّ تَتَّخَذُوا مِن دُونِي وَكَيْلا (٢) ﴾ ربَّا يَكِلُون إلَيْهِ أمورهم، وقيل: الكفيل، وقيل: الكافي.

﴿ فُرَيَّةً مَن حَمَلنا مَعَ نوح، إِنَّهُ كَـانَ ﴾ موسى ﴿عبـدا شـكورا(٣)﴾ في مَـا يسرُّه ويضرُّه، (لَعَلَّهُ) كَانَ إِذَا أَناله الله نعمة حَمِدَه، وإذا صرف عَـنْـهُ سوءًا حَمِده.

﴿ وقضينا إِلَى بَنِي إِسْوَائِيلَ فِي الكتابِ ﴿ (لَعَلَّهُ) قضاء قَدَر ومشيئة، لاَ قضاء (لَعَلَّهُ) أمر، يدلُّ عَلَى أنسَّهم لم يهتدوا بالكتاب الذي أوتي موسى.

١ - كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «بها الدلالة».

﴿ لَتُفسِدُنَ فِي الأَرْضِ مَوَّتِينِ وَلَتَعَلَّنَ عُلُوًا كَبِيرِا (٤) ﴾ ولتستكبرنَّ عَن طاعة الله، من قوله: ﴿ إِنَّ فرعـونَ عـلا فِي الأَرْضِ ﴾ (١) والمسررَاد بِـهِ: البغي والظلم، وغلبة المفسدين في الأَرْض.

﴿ فَإِذَا جَاءُ وَعَدُّ أُولاً هَمَا ﴾ (لَعَلَّهُ) وعد الأولى مِنَ المُرَّدِين، ﴿ بعثنا عليكم ﴾ سلَّطنا عَلَيْكُم ﴿ عبادا لَننا أُولِي بأس شديد ﴾ قيل: بعث عليهم أهل الشرك مِنَ الروم، فأحرقوا وقتَلوا، وأحرقوا التَّوْرَاة، (لَعَلَّهُ) عقوبة لفسادهم فيما قيل. ﴿ فَجَاسُوا ﴾ (لَعَلَّهُ) أي دخلوا ﴿ خلال الديار ﴾ (لَعَلَّهُ) فُروجها. ﴿ وَكَانُ وعدا مفعولا ( ه ) ﴾ (لَعَلَّهُ) لأنتُهُ لاَ يجوز عليه الخلف.

﴿ ثُمَّ رَدَدْنَا لَكُم الكُرَّةَ ﴾ أي الدولة والغلبة، (لَعَلَهُ) كركره: أعاد مرَّة بعد أُخْرَى (٢)، ﴿ عليهـم ﴾ (لَعَلَهُ) عَلَى الذين بعنهم عليهم، ﴿ وأمددناكم بأموال وبنينَ ﴾ (لَعَلَهُ) أخلف عَلَيْهِم بعدما ذهب عَلَى أيدي مَن بعنهم عليهم. ﴿ وَجعلناكم أَكثَو نفيرا (٦) ﴾ مِمَّا كُنتُم، وَهُوَ مَن ينفر مع الرجل مِن قومه.

﴿إِن أحسنتم﴾ بعدما يسر لكم أسبابه ﴿أحسنتم لأنفسكم، وإن أساتم فلها عين: أنَّ الإحسان أو الإساءة مختصَّ بأنفسهم، لاَ يتعدَّى النفع والضرُّ إِلى خيركم؛ وقيل عَن عليٍّ: «مَا أحسنتُ إِلَى أحد، وَلاَ أساتُ إِلَيْهِ» وتلاها(٢). ﴿فَإِذَا جَاء وَعَدُ الآخِرَةَ ﴾ (لَعَلَّهُ) مِنَ المرَّتين بعثناهم ثانية،

١ - سورة القصص: ٤.

٢ - في اللسان: «كركره: أعاده مرَّة بعد أخْرى». ابن منظور: لسان العرب، ٥/٠٤؛ مادَّة «كور».

٣ - الزمخشري: الكشّاف، ٢/٧٠٥.

﴿لِيَسُونُوا﴾ أي: هـؤلاء ﴿وجوهَكُم﴾ بِمَا يُصيبهم، ﴿ولِيَدخلُوا المسجد كما دخلوه أوَّل مرَّة، وليُتـبُّروا مَا عَلَوا تـتبـيرا(٧)﴾ أي: يهلكوا كـلَّ شيء غلبوه واستولوا عليه.

﴿عسى رَبّكُم أَن يَوحَمَكم﴾ بعد المرَّة الثانية إن تبتم توبة أُخْرَى، وانزحــرتم عَن المعاصي، ﴿وإن عُدتم﴾ مرَّة ثالثة ﴿عُدنا﴾ إِلَى عقوبتكم، (لَعَلَّهُ) وكذلك في الرابعة إِلَى مَا بعدها. ﴿وجعلنا جَهَنَّم للكَافِرِينَ حصيرا(٨)﴾ محبسا ومأوى.

﴿وَأَنَّ الذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بالآخِرَة﴾ (لَعَلَّهُ) ويحتمل: يريـد بِـهِ التذكُّر بِمَـا وقع مِن يَنِي إِسْرَائِيلَ وعليهم، ﴿أعتدنا لَهُم عذابا أليما(١٠)﴾ في الدارين.

﴿وَيَدْعُ الإِنسَانُ بالشَّرِّ دُعَاءَه بالخيرِ ﴾ أي: ويدعو الله عند غضبه بالشر عَلَى نفسه وأهله وماله، كما يدعو لَهُم بالخير؛ أو يطلب النفع العاجل وإن قلَّ، بالضرر الآجل وإن جلَّ، ﴿وكَانَ الإِنسَانَ عَجُولًا (١١)﴾ يتسع (١١) إلىَ

١ - كذا في الأصل، ولعل الصواب ما في تفسير الزعشري: «يتسـرع». الزعشـري:
 الكشاف، ٨/٢.٥.

طلب كل مَا يقع في قلبه، وَلاَ يتأنسَى فِيهِ تأنسي المتبصر؛ أو أُريدَ بالإنسان: الكافر، وأنَّه يدعوه بالعذاب استهزاء ويستعجل بهِ، كما يدعو بالخير إِذَا مسَّته الشدَّة، ﴿وكَانَ الإنسان عَجولا﴾ يعنى أنَّ العذاب آتيه لاَ محالة.

﴿وجعلنا الليل والنهار آيتين، فمحونا آية الليل، وجعلنا آية النهار أمبعورة لتبتغوا فضلا من رَبِّكم التتوصّلوا ببياض النهار إلى التصرُّف في قضاء حوائحكم؛ ﴿ولتعلموا الله باختلاف الجديدين، ﴿عددَ السنين والحسابَ حساب الآحال، ومواسم الأعمال؛ ولو كَانَ مِثلَين لَمَا عُرف الليل مِنَ النهار. ﴿وكلَّ شيء مِمَّا تفتقرون إلَيْهِ مِن دينكم ودنياكم ﴿فصَّلناه تفصيلا(١٢) ﴾ بيَّنَاه بيانا غير ملتبس، فأزحنا عللكم.

وكلَّ إنسان ألزمناه طائره في عنقه فَ قَالَ أهل المعاني: أَرَادَ بالطائر الحظَّ، وَمَا قضى عليه أنَّه عامله، وَمَا هُوَ صائر إِلَيْهِ مِن سعادة أو شقاوة ؟ وخصَّ العنق من سائر الأعضاء، لأنَّهُ موضع القلائد والأطواق وغيرهما، مِسَّا يزينه ويشينه. ﴿وَنُحْرِج لَهُ يوم القيامة كِتَابِاً يَلقاه منشورا(١٣)﴾ غير مطويًّ، لتتأتَّى لَهُ قراءته، ويقول لَهُ:

﴿ اقرأ كتابك ﴾ يعني: كِتاب أعمالك؛ ﴿ كفى بنفسك اليوم عليك ﴾ أي: كفى نفسك (لقو عدل عليك ) أي: كفى نفسك ﴿ حسيبا (١٤) ﴾ مُحاسبا. قَالَ الحسن: «لَقَد عدل عليك مَن جعلك حسيب نفسك (١٠) ، ليكون شاهدا لها وعليها، لرؤية الخلائق للحقائق عين اليقين، وإقرار المنكرين لِمَا أنكروه.

١ - ﴿ هَلَقَد أَنصفك وا اللهِ مَن حعلك حسيب نفسك ، هكذا أوردها الزمخشري في الكشَّاف، ٩/٢ . ٥ .

﴿ مَن اهتدى فَإِنَّمَا يهتدي لنفسه، ومن ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُّ عليها ﴾ أي: فلها ثواب الاهتداء، وعليها وَبالُ الضلال. ﴿ وَلاَ تَوْرُ وَازِرة وِزرَ أُخْرَى ﴾ أي: كُلُّ نفس حاملة وزرا، فإنَّما تحمل وزرها لاَ وزر نفس أُخْرَى. ﴿ وَمَا صَحَّكًا مُعلَّبِينَ ﴾ في الدُّنْيَا أو الآخِرَة، ﴿ حَتَّى نبعثَ رسولا (١٥) ﴾ وَمَا صحَّم مِنَّا أَن نُعذَّب قوما إِلاَ بعد قيام الحجَّة، (لَعَلَّهُ) وفيه دَلِيل عَلَى [أنَّ الـ] حُجَّة السمعيَّة لاَ تجب إِلاَ بالسمع.

﴿ وَإِذَا أَرِدُنَا أَنْ نُهلِكَ قَرِيَةً ﴾ أي: أهلها، ﴿ أَمَـرَنَا مُرَفِيها ﴾ مُتنعميها وحبابرتها بالطاعة، ﴿ فَفَسَقُوا فِيهَا ﴾ أي: خرجوا عَـن الأمـر، ﴿ فحقَّ عليها القول فدمَّرناها (١٠) تَلُمـيرا (٢٠) وكم أهلكنا مِنَ القرون من بعدٍ ﴾ قوم ﴿ نوح وكفى برَبِّكَ بذنوب عباده خبيرا بصيرا (١٧) ﴾.

﴿ مَن كَانَ يُويد العاجلة عجَّلنا لَهُ فِيهَا مَا نشاء ﴾ لاَ مَا شاؤوه، ﴿ لَلْ مَا شاؤوه، ﴿ لَلْهُ لَا يَدِيد اللهِ الرَّاتِ هُوَ شَيْئًا مِنَ الرَزق، وَلاَ تدفع عَنْهُ شَيْئًا مِنَ الرَزق، وَلاَ تدفع عَنْهُ شَيْئًا مِنَ الضر، بَل تُورثُه خذلانًا فِي الدُّنْيَا وعَذابًا فِي الآخِرَة؛ وتسرى كثيرًا من هؤلاء يتَمنون مَا يتَمنون، وَلاَ يمُعطون إلاَّ البعض؛ فاحتمع عَلَيْهِم هؤلاء يتَمنون ما يتَمنون، والمؤمن بالعكس. ﴿ ثُمَّ جعلنا لَهُ جَهَنَّم يصلاها مَذْحُورا (١٨) ﴾ مطرودًا مبعودًا من رحمة الله.

﴿وَمِن أَرَادَ الآخِرَة وسَعَى لها سعيها الله أي: مَا تستحقُّ مِنَ السعي، ويعمل لها لِمَا قُدر لَهُ منها، ﴿وَهُو مُؤْمِن اللهِ مُصدق الله في وعده ووعيده،

١ - في الأصل: «فدمّرناهم» وهو خطأ.

﴿فَأُولَئُكُ كَانَ سَعِيهِم مَشْكُورًا (١٩)﴾ مقبولاً عند الله، مُثابًا عليه. عَن بعض السلف: «من لم يكن معه ثلاث، لم ينفعه عمله: إيمان ثابت، ونيَّة صادِقة، وعملَ مُوافق»، وتلا الآية.

﴿كُلاَّ نَّمِدُ هُولاء وهؤلاء ﴾ أي: من أرادَ العاجلة أو الآخِرَة، ﴿مِن عطاء ربُك ﴾ أي: مضنَت سنَّته عَلَى أنَّ مَن أرادَ العاجلة يسَّر لَهُ أساها (() ومن أرادَ (لعَلَّهُ) الآخِرَة (() . ﴿وَمَا كَانَ عطاء رَبِكُ محظور (( ٢ ) ﴾ (لَعَلَّهُ) أي: جعل أن يختاروا مَا يشاؤوا (() ، (لَعَلَّهُ) من الإرادتين، (لَعَلَّهُ) لقوله: ﴿لنَ (أَنَ شَاء منكم أن يستقيم () ، ثُمَّ قَالَ: ﴿وَمَا تشاؤون إِلاَّ أن يَشَاء الله ربُّ الْعَالَمِينَ ﴾ ().

وانظر كيف فضئلنا بعضهم عَلَى بعض (لَعَلَهُ) أي: بين من يُسرت لَهُ أعمال الدُّنْيَا وأسبابها، عدلا مِنْهُ أعمال الآخِرة وأسبابها، عدلا مِنْهُ فَولاء، وفضلا لهؤلاء، وولاً ولآخوة أكبرُ درجات وأكبرُ تفضيلا (٢١) من تفضيل الدُّنْيَا. وتراهم في الدُّنْيَا، فمنهم من يمشي عَلَى أم رأسه مُكبًّا عَلَى وحهه، ومنهم من يطير في ساعته (٢) مُرتقيا إلى أعالي الدرجات مسيرة آلاف؟

١ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «أسبابها».

٢ - كذا في الأصل، ويبدو أنَّ في العبارة نقصا، تقديره: «يسَّر لَهُ أسبابها كذلك».

حكذا في الأصل، ولعل الصواب: «يشاؤون»، والعبارة كلُّها غير مستقيمة التركيب.

٤ - في الأصل: «فمن»، وهو عطاً.

صورة التكوير: ٢٨.

۳ – سورة التكوير: ۲۹.

٧ - كذا في الأصل، ولعل الصواب: «سَعَته».

وكلُّ ذَلِكَ تَفَضُّل مِنَ الله تعالى عَلَى بعض خلقه، وعدل مِنْهُ لبعـض؛ وتفضيلهـم في الآخِرَة أكبر من هَذَا كما قَالَ، لأَنَّ هَذَا تفضيل بالأعمال، وذاك بالجزاء، وقِس مَا يينهما إن [كان] لك قلب سليم.

ثُمَّ حضَّ نبيَّه ﷺ عَلَى طلب الآخرة بقوله: ﴿لاَ تَجْعَلُ مَعَ اللهِ إِلَهَا آخر﴾ وذلك مَعَ أَهُل المعاني: اكتساب السيئة بعد قيام الحجَّة عليه بها، ﴿فتقعد مدموما ﴾ مستحقَّ الذم، غير محمود مَعَ الله ومع أهل دينه؛ والذمُّ: نقيض المدح، ﴿مخذولا(٢٢)﴾ لاَ ترتقي إِلَى الخير درجة، وَلاَ تَتَخطَّى نحو السلامة خُطُوة، كَبَّلتك خطيئتك.

﴿وقضى رَبُّكَ ﴾ وحَكَمَ حُكما مقطوعا بِهِ، ﴿الاَّ تعبدوا إِلاَّ إِيَّاهُ ﴾ أي: لاَ تعبدوا معه شيطانا وَلاَ نفسا وَلاَ هوى وَلاَ حَلقا؛ ﴿وبالوالدين إحسانا ﴾ وأحسنوا بهما إحسانا، ﴿إِمَّا يبلُغَنَّ عندك الكِبرَ ﴾ لانهما في حال الكبر يتسارع إِلَيْهِما الضعف، و[هما] إلى الإحسان أحوج. ﴿أحدُهما أو كلاهما، فلا تقل لهما: أُفَّ ﴾ عند التضحُّر منهما، فما دونه مِنَ العقوق (١)، ﴿وَلاَ تَنهرهما ﴾ وَلاَ تَزجرهما عَمَّا يتعاطيانه مِنَ المباح؛ والنهر والنهي أخوان، ﴿وقل لهما ﴾ بَدَلَ التأفيف والنهر، ﴿قولاً كريمًا (٢٣) ﴾ جميلا لينا كما يقتضيه حُسن الأدب؛ وفائدة المعنى: أنَّهُمَا إِذَا صارا كَلاَّ عَلَى ولدهما، وَلاَ كَافل لهما غيره، فهما عنده في بيته وعياله، وذلك أشقُّ عليه، فهو مأمور

١ - كذا في الأصل، و يبدو أنَّ في العبارة سقطا، تقديره: «نما دونه مِنَ العقوق أولى».

بأن يستعمل معهما حُسن الخلق، حتَّى لاَ يقول لهما إِذَا أضحره مَا يَستقذره منا يَستقذره منا يَستقذره منهما: أُفَّ، فضلا عمَّا يزيد عليه؛ وَلَقَد بالغ سبحانه في التوصِيَة بهما، حيث افتتحها بأن شفع الإحسان إلَيْهِما بتوحيده؛ ثُمَّ ضيَّق الأمر في مراعاتهما حتَّى لاَ يُرخَّص في أدنى كلمة تنفلت مِنَ التضحُّر، ومع أحوال لاَ يكاد يصبر الإنسان معها.

﴿ وَاخْفَضَ هُمَا جَنَاحَ الذَّلِّ مِنَ الرحمة [٣١٤] وقل: ربِّ ارحمهما كما ربَّياني صغيرا(٢٤)﴾ وَلاَ تكتفِ برحمتك عليهما التِي لاَ بقاء لها، وادع الله بأن يرحمهما رحمته الباقية، واحعل ذَلِكَ حزاءً لرحمتهما عليك في صِغَرِك، وتربيتهما لك إن كانا صالحين.

﴿رَبُّكُم أَعلم بِمَا فِي نفوسكم ﴾ لِمَا فِي ضمائركم مِنَ التوحيد والإحسان بالوالدين، وبعكس ذَلِكَ، ﴿إِنْ تَكُونُوا صَالَحَيْنَ ﴾ غير مفسدين، (لَعَلَّهُ) مُعتقدين في أنفسكم أداء الواجبات، واجتناب الحرَّمات. ﴿فَإِنَّهُ كَانَ للرُّابِين غَفُورا (٣٥) ﴾ الأوَّاب: الذِي إِذَا أذنب بَادَر إِلَى التوبة.

﴿ وَآتِ ذَا القَوْبَى حَقَّه ﴾ كما يجب بالشرع والعقل، وكلُّ وَاحِد مِنْهُم لَهُ حقَّ غير حق الآخر، ﴿ والمسكينَ وابنَ السبيل ﴾ أي: وآت هؤلاء حقوقهم الواجبة عليك، ﴿ وَلاَ تَبْدُو تَبْدُو اللّهِ فَهُ غير الحل والمحل؛ وقد قيل: «كُلُّ نفقة في غير حق الله فهي تبذير ». وإن قلت: وليجتهد المريد حَتَّى (لَعَلَّهُ) لا يميل لى طرف التقتير والتبذير، ويعلم الله مِنْهُ سلامته منهما (١).

١ - كذا في الأصل، ويمدو أنَّ في العبارة نقصا، وَهُمَو حواب الشرط بعد قوله: «وإن قلتَ...».

﴿إِنَّ المِبلَّرِين كَانُوا إِخُوانَ الشياطين﴾ أمثالهم في الشرارة والتحاوز في الحدود، وَهُوَ غاية المَذَمَّة، وأنَّه لاَ أَشرَّ مِنَ الشيطان؛ أو هم إخوانهم وأصدقاؤهم، لأنَّهُم يطيعونهم في مَا يَأْمُرُونهم بِهِ مِنَ التبذير والإسراف، ﴿وكَانَ الشيطانُ لُوبِهُ كَفُورًا (٢٧)﴾ فما ينبغي أن يُطاع، لأنَّهُ لاَ يدعو إِلاَّ إِلَى مثل فعله.

﴿وَإِمَّا تُعوِضَنَّ عَنْهُم﴾ وإن أعرضت عَن ذي القربى والمسكين وابن السبيل حياء مِنَ الرد إن سألوك رزقا وأنت مُعدَم، ﴿ابتغاءَ رَحَمَةٍ مِن رَبَّكَ تَرجُوها﴾ انتظار رزق مِنَ الله ترجوه أن يأتيك، ﴿فقل لَهُم قولا ميسورا(٢٨)﴾ فقل لَهُم: رَزَقَنا الله وإيًاكم من فضله.

﴿وَلاَ تَجعل يَدَكَ مغلولةً إِلَى عُنقِك ﴾ (لَعَلَهُ) أي: لاَ تُمسك عَن النفقة في الحق كالمغلول يده، لاَ يَقبِر عَلَى مدها، ﴿وَلاَ تَبسطها كلَّ البسط ﴾ هَذَا تمثيل لمنع الشحيح، وإعطاء المسرف؛ أو بالاقتصاد الذي هُوَ بين الإسراف والتقتير، ﴿فَتَقَعُدُ مَلُومًا ﴾ فتصير ملوما عند الله، لأنَّ المسرف غير مرضيً عنده وعند نفسك إذا احتجت، فندمت عَلَى مَا فعلت، ﴿محسورًا(٢٩) ﴾ أسفاً منقطعا بك لاَ شيء عندك، مِن حَسرَه السفرُ: إِذَا أثر فِيهِ أثرا بليغا؛ أو عاريا، مِن حَسرَ رأسه. وقال قتاده: ﴿محسورا: نادما عَلَى مَا فرط منك ». عاريا، مِن حَسرَ رأسه. وقال قتاده: ﴿محسورا: نادما عَلَى مَا فرط منك ». ﴿ إِنَّ يَشَاء ويَقلبِرُ ، إِنَّ مَا نَبِهُ كَانَ بعباده خبيرا بصيرا (٣٠) ﴾ بمصالحهم.

﴿وَلاَ تَقْتَلُوا أُولَادَكُمْ خَشْيَةَ﴾ تتلهــم أُولادهــم، أُودُهــم [كَـذَا] بنــاتهـم، خشية ﴿إملاق﴾ خوف فقر، ﴿نَحْنُ نوزقهم وَإِيَّاكُمْ، إِنَّ قتلهم كَــانَ خِطْـأً كبيرا(٣١)﴾ إثما عظيما. ﴿ وَلاَ تَقربُوا الزنا﴾ وَهُـوَ نهي عَن الزنا ودواعيه، ﴿ إِنَّـهُ كَانَ فاحشــهُ ﴾ معصية بحاوزة حدَّ الشرع والعقل، ﴿ وساء سبيلا (٣٢) ﴾ وبنْسَ طريقا طريقه.

﴿ وَلاَ تَقتلُوا النفسَ التِي حَرَّمَ اللهِ إِلاَّ بِالْحَقِّ ﴾ وَحَقُها أَلاَّ تُقتل إِلاَّ بكفر بعد إسلام، أو زنا بعد إحصان، أو قتل نفس بغير نفس، ﴿ وَمَن قُتِل مظلُوما فقله جعلنا لوليه سلطانا ﴾ (لَعَلَّهُ) حُجَّة واضحة عَلَى قاتل وليه، فإن شاء قتل وإن شاء عَفَا، ﴿ فَلا يُسوف في القتل ﴾ مَا حُدَّ لَهُ، ﴿ إِنَّهُ كَانَ منصور ا (٣٣) ﴾.

[٣١٥] ﴿وَلاَ تَقربوا مَالَ اليتيم إِلاَّ بالتي هِــيَ أَحسنُ بالطريقة التِــي هِـيَ أُحسنُ بالطريقة التِــي هِيَ أُحسنُ وهي حفظه وتثميره، ﴿حَتَى يَبلغُ أَشُـدُه ﴾ حتّى يستوي رحلا حافظا لماله عَن التضييع؛ ﴿وأوفوا بالعهد بأوامر الله ونواهيه، ﴿إِنَّ العهد كَانَ مَسئولا(٣٤)﴾ مَعَ الله.

﴿ وَأُوفُوا الْكَيْسُلِ إِذَا كِلْتُمْ وَزِنُوا بِالقَسْطَاسُ الْمُسْتَقِيمِ ﴾ المعتدل، ﴿ وَأُولِكَ خَيْرٌ ﴾ في اللُّنْسَيَا، ﴿ وَأَحْسَنُ تَاوِيلا (٣٥) ﴾ عاقبةً، وَهُوَ تَفْعَيلُ مِن آل: إِذَا رجع، وَهُوَ مَا يؤولُ إِلَيْهِ.

﴿ وَلاَ تَمْشِ فِي الأَرْضِ مَرَحًا ﴾ أي: بطرا وكبرا وحيلاء، ﴿ إِنسُكَ لَـن تَلغها تَخرِقَ الأَرْضَ ﴾ بمرحك، ﴿ وَلَن تَبلغها فَجَالَ طُولًا (٣٧) ﴾ أي: لن تبلغها

بِكِبرك حتَّى تَبلغ آخرها، معناه: أنَّ الإنسان لاَ ينال بِكِبره وبَطَرِه شَيْئًا، كمن يريد حرق الأَرْض، ومطاولة الجبال، لاَ يحصل عَلَى شيء؛ وقيل: ذكر ذَلِك، لأَنَّ مَن مَشَى مُحتالا يمشي مرَّة عَلَى عَقبِه ومرَّة عَلَى صدور قدميه؛ فقيل: إِنَّكَ لن تَحْرق الأَرْض بعقِبَيك، ولن تبلغ الجبال إن مشيت عَلَى صدور قدميك. يروى عَن أبي هريرة أنَّه قَالَ: «مَا رَأيتُ أحدا أسرعَ مشيا مِن رسول الله ﷺ، كأنَّما تُطوَى لَهُ الأَرْض، وَإِنَّا لَنَّجهِدَ أنفسنا، وَإِنَّهُ لَغير مُكرَث» مُكرَث» مُكرَث» مكروها (٣٨) .

﴿ وَلِكَ ﴾ إشارة إِلَى مَا تقدَّم مِن قوله: ﴿ لاَ تَجعل سَعَ الله إلها آخر ﴾ إِلَى هَذِهِ الغاية، ﴿ وَمِمًّا أُوحى إليك رَبُّكَ مِنَ الحكمةِ ﴾ مِمَّا يحكم العقل بصحّته، وتصلح النفس بعمله، (لَعَلَّهُ) لأَنَّ كلَّ مَا أمر الله بِهِ ونهى عَنْهُ فهو حكمة. ﴿ وَلاَ تَجعل مَعَ الله إِلها آخر فَتُلْقَى فِي جَهَنَّم ملوما مدحورا (٣٩) ﴾ مطرودا مِنَ الرحمة. عَن ابن عبَّاس: «هَذِهِ الثماني عشرة آية كَانَت في ألواح موسى أوَّلها: ﴿ لاَ تَجعل مَعَ الله إلها آخر ﴾، وآخرها: ﴿ مدحورا ﴾». وَلَقَد جُعِلَت فاتحتها وخاتمتها: النهي عَن الشرك، لأنَّ التوحيد رأسُ كل حكمة وملاكها، ومن عَدِمه لم تنفعه حِكَمُه، وإن بذَّ فيها الحكماء، وحكَّ بيافوخه السَّمَاء، ومَا أَخنت عَن الفلاسفة أسفار الحِكَم، وَهُم عَن دين الله أضلُ مِنَ الغنم.

الشَّمْسَ تَحْرِي فِي وَجْهِدِ، وَمَا رَأَيْتُ شَيْنًا أَحْسَنَ مِنْ رَسُولِ اللهِ فَظَّ، كَأَنَّ الشَّمْسَ تَحْرِي فِي وَجْهِدِ، وَمَا رَأَيْتُ أَحَدًا أَسْرَعَ فِي مِشْيَتِهِ...» الحديث، قَالَ أَبُو عِيسَى: هَذَا حَدِيثٌ غَرِيبٌ. كتاب المناقب، رقم ٣٥٨١. ورواه أحمد في مسند باقي المكثرين، رقم ٨٧٤٩. ٨٥٨٦.

ثُمَّ خاطب الذينَ قَالُوا: «المَلاَئِكَة بنات الله» بقوله: ﴿أَفَأْصِفَاكُم رَبِكُمُ اللهِ بَقُوله: ﴿أَفَأْصِفَاكُم رَبِكُمُ عَلَى وجه الخلوص والصفاء، بالبنينَ المُمازة للإنكار، يعنى: أَفَخَصَّكم رَبِتُكُم عَلَى وجه الخلوص والصفاء، بأفضل الأولاد وَهُم البنون، ﴿وَاتَّخَذَ هِنَ المَلاَئِكَة إِناتًا ﴾ واتّخذ أدناهم منزلة، وَهُم الإناث؛ وهذا خلاف الحكمة، وَمَا عليه مقولكم؛ فالعبيد لا يؤثرون بِأُجود الأشياء وأصفاها(۱)، وتكون أردأها وأدونها للسادات. ﴿إِنَّكُم لَتَقُولُونَ قُولاً عظيمًا (٤٠) ﴾ حيث أضفتم عليه (٢) الأولاد وهي من خواص الأحسام، ثُمَّ فضّلتم عليه أنفسكم حيث تجعلون لَهُ مَا تكرهون.

﴿ وَلَقَد صَرَّفنا فِي هَذَا القرآن لِيذُكُوا وَمَا يَزيدهم إِلاَّ نُفُورا (٤١) ﴾ عَن الحق. ﴿ قُلُ: لُو كَانَ معه آلهة كما يقولون، إِذًا لابتغوا إِلَى ذي العوش سبيلا (٢٤) ﴾ لطلبوا إِلَى من لَهُ الملك [٣١٦] والربوبيَّةُ سبيلا بالمغالبة كما يفعل المكوك (لَعَلَّهُ الملوك) مَعَ بعضهم بعض. وكلُّ من عصى الله بمثقال ذرَّة، فقد بارزه بالمحاربة.

﴿ سِبِحَانِهُ وَتَعَالَى عَمَّا يَقُولُونَ عُلُوًّا ﴾ أي: تعاليا، والمُسْرَاد: الـبراءة من ذَلِكَ والنزاهة، ﴿كبيرا(٤٣)﴾، وصف العلـوَّ بـالكِبَرِ مبالغـة في معنى الـبراءة والبعد مِمَّا وصفوه بِهِ.

﴿ تُسَبِّح لَهُ السَّمَاوَات السبعُ والأَرْض ومن فِيهِنَّ، وإن مِن شيء إِلاَّ يُسبِّح بحمده﴾ قيل: إن مِن شيء جمادٍ وحيٍّ إِلاَّ يُسبح بحمده، حتَّى صرير

١ - ن الأصل: «وأصفيها».

٢ - كذا في الأصل، ولعل الصواب: «إليه».

النبات ونفيض السعف. وقال مجاهد: «كلُّ الأشياء تسبح لله صبيا أو جمادا، وتسبيحها: "سبحان الله وبحمده"». وقال أهل المعاني: تسبيحُ السماواتِ والأَرْض والجمادات، وسائر الحيوانات سِوى العقاد: تَذَلُّلُها لحالقها؛ فولكن لاَ تَفقَهُون تَسبيحَهم (لَعَلَّهُ) لاختالاف اللغات، أو لتغيُّر الإدراك، فإنه كان حليما عن جهل العباد. ﴿غَفُورا(٤٤) هـ لمن تاب.

﴿ وَإِذَا قَرَأْتَ القرآنَ جعلنا بينك وبين الذينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَة حجابا مستورا (٤٥) ﴾ حَجَب قلوبهم عَن فهمه والانتفاع بِهِ. قَالَ قَتَادَة: «هُوَ الأكنَّة». والمستور بمعنى: الساتر؛ وقيل: مستورا عَن أُعين الناس فيما يرونه بالبصر الظاهر.

﴿وجعلنا عَلَى قلوبهم أَكِنَّة ﴾ جمع كِنَان، وَهُوَ الذِي يستر الشيء، ﴿أَن يفقهوه ﴾ كراهة أن يفقهوه، ﴿وفي آذانهم وقرا ﴾ نِقلا يمنع عَن الاستماع ؛ ﴿وإذا ذكرت ربك في القرآن وحده ﴾ أي: وحَّدته، ﴿ولَّوا عَلَى أدبارهم ﴾ رجعوا عَلَى أعقابهم ﴿نفورًا (٤٦) ﴾ أي: يَجُبُون أن تذكر معهم آلمتهم، لأنهم يشركون به، فإذا سمعوا بالتوحيد نفروا ؛ والمعنى في ذَلِك : إذَا أمرتهم باستقامة (١) ، والإخلاص الله وحده، وأن لا يكون نصيب هوى أنفسهم أبوا واستكروا.

﴿ نَحْنُ أَعلَم بِمَا يَستَمَعُونَ بِهِ ﴾ أي: يَستَمَعُونَ هَـازَيْنَ لَاعَبَــين، لاَ مُتَبِينِينَ للبَيان، ﴿ إِذْ يَستَمَعُونَ إِلَيْكَ وَإِذْ هُمْ نَجُوَى، إِذْ يَقُـولُ الظَّـالُمُونَ: إِنْ

١ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «بالاستقامة».

تتَّبعون إِلاَّ رجلا مسحورا(٤٧)﴾ مطلوبا [كذا] مخدوعا؛ وقيل: مصروفا عَن الحق، وقيل: رحل لَهُ سحر، والسحر: الزينة (١١)، أي: أنَّه بشر مثلكم معلَّل بالطعام والشراب؛ وقيل: سُجِر فحنًّ.

﴿انظر كيف ضَربوا لك الأمثالَ﴾ الأشباه، قَالُوا: ساحر وشاعر وكاهن وبحنون، ﴿فَضُلُوا فَـلا يَستطيعون سبيلا(٤٨)﴾ وصولا إِلَى طريق الحـنّة، وهي طريق الحق، لأنّهُم ضلُّوا في جميع ذَلِكَ من يطلب في التيه يسلكه (٢)، فلا يقدر عليه، فهو متحيرٌ في أمره لا يدري مَا يصنع.

﴿ وَقَالُوا: أَلَذَا كُنّا عظاما ورفاتا ﴾ ترابا وحطاما، ﴿ أَننّا لمبعوثون خلقا جديدا (٩ ٤) قل: كونوا حجارة أو حديدا (٥ ٥) ﴾ استشعروا في قلوبكم أننكُم حجارة أو حديد في الشدّة والقوّة؛ ﴿ أو خُلْقا مِمّا يكبرُ في صدوركم ﴾ قبل: السماوات والأرض؛ وقبل: الموت، فإنّه ليس في نفس ابن آدم شيء أكبر مِنَ الموت؛ ﴿ فسيقولون: مَن يُعيدُنا؟ قل: الذِي فَطَركم أوّل موّة ﴾ والمعنى: أننكُم تستبعلون أن يجدد الله خلقكم، ﴿ فسينغضون إليك رءوسَهم ﴾ فسيحركونها تعجّبا واستهزاء، ﴿ ويقولون: متى هُو؟ ﴾ أي: البعث، استبعادا لَهُ ونفيا، ﴿ قلل: عسى أن يكون قريبا (٥١) ﴾ [٢١٧] أي: هُو قريب؛ و «عسى » للوحوب.

ا في الأصل، وفي الكشّاف: «وقيل: هو من السحر، وَهُـوَ الرئة، أي هو بشر مثلكم». الزمخشري: الكشّاف، ٢٣/٢ه.

كذا في الأصل، وصواب العبارة نجده عند الزعشري: «في جميع ذَلِكَ ضلال مسن يطلب
في التيه طريقا يسلكه، فلا يقدر عليه». الزعشري: الكشّاف، ٢٣/٢ه.

﴿ يُومِ يَدْعُوكُم فَتُسْتَجِيبُونَ بَحْمَدُهُ ۚ فَيْلُ عَنَ ابْنُ عَـبَّاسُ: ﴿ بِأَمْرُهُ ﴾ وقيل: مقرين بأنَّه خالقهم، (لَعَلَّهُ) من حيث لاَ ينفعهم. ﴿ وَتَظْنُّونَ إِنْ لَبُنْتُمْ إِلاَّ قَلْيُلاً (٢٥) ﴾ في الدُّنْـيَا، أو في القبر.

﴿ وقل لعبادي: يقولوا التِي هِيَ أحسنُ ﴾ وَلاَ تخاشنوا فِي القول ﴿ إِنَّ ﴾ فِي المحاشنة ﴿ الشيطان ينزغُ بَيْنَهُم ﴾ يلقي بينهم العدواة والبغضاء، ﴿ إِنَّ الشيطان كَانُ (١) للإنسان عدوًا مبينًا (٥٣) ﴾ أي: يضرُّ في الدُّنْيَا والآخِرَة.

﴿ وَبُكُم أَعِلَمُ بِكُم إِن يَشَأُ يُوحَمْكُم ﴾ بالهداية والتوفيق، ﴿ أُو إِن (٢) يَشَأُ يُعدَّبِكُم ﴾ بالخذلان، أي: يقولوا لَهُم هَذِهِ الكلمة ونحوها، وَلاَ يقولوا لَهُم: إِنَّكُم مِن أَهُلِ النار، وَإِنَّكُم معذَّبُون، وَمَا أَشْبِه ذَلِكَ مِثَ يَغِيظهم ويهيجهم عَلَى الشر، ﴿ وَمَا أُرسَلناكُ عَلَيْ هِم وكيلا (٤٥) ﴾ حافظا لأعمالهم، موكولا إليك أمرهم، وإنَّما أرسلناك بشيرا ونذيرا.

﴿ وَرَبُّكَ أَعَلَم بَمَن فِي السَّمَاوَات والأَرْضِ ﴿ وَبِأَحُواهُم، وَبَمَا يَسْتَأَهُلَ كُلُّ وَاحِد مِنْهُم. ﴿ وَلَقَد فَضَّلْنا بَعْضَ النبيِّينِ ﴾ بالترقي إلى درجات القرب مِناً، ﴿ عَلَى بعض، وآتينا داوودَ زَبُورا (٥٥) ﴾ دلالة عَلَى وجه تفضيله، وقد علم الله مِنْهُ أَنَّه مستأهل إلى ذَلِكَ الحال.

﴿ قَلَ: ادعوا الذِينَ زعمتم ﴾ أنَّهم آلهتكم ﴿ من دونه ﴾ من دون الله، وُهُوَ كُلُّ مَا آثره العبد من شهوات نفسه المحجورة عليه عَلَى أمر الله (٢٠) ونهيه،

١ - في الأصل: - «كان» وهو سهو.

٢ - في الأصل: «وإن»، وهو سهو.

٣ - كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «من أمر الله».

﴿ فلا يملكون كشْفَ الضُرُّ عنكم وَلاَ تحويـلاً(٥٦)﴾ أي: ادعوهـم وَهُـم لاَ يستطيعون أن يكشـفوا عنكـم الضرَّ، مـن مـرض أو فقـر أو عـــذاب، وَلاَ أن يحولوه من وَاحِد إِلَى آخر.

﴿ أُولَئِكَ اللَّهِ مِن يَدْعُونَ ﴾ أي: يدَّعُونهم آلهة، يتغون إِلَى ربهمُ الوسيلة، يعني الذين يدعوهم المشركون آلهة. قَالَ ابن عبّاس: «عيسى وأمَّه، وعزيرًا واللّازِكة». ﴿ يبتغون ﴾، أي: يطلبون ﴿ إلى ربّهم الوسيلة ﴾ أي: القربة، ﴿ أيَّهم أقرب يتغيى الوسيلة إِلَى الله ويتقرّب إَنَّهم أقرب ﴾ قَالَ الزجاج: «أيُّهم أقرب يتغيى الوسيلة إِلَى الله ويتقرّب إلنه بالعمل الصالح». ﴿ ويوجون رحمته ويخافون عذابه ﴾ كغيرهم من عباد الله ؛ فكيف يزعمون أنستهم عباد الله ؟، ﴿ إِنَّ علناب رَبِكَ كَانَ عَدُورا (٧٥) ﴾ حقيقا بأن يحذره كلُّ وَاحِد، من مَلَك مقرّب أو نبي مرسل، فضلا عَن غيرهم.

﴿وَإِنْ مِن قَرِيةَ إِلاَّ نَحْنُ مَهلكوها قبل يـومِ القيامـة، أو معذَّبوهـا عدابـا شديدا﴾ بعذاب غير مستأصِل؛ ﴿كَانَ ذَلِكَ (١) في الكتاب مسطورًا (٥٨)﴾.

﴿ وَمَا مَنَعَنا أَن نُوسِل بِالآيات إِلا أَن كذَّب بِهِا الأُوّلون ﴾ أستعير المنع لترك إرسال الآيات، والمعنى: ومَا منعنا إرسال الآيات إِلا تكذيب الأوّلين؟ والمُرَاد «بالآيات»: التي اقترحتها قريش، من قلب الصفا ذهبا، ومن إحياء الموتى، وغير ذَلِك؟ وسنّة الله في الأمم أنَّ من اقترح مِنْهُم آية فأحيب إِلَيْهِا،

۱ - في الأصل: - «ذلك»، وهو سهو.

﴿ وَإِذْ قَلْنَا لَكَ: إِنَّ رَبَّكَ أَحَاطُ بِالنَاسِ ﴾ فليس لَهُم مفرٌ عَن تقديره، ﴿ وَمَا جَعْنَا الرَّوْيَا الْتِي أُرينَاكَ إِلاَّ فَتَنَةً لَلْنَاسِ ﴾ بِمَا يَشَاء من آياته، أي: هم في قبضته لا يقدرون عَلَى الخروج من مشيئته، فهو حافظك، ومانعك مِنسُهُم، فلا تهمهم [كَذَا]، وامض فيما أمرتك به من تبليغ الرسالة. والرؤيا التِي أراه

<sup>· -</sup> كذا في الأصل، والصواب: «عن». الزمخشري: الكشَّاف، ٢٦/٢٥.

٢ - كذا في الأصل، والصواب: «من». الزمخشري: الكشَّاف، ٢٦/٢٥.

٣ - سورة القمر: ٤٦.

٤ - كذا في الأصل، ولعل في العبارة سقطا.

حذا في الأصل، ولعل الصواب: «أنها».

ا لله إيَّاهَا: قيل مَا أراه في ليلة المعراج مِنَ العجائب والآيات؛ قيــل: هِــيَ رؤيــا عين، وقيل: رآه بروحه دون بدنه. ﴿والشجرةُ الملعونةُ في القرآن﴾ أي: وَمَا جعلنا الشجرةَ الملعونة في القرآن إلاّ فتنةً للناس، فإنَّهم حين سمعوا بقوله: ﴿إِنَّ شجرة الزقُّوم طعام الأثيم﴾(١) جعلوهـا سـخرية، وَفَـالُوا: إنَّ محمَّـدا يزعـم أنَّ الجحيم تحرق الحجارة، ثُمٌّ يقول ينبتُ فِيهَا الشجر، وَمَا قدروا الله حـقٌّ قـدره إِذْ قَالُوا ذَلِكَ، فإنَّه لاَ يمتنع أن يجعل الله الشـحرة من حنـس لاَ تأكلـه النــار، كيف و[قد] خلق الله مِنَ الشحر نارا فلا تحرقها، وتـرى النعامـة تبتلـع الجمـر فلا يضرُّها، فحاز أن يخلق الله في النار شجرة لاَ تحرقها. والمعنسي: أنَّ الآيـات إنَّمَا ترسل تخويف للعباد؛ ﴿وَنَحُوفُهُم ﴾ بمحاوف الدُّنْسِيَا والآخِرَة، ﴿فَمَا بإرسال مَا يَقترحون مِنَ الآيات؟ فإن قلت: ليس في القرآن ذكـر لعـنِ شـحرة الزقوم، قلت: معناه: الملعون آكلها، وَهُوَ من كفر با لله، لأنَّهُ قَــالَ: ﴿فَإِنَّهُم لَاكُلُونَ مَنْهَا فَمَالِئُونَ مِنْهَا البطونَ﴾ (٢)، فوُصِفت بلعن أهلها عَلَى الجحاز؛ ولأنَّ اللعن هُوَ الإبعاد مِنَ الرحمة، وهي في أصل الجحيم في أبعد مكَان مِنَ الرحمة.

﴿ وَإِذْ قَلْنَا لَلْمَلاَئِكَةُ: اسجدوا لآدم، فسجدوا إِلاَّ إبليس قَالَ: أأسجُدُ لمن خُلقتَ طينا(٢٦)؟ قَالَ: أرأيتك هَذَا اللّذِي كرَّمْتَ عليَّ اي: فضَّلته وكرَّمته عليَّ، (لَعَلَّهُ) لمَّا علم إبليس أنَّ الكرامة الحقيقيَّة هِيَ صِحَّة الاستقامة عَلَى التوحيد، توعَّد عَلَى ذريَّته أن يُنزِلهم عَن رتبة مَا كُرموا بِهِ عليه إِلَى أسفل

١ - سورة الدخان: ٤٣-٤٤.

٢ - سورة الصافات: ٦٦.

سافلين، بقوله: ﴿ لِمُن أَخَّرتني إِلَى يوم القيامة لأحتنكنَّ ذريَّته ﴾ لأستأصلنَّهم بإغوائهم، ﴿ لِلاَّ قليلا(٢٢) ﴾ وَهُم المخلصون، وإنَّما علم الملعون ذَلِك، لأنهُ رآه أنه خلقٌ شهوانيٌّ، فحميع أحواله الظاهرة والباطنة، وأفعاله وأقواله شهوانيَّة.

وقال: اذهب أي: امض لشأنك الذي احترته، حذلانا وتخلية، وفمن تبعك منهم فإن جَهنه مزاؤكم جزاء موفورا (٦٣)، واستفزئ استزل واستخف استخف استخف استخف استخف أي استخف إلى معصية الله وأجلب عَلَيهم بخيلك بعلوست والدعاء إلى معصية الله وأجلب عَلَيهم بخيلك ورَجْلِك الوسوسة والدعاء إلى معصية الله وأجلب عَلَيهم في الممستال معموتك الجمع وضع بهم، من الجلبة والحشر، أي: احشر عليهم. قال مقاتل واستعن عَلَيهم بركبان خيلك ومُشاتهم ، والخيل لَهُ خيل [كذا]، ورَجْل مِن الجهن والإنس، وذلك استعارة؛ أي: اقضي (١) ما يُستطاع في طلب الأمور الخيل والرحل، وقيل: يجوز أن يكون لإبليس خيل ورحال، ووشاركهم في الأموال والأولاد قال الزحّاج: «كلُّ معصية في مال وولد فابليس شريكهم». والأولاد قال الزحّاج: «كلُّ معصية في مال وولد فابليس شريكهم». والأولاد وبقبول الطاعة مَع المعاصي، ﴿وَمَا يَعِدُهم الشيطان إلاَّ غرورا(٢٤)) وهُو تَريُّن (٢) الخطإ بما يوهم أنَّه صواب.

﴿إِنَّ عبادي﴾ الصالحين ﴿ليس لك عَلَيْهِم سلطان﴾ لأنه ليس سلطان إلاَّ من يجعل لَهُ سبيلاً من ذات نفسه، وَهُوَ إعانة المحلوق نفسه إلى

١ - كذا في الأصل، ولعلّ الصواب: «اقض».

٢ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «تزيين».

٣ - كذا في الأصل، ولعل الصواب: «لأنته ليس له سلطان إلا عَلَى من يجعل له سبيلا».

مَا يدعوه من شهواتها، ﴿وكفى برَبِّكَ وكيلا(٦٥)﴾ لَهُـم، أي: حافظا لَهُم عنك.

﴿رَبُكُم الذِي يُوْجِي﴾ يُحرى ويُسير ﴿لكم الفُلكَ فِي البحر لتبتغوا من فضله إِنهُ كَانَ بكم رحيما(٦٦). وإذا مسّكم الضرُّ فِي البحر﴾ أي: خوف الغرق، ﴿ضلَّ من تدعون إِلاَّ إِيَّاهُ ﴾ ذهب عَن أوهامكم كُلُّ من تدعونه في حوادثكم إِلاَّ إِيَّاهُ وحده، فَإِنَّكُم لاَ تذكرون إِلاَّ سواه؛ أو ضلَّ من تدعون من آلهةٍ عَن إعانتكم، ولكنَّ الله وحده هُوَ الذِي ترجونه، ﴿فَلَمَا للعَالَ البَرُ أعرضتم ﴾ عَن الإخلاص بعد الخلاص؛ ﴿وكَانَ الإنسان ﴾ نجاكم إِلَى البَرُ أعرضتم ﴾ عَن الإخلاص بعد الخلاص؛ ﴿وكَانَ الإنسان ﴾ أي: حنس الإنسانية ﴿كفورًا(٢٧) ﴾ للنعم.

وأفامنتم الهمزة للإنكار، تقديره: «أنجوتم فأمنتم»، (لَعَلَّهُ) فحملك م ذَلِك عَلَى الإعراض، وأن يخسف جانب البَرَ والمعنى: أن يخسف جانب البَر، على الإعراض، وأن يخسف بكم جانب البَرَ والمعنى: أن يخسف جانب البَر، أي: يقلبه وأنتم عليه، والحاصل أن الجوانب كلَّها في قدرته سواء، ولَهُ في كل حانب بَرًا وبحرًا سبب من أسباب الهلاك ليس...(١). فعلى العاقل أن يستوي خوفه مِن الله في جميع الجوانب، والحالات كلَّها، وأو يُوسلَ عَلَيْكُم حاصِبا عوفه مِن الربح التِي تحصب، أي: ترمي بالحصباء، يعني: أو إن لم يصبكم بالهلاك مِن تحتكم بالحسف أصابكم بِهِ مِن فوقكم بريح يرسلها عَلَيْكُم فِيهَا الحصباء، وثُمَّ لاَ تَحتكم بالحسف أصابكم بِهِ مِن فوقكم بريح يرسلها عَلَيْكُم فِيهَا الحصباء، وثُمَّ لاَ تَحتكم بالحسف أصابكم بهِ مِن فوقكم بريح يرسلها عَلَيْكُم فِيهَا الحصباء، وثُمَّ لاَ

١ - أحال الناسخ إلى الحاشية ولم يذكر فيها شيئًا؛ وفيه نقص بيئًن، وتمام العبارة نجده عنه الزخشريّ: «ليس حانب البحر وحده مختصًا بذلك». الزخشري: الكشَّاف، ٢/٠٥٠.

وأم أمنتم أن يعيدكم فِيهِ تارة أُخْرَى، فيُرسلَ عليكم اي: أم أمنتم أن يقوي دواعيكم، ويوفِّر حوائحكم، ويهيئ أسبابكم، إلى أن ترجعوا فتركبوا البحر الذِي بُمَّاكم مِنْهُ، فأعرضتم، فينتقم منكم بِأن يُرسل عليكم وقاصفا مِنَ الريح وهي الريح التِي لها قصيف، وَهُوَ: الصوت الشديد، أو هُوَ الكاسر للفُلك، وفيغرقكم بِمَا كفوتم بكفرانكم النعمة، وَهُوَ إعراضكم حين بُمَّاكم، وثم لا تجدوا لكم علينا بِهِ تبيعا (٦٩) مطالبا، من قوله: وفاتباع بالمعروف (١٦) أي مطالبة.

والقامة المعتدلة، وتدبير أمر المعاش والمعاد، وتسخير المخلوقات. قال الواسطيُّ: والقامة المعتدلة، وتدبير أمر المعاش والمعاد، وتسخير المخلوقات. قال الواسطيُّ: «معناه: بأن سخرنا لَهُمُ الكون وَمَا فِيهِ، لئلاً يكونوا في تسخير شيء(٢)، ويتفرَّغوا إلى عبادة ربهم». ﴿وهلناهم في البَرُّ والبحر، ورزقناهم مِنَ الطَّيِّبَاتِ ﴾ باللذيذات، ﴿وفضَّلناهم عَلَى كثير مِمتَّن (٢) خلقنا تفضيلا(٧٠) ﴾ [٣٢٠]، لأنَّهُ خلق الكلَّ لَهُم، وخلقهم لنفسه ولعبادته، وأن يوحدوه ويطيعوه، فيثيبهم الثواب الأبديُّ.

﴿ يُومُ نَدَعُو كُلَّ أَنَاسَ بِإِمَامُهُم ﴾ بمن ائتمُّوا بِهِ من نبيٍّ أو مقدَّم في الدين، أو كِتَـابٍ أو دين؛ وقيل: بأعمالهم؛ وقيل: بكتابهم الـذِي فِيهِ أعمالهم بدليل

١ - سورة البقرة: ١٧٨.

٢ - كذا في الأصل، ويبدو أنَّ في العبارة سقطا.

٣ - في الأصل: «مما» وهو خطأ.

سياق الآية؛ وقيل: بإمام زمانهم، (لَعَلَّهُ) الذِي دعاهم في الدُّنْيَا إِلَى ضلالة أو هدى. ﴿ فَمَنَ أُوتِي كَتَابِهُ بِيمِينَهُ، فَأُولئك يقرءون كَتَابِهُم وَلاَ يُظلمون فَيلاً (٧١) ﴾ وَلاَ ينقَصُون من ثوابهم أدنى شيء، ولم يذكر الكفَّار وإيتاء كتبهم بشمالهم اكتفاء بقوله:

﴿ وَمَن كَانَ فِي هَذِهِ أَعْمَى ﴾ عماً يرى من قدرتني في مصنوعاتي؛ وَهُوَ يَناول عَمَى البصيرة في اللَّذْئيَا، ﴿ فَهُو فِي الآخِرَة ﴾ من عمى الآخِرة وَهُو غيب عَنْهُ [كَذَا]، ﴿ أَعْمَى وأَصْلُ سبيلاً (٧٢) ﴾ مِنَ الأعمى، أي: أضلُّ طريقا؛ وقيل: الإشارة في هَذِهِ راجعة إلى النعم التِي عدَّدها عزَّ وحلَّ في هَذِهِ الآيات من قوله: ﴿ يَنْجِي لَكُم الفلك ... ﴾ إلى قوله: ﴿ ... تفضيلا ﴾ ، يقول: من كَانَ في هَذِهِ النعم قد عاينها أعمى، فهو في الآخِرَة أعمى وأضلُّ سبيلا.

﴿ وَإِنْ كَادُوا لَيُفَتِّنُونَكُ ﴾ المعنى: أنَّ الشان قاربوا أن يفتنوك، أي: يخدعوك فاتنين ﴿ عَنِ اللَّهِ يَ أُوحِينَا إليك لتفتري علينا غيره ﴾ بالقول أو الفعل، ﴿ وَإِذَا لاَتَّخَلُوكُ خَلِيلًا (٧٣) ﴾ أي: وإن اتَّبعت مرادهم لاتــُخلُوكُ خليلًا، ولكنت لَهُم وليًّا وخرجت من ولايتي.

﴿ولولا أن ثبتناك﴾ ولـولا تشبيـتنا لـك وعصمتنا، ﴿لَقَـد كـدت توكـن إِلَـيْهِم﴾ لقاربت أن تميل إِلَى مكرهم ﴿شَيْئًا قليلا(٧٤)﴾ والشيء القليـل مِمّا يخاف مِنْهُ، لأنّهُ من خفيّات المعاصي ودقائقها، ولا يميزه إِلاَّ الراسخون في العلم.

﴿ إِذًا ﴾ لو رَكنتَ إليهم في أقَل شيء مـن خفيـات الكبـاثر، لأنَّ الصغـاثر مغَفُورة للعبد إن كَانَ مجتنبا للكبائر، بقوله: ﴿ إِن تجتنبوا كبائر مَا تُنهَون عَـنْــهُ نكفر عنكم سيئاتكم وندخلكم مدخلا كريما ((). ﴿ لأذقناك ضعف الحياة وضعف وضعف الممات )، أي: لو فعلت ذلك لأذقناك ضعف عذاب الحياة، وضعف عذاب الممات ؛ أي: أضعفنا لك العذاب في الدُّنْيَا والآخِرَة ؛ وقيل: الضعف مِنَ العذاب سمي ضعفا لتضاعف الإثم فِيهِ. ﴿ أُمّ لاَ تجمد لك علينا نصيرا (٧٥) ﴾ مانعا لك يمنع من عذابنا عنك، وفي هذه الآية تحذير عظيم يحمل المؤمن عكى الرسوخ في العلم، والحذر مِنَ الشيطان الرحيم، ومن شباكه ومكايده الدقيقة الملتبسة بالْحَق.

﴿ وَإِنْ كَادُوا لَيستَفَزُّونَكَ ﴾ ليزعجونك بعدارتهم ومكرهم، ﴿ من الأَرْضُ لَيُخرِجوكُ منها، وإذًا لاَ يلبثون خِلافك ﴾ (٢) بعدك، ﴿ إِلاَّ قليلا(٧٦). سنَّة من قد أرسلنا قبلك من رسلنا، وَلاَ تجد لسنتنا تحويلا(٧٧) ﴾.

﴿ أَقَمُ الصلاة لدلوك الشمس ﴾ لزاولها؛ وأصل الدلوك: الميل. ﴿ إِلَى غَسَق الليل، وقرآن الفجر ﴾ صلاة الفجر، سُميت قرآنا، وَهُـوَ القراءة فِيهَا لكونها رُكنا، كما سمّيت: ركوعا وسجودا، أو سميت قرآنا لطول قراءتها. والغسق: ظلمة أوّل الليل. ﴿ إِنَّ قرآن الفجر كَانَ مشهودا (٧٨) ﴾ قيل: تشهده مَلاَئِكَة الليل ومَلاَئِكَة النهار، ينزل هؤلاء ويصعد هؤلاء، وَهُـوَ المار. ﴿ إِنَّ اللهار، وأوّل ديوان النهار.

١ - سورة النساء: ٣١.

٢ - في الأصل: «خلفك»، عَلَى قراءة ورش.

﴿ وَمِنَ اللَّيلِ فَتَهَجَّدُ ﴾ أي: قُم بعد نومك؛ والتهجُّد لاَ يكون إِلاَ بعد النوم. ﴿ بِهِ نافلةً لك عَبادة زائدة لك عَلَى الصلوات، والتهجُّد والنافلة يجمعهما معنى واحد؛ والمعنى: أنَّ التهجُّد زِيدَ لك عَلَى الصلاة المفروضة غنيمة لك، ﴿ عسى أن يبعثك رَبِّكَ مقاما محمودا (٧٩) ﴾.

﴿ وَقَلَ: رَبُّ أَدْخَلَنِي مُدْخَلَ صَدَقِ، وأخرجني مُخرج صَدَقَ ﴾ قيل: أدخلني في طاعتك (لَمَلَّهُ) صادقا، وأخرجني من معاصيك صادقا؛ ويحتمل فيه: أدخلني في الأمور صادقا، وأخرجني مِنسُها صادقا؛ أي: بنيَّة وإخلاص لمرضاتك، وأخرجني مُخرج صدق، ﴿ واجعل لي من لَدُنك سلطانا نصيرا(٨٠) ﴾ حُجَّة تنصرني عَلَى من خالفني، وينصرني من اتَّبعني.

﴿ وقل: جاء الحَقُ ﴾ ظَهَرَ وثَبت، ﴿ وزهَـقَ ﴾ ذهب وهلك ﴿ الباطل ﴾ الشرك؛ لأنَّ الشرك يَخنس عند ظهور الحق عليه، وهو التوحيد. ﴿ إِنَّ الباطل كَانَ زهوقا (٨١) ﴾ مُضمحلاً عند مَجيء الحق؛ لأنَّهما ضدًّان لاَ يجتمعان في حال، مثل النور والظلمة.

﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ القرآن مَا هُوَ شَفَاءَ ﴾ لأمراض القلوب، وأهوية النفوس، لأنهما من دعوة إبليس، ولا تأثير لها عند قبول الحق. ﴿ ورحمة ﴾ وتفريخ للكروب، وتطهير للعيوب، وتكفير للذنوب، ﴿ للمؤمنين ﴾ لا لغيرهم. في الحديث: «من لم يَستَشَفِ بالقرآن فلا شَفَاه الله » ((). ﴿ وَلا يَزِيدُ الطّالمين إِلاً الحديث:

١ - لم نعثر عَلَيه في مسند الربيع، ولا في الكتب التسعة.

خسار ا(٨٢)﴾ ضلالا لتكذيبهم به؛ قيل: زيادة الخسار للظالم مِن حيث أنَّ كلَّ آيـَة تنزل، يقع مِنْهُ لها تكذيب، فيزداد عليه بذلك حسران.

﴿ وَإِذَا أَنْعَمَنَا عَلَى الْإِنسَانِ ﴾ بالصِحَّة والسَّعَة، ﴿ أَعُوضَ ﴾ عَن ذِكرِ الله، أو أنعمنا عليه بالقرآن وتأويله؛ ﴿ وَنَاى بجانبه ﴾ تأكيد للإعراض، لأنَّ الإعراض عَن الشيء: أن يُولِيه عرضَ وجهه، والنائي بالجانب أن يَلْوِيَ عَنْهُ عُنُقَه، ويُوليه ظهره، أو أَرَادَ الاستكبار، لأنَّ ذَلِكَ مِن عادةِ المستكبرين؛ وقيل: ناءً (١) بجانبه، أي: تباعد عناً بنفسه؛ أي: ترك التقرُّب (لَعَلَّهُ) إلى الله تعالى. ﴿ وَإِذَا مَسَّهُ الشَّوْ ﴾ ضدُّ الخير والنعمة، ﴿ كَانَ يَنُوسًا (٨٣) ﴾ شديدَ اليأس مِن روح الله.

﴿ وَلَى: كُلِّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلَتِهِ عَلَى مَذَهَبه وَطَرِيقَتِه التِي تُشَاكِلُ حَالَمَه في الهدى والضلالة؛ وقيل: عَلَى نيته؛ وجحاز الآية: كلِّ يعمل عَلَى مَا يشتهيه، كما يقَالَ في المثل: «كلُّ امرئ يشبهه فعله»؛ ﴿ وَرَبُّكُم أعلم بمن هُـوَ أهدى مبيلا(٨٤) ﴾ أوضح طريقا.

﴿ويسألونك عَن الروح، قل: الروح مِن أمر رَبِي اي أي: من الأمر الذي يَعلَمُه ربي. الجمهور: عَلَى أنتُ الروح الذي في الحيوان، سألوه عَن حقيقته، فأخبر أنّه من أمر الله، أي: مِمَّا استأثر بعلمه. وعن أبي يزيد: «لَقَد مضى النبيُّ وَمَا يُعلَم الروح، وقد عجزت الأقاويل عَن إدراك ذاتيَّته بعد إنفاق

١ - قد يستعمل ناء بمعنى نأى، قال في اللسان: «وقرأ ابن عامر: "ناء بجانبه"، عَلَى القلب».
 ابن منظور: لسان العرب، ٦١/٦٥. مادة نأى.

الأعمار الطويلة عَلَى الخوض فِيهِ». والحكمة في ذَلِكَ تعجيز العقل عَن إدراك معرفة مخلوق بحاور لَهُ، لِيدلُّ عَلَى أنَّه عَن إدراك حَالقِه أعجز؛ وقوله: همن أمرِ ربي كَ ذَلِل عَلَى حلق الروح، فكَانَ هَذَا جوابا. هو مَا أُوتِيتم مِن العلم إلاَّ قليلا (٨٥) قال أبو سعيد العماني: «قد قيل: فيما يُروى أنَّه لسمًا كَانَ مِن أمرِ مُوسى والخَضِر وإذا الافتراق، نَزَلَ عليهما طير مِن السَّمَاء إلى البحر، أو إلى الأرض فأخذ بمنقاره [٣٢٧] مِن البحر أو الأرض، فقال الخضر لموسى: أو إلى الأرض فأخذ بمنقاره [٣٢٧] مِن البحر أو الأرض، فقال الخضر لموسى: قال: هَذَا الطير؟ أو مَا يُراد بهِ؟ قَالَ: مُوسى لاَ أعرف ذَلِك، قالَ: هَذَا العرفا، أو يُعلَّمنا أنَّ جميع عِلمٍ مَا حَلَقَ الله مِن أهل الأرض وغيرهم، مَعَ عِلْمٍ الله مثل مَا احتمل بِمنقاره من البحر، ولاَ نبلغ ذَلِكَ»؛ هكذا عندي عَلَى معنى الرواية، لاَ عَلَى اللفظ.

﴿ وَلَئِن شِننا لنذهبنَّ بالذي أُوحينا إليك المعنى: ولئن شئنا ذهبنا بالقرآن، ومَحَوَنَاه عَن الصدور والمصاحف، فلم نترك لَهُ أثرا. وقال بعض أهل المعاني: المعنى: أنَّه إِذَا خالف الذي أوحي إِلَيْهِ بحرف وَاحِد مِنَ الدين، فقد أذهب عَنْهُ مَا أوحي إلَيْهِ. ولو بقي في صدره فلا ينفعه، إذ حقيقة العلم هُوَ العمل، وَمَا يدلُّ عَلَى هَذَا المعنى قوله: ﴿ ثُمَّ مُ لاَ تجدل لك به علينا العمل، وَمَا يدلُّ عَلَى هَذَا المعنى قوله: ﴿ ثُمَّ مَن رَبُك ﴾ قيل: هَذَا استئناء مُنقطعٌ، معناه: لكن لا يَشاء ذَلِك، رحمةً من رَبك، ﴿ إِنَّ فضلَه كَانَ عليك كبيرا(٨٧) ﴾ لأنَّ فضل القرآن كبير.

﴿ قُل: لَئن اجتمعت الإنس والجنُّ عَلَى أن يَـاتُوا بَعْثُل هَـٰذَا القرآن لاَ يَاتُون بَعْلُه وَلُو كَانَ بَعْضُهُم لِبعَـض ظهـيرا(٨٨) ﴾ مُعينًا، أي: لو تظاهروا

عَلَى أَن يَأْتُوا بَمْثُلُ القرآن فِي بلاغته، وحُسنِ نظمه وتأليفه، لَعَجَزُوا عَن الإتيان بَمْئلًا. ﴿وَلَقَدُ صَوَّفنا﴾ رَدَّدَنا وكرَّرنا ﴿للناس(١) فِي هَـذَا القرآن مِن كُـلُّ مَثْلُ﴾ مِن كُل معنى، هُوَ كالْمَثَلُ فِي غرابته وحسنه، ﴿فَأَبِي أَكْثُو الناس إِلاً كُفُورا(٩٩)﴾ جُحودا وتَوَاريا، كأنَّه قيل: فلم يرضوا إِلاَّ كفورا.

وَلُمَّا تبيَّن إعجاز القرآن، وانضمَّت إِلَيْهِ المعجزات الأَّحَر، ولزمتهم الحجَّة وغُلِبوا، اقترحوا الآيات، فِعْلَ المبهوت المحجوج المتحير، ﴿وَقَالُوا: لن نؤمن لك ﴾ لن نصدقك ﴿حتى تُفجِّر لَنَا مِنَ الأَرْض يَنبُوعا( ٩ ٩) ﴾ عَنا غزيرة، مِن شأنها أن تنبع بالماء لا تنقطع، نقول: (٢) مِن نَبَعَ الماء. ﴿أَو تكون لك جنَّة من نخيل وعِنب فتفجِّر الأنهار خلالها ﴿ وسطها ﴿ تفجيرا ( ٩ ٩) ، أو تُسقط السَّمَاء كما زعمت علينا كِسَفًا ﴾ أي: قِطعا، ﴿ أَو تأتي با لله والملائِكَة قبيلا ( ٩ ٢) ﴾ كفيلا؛ أي: يَكفُلُون بِمَا تقول؛ وقيل: ضامنا؛ وقيل: هُوَ جميع (٢ القبيلة؛ أي: بأصناف المَلائِكَة قبيلة قبيلة ؛ وقيل: عَيَانا، أي: نراهم مقابلة.

﴿ أُو يَكُونَ لَكَ بِيتَ مِن زُخرِفَ ﴾ ذهب، وَهُوَ أصل الزينة وأغلاها، ﴿ وَلَوْ تُوقَى فِي السَّمَاء ﴾ تَصعد إِلَيْها، ﴿ وَلَن نُؤمنَ لَوُقِيلُك حَتَّى تُنزُل علينا كِتَابً ﴾ مِنَ السَّمَاء فِيهِ تصديقك ﴿ نقرؤه؛ قل: سبحان رَبِي ﴾ تعجُّب من

١ - كذا في الأصل: - «للناس».

كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب ما ذكره الزمخشري: «يَفْعُول: مِن نَبَعَ الماء،كيعبوب، منن
 عب الماء». الزمخشرى: الكشَّاف، ٢/١٥٥.

حذا في الأصل، ولعل الصواب: «جمع».

اقتراحاتهم عليه، ﴿ هُلَ كُنتُ إِلاَّ بشرا رسولا (٩٣) ﴾ أي: أنا رسول كسائر الرسل، بشر مثلهم؛ وكَانَ الرسل لاَ يأتون قومهم إِلاَّ بِمَا يُظهره الله عَلَيْ هِم مِنَ الآيات، فليس أمر الآيات إلِّ إنَّمَا هُوَ إِلَى اللهِ.

﴿ وَمَا مَنَعَ الناسَ أَن يُؤمِنُوا إِذ جاءهم الهدى إِلاَّ أَن قَالُوا ﴾ أي: وَمَا مَنَعَهم الإيمان بالقرآن ونُبوَّة محمَّد ﷺ إِلاَّ قولهم: ﴿ أَبَعَثُ الله بشوا رسولا(٤٤) ﴾؟ أي: إِلاَّ شبهة تَمَكَّنت في صدورهم، وهي إنكارهم أن يُرسل الله البشر؛ فاستوت حجابا عَلَى عين البصيرة، فلم تُبصر الحقَّ.

﴿ قَلَ: لُو كَانَ فِي الأَرْضَ مَلاَكِكَةٌ يَمشُونَ ﴾ عَلَى أقدامهم كما يمشي [٣٢٣] الإنس، وَلاَ يطيرون بأجنحتهم إِلَى السَّمَاء، فيسمعوا من أهلها، ويعلم (١٠ مَا يجب عِلمُه، ﴿ مُطمئنةً ين ﴾ أي: ساكنين في الأَرْض قارين، ﴿ لنزَّلنا عليهم ﴾ من حنسهم، لأنَّ القلب إِلَى الجنس أُميّل مِنهُ إِلَى غير الجنس، ﴿ مِن السَّمَاء مَلَكًا رسولا (٩٥) (١٠) ﴾ يُعلّمهم مِنَ الله الخير، ويهديهم المراشد؛ فأمنًا الإنس فإنسما يُرسل الملكُ إِلَى مُختار مِنْهُم للنّبوَّة، فيقوم ذَلِكَ المختار بدعوتهم وإرشادهم.

﴿ قُل: كَفَى بَا لله شهيدا بيني وبينكم ﴾ عَلَى أن بلّغت مَا أُرسلت بِـهِ اللَّهِ مَا أُرسلت بِـهِ اللَّهِ مَا أُرسلت بِـهِ اللَّهِ مَا أُرسلت بِـهِ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا لَا يَعْبِادُه ﴾ المنذِرين والمنذَريسن ﴿ إِنَّـهُ كَانَ بَعْبِادُه ﴾ المنذِرين والمنذَريسن ﴿ حَبِيرًا بَصِيرًا (٩٦) ﴾.

١ - كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «ويعلموا». انظر الزمخشري: الكشَّاف، ٢/٢،٥٥.

لأصل: «ملكا رسولا من السماء»، وهو خطأ، وقع فيه تقديم وتأخير.

﴿ وَمَن يَهِ الله فهو المهتدي ﴾ أي: مَن وفَّقه الله لقبول مَا كَانَ مِنَ الهدى، فهو المهتدي عند الله، ﴿ وَمِن يُصْلِلْ ﴾ أي: ومن يَخذُله و لم يعصمه، ﴿ وَلَمْ تَجَدُ لَهُم أُولِيَاء مِن دونه ﴾ أي: أنصارا؛ ﴿ وَنحشرهم يوم القيامة عَلَى وُجوههم ﴾ أي: يُسْجُبُون عليها ﴿ عُميا وبُكما وصمًا ﴾ كَانُوا في الدُّنْ يَا لا يَستبصرون وَلا ينطقون بالْحَقّ، ويتصامَمُون عَن استماعه، فَهُم في الآخِرة كذلك لا يُصِرون مَا تَقرُّ به أعينهم، وَلا يسمعون مَا يَلذُ مسامعهم، وَلا ينطقون مَا يُلذُ مسامعهم، وَلا ينطقون مَا يُقبل مِنْهُم؛ ﴿ مَأُواهم جَهَنَّم كُلَّما خَبَت ﴾ طفئ لَهَبها ﴿ وَدُناهم سعيرا (٩٧) ﴾ تَوقدا.

﴿ ذَلِكَ جَزَاؤُهُم بَانَتُهُم كَفَرُوا بِآيَاتِنا﴾ بِحُجَجِنا ﴿ وَقَالُوا: أَنْـذَا كُنــًا عِظاماً ورُفاتا، أَننَا لمبعوثون خلقا جديدا(٩٨) ﴾؟ فأحابهم الله: ﴿ أُولَم يسروا أَنَّ الله الذِي خلق السَّمَاوَات والأَرْض قادرٌ عَلَى أَن يَخلَقَ مثلهم ﴾ مِنَ الإنس، ﴿ وجعل لَهُم أَجلاً لاَ رَيب فِيهِ، فأبى الظالمون إلاَّ كُفورا (٩٩) ﴾.

﴿ وَلَى: لُو أَنتُم تَمَلَكُونَ خَزَائِنَ رَحَمَةِ رَبِي ﴾ رَحَمَةً رِزْقِه، وسائر نِعَمِهُ عَلَى خُلَقه، ﴿ وَلَمَلَّ اللَّهُ الْمُلَّمُ الْمُلَّمُ الْمُلْفُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّه

﴿وَلَقَد آتينا موسى تِسعَ آياتٍ بَينَات، فاسأل بَنِي إِسْرَائِيلَ إِذ جاءهم، فقال لَهُ فرعون: إني لأظنتُك يا موسى مسحورا(١٠١) ﴾ سُجِرتَ فَحُولط عَقلك؛ وقيل: مخدوعا؛ وقيل: مصروفا عَن الحقّ؛ وقيل: ساحر، فَوُضِع المفعول موضعَ الفاعل؛ وقيل: معطِيَ السحر بهذه العجائب التِي تَفعَلُها من سِحرِك.

﴿ قَالَ: لَقَد علمت مَا أَنزلَ هؤلاء ﴾ الآيات، ﴿ إِلاَّ رَبُّ السَّمَاوَات وَالأَرْض بصائرَ ﴾ أي: بَيِّنات مكشوفات، ولكنك معاند؛ ونحوه: ﴿ وَحِحدوا بِها واستيقنتها أَنفسُهم ظُلما وعلوَّا ﴾ (١) ثُمَّ قارع ظنّه بظنّه، بقوله: ﴿ وَإِنِي لاَظنّك يا فرعون مثبورا (٢٠٢) ﴾ كأنّه قيل: إن ظننتي مسحورا، فأنا أظنتُك مثبورا، و ظَيِّ أصحُّ من ظنّك، لأنَّ لَهُ أمارة ظاهرة، وهي إنكارك (لعَلّهُ) مَا عَرفت صحّته، ومكابرتك لآيات الله بعد وضوحها؛ وأماً ظنتُك فكذِب (لعَلَّهُ) ومكابرة. وقال الفرّاء: «مثبورا: مصروفا عَن الخير، من قولهم: مَا ثَبَرَك عَن هَذَا، أي: مَا مَنعَك وصرفك ». وقيل: ملعونا.

﴿ فَأُرَادُ أَنْ يَسْتَفَرُّهُم ﴾ يُخرِحهم ﴿ مِنَ الأَرْض ﴾ أَرضَ مِصرَ؛ أو ينفيهم عَن ظَهْرِ الأَرْض بالقتل، ﴿ فَأَغْرِقْنَاهُ وَمَن مَعَهُ جَمِيعًا (١٠٣) ﴾ فحاق بهم مَكرهم. ﴿ وَقَلْنَا مِن بَعْدُهُ لَبُنِي إِسْرَائِيلَ: اسكنوا الأَرْض، فإذا جاء وعدُ الآخِرَة جئنا بكم لفيفا(١٠٤) ﴾ جميعا مُختلطين إيَّاكم وإياهم، ثُمَّ يُحكم بينكم، ويُميِّز بين سُعدائكم وأشقيائكم. واللفيف: الجماعات من قبائل شتَّى.

﴿وَبِالْحِقِ [٣٢٤] أَنْزِلْنَاهُ وَبَالْحِقَ نَزَلُ ﴾ وما أَنْزِلْنَا القرآن إِلاَّ بالحكمة؛ ﴿وَمَا أُرْسُلْنَاكُ إِلاَّ مُبَشُوا وَنَلْيُسُوا (١٠٥) وقرآنا فَرَقَنَاهُ أَي: فصَّلْنَاه؛ أو فرَّقنا فِيهِ الحقَّ مِنَ الباطل؛ وقيل: نزَّلناه، نحو ما لم ينزل مرَّة وَاحِدَة [كَذَا]، بدليل قراءة ابن عبَّاس عَلَى مَا يوجد عَنْهُ: ﴿فَرَّتَناهُ بالتشديد. وقيل: بالتخفيف، أي: فصَّلْنَاه.

١ - سورة النمل: ١٤.

﴿ لِتَقرَأُه عَلَى الناسِ عَلَى مُكْتْ ﴾ عَلَى تُؤدَة وتَشَبُّت، ليخلُص لَهُم سرَّه. ﴿ وَنَزَّلُناه تنزيلا (٢٠٦) ﴾ عَلَى حَسَبِ الحوادث.

﴿ وَلَى: آمنوا بِهِ أَو لاَ تُؤمنوا ﴾ أي: اختاروا لأنفسكم النعيم المقيم، أو العذابَ الأليم، ثُمَّ علَّل بقوله: ﴿ إِنَّ الذِينَ أُوتُوا العلمَ مِن قبله ﴾ أي: التورّاة مِن قَبْلِ القرآن، ﴿ إِذَا يُعلَى عليهم ﴾ القرآن، أو العلمُ الذِي أُوتُوه ﴿ يَحُونُ للأَذْقَانَ سُجُدا (٧٠٧) ﴾ أي: يَسقطون عَلَى الأَذْقَانَ. قَالَ ابن عبّاس: ﴿ وَالدُّمُ الاّحْرَةَ ﴾ [كَذَا].

﴿ ويقولون: سبحان رَبنا إن كَانَ وعدُ رَبنا لفعولا (١٠٨) لقوله: ﴿ آمنوا بهِ أو لاَ تؤمنوا ﴾ أي: أعرض عَنْهُم، فإنهم إن لمَ يُؤمنوا و لم يُصدِّقوا فإنَّ [أناسًا] حيرا مِنْهُم، وهُم العلماء الذِينَ قرؤوا الكتب، قد آمنوا بهِ وصدَّقوا. ﴿ ويخزُون للأذقان يبكون ﴾ ومعنى الخرور للذِّقن: السقوط عَلَى الوجه، وإنَّما حُصَّ الذقن، لأنَّ أقرب الأشياء مِن وجهه إلى الأرض عند السحود، ﴿ ويَزِيدُهم ﴾ أي: القرآن ﴿ خُشوعا (١٠٩) ﴾ خُضوعا، ولين قلب، ورطوبة عين. ومعنى الخشوع: الانقياد لله (لَعَلَّهُ) عَن عادته التِي أَلِفَها طَبْعُه، كما يقال: خَشَعَ الغصنُ مِنَ الشجرة.

﴿ قَلَ: ادْعُوا اللهُ أُو ادْعُوا الرَحْنَ ﴾ قيل: لَمَّا سَمِعه أبو جهل يقول: «يا لله يا رَحْنَ»، قال: «إنَّهُ نهينَا (١) أن نَعبُدَ إله بين، وَهُوَ يدْعُو إلها آخر»، نزلت. وقيل: إنَّ أهل الكتاب قَالُوا: «إنَّك لَتُقِلُّ ذَكُر الرَحْن، وقد أكثر الله في التَّوْزَاة هَذَا الاسم»، فَنَزَلت. والدعاء: يمعنى التسميَّة، لاَ يمعنى النداء.

افي الأصل، ولعلُّ الصواب: «نهانا»، أو «ينهانا».

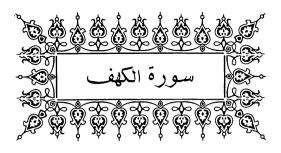
«أو»: للتخيير، أي: سَمُّوا بهذا الاسم أو بهذا؛ أو اذكروا إمَّا هَذَا وَإِمَّا هَذَا، ﴿ فَلَهُ النَّهِاءُ وَإِمَّا هَذَا، ﴿ فَلَهُ النَّهِاءُ الحسنى ﴾ ﴿ فَلَهُ النَّهِاءُ الحسنى ﴾ الضمير في «فَلَه» يَرجع إِلَى ذات الله تعالى. قوله (١٠): ﴿ فَلَهُ الأَسماء الحسنى ﴾ الأنهُ إِذَا حَسُنَ السمان الأنهما منهما؛ ومعنى كونها أحسن الأسماء، أنَّها مستقلَّة بمعاني التحميد والتقديس والتعظيم.

﴿ وَلاَ تَجهر بصلاتك ﴾ كأنّه يَخرج في المعنى لاَ تُرَاء بصلاتك الناسَ، وَاللهُ أعلم بتأويل ﴿ وَلاَ تُخافَت بها ﴾ أي: لاَ تَرَكها (٢) حياء مِنَ الناس، وَاللهُ أعلم بتأويل كِتَابه؛ وقيل: غير ذَلِك؛ ﴿ وابتغ بين ذَلِكَ سبيلا (١٩٠) ﴾ اقصد بها وحه الله، واجعل الناس كالعَدَم حضورا (لَعَلَهُ حَضَروا) أو غابوا؛ أو معناه: وَلاَ تَجهر بصلاتك كلّها، وَلاَ تُخافت بها كلّها، وابتغ بين ذَلِكَ سبيلا، بأن تَجهر بصلاة الليل، وتُخافت بصلاة النهار، قيل: لأنّها عَجمَى.

﴿ وقل: الحمد لله الذِي لم يتَّخذ ولدا، ولم يكن لَـهُ شريك في الملك ﴾ كما زعم المشركون، ﴿ ولم يكن لَهُ وليٌّ مِنَ الـذل ﴾ أي: لم يَـذلٌ فيحتـاج إلى ناصر، ﴿ وكبـره تكبيرا (١١١) ﴾ وعَظَمه، وَصِفْه بأنَّـه أكبر بِـأن يكـون لَـهُ ولد أو شريك.

١ - يبدو أنَّ في العبارة سقطا، ونجد تمامها عند الزخشري، قال: «والمعنى: أيَّا مــا تدعــو فهــو حســن،
 فوضع موضعه قوله: ﴿فَلَهُ الأسماء الحسنى﴾...» إلخ. الزخشري: الكشَّاف، ٤٦/٢ ٥.

لأا القول عدول عن المعنى الظاهر من غير موجب. وَهُوَ \_ كما ذكر الألوسي \_ مرويٌ عن الحسن، وابن عبّاس، ولَكِنة قال: «والأكثرون عَلَى التفسير المروي عنه أولاً»، وَهُوَ غير ما ذكره المصنف. للتفصيل انظر: الألوسي: روح المصاني، ما ذكره الرغشرى: الكثّاف، ٢٧/٢.



## برانسالرحمز الرحم

﴿ الحمد الله الذي أنزل عَلَى عبدِه الكتاب القرآن؛ ألقَنَ الله عبداده وَوَفَّقَهم كيف يثنون عليه، ويحمدونه عَلَى أجزل نَعمائِه عَلَيْهِم، وهي نعمة الإسلام؛ [٣٢٥] ومَا أَنزل عَلَى مُحَمَّد ﷺ مِن الكتاب الذي هُو سبب نحاتهم في الدُّنْيَا، ﴿ وَلَم يَجعل لَهُ عِوجًا (١) ﴾ أي: سببا مِن العوج، والعوج في المعاني، كالعوج في الأعيان؛ يقال: في رأيه عِوجٌ، وفي عصاه عِوج؛ والمراد: نفي الاحتلاف والتناقض في معانيه، وخروج شيء مِنْهُ مِنَ الحكمة.

﴿ فَيَّمًا ﴾ مستقيما، أي: جعله قيِّما، لأنَّهُ إِذَا نَفَى عَنْهُ العِوَجَ فقد أَثبت لَهُ الاستقامة، وفي أحدهما فَيَّم الاستقامة، وفي أحدهما غِنَّى عَن الآخرِ: التأكيدُ، لأنَّهُ رُبَّ مُسْتَقِيمٍ مشهود لَهُ بالاستقامة لآ يُخلو<sup>(۱)</sup> من أدنى عِوَج عند التصفُّح؛ أو قَيِّمًا عَلَى سائر الكتب مُصدِّقا لها، شاهدا بصحَّتها. ﴿ لِيُنفِرَ بأسا ﴾ عذابا ﴿ شديدا مِن لَدُنهُ ﴾ صَادرًا (٢) مِن عِندِه شاهدا بصحَّتها.

ا في الأصل: «يخل»، وهــو خطأ، لأنَّ "لا" نافية، وليست ناهية. وانظر: الزمخشري:
 الكشَّاف، ٢/٨٤ ٥.

٢ - في الأصل: «صادر»، وهو خطأ. وانظر: المصدر نفسه.

في الدارين، ﴿وَيُبَشِّر المؤمنين الذِينَ يَعْمَلُونَ الصالحات أنَّ لَهُم أجرًا أَنَّ المسالحات أنَّ لَهُم أجرًا أَ حسنا(٢) مَاكِثين فِيهِ أبدا(٣)﴾ لا ينتقلون عَنْهُ إلاَّ إذَا انتقلوا بأنفسهم.

﴿ وَيُنذِرَ الذِينَ قَـالُوا: اتَّخَذَ الله ولدا(٤)، مَا لَهُم بِهِ مِن عِلم وَلاَ لَآبُهم، كَبُرَت كلمةً تَخرج من أفواههم ﴾ صفة «كلمةً» تفيد استعظاما لاجترائهم عَلَى النطق [بها] (١)، وإخراجها من أفواههم؛ فإنَّ كثيرًا مِمَّا يُوسوسُه الشيطان في قلوب الناس مِنَ المنكرَات لاَ يتمالكون أن يتفوَّهوا بِهِ، بَل يَكظِمُون (٢) عليه، فكيف عمثل هذا المنكر، ﴿إن يقولون ﴾ (لَعَلَّهُ) أي: مَا يقولون ﴿إلاَّ كَذِبا(٥)﴾.

﴿ فَلْعَلُّكُ بَاحَعُ ﴾ قَاتِل ﴿ نَفْسَكُ عَلَى آثارهم ﴾ أي: آثار الكفّار، شبّهه وإيّاهم – حين تولّوا عَنْهُ، ولَم يُؤمنوا بِهِ، ومَا بداخله مِنَ الأسف عَلَى تَولّيهم برجل فارقه أحبّتُه، فهو يتساقط حَسَرات عَلَى آثارهم، ويَيخعُ نفسه وجدا عَلَيْهِم، وتلهُفا عَلَى فِرَاقِهم. وقال سهل بن عبد الله في هذيهِ الآية \_ عَلَى مَا يوجد عَنْهُ \_: «لعلّك مُهلِكُ نفسك باتبّاع المراد في هدايتهم وإيمانهم، وقد سبق مِنّا الحكم في إيمان المؤمنين، وكُفر الْكَافِرِينَ، فلا تَغيير وَلا تبديل». وقال سهل أيضًا: «لَعَلَّكُ شاغلٌ نفسك عنّا باشتغال لهم (٢٠ حرصا عَلَى إيمانهم، مَا عليك أيضًا: «لَعَلَّكُ شاغلٌ عنّا (لَعَلَّهُ) غيرنا، (لَعَلَّهُ) وَهُو كقوله: ﴿ وأَمَّا مَن جَاءك

١ - إضافة من الزمخشرى: الكشَّاف، ٩/٢ ٥٤٥.

٢ - في الأصل: «يكضمون»، وهو خطأ. وانظر: المصدر نفسه.

٣ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «بالاشتغال بهم».

يسعى وَهُوَ يخشى فأنت عَنْهُ تلهى (١)». فإذا كَانَ حِرْصُ رسول الله ﷺ عَلَى المان أمَّته، لم يرض الله ﷺ غَلَى المان أمَّته، لم يرض الله مِنْهُ ذلك الحرص، لأنَّ فِيهِ ترك الرضا بالقضاء، وردَّ المقدور؛ فكيف يرضى مِن غيره الحرص عَلَى الدُّنْ يَا الدَّنِيَّة، التِي هِيَ متاعُ الغرور، ومعدن الشرور!. ﴿إِنْ لَم يُؤمِنُوا بِهِذَا الحَديثِ أَسَفًا (٦)﴾ مفعول لَهُ؟ أي: لفَرطِ الحزن. والأسف: المبالغة في الحزن والغضب.

﴿إِنَّا جعلنا مَا عَلَى الأَرْضِ ﴾ أي: مَا عَلَى الدُّنْيَا ﴿زِينَـةً هَـا ﴾ أي: مَا يَصلُح أَن يكون زينةً لها ولأهلها مِن زخارفِ الدُّنْيَا، وَمَا يُستحسن منها ﴿لنبلوَهُم ﴾ لِنختبرهم ﴿أَينُهُم أحسنُ عملا(٧) ﴾ وحُسنُ العمل: الزهد فِيهَا، وترك الاغترار بها؛ ثُمَّ زَهَّدَ فِي الميل عنها، بقوله:

﴿وَإِنَّا لَجَاعِلُونَ مَا عَلِيهِا﴾ مِنَ الزينةِ ﴿صَعِيدًا﴾ أرضا ملساء ﴿جُوزُ(٨)﴾ يابسا، لا نبات فِيهَا، بعد أن كَانَت خَصْراء مُعشَبِهَ. والمعنى: نعيدها بعد عِمَارَتها خرابا، بإماتة الحيوان، وتجفيف النبات والأشجار وغير ذَلِكَ.

وَلَمَّا ذَكَر مِنَ الآيات [٣٢٦] الكُلِّيَّة (لَعَلَّهُ) بتزيتُن الأَرْض بِمَا خلق فوقها مِنَ الأجناس التِي لاَ حَصرَ لها، وإزالة ذَلِكَ كُلَّه كَأَن لم يكن، فقال: ﴿أَم حَسِبتَ أَنَّ أَصحابَ الكهفِ والرقيم ﴾ يعني: أنَّ ذَلِكَ أعظم مِن قصَّة أصحابِ الكهف، وبقاء حياتهم مدَّة طويلة. والكهف: الغار الواسعُ في الجبل. والرقيم: اسم كلبهم أو قريتهم؛ أو اسم كِتابٍ كُتِب فِيهِ شأنهم؛ أو اسم الجبل الذي فِيهِ الكهف؛ أو غير ذَلِكَ، ﴿كَانُوا مِن آياتنا عَجَبًا (٩) ﴾ لأهل المعقول، لأنَّ غيرهم يَتَعجَّبون من غير عَجَب، ومِن العُجْبِ لاَ يتعجَّبون.

١ - سورة عبس: ٨-١٠.

﴿إِذْ أُوَى الفتيةُ إِلَى الكهف، فَقَالُوا: رَبِّنَا آتنا مِن لَدُنكِ رَحْمَةً ﴾ أي: رحمةً مِن خزائن رحمتك، وهي المغفرة والرزق، والأمن مِنَ الأعداء. والرحمة: مَا يُتوصَّل بها(١) إِلَى الرحمة الأبديَّة، ﴿وَهَيِّئَ لَنَا مِن أَمْوِنا رَشَدا(١٠) ﴾ حتَّى نكونَ بسببه راشدين مهتدين. قَالَ ابن عبَّاس: «رشدا: أي مَخرجا مِن العذاب في سلامة، وَهُوَ ضِدُّ من كَانَ أمره فُرُطا».

﴿ فَضَرَبْنَا عَلَى آذانهم في الكهف ﴾ أي: ضرَبَنْنَا عليها حِجَابا مِن أن تَسمَعَ، يعني: أَنَمناهم إنامة تُقيلة (٢)، لا تُنبِّههم فِيهَا الأصوات، ﴿ سِنِينَ عددا(١١) ﴾.

﴿ لَهُمّ بعثناهم ﴾ أي: أيقظناهم مِن نَومهـم ﴿ لِنعلـمَ أَيُّ الحزبين ﴾ (لَعَلَـهُ) المختلِفَين فِي مُدَّة لَبثهم، وذلك قوله ﴿ وَلَالُ مَا لَا يَعْهَم لَمّا انتبهوا المتلفوا فِي مُدَّة لَبثهم، وذلك قوله ﴿ وَلَالَ مَا لُم بَنْهُم: كم لبنتم ؟ قَالُوا: لَبثنا يوما أو بعضَ يوم ؛ قَالُوا: رَبُّكُم أعلم بِمَا لبنتم ﴾ هُـمُ الذين علموا أنَّ بما لبنتم ﴾ هُـمُ الذين علموا أنَّ لبثهم قد تطاول. أو أيُّ الحزبين المختلفين من غيرهم ﴿ أحصَى لِمَا لَبشوا أمدا (١٢) ﴾ والمعنى: أنَّهم أضبط أمدًا لأوقات لبثهم بالأمارات والدلائل، وكأنَّهم أخصُ مَدحًا مِنَ الذين قَالُوا: ﴿ لبثنا يومًا أو بعضَ يوم ﴾ ، وإن كَانُوا لم يكتسبوا بذلك مَعَ الله عيبا وَلاَ ذَمَّا، لأنَّهُم كأنَّهم قَالُوا ذَلِكَ عَلَى سبيل الاجتهاد والرأي، لاَ عَلَى القطع بالشهادة بالغيب.

١ - كذا في الأصل، ولعلَّ الأصوب: «به».

١ - في الأصل: «تعليه»، ولا معنكى له. انظر: الزعشري: الكشَّاف، ٢/٥٥٠.

﴿ نَحْنُ نَقَصُّ عليك نَباأَهُم بِالْحَقِّ بِالصدق، ﴿ إِنَّهُمْ فَتِيةٌ بِهِ جَمِع: فَتَى، والفَتُوَّة: بِذِل النَّدَى (١)، وكفُّ الأذى، وتَرك الشكوى؛ أو اجتناب المحارم، واستعمال المكارم؛ وقيل الفتى: مَن لاَ يَدَّعي قبل الفعل، وَلاَ يُزكِّي نفسه بعده. وقيل: شبابا. ﴿ آمنوا بربيِّهم وزدناهم هُدَى (١٣) ﴾ يقينا وعِلما، وكَانُوا مِن خواصِّ دقيانوس، قد قذف في قلوبهم الإيمان، وخافوا مِنهُ ومِن قومه؛ وقالوا: لِنَحْلُ اثنان اثنان مِنا، فَيُظهر كلِّ منهما مَا يُضمر بِهِ لصاحبه، فَفَعلوا؛ فحصل اتِّفَاقُهم عَلَى الإيمان.

﴿ وَرَبَطنا عَلَى قلوبهم ﴾ وقويناهم بالصبر عَلَى هَجْرِ الأوطان، والفرار بالدين إلى بعض الغِيرَان، وحسَّرناهم عَلَى القيام بكلمة الحقَّ، ﴿ إِذْ قاموا فَقَالُوا ﴾ بأمر الله، مِن قولهم قام بالأمر: إذا أظهره وأعلنه: ﴿ رَبَّنَا رَبُّ السَّمَاوَات والأَرْض، لن نَدعو مِن دونه إلها ﴾ ولئن سَمَّيناهم آلهة، ﴿ لَقَد قُلنا إِذًا شططا (١٤) ﴾ قولاً ذا شطط، وَهُوَ الإفراد بالظلم (٢)، والإبعاد فِيهِ.

﴿ هُوَلاء قُومُنا اتَّخَذُوا مِن دُونه آلهة، لُولا يأتُون عليهم ﴿ هُلاَ يأتُون [٣٢٧] عَلَى عبادتهم ﴿ بسلطان بَيِّن ﴾ بحجَّة ظاهرة، ﴿ فَمَن أَظَلَم مِمَّن افْترى عَلَى الله كَذِبا (١٥) ﴾ بنسبة الشريك إلَيْه، بالقول أو الفعل أو الاعتقاد!.

ا أصل: «النداء»، وهو خطأ. قال في اللسان: «والندى عَلَى وحوه: ندى الماء، وندى الخير، وندى اللهُ عنة... وندى الحير، وندى اللهُ عنة... وندى الحير: هو المعروف». والمقصود المعنى الأحير. ابن منظور: لسان العرب، ١٠/٦.
 مادة «ندي».

٢ - كذا في الأصل، والصواب: «الإفراط في الظلم». انظر: الزمخشري: الكشَّاف، ٢/٢٥٥.

﴿ وَإِذْ اعَتَزَلْتُمُوهُم ﴾ خطابٌ مِن بعضهم لبعض، حين صمَّمت عزيمتهم عَلَى عبادة غَيْرِ عَلَى الفرار بدينهم، ﴿ وَمَا يعبدون إِلاَّ الله ﴾ أي: فارقوهم عَلَى عبادة غَيْرِ الله ، (لَعَلَهُ) ولأن يخطِّئوهم عَلَى ما فعلوا من الحيقِّ [كَذَا]؛ وَفِي ذلك (لَعَلَهُ) دلالة عَلَى أَنَّهُ قد بقيت بقيَّة متمسِّكة بالْحنَقِّ، وعبادةِ الله ، لا (١) ﴿ فأووا إِلَى الكهف يَنشر لكم رَبّكُم من رحمته ﴾ عَلِموا أنَّه لا يضيع مَنِ التجأ إلَيْهِ ، ﴿ وَيُهَيّئ لكم مِن أمرِكم موفقا (٦٦) ﴾ وَهُوَ مَا يُرتَفَق بِهِ ، أي: يُنتَفَع بِهِ ، وإنَّما قَالُوا: ذلك نقة بفضل الله ، وقوَّة في رجائهم ، لتوكُلِهم عليه ؛ وانظر كيف كان عاقبة مَن تَوكل عليه ، واصغ إلى قوله ، وتفكر واعتبر ، إذ قَالَ:

﴿ وَتَرَى الشمسَ إِذَا طَلَعَت تَوَاوَرُ عَن كَهْهُم ﴾ أي: تميل عنه، وَلاَ يقع شُعاعها عَلَيْهِم، لئلا تضرَّهم، ﴿ ذَات (٢) اليمين ﴿ جَهَة اليمين ، ﴿ وَإِذَا خُرِبَت تَقْرِضُهُم ﴾ تَقطعهم، أو تتركهم وتَعدِلُ عَنْهُم ﴿ ذَات الشمال ، وَهُم في فَجوةٍ مِنْهُ ﴾ في مُتَسع مِنَ الكهف ؛ والمعنى: أنَّهم في ظلِّ نهارهم كُلِّه لاَ تُصيبُهم الشمس ، في طلوعها وَلاَ غُروبها ، مَعَ أنَّهم في مكان واسع مُنفتِت مُعرَّض لإصابة الشمس ، لولا أنَّ الله يحجبها عَنْهُم بقوله (٢) : ﴿ ذَلِكَ مِن آيات الله ﴾ ؛ وقيل: في مُنفسح من غار [هِم] ، ينالهُم فِيهِ روح الهواء ، وبردُ النسيم ، وَلاَ يحسُّون كرب الغار . ﴿ ذَلِكَ مَن آيات الله ﴾ أي: ما صنعه الله النسيم ، وَلاَ يحسُّون كرب الغار . ﴿ ذَلِكَ مَن آيات الله ﴾ أي: ما صنعه الله

١ - كتب الناسخ هنا إحالة إلى الحاشية، ولم يذكر أيَّ شَيْء فيها؛ وفيها نقص بيِّن.

٢ - في الأصل: «اذات»، وهو خطأ.

٣ - كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «لقوله».

من ازورار الشمس وقرضها، طالعة وغاربة، أنَّهُ من آيات الله؛ يعني: أنَّ ما كان في ذَلِكَ السمتِ تصيبه الشمس وَلاَ تُصيبهم اختصاصا بالكرامة؛ وقيل: باب الكهف ِ شَماليٌّ مستقبل لبنات نَعِش؛ فَهُم في مقنأة (١) أبدا؛ ومعنى ﴿ ذَلِكَ مِن آيات الله ﴾ أنَّ شَأنهم وحديثهم مِن آيات الله. ﴿ مَن يَهل الله فَهو المهتدي ﴾ هُو ثناء عَلَيْهِم، بأنهم جاهدوا في الله، وأسلموا لَـهُ وحوههم، فأرشدهم إلى نيل تلك الكرامة السَّنِيَّة؛ ﴿ وَمَن يُضلِل فلن تَجِدَ لَـهُ وليًا مُوشدا (١٧) ﴾ أي: مَن أضلًه فلا هادي لَهُ.

﴿وتَحسبهم أيقاظا وَهُم رُقود، ونقلَّبُهم ذات اليمين وذات الشمال ﴾ عَن أن تَضرَّهم الأَرْض، ﴿وكلبُهم باسطٌ ذِراعَيه بالوصيد ﴾ بالفناء والعتبة (لَعَلَّهُ) يحفظهم عمَّن يُريد الضرَرَ بهم؛ ﴿لو اطَّلَعتَ عَلَيْهِم لوليَّيت مِنهُم فرارا ولَمُلِئت مِنهُم رُعبا(١٨)﴾.

﴿ وَكَذَلَكَ بَعْتُنَاهُمَ لِيَتَسَاءُلُوا بَيْنَهُم ﴾ لِيَسَأَلُوا بَعْضَهُم بَعْضًا، ويتعرَّفُوا حَالَمُ (٢)، وَمَا صنع الله بهم، فيعتبروا ويستدلُّوا عَلَى عِظَم قُدرة الله، ويزدادوا يقينا، ويشكُروا مَا أنعم بِهِ عَلَيْهِم؛ ﴿ قَالَ قَائِلَ مِنْهُم: كُم لَبَتْمَ؟

 <sup>﴿</sup> وَالْمُتَنَاةُ وَالْمُقَنُّوَةُ: المُوضع الذي لا تصيبه الشمس، وَفِي حديث شريك: أَنَّهُ جلس في مقنوة له، أي موضع لا تطلع عَلَيه الشمس، وهي المُتَنَاةُ أَيْضًا، وَقِيلُ: هما غير مهموزين». ابن منظور: لسان العرب، ١٦٧/٥. مادَّة «قناً».

كذا في الأصل، وصواب العبارة عند الزمخشري: «ليسأل بعضهم بعضا، ويعرِفوا حالهم».
 الزمخشري: الكشّاف، ١/٤٥٥.

قَالُوا: لبثنا يوما أو بعض يوم؛ قَالُوا: رَبّكُم أعلم بِمَا لبثتم، فابعثوا أحدَكَم بورِقِكم وهي الفضَّة المضروبة، ﴿هَذِهِ إِلَى المدينة، فلينظر أَيسُّهَا أَزكى ﴾ أحلَّ وأطيب ﴿طعاما، فليأتكم بوزق مِنهُ وليتلطَّف ﴾ عند دحول المدينة وشراء الطعام، بكلام ليِّن سليم عَن التقاطع والتطلُّع عَلَى مَا في الضمائر، ﴿وَلاَ يُشْعِرَنَّ بكم أحدا(١٩) ﴾ (لَعَلَّهُ) فانظر لَمَّا انتبهوا كَأَن لم يكن لَهُم بُدُّ مِن الطعام، لتعرف فائدة الإنامة.

﴿إِنَّهُمْ إِن يَظَهَّــرُوا عَلَيكُــم﴾ أي: تطلَّعُوا عَلَــى أحوالكــــم ودينكـــم ﴿يَرجُمُوكُم﴾ يقتلوكم ﴿أَو يُعِيدُوكُم فِي ملَّتُهُم﴾ [٣٢٨] (لَعَلَّــهُ) يَرُدُّوكُـم إِلَىَ دينهم، ﴿وَلَن تُفلِحُوا إِذًا أبدا(٢٠)﴾ إذ الفلاح مُنــافٍ (١١ للرجوع في دينهم.

﴿ وكذلك أعثرنا عَلَيْهِم ليعلموا أنَّ وعدَ الله حقَّ ﴿ (لَعَلَهُ) بإعادة (٢) الخلق للجزاء؛ ﴿ وَأَنَّ الساعة لا ريب فِيهَا، إذ يتنازعون بَيْنَهُم أمرهم ﴾ (لَعَلَهُ) فيما يجوز فِيهِ التنازع؛ ﴿ فَقَالُوا: ابنوا عَلَيْهِم بُنيانا ﴾ أي: عَلَى باب كهفهم، لللاً يتطرَّق إِلَيْهِم الناس، ﴿ رَبُّهِم أعلم بهم ﴾ رَدُّوا العلم إِلَى الله عند احتلافهم؛ ﴿ قَالَ اللهِ عند احتلافهم؛ ﴿ قَالَ اللهِ عَلَى أمرهم: لنتَّخذنَّ عَلَيْهِم مسجدا (٢١) ﴾.

﴿ سيقولون: ثلاثة رابعهم كلبهم، ويقولون: خمسة سادسهم كلبهم رجما بالغيب، ويقولون: سبعة وثامنهم كلبهم؛ قل: رَبِّي أعلم بعِدَّتهم مَا يعلمهم إِلاَّ قليل، فلا تُمارِ فِيهم إِلاَّ مِرَاء ظاهرا ﴾ (لَعَلَّهُ) لاَ عَلَى القطع

١ - في الأصل: «منافي»، وهو خطأ.

٢ - في الأصل: «فإعادة»، ولا مَعنني له.

والتدينُّن بِهِ، ﴿ وَلاَ تَستَفتِ فِيهِم مِنْهُم أحدا (٢٢) ﴾ لأَنَّ [ـــهُ] ليس مَعَ أحد مِنْهُم دلالة علم.

﴿ وَلاَ تَقُولُنَّ لَشَيَّ : إِنِّي فَاعَلَ ذَلِكَ عَدَا (٢٣) إِلاَّ أَن يَّشَاءِ الله، وَاذْكُر رَبِّكَ إِذَا نسيتَ ﴾ (لَعَلَّهُ) أي: إِذَا عصيته، ﴿ وقل: عسى أَن يَهديني رَبِّي لأقربَ (١) من هَذَا رشدا (٢٤) ولبثوا في كهفهم ثلاث مائم سنين وازدادوا تسعا (٢٥) ﴾ قَالَ قائل: ﴿ أَمَّ التلاثمائة فقد عرفناها، وَأَمَّ التسعُ فلا علم لَنَا بها».

﴿قُل: اللهُ أعلم بِمَا لَبِثُوا، لَهُ غيبُ السَّمَاوَات والأَرْضُ فالغيب مَا يغيب عَن إدراكه شَيْء. ﴿أَبِصُو بِهِ وَأَسْمِعُ أَي: يغيب عَن إدراكه شَيْء. ﴿أَبِصُو بِهِ وَأَسْمِعُ أَي: وأَسْمِع بِهِ. والمعنى: مَا أَبَصَره بِكُلِّ موجود، وَمَا أَسَمِعه بِكُلِّ مسموع. ﴿مَا لَهُم ﴾ لأهل السَّمَاوَات والأَرْض ﴿مِن دونه مِن وَلِيً ﴾ من مُتَولً لأمورهم، ﴿وَلا يُشُوكُ في حُكمه أحدا(٢٦)﴾ في قضائه.

﴿ واتل مَا أُوحَى إليك مِن كِتاب رَبكُ لا مُبدَّل لكلماته ﴾ أي: لاَ يَعدر أحد عَلَى تبديلها وتغييرها، ﴿ ولن تَجِدَ مِن دونه مُلتَحَدا (٢٧) ﴾ مُلتحاً، (لَعَلَهُ) إن لم يتَّبع القرآن.

وَلَمَّا قَالَ قوم من رؤساء الكفرة لِرَسُولِ اللهِ ﷺ: نَحِّ هؤلاء الفقراء، وَهُم صهيب وحبَّاب وسلمان، وغيرهم من فقراء المُسْلِمِينَ حتَّى نُجالسك،

ا - في الأصل: «لا أقرب»، وهو خطأ.

نزل: ﴿واصبر نَفسَك مَعَ الذِينَ يدعون ربَّهم﴾ أي: احبسها وثبتها عَلَى سنتَهم وطريقتهم، واهتد بهداهم، كَانُوا في الوحود أو العدم، ﴿بالغداة والعشيُّ»، لأنتهم عون عَلَى الدين، ورَفضٌ لزينة الحياة الدُّنْكِا؛ ﴿يريدون وَجهَه وضاه، ﴿وَلاَ تَعْدُ عيناك عَنْهُم وعن طريقتهم المثلى، ﴿تريد زينة الحياة الدُّنْكِا ﴾ (لَعَلُهُ) تريد اللهو مَعَ اللاهين، والخوض مَعَ الخائضين، واللعب مَعَ اللاعبين، ﴿وَلاَ تُعْعِ مَن أغفلنا قَلبَه عَن ذِكرِنا واتّبَعَ هواه ﴾ أنسيناه ذكرنا من قلبه، باتبّاع هواه، لأنَّ ذكر الله والهوى متنافيان، لاَ يجتمعان في شيء واحد، لأنَّ الهوى من نتائج إبليس. ﴿وكَانَ أموه ﴾ من أمر دينه ودنياه ﴿فَوُطا(٢٨) ﴾ (لَعَلَهُ) بمعزل عَن حصن التوحيد.

١ - في الزمخشري: «لأنَّه لَمَّا مكنن...». الزمخشري: الكشَّاف، ٦١/٢٥.

٢ - دُردِيُّ الزيت وغيره: ما يبقى في أسفله؛ ودُريــد: تصغير أدرد مرحَّمــا. الـرازي: مختــار

﴿يَشُوي الوجوه ﴾ إِذَا قُدِّم ليُشرب شَوَى الوجه من حرارته، ﴿بِئُسَ الشُّوابِ وساءت مرتفقا (٢٩) ﴾ (لَعَلَّهُ) حال (١) لأَنتُهُ ليس فيها شيء مِمَّا يُسِرُّ أهلها.

﴿إِنَّ الذِينَ آمنوا وعملوا الصالحات إِنَّا لاَ نُضِيع أَجو مَن أَحسن عملا(٣٠) ﴿ لَعَلَهُ ) ثُمَّ ذكر جزاءهم فقال: ﴿ أُولَ عَلَىٰ لَهُم جنَّاتُ عدن تجهم (٢٠) الأنهار، يُحلُّون ﴾ (لَعَلَّهُ) يُزيننون، لتكون الزينة نعمة لَهُم ولأمنالهم، كما أنَّ منظر أهل النار عذابا لَهُم (٢٠). ﴿ فِيهَا من أساور من ذهب ويلبسون ثيابا خُضرًا من سُندس ﴾ (لَعَلَّهُ) قيل: هو مَا رَقَّ مِنَ الديباج، ﴿ واستبرق ﴾ (لَعَلَّهُ) قيل: مَا غلظ؛ ﴿ متَّكثين فِيهَا عَلَى الأرائك نعم الثواب وحسُنت مُرتَفَقا (٣١) ﴾.

﴿واضرب لَهُم مثلا رجلين جعلنا لأحدهما جنستين مِن أعناب، وحففناهما بنخل وجعلنا بينهما زرعا(٣٢) كلتا الجنستين آتت أكلها ولم تظلم مِنهُ شَيْئًا(1) وفجرنا خلالهما نهرا(٣٣) وكان لَهُ ثمر ماله»: إذا كثره؛ أي: كَانَت لَهُ إِلَى الجنستين الموصوفتين المال، مِن «نَمَّر ماله»: إذا كثره؛

الصحاح، ص ١٣٦؟ مادَّة: درد.

ا - في الأصل: «حالا»، وَهُوَ خطأ.

٢ - في الأصل: «تحتها»، وهو خطأ.

حكذا في الأصل، والصواب: «عذابٌ لهم»، وفيها إشارة إلى الحاشية و لم يكتب فيها شيئًا.

أ - هنا إحالة إلى الحاشية و لم يكتب فيها شيئًا.

الأموالُ الكثيرة؛ ﴿فقال لصاحبه وَهُوَ يَحَاوِره ﴾ يُراجعه في الكلام، مِن حَارَ يَحُور: إِذَا راجع، ويريه مَا فيهما، ويُفاخره بِمَا مَلَكَ مِنَ المال دُونه، ﴿أَنَا اكثر منك مالاً وأعزُ نفرا(٣٤) ﴾ أنصارا وحشما، أو أولادا ذكورا؛ لأنسَّهُم يَنفرون معه دون الإناث.

﴿ودخل جنّته وَهُوَ ظَالَم لنفسه ﴾ ضارٌ لها بكفره، ﴿قَالَ: مَا أَظَنُّ أَن تَبِيد هَلِهِ أَبِدا(٣٥) ﴾ أي: أن تهلك هَلِهِ الجننّة؛ شكَّ في بَيـُدُودَة جنسّته لطول أمله، واستحسان رأيه، وتمادي غفلته، واغتراره بالمهلة، وكأنسّه اطمأن إلى مَا في يده دون مَا عند الله، ولم يجعلها كأنسها وديعة مُودَعَة في يده، مُستردّة مِنْهُ عَن قريب، إمَّا بموته هُو، أو بذهابها من يده ببعض الأسباب؛ ونرى أكثر الأغنياء تنطق ألسنة أحوالهم بذلك، إلا الذِينَ آمنوا، وقليل ماهم.

﴿ وَمَا أَظَنُّ السَاعَةَ قَائِمَةً ﴾ كائنة، ﴿ وَلَنْ رُدِدَتَ إِلَى رَبِّي لأَجدنَّ خيراً من منها ﴾ إن رُدُّ إِلَى ربِّه \_ كما يزعم صاحبه \_ ليحدنُّ في الآخِرة حيرا من حنته في الدُّنْيَا، ادِّعاء لكرامته عليه ومكانه (١) عنده. وترى أكثر أهل الغرور قد غرَّتهم الحياة الدُّنْيَا، وغرَّهم بالله الغرُورُ؛ فَهُم مُتَّصِفُون بهذه الصفة، وإن لم تنطق بها ألسنتهم (لَعَلَّهُ) الصوريَّة؛ فقد اتنطق (٢) ألسنتهم الحالية، ﴿ مُنقَلَبًا (٣٦) ﴾ مَرجعا وعاقبة.

﴿ قَالَ لَهُ صَاحِبُهُ وَهُوَ يُحاوِره: أَكْفُرت بالذي خلقك من تراب ؟ أي: خلق أصلك من تُراب، ﴿ ثُمَّ مِن نطفة ثُمَّ سُوًّاك رجلا(٣٧) ﴾ عدَّلك،

١ - كذا في الأصل، ولعلُّ الأصوب: «مكانته». انظر: الزنخشري: الكشَّاف، ٦٣/٢ه.

١ - كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «تنطق»، أو «أنطق الله».

وكمَّلك إنسانا ذكرا بالغا مَبلَغ الرحال؛ صار (لَعَلَّهُ صِرتَ) كافرا بـا لله، لشكِّه، لشكِّك<sup>(۱)</sup> في الغيب؛ ﴿لكنَّا هُـوَ الله رَبِّي﴾ أي: لكنِّي مؤمن بـه موحِّد له، مطيع لأمره، ﴿ولا أُشـوك بوبـيِّي أحـدا(٣٨)﴾ أي: لاَ أعصيه في أمرٍ وَلاَ نهي.

﴿ولولا﴾ وهلا ﴿إذ دخلت جنتك، قلت: مَا شاء الله المعنى: هلا قلت عند دخولها، والنظر إلى مَا رزقك الله منها إلاً: «مَا شاء الله» اعترافا بأنها وكُلَّ مَا فِيهَا، إِنَّمَا حصل بمشيئة الله، وأنَّ أمرها بيده، إن شاء تركها عامرة، وإن شاء خربها، وإن شاء نزعها من يدي، وملكها غيري بإحسار مني، أو اضطرار، وقلت: ﴿لاَ قَوَّة إِلاَّ بالله ﴾ [٣٣٠] إِثْرَارًا بأنَّ مَا قُوِيتَ بهِ عَلَى عِمارتها، وتدبير أمرها [إِنَّمَا] (٢) هُوَ بمعونته وتأييده. ﴿إِنْ تَونَ (٢) أنا أقلَّ منك مالا وولدا (٣٩) فعسى رَبِي أن يُؤتيني خيرا مِن جنتك ﴾ في الدارين، ﴿ويُرسِل عليها حُسبانا ﴾ عذابا ﴿من السَّمَاء فَتُصبِحَ صعيدا زَلَقًا (٠٤) ﴾ أرضا بيضاء يُنزَلَق عليها لِمَلاستها.

﴿ وَ يَصِبِحُ مَاؤُهَا غُورًا ﴾ غائرا، أي: ذاهبا في الأَرْض، وفي المعنى: كلُّ (لَعَلَّهُ) مَن كفر با لله فماله بهذه الصفة، لأَنــُّهُ لاَ ينتفع بهِ في دينـه، بَـل أَشــدُّ

الشكِّك» إضافة من الناسخ فيما يبدو. والعبارة عند الزمخشـري: «جعلـه كـافرا بـا الله،
 جاحدا لأنعمه لشكّه في البعث». الزمخشري: الكشَّاف، ٥٦٤/٢.

٢ - إضافة من الزمخشري: الكشَّاف، ٢٤/٢ه.

٣ - في الأصل: «إن تراني». وَهُوَ خطأ.

خسرانا مِنْهُ، لأنَّهُ مُتَعَذَّب بِهِ فِي الدارين، وإن كَانَ موجودا فِي يده مُتصرِّفا فِيهِ، ﴿ فَلَن تستطيع لَهُ طَلَبًا ( 1 ٤) ﴾ فلا يتأتَّى لك طلبه، فضلا عَن الوجود؛ والمعنى: إن تَرَنِي أفقر منك، فأنا أتوقَّع من صُنع الله أن يقلب مَا بي وَمَا بك مِنَ الفقر والغنى، فيرزقني في الدُّنْيَا لإيماني جنَّة أتقوَّى بها عَلَى مرضاته، خيرا من جنَّك، لأنَّهَا لك استدراج وغرور، ويسلُبك إيَّاها لكفرك، فلا يبقى لك منها إلاَّ الخسران، وذلك تفرُّس مِنْهُ في عواقب الأمور، وقد كَانَ بهما مَا توقَّع، فقال:

﴿ وَأُحِيطُ بَثَمَرِهِ ﴾ هُوَ عبارة عَن إهلاكه، وأصله: مِن ﴿ أَحاط بِهِ العدوُ ﴾ الأَنَّةُ إِذَا أحاط بِهِ نقد ملكه واستولى عليه؛ ثُمَّ استُعمل في كلِّ إهلاك، ﴿ فأصبح ﴾ أي: الكافر ﴿ يقلّب كفيّه في يضرب أحدهما (١) عَلَى الأخرى ندما وتحسّرا؛ أي: الكافر ﴿ يقلّب كفيّه ظهرا وإنَّما صار تقليب الكفيّن كناية عَن الندم والتحسُّر، لأنَّ النادم يُقلِّب كفيّه ظهرا لبطن، كما كنَّى عَن ذَلِكَ بِعَضِّ الكف (٢)، والسقوط في اليد (١)، لأنتَّ في معنى الندم، كأنَّه قيل: فأصبح يندم، وكذا أعمال الْكَافِرِينَ أَجْمَع يكون عَلَيْهِم (لَعَلَّهُ) الحسران. ﴿ عَلَى مَا أَنفق فِيهَا ﴾ أي: في تأصيلها وعمارتها، ﴿ وهي خاوية عَلَى عُرُوشِها ﴾ يعني: أنَّ كُرُومها المعروشة سَقَطت عروشها عَلَى الأَرْض، وسقطت عُروشها الكروم؛ ﴿ ويقول: يا ليسني لم أُشولِكُ بوبتِي أحدا (٢٤) ﴾ تَذَكّر موعظة أخيه، فعلم أنَّه أوتي من جهة كفره وطغيانه.

١ - كذا في الأصل، ولعلّ الصواب: «إحداهما».

٢ – وذلك في قوله تعالى: ﴿وَإِذَا حَلُوا عَضُّوا عَلَيْكُم الأَنامُل مِن الْغَيْظِيُّهُ سُورَة آل عمران: ١١٩.

وذلك في قوله تعالى: ﴿وَلَـمَّا سُقط في أيديهم ورأوا أنَّهُمْ قد ضُلُوا قالوا لئن لم يرحمنا ربُّنا
 ويغفر لنا لنكونَنَّ من الخاسرين﴾ سورة الأعراف: ١٤٩.

﴿ وَلَمْ تَكُنَ لَهُ فَئَةٌ يَنصُوونه ﴾ يقدرون عَلَى نُصِرته ﴿ مِن دُونَ الله ﴾ أي: هُوَ وحده القادر عَلَى نُصِرته، لا يقدر أحد غيره أن ينصره، إلا أنه لم ينصره لحكمة، ﴿ وَمَا كَانَ مُنتَصِوا (٤٣) ﴾ وَمَا كَانَ مُمتنعا بقوّته عَن انتقام الله.

﴿ هُنَالِكُ الوَلايةُ لله الحَقِ ﴾ أي: النصرةُ لله وحده لا يملكها غيره، وَلا يستطيعها أحد سواه. تقريرا لقوله: ﴿ ولم تكن لَهُ فئةٌ ينصرونه مِن دون الله ﴾ أو هنالك السلطان والملك لله لا يُغلَب؛ أو مثل تلك الحال الشديدة، يتولَّى الله ويُؤمنُ بِهِ كلُّ مضطرٌ ، يعني: أنَّ قوله: ﴿ يا ليتني لَم أُشرك بربيِّي أحدا ﴾ كلمة أُلجئ إلَيْها، فقالها جَزَعا مِمَّا دهاه مِن شُؤم كُفره، ولولا ذَلِكَ لم يقلها ؛ أو هنالك الولايةُ لله ينصر فِيهَا أولِياءه المؤمنين عَلَى الكفرة، وينتقم لَهُم ؛ يعني: أنَّه نَصَرَ فيما فَعَلَ بالكافر أخاه المؤمن، وصدَّق قولَه: ﴿ فعسى رَبيِّي أن يُوتِينِي خيرا من حنَّتك ويرسل عليها حسبانا مِن السَّمَاء ﴾ ، ويؤيله قوله: ﴿ هُوَ خيرٌ ثوابا وخيرٌ عُقُبا (٤٤) ﴾ أي: لأوليائه. أو "هنالك" إشارة إلى الآخِرَة، أي: في تلك الدار الوَلاَية الله ، كقوله: ﴿ لمن الملك اليوم ﴾ ؟ (١).

﴿واضرب لَهُم مثل الحياة الدُّنْيَا كماء أنزلناه من [٣٣١] السَّمَاء أي: هُوَ كما أنزلناه، وَهَذَا مَثَلُّ لجميع مَا في الدُّنْيَا، ﴿فاختلط بِهِ نبات الأَرْض ﴾ فالتَفَّ بسبيه وتكاثَف، حتَّى خالط بعضه بعضا؛ أو أثَّر في النبات اللهُ فاختلط بِهِ حتَّى روى، ﴿فأصبح هشيما ﴾ يابسًا مُتكسِّرًا ﴿تذروه الرياح ﴾ تَسيفُه وتُطيره، ﴿وكَانَ الله عَلَى كُلِّ شيء ﴾ مِنَ الإنشاء والإفناء،

۱ – سورة غافر: ۱٦.

﴿مقتدرا(٤٥)﴾ قادرًا(١). شبَّه حال الدنيا في نضرتها وبهجتها وعاقبتها مِنَ الهلاك والفناء بحال النبات: يكون أخضر، ثُمَّ يهيج، فتنسفه الرياح، كأنَّ لم يكن؛ فيبقى الجزاء.

﴿ المَالُ والبنونَ زينةُ الحِياةِ الدُّنْيَا﴾ لاَ عُدَّةٌ للعقبى إِلاَّ إِذَا أُرِيدَ بِـهِ لهـا؛ ﴿ والباقياتُ الصالحاتِ أعمال الخير التِي تَبقَى ثمرتها للعامل ﴿ حَير عنـد رَبّكُ ثوابا ﴾ حزاء ﴿ وخير أَمَـلا(٤٦) ﴾ لأنــّهُ وعـدٌ صادق، وأكثر الآمال كاذبة؛ يعني: أنَّ صاحبها يأمل في الدُّنْيَا ثوابِ الله، ويصيبه في الآخِرَة.

﴿ ويوم نُسيِّر الجبال ﴾ نَحعلها هباء منثورا. ﴿ وترى الأرْض بارزة ﴾ ليس عليها مَا يَستِها مِمَّا كَانَ عليها مِنَ الجبال والأشحار. ﴿ وحشرناهم ﴾ أي: الموتى، ﴿ فلم نُغَادر مِنهُم أحدا (٤٧) ﴾ أي: فلم نترك غادرة، ومنه الغَدْرُ: ترك الوفاء؛ الغدير: مَا غَادرَه السيل.

﴿وعُرِضُوا عَلَى رَبِّكَ صَفًا ﴾ مُصطَفِّين ظاهرين يرى جماعتَهم (٢) كما يرى كلَّ واحد، لاَ يَحجب أحدُّ أحدًا. شُبِّهت حالهم بحال الجند المعرَضين عَلَى السلطان. ﴿لَقَد جِئتمونا كما خلقناكم أوَّل مرَّة ﴾ أي: لَقَد بعثناكم كما أنشأكم أوَّل مرَّة ﴾ أو جئتمونا عُراةً لاَ شيء معكم كما خلقناكم أوَّلاً ﴾ (لَعَلَّهُ) أو جئتمونا بلا عمل ينفع، هُو بيتِّنَ أبيتُ مِمَّا تقدَّم، لقوله: ﴿بَل زَعَمتُم ﴾ بلسان المقال، أو بلسان الحال ﴿ألتَّن نَجَعَلَ لكم موعِدا (١٨٤) ﴾ وقتا لاَ يُحاوز مَا وُعدتم عَلَى ألسِنة الأنبياء مِنَ البعث.

١ - في الأصل: «قادر»، وهو خطأ.

٢ - في الأصل: «جماعهم»، وهو خطأ. انظر الزمخشري: الكشَّاف، ٦٧/٢ ٥.

﴿ وَوُضِع الكتاب أي: صُحف الأعمال ﴿ فترى المجرمين مُشفِقين ﴾ خائفين ﴿ مِمَّا فِيهِ هِ مِمَّا قدَّموه مِنَ الذنوب، خلاف المؤمنين، فإنَّهم يتهجون بما فِيهِ ويفرحون ويستبشرون، ﴿ ويقولون: يا ويلتنا ﴾ يا هَلاَ كَنا؛ والويل والويلة: الهلكة؛ وكلُّ من وقع في هلكة دعا بالويل، ﴿ مَا لهذا الكتاب لا يُعَادِر صغيرة وَلا كبيرة ﴾، لأنَّهُ مأخوذ بالصَّغائر والكبائر، ﴿ إلا أحصاها، ووَجَدوا مَا عملوا حاضوا ﴾ حزاء مَا عَمِلوا مِنَ الصغيرة والكبيرة، ﴿ وَلا يَعلَى أحدا ( ٤٩ ) ﴾ فيكتب عليه مَا لا يعمل؛ أو يزيد في عقابه المستحق عقابه؛ أو يُغذّبه بغير حُرم.

﴿ وَإِذْ قَلْنَا لَلْمَلَائِكَةُ: اسجدوا لآدم ﴾ سجود تعيّة وإحلال وتعظيم؛ أو سجود انقياد، ﴿ فسجدوا، إِلا إبليس كَانَ مِنَ الجنّ ﴾ هُو مُستأنف، كَانً قائلا قَالَ: مَا لَهُ لَم يسجد؟ فقيل: ﴿ كَانَ مِنَ الجنّ ﴾ . ﴿ فَفَسَق عَن أَمْوِ رَبّ ﴾ خرج عمّا أمره به ربّه مِن السجود؛ وَهُو دليل عَلَى أنه كَانَ مأمورًا بالسجود مَعَ اللَائِكَة. ﴿ أَفْتتَخُلُونه وَذَرّيّته الإيباء تتّخلونه وذرّيته والتعجّب، كأنه قيل: أعْقَ يُب مَا وُجد مِنهُ الإيباء تتّخلونه وذرّيته ﴿ أُولِياءَ مِن دُوني ﴾ وتستبدلونهم بي. وكأنَّ هَذِهِ الآية تدلُّ عَلَى أن ليس في خرّيته مطبع تجوز وَلايته، وكأنَّ الجنَّ من غَيْره، لأنَّ فِيهِم المطبع والعاصي. ﴿ وَهُمُم لَكُم عَدُونُ وَفِي الجنِّ أُولِياء وأعداء، بدليل قوله: ﴿ وَإِنّا مِنا المُسْلِمُونَ وَمِناً القاسطون ﴾ (١) ﴿ وَهُسَ للظالمين بَدَلًا (١٠٥) ﴾ بئس البدل المُسْلِمُونَ ومِناً القاسطون ﴾ (١) ﴿ وَهُسَ للظالمين بَدَلًا (١٠٥) ﴾ بئس البدل عبّادته. وعَبَدَه بَدَلَ عِبَادته.

١ - سورة الجن: ١٤.

وما أشهدتهم أي: إبليس وذريته وخَلْق السَّمَاواتِ والأرض الله يعني: أنَّكُم اتَّخَذَهُوهم شركاء لي في العبادة، وإنَّما يكونون شُركاء فِيهَا لو كَانُوا شُركاء في الإلهيَّة، فَنَفَى مُشَاركتهم في الإلهيَّة بقوله: ﴿مَا أَشهدتُهم خَلَقَ السموات والأَرْض الأعتضد بهم في خلقها، وأشاورهم فِيهِ أي: تفرَّدت بخلق الأشياء، فأفردُوني في العبادة، ﴿وَلاَ خَلْقَ أَنفسِهم أي: وَلاَ تَفرَّدت بخلق الأشياء، فأفردُوني في العبادة، ﴿وَلاَ خَلْقَ أَنفسِهم أي: وَمَا كنت متَخذَ المُضلِّين أي: وَمَا كنت متَخذَهم ﴿عَضُدا (١٥) وأعوانا وفرضع المُضلِّين مَوضع الضمير ذمَّا لَهُم بالإضلال وفإذا لم يكونوا عَضُدًا لي في الحقّ، فما لكم تتَّخذونهم شركاء لي العبادة؟!

﴿ ويوم يقول ﴾ الله لِلكُفّارِ: ﴿ نادوا ﴾ ادعوا بصوت عال ﴿ شُوكَائي اللهِ يَنْ وَأَضَافَ اللّهِ يَنْ وَعَمْم ﴾ أنَّهم شُركاء لي لِيمنعُوكم من عذابي، وأراد الجنَّ؛ وأضاف الشركاء إلَيْهِ عَلَى زَعمِهم - توبيخا لَهُم. ﴿ فَدَعَوهم فلم يستجيبوا لَهُم، وجعلنا بَيْنَهُم مَّوبِقًا (٢٥) ﴾ مَهلِكا، من وبَقَ يَبِقُ وبُوقًا: إِذَا هلك؛ أو به (١) مصدر كالوعد؛ أي: وجعلنا بَيْنَهُم وادِياً من أودية جهنَّم، هُوَ مكان الهلاك والعذاب الشديد، مُشتَركا يُهلَكُونَ فِيهِ جميعا.

﴿ورأى المجرمون النارَ فظنتُوا﴾ فأيقنوا ﴿أنَّهُم مُوَاقِعُوهُا﴾ بأعمالهم السيِّنة التِي عَمِلُوهُا، وماتوا عليها مُصرِّين، ﴿ولَمْ يَجَدُوا عَنْهَا مَصْرِفَا(٥٣)﴾ مَعْدِلا، انصرافا، أو مكانا يَهربون إلَيْهِ.

١ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «أو هو مصدرٌ»، أو - «به».

﴿ وَكَانَ الإنسان أَكْثَرَ شَيء جَدَلاً ( ٤٥ ) ﴾ أي: أكثرَ الأشياء التِي يَتَأتَى وَ كَانَ الإنسان أكثرَ شيء جَدَلاً ( ٤٥ ) ﴾ أي: أكثرَ الأشياء التِي يَتَأتَى مِنْ هُ (١) الجدل، إن فصَّلتها وَاحِدا بعد وَاحِد، خصومة ومماراة بالباطل؛ يعني: أنَّ حَدَلَ الإنسان أكثر مِن جَدَل كلِّ شيء، كقوله: ﴿ فَإِذَا هُو خصيم مِينٌ ﴾ (١)؛ وقيل المراد: الكفَّار، لقوله: ﴿ وَيُحادِل الذِينَ كَفَرُوا بالباطل ﴾ (١)، ورلَعَلَهُ) قيل عَلَى العموم.

﴿ وَمَا مَنَعَ النَّاسِ أَن يؤمنوا إِذْ جَاءَهُمُ الْهَادَى ﴾ أَيُّ هُلَدًى كَانَ، ﴿ وَيَسْتَغَفُرُوا رَبَّهُم، إِلاَّ أَن تأتيهُم سُنَّة الأُوَّلِينَ أَو يأتيهُم العذاب ﴾ تقديره: وَمَا مَنعَ النَّاسِ الإيمانُ والاستغفارَ إِلاَّ انتظارُ أَن تأتيهُم سُنَّة الأُوَّلِينَ، وهي الموت؛ أو الانتظار (٤) أن يأتيهُم العذاب، يعني: عذاب الآخِرَة ﴿ قُبُلاً (٥٥) ﴾ جمع قبيل؛ وقيل: فعلَة، وقيل: فعلَة، وقرئ بضمِّ (لَعَلَّهُ) القاف والباء (٥) أي: أصناف عذاب.

﴿وَمَا نُوسِلِ المُوسَلِينِ إِلاَّ مَبشَّـرِينِ﴾ المؤمنين، ﴿وَمُنذِرِينَ﴾ الْكَـافِرِينَ. ﴿وَيُجَادِلِ الذِينَ كَفَـرُوا بالبـاطلِ لِيــُدحضوا بِـهِ الحـقَّ﴾ لـيُزيلوا، أو يُبطِلـوا

١ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «منها».

٢ - سورة النحل: ٤؛ وسورة يس: ٧٧.

٣ - سورة الكهف: ٥٦. في الأصل: «(لَعَلَّهُ) بالباطل».

٤ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «انتظار».

وهي قسراءة حفيص التي اعتمدناها في ضبيط الآيات، ونلاحظ خلط المصنف بين
 القراءتين في كامل التفسير، فأحيانا يكتب الآيات بهذه القراءة وأحيانا بتلك.

بالجدال الحق، وأصل الدَّحْضِ: الزلق. ﴿وَاتَّخَذُوا آيَاتِي﴾ أي: مَا كَانَ مِنَ الآيات التِي فَرَعَت أَفهامهم، ﴿وَمَا أُنْفُرُوا هُزُوًا (٥٦)﴾ لأَنَّهُم إِذَا لَم يقبلوها للمعل [كَذَا] فقد اتَّخذوها هُزُوًا، لقوله: ﴿وَإِذَا خَلُوا إِلَى شياطينهم قَالُوا: إِنَّا معكم إِنَّمَا نَحْنُ مستهزئون﴾(١).

﴿ وَمَن أَظْلُمُ مِمَن ذُكُرَ بِآيَاتِ رَبِه ﴾ مِن كِتَاب أو سنّة أو إجماع، أو حجّة عقل، وغير ذَلِك. ﴿ فَأَعْرَضَ عنها و تولّى عنها و تَرَكَها و لم يُؤْمِن بها؟ ولم يتذكّر حين ذُكّر، ولم يتدبّر ﴿ وَنَسِيَ ﴾ عاقبة ﴿ هَمَا قَدَّمَت يبداه ﴾ مِن الكفر والمعاصي؛ وَلاَ نظر فِي أنَّ المسيءَ والمحسنَ لاَبُدَّ لهما من حزاء، لقوله: ﴿ وَلْتَنظُر نفسٌ مَا قَدَّمَت لِغَدٍ ﴾ (\*\*)؛ ثُمَّ عَلَل [٣٣٣] إعراضهم ونسيانهم بأنهم مطبوعٌ عَلَى قلوبهم، بقوله: ﴿ إنّا جعلنا عَلَى قُلُوبهم أَكِنَة ﴾ أغطية؟ جمع كِنَان: وَهُو الغطاء؛ ﴿ أَن يَفقَهوه ﴾ يريد: أن لاَ يفهموه، ﴿ وفي آذانهم ﴾ العقليّة ﴿ وقرا ﴾ نِقلًا وصَمَمًا عَن استماع الحقّ. ﴿ وإن تدعّهُم (\*\*) إلى الهدى فلن يهتدوا إِذًا أبدا (٥٧) ﴾ مدّة التكليف كلّها؛ وَهَذَا فِي أقوام عِلمِ الله فلن يهتدوا إِذًا أبدا (٥٧) ﴾ مدّة التكليف كلّها؛ وَهَذَا فِي أقوام عِلمِ الله مِنهُم أنّهم (لَعَلَهُ) لا يُؤْمِنُونَ.

﴿ورَبُكَ الغَفُورِ﴾ البليغ المغفرة، ﴿ذُو الرحمة﴾ الموصوف بالرحمة، ﴿لُـو يُؤَاخِذُهُم بِمَا كَسَبُوا لَعَجَّل لَهُمُ العـذابَ﴾ أي: ومِن رحمتـه تـرك مؤاخذتـه

١ - سورة البقرة: ١٤. في الأصل: - «إنَّا معكم».

۲ – سورة الحشر: ۱۸.

٣ - في الأصل: «تدعوهم»، وهو خطأ.

لَهُم. ﴿ بَل لَهُم مَوعِدٌ لَن يَجِدُوا مِن دُونِه مَوْئِلا(٥٨) ﴾ مَنْحًا ومَلحَاً؛ يقـال: ﴿ وَأَلَ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَ

﴿ وَتَلَكَ الْقُرَى أَهَلَكُناهُم ﴾ المراد: مَن تَقَدَّم مِن قَومٍ نوح وعاد وثمود وغيرهم، ﴿ لَـمَّا ظُلَمُوا، وجعلنا لِمَهلَكِهم مَوعدا (٥٩) ﴾ فضرَبْنَا لإهلاكهم وقتا مَعلُوما لاَ يَتَأَخَّرون عَنْهُ، كما ضرَبْنَا لهؤلاء؛ والمَـهْلَكُ: الإهلاك.

﴿ فَلَمَّا بَلَغَا مَجمعَ بينِهِما نَسِيَا حُوتَهما فاتَّخذَ سبيلَه في البحر ﴾ أي: اتَّخذَ طريقا لَهُ مِنَ البرِّ إِلَى البحر ﴿ سَرَبًا ؟ ﴾ أي: سَرَبَ فِيهِ سَرَبًا ؟ يعنى: دَخَل فِيهِ واستتر بهِ.

١ - في الأصل: «وعل إذًا نجا، ووعل إلَيْهِ إذًا لجئ».

٢ - انظر التحقيق في مَعنَى ﴿لا أَبرح﴾ في الزمخشري: الكشَّاف، ٧٠/٢.

٣ - سورة الأعراف: ١٤٥.

٤ - سورة الأنعام: ٩٠. وفي الأصل: «فاقتده»، وهو خطأ.

﴿ فَلَمَ عَا جَاوِزا ﴾ مَحمَع البحرين، ثُمَّ نزلا وقد سارا ما يشاء الله ﴿ قَالَ ﴾ موسى ﴿ لفتاه: آتنا غَدَآءَنا، لَقَد لَقِينا من سَفَرِنا هَـذَا نَصَبا(٢٧) ﴾ تَعبا. ﴿ قَالَ: أَرأَيت إِذَ أُوَيْنَا إِلَى الصخرة ﴾ هـي موضع الموعد. ﴿ فَإِنسِّي نَسِيتُ الحوتَ ﴾، ثُمَّ اعتذر فقال: ﴿ وَمَا أنسانيه إِلاَّ الشيطان ﴾ بإلقاء الخواطر في القلب ﴿ أَن أَذكُرُه ﴾ أي: وَمَا أنساني ذِكره إِلاَّ الشيطان، ﴿ واتَّخذ سبيله في البحرِ ﴾ اتَّخاذا ﴿ عَجَبا (٢٣) ﴾ وَهُوَ أَنَّ أَثَرَه بقيَ إِلَى حيث سار.

﴿ قَالَ: ذَلِكَ مَا كُنَّا نَبِغِ فَطلب؛ لأَنَّ ذهاب الحوت كَانَ علما عَلَى لقاء الخضر. ﴿ فَارِتَدًا عَلَى آثارهما ﴾ فرجعا في الطريق الذي جاءا فيه، ﴿ قَصَصًا (٢٤) ﴾ يَقُصَّان قَصَصًا؛ أي: يَتَبْعان آثارهما اتِّبَاعا. قَالَ الزحَّاج: «القَصَصُ: اتِّباعُ الأَثَرِ».

﴿ فَوَجَدا عَبدا مِن عِبَادنا ﴾ أي: الخضِر، أو غيره ﴿ آتيناه رحمةً مِن عندِنا، وعلّمناه مِن لَدُنّا عِلْمًا (٣٥) ﴾ قيل: العلم اللّدُنسّي: مَا حَصَل للعبد بطريق الإلهام؛ وقيل: عِلمُ الباطن.

﴿قَـالَ لَـهُ موسى: هـل أتــبّعك عَلَى أن تُعلَّمـني مِمَّـا عُلَّمـتَ
رُشْدًا(٣٦)﴾؟ أي: عِلما ذا رشدٍ، أرشُدُ بِهِ فِي ديني؛ وفيه دليـل عَلَى أنــّه لاَ
ينبغي لأحد أن يترك طلب العلم، وإن كَانَ قد بلغ مَا بلـغ مِنـــُهُ، وأن يتواضع
لمن هُوَ أعلم مِنـُهُ. ﴿قَالَ إِنَّكُ لَن تستطيعَ [٣٣٤] مَعـي صـبرا(٣٧)﴾ أي:

عَن الإنكار والسؤال؛ وإنَّما قَالَ ذَلِكَ لأَنَّهُ عَلِمَ أنَّه يرى (لَعَلَّهُ) منكرة (١)، وَلاَ يَجوز للأنبياء أن (لَعَلَّهُ) يصبروا (٢) المنكرات؛ ثُمَّ بيَّن عُذرَه في ترك الصبر:

﴿ وَكَيْفُ تَصِبُرُ عَلَى مَا لَمُ تُحِطُ بِهِ خُبُرا (٦٨)﴾؟! نفيُ استطاعةِ الصبر معه، عَلَى وجه التأكيد؛ وعلَّلَ ذَلِكَ بأنَّه يتولَّى أمورا هِيَ فِي ظاهرها مَنَــاكِر، والرجل الصالح لاَ يَتمَالك إذَا رأى ذَلِكَ، فكيف إِذَا كَانَ نبيًّا.

﴿ وَلَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ صابرا ﴾ عَن الإنكار والاعتراض، ﴿ وَلاَ عَصِي لِكُ أَمُوا ﴿ ٢٩ ﴾ لأنَّهُ مَعَ عِصِيانه لَهُ لاَ يجب عليه تعليمه، ومع ذَلِكَ تَتَنَافَر القلوب بينهما، ﴿ قَالَ: فإن اتَّبعتني ﴾ (لَعَلَّهُ) أي: التممت [بي] ﴿ وَفَلا تَسَالُنَي عَن شيء حتَّى أُحدِث لِكَ مِنهُ ذِكوا (٧٠) ﴾ أي: فمن شرط اتبناعِك لي، أنَّك إِذَا رأيت منتي شَيْئًا \_ وقد عَلِمت أنَّه صحيح، إلا أنت خَفِي عليك وجه صحَّته فأنكرت في نفسك \_ أن لا تُفاتحين، وَلا تُراجعين فِيهِ، حتَّى أكون أنا الفاتح عليك، وَهَذَا لحكمةٍ عَلِمَها الله.

﴿ فانطلقا﴾ مُصطحبين ﴿ حتَّى إِذَا ركبا في السفينة، خوقها؛ قَالَ: أخرقتها لِتُغرق أهلها؟ لَقَد جئت شَيْئًا إِمرًا (٧١) ﴾ أتيت شيئا عظيما، مِن أمر الأمر، إِذَا عظم. ﴿ قَالَ: أَلَم أقل إنَّك لن تستطيعَ معي صبرا (٧٢) قَالَ: لا تؤاخذني بِمَا نَسِيتُ ﴾ قَالَ ابن عبَّاس: ﴿ إِنَّه لم ينس، ولكنَّه مِن معاريض

١ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «ما ينكره».

٢ - هنا أحال الناسخ إلى الحاشية و لم يكتب فيها شيئًا، وَفِي العبارة نقصٌ تقديره: «عمن النهي عن المنكرات»، أو نحو ذلك.

الكلام». ﴿ وَلاَ تُرهقني مِن أمري عُسرا (٧٣) ﴾ أرهقه: إِذَا غشيه، وأرهقه إيَّاه: أي أغشاه، وَلاَ تُغشِني عُسرا: وَهُوَ اتَّبَاعه إِيَّاه عَلَى متابعتك، ويسرها عَلَى الاعضاء (١)، وترك المناقشة.

﴿ وَانطَلَقَا حَتَّى إِذَا لَقِيَا غُلَامًا فَقَتَلُه، قَالَ: أَقَتَلَتَ نَفُسَا زَكَيَّة ﴾ وهي الطاهرة مِنَ الذنوب؛ وقيل: كَانَ غلامًا (لَعَلَّهُ) لم يبلغ؛ وقيل: كَان رجلاً بالغًا عاصيًا لله؛ وكَانَ فعله عقوبة لَهُ، ورحمة لأبويه. قَالَ ابن عبَّاس: «لم يكن نِيُّ الله يقول: ﴿ أَقَتَلَت نَفْسًا زَكِيَّة ﴾ (لَعَلَّهُ) إِلاَّ وَهُوَ صبيٌّ لم يبلغ»، ﴿ بغير نَفْس؟ لَقَد جَنْتَ شَيْئًا نُكُورًا (٤٤) ﴾ ينكره الشرع.

﴿ قَالَ: أَلَمُ أَقُلَ لِكَ إِنَّكَ لِن تستطيع معي صبرا (٧٥)؛ قَــالَ إِن سَــالْتكَ عَن شيء بعدَها فلا تُصاحِبْني، قد بلغتَ مِن لَدُنــيّ عُــــُذْرًا (٧٦) ﴾ أعـــــُـرت فيما بيني وبينك في الفراق.

﴿ فانطلقا حتّى إِذَا أَتَيَا أَهُلَ قَرِيةِ استطعما أَهْلَها﴾ استضافا ﴿ فَأَبَوُ ا أَنَ يُضَيِّفُوهما، فوجدا فِيهَا جدارا يريد أَن ينقضَّ ﴾ أي: يسقط؛ وَهَذَا مِن بحــاز الكلام، ﴿ فَأَقَامِه ﴾ أي: سوَّاه، ﴿ قَالَ: لو شئتَ لاتَّخذتَ عليه أجرا (٧٧) ﴾ أي: لَطَلَبت عَلَى عملك جُعْلاً حتَّى تستدفع بِهِ الضرورة.

﴿ قَالَ: هَــٰذَا فـراقُ بيـني وبينك، سأنبــًنك بتـأويل مَـا لم تسـتطع عليــه صبرا(٧٨) أمَّا السـفينة: فكـانت لمسـاكين يَعْمَلُـونَ في البحــر، فـأردت أن

كذا في الأصل، وقي العبارة خلط كبير، وصوابها نحمده عنمد الزمخشريّ. «وَلاَ تُغشِنى هِعُسرالهِ من أمري، وهُو اتّبًاعه إيـًاه، يعـني: ولا تعسـر عَلَيَّ متـابعتك، ويسـِّرها عَلَيَّ بالإغضاء، وترك المناقشة». الزمخشري: الكشّاف، ٧٤/٢.

أَعِيبها، وكَانَ وراءهم مَلِكٌ يأخذ كلَّ سفينة غَصْبًا(٧٩)﴾ أي: يــأخذ كـلَّ سفينة صالحة لاَ عيب فِيهَا، وإن كَانَت<sup>(١)</sup> مَعيبة تَرَكَها.

﴿ وَأَمَّا الغلام: فَكَانَ أَبُواه مؤمنين، فخشينا ﴾ أي: فَعَلِمنا ﴿ أَن يُرهِقَهما ﴾ أن يفتنهما ﴿ طغيانا وكفرا ( ٨٠) ﴾ (لَعَلَّهُ) بميلهما وحُبِّهما عَلَى طغواه وكفره ؛ ﴿ فَأَرِدنا أَن يُبدلُهما ربُّهما خيرا مِنْ لُهُ زَكَاةً وأقربَ رُحمًا (٨١) ﴾.

﴿وَأَمَّا الجدار: فَكَانَ لَغلامين يتيمين في المدينة، وكَانَ تحته كنز لهما ﴾ (لَعَلَهُ) قيل: كَانَ مالا؛ وقيل: كَانَ صُحفًا فِيهَا عِلْمٌ؛ وقيل: لَوْحٌ مِن ذَهَب، مكتوب فِيه: «عَجَبا لمن أيقن بالموت كيف [٣٥٥] يفرح؛ عجبا لمن أيقن بالقدر كيف يحزن؛ عجبا لمن أيقن بالرزق كيف يتعب؛ عجبا لمن أيقن بالحساب كيف (لَعَلَّهُ) يغفل؛ عجبا لمن أيقن (لَعَلَّهُ) بزوال الدُّنْيَا...» (٢٠)؛ ﴿وكَانَ أبوهما صالحا، فأراد رَبُّكَ أن يبلغا أَشْدَهما ﴾ يُدرِكا شِدَّتهما، ﴿ويستخرجا كنزهما رحمةً مِن ربِنَّك ﴾ (لَعَلَّهُ) وفيه دليل عَلَى أنَّ المالَ الصالح للرَّجل الصالح؛ ﴿وَمَا فعلتُه عَن أمري ﴾ أي: باحتياري وأمري، وإنَّما فعلته بأمر الله، ﴿ ذَلِكَ تأويل مَا لم تسطع عليه صبرا(٨٢) ﴾ (لَعَلَّهُ) رُوي: «لمَّا همَّ موسى بفراقه، قَالَ لَهُ: أوصين، قَالَ: لا تطلب العلم لتحدِّث به، واطلبه لتعمل به».

١ - في الأصل: «كان»، وهو خطأ.

٢ - هنا وضع الناسخ إحالة إلى الحاشية و لم يتمم فيها العبارة، وأوردها الزمخشريُّ، ولكن بلفظ: «عجبت» بدل: «عجبا» في كُلِّ مرَّة. وتمام العبارة: «وعجبتُ لمن يعرف الدنيا وتقلُبها بأهلها كيف يطمئنُ إليَّها». الزمخشري: الكشَّاف، ٧٩/٢ه.

﴿ويسألونك عَن ذي القرنبن﴾ قيل: سُمِّيَ ذا القرنسِن، لأَنَّهُ انقـرض في وقته قَرنَان مِنَ الناس؛ ﴿قَل: سأتلو عَلَيْكُم مِنْهُ ذكوا(٨٣)﴾.

وإنّا مَكُنّا لَهُ في الأرض التمكين: تمهيد الأسباب، ﴿ و آتيناه مِن كلّ شيء الأرده من أغراضه، ومقاصده في ملكه؛ أرادَ: مِن كلّ مَا يستعين بِهِ الملوك عَلَى فَتح المدن، ومحاربة الأعداء، ﴿ سَبَبًا (٨٤) ﴾ طريقا موصلاً إلَيْهِ. ﴿ فَاتبع سَبَبًا (٨٥) ﴾ والسبب: مَا يُتَوصَّل بِهِ إِلَى المقصود، مِن عِلم، أو قُدرة؛ فأراد بلوغ المغرب، فأتبع سببا؛ يوصله إلَيْهِ حتَّى بلغ؛ وكذلك أراد المشرق فأتبع سببا، وأراد بلوغ السدين فأتبع سببا؛ «نُمَّ أتبع» كوفيَّ وشاميٌّ، الباقون بوصل الألف وتشديد التاء. عَن الأصمعي: «أتبع: لَحِق، واتبع: اقتفى وإن لم يلحق».

﴿ حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَعُوبَ الشمس ﴾ أي: مُنتَهى العمارة نحو المغرب، وكذا المطلع، ﴿ وَجَدُهَا تَعُوبُ فِي عِين حَمِئَة ﴾ ذات حمأة، مِن حَمِئَت البئر: إِذَا صارت فِيهَا الحَمَّاة. ﴿ حَامِيةٌ ﴾ شاميٌّ وكوفيٌّ غَيْر حفص، بمعنى حارَّة. ﴿ وَوَجَد عندها ﴾ عند تلك العين ﴿ قوما ﴾ عُراةً مِن الثياب؛ ﴿ قلنا: يا ذا القرنين ﴾ (لَعَلَّهُ) ألهمه ذَلِكَ ﴿ إِمَّا أَن تُعدَّب، وَإِمَّا أَن تَتَحَدُ فِيهِم مُ اللهِ فِيهِم، أو تطبع. حُسنا (٨٦) ﴾ (لَعَلَّهُ) أي: إليك الاحتيار في أن تعصى الله فِيهِم، أو تطبع.

١ - في الأصل: «حمت»، والصواب ما أثبتناه من الزمخشري: الكشّاف، ٥٨١/٢.
 «والحَمْأة: الطين الأسود المنتن... وحَمِثت البئر حَمَّاً بالتحريك، فهي حَمِثةً إذا صارت فيها الحماة وكثرت». ابن منظور: لسان العرب، ٧١٢/١.

﴿ قَالَ: أَمَّا مَـن ظَلَـمَ فسـوف نعدًبه، ثُـمَّ يُردُّ إِلَى ربَّه فيعذَّبه عذابا نُكُوّا(٨٧)﴾ أي: مُنكرا بالنار في القيامة؛ يعني: أمَّا مَن دَعَوته إِلَى الإسـلام فأبى إلاَّ البقاء عَلَى الظلم، فذاك هُوَ المعذَّب في الدارين.

﴿وَأَمَّا مَن آمن وعملَ صَالَحًا﴾ أي: عَمِل مَا يَقتضيه الإيمان ﴿فَلَه جَزَاءً الحَسنى﴾ أي: فله الفعلة الحسنى التِي هِيَ كلمة الشهادة؛ (لَعَلَّهُ) أي: التوفيق والثواب، ﴿وسنقول لَـهُ مِن أَمرِنا يُسوا(٨٨)﴾ أي: ذا يُسرٍ، أي: يـأمره باليسر لا بالعسر.

وثم أتبع سببا (٩٩) أي: (لَعَلَهُ) سَلَكَ طريقا ومنازل ﴿ حَتَى إِذَا بلغ مَطلِع الشمس، وجدها تطلع عَلَى قوم لم نجعل لَهُم من دونها ســــــــــــــــرا (٩٩) ما أينية وقيل: الستر: اللباس. ﴿ كذلك ﴾ أي: أمر ذي القرنين كذلك ؛ أي: كما وصفناه آمرا بالمعروف، ناهيًا عَن المنكر، مُحيبا لدين الله. وهكذا يَحب عَلَى كلِّ مسلم بِمَا بلغ إِلَيْهِ طَوْلُه وحَوْلُه وقوَّتُه وقدرته مِن إحياء دين الله وإماتة البدع ؛ ﴿ وقد أحطنا بِمَا لديه ﴾ مِن الجنود والآلات دين الله وإماتة البدع ؛ ﴿ وقد أحطنا بِمَا لديه هم مِن الجنود والآلات مغربها ؛ أو يطلع عَلَى قوم مثل ذَلِكَ القبيل الذي تغرب عَلَيْهِم ؛ يعني: أنّهم مغربها ؛ أو يطلع عَلَى قوم مثل ذَلِكَ القبيل الذي تغرب عَلَيْهِم ؛ يعني: أنّهم وإحسانه إِلَى مَن آمن مِنْهُم عَلَى الكفر وإحسانه إِلَى مَن آمن مِنْهُم .

١ - إضافة من الزمخشري: الكشَّاف، ٥٨٢/٢. ليستقيم التركيب.

﴿ ثُمَّ أَتِبِع سَبِبا(٩٣) ﴾ سلك طريقا، ﴿ حتَّى إِذَا بِلغ بِين السَّدَينِ ﴾ بِين المَّالِينِ ﴾ بِين المَّالِين الجبلين: وهما جَبلان (١) ﴿ وَجَدَ [٣٣٦] مِن دونهما ﴾ مِن ورائهما ﴿ قُومًا لاَ يَكادُون يَفقهون قولا (٩٣) ﴾ فإن قبل: كيف قَالُوا وَهُم لاَ يفقهون قولا حقًا، ويعضد قبل: كلَّم عَنْهُم مرّحم، ويُحتمل لاَ يكادون يفقهون قولا حقًا، ويعضد ذَلِكَ ما بعده.

﴿قَالُوا: يا ذا القرنين إِنَّ ياجوج وماجوج مُفسدون في الأَرْض، فهل نجعل لك خَرْجًا هُ جُعلا نُخرجُه من أموالنا ﴿عَلَى أَن تَجعل بيننا وبينهم سَدًا(٤٤) قَالَ: مَا مَكَنِّي فِيهِ رَبِّي خير ﴾ أي: مَا حعلني فِيهِ مَكِينا(٢) مِن كثرة المال واليسار (لَعَلَّهُ) والعلم، خير مِمَّا تَبذُلُون لي مِنَ الخراج، فلا حاجة لي إلَيْهِ؛ ﴿فَأَعِينُونِي بِقُوَّةٌ ﴾ بعَمَلَة وصُنَّاع يُحسنون البناء والعمل بالآلات، ﴿أَجْعَلْ بِينكُم وبينهم رَدْمًا (٥٥) ﴾ حاجزا حصينا مُوَثَّقًا؛ والردم: أكبر مِن السدِّ عَلَى مَا قبل.

﴿ آتوني زُبُو الحديد ﴾ قِطَعَ الحديد؛ والرَّبرة: القطعة الكبيرة؛ قيل: حَفَرَ للأساس حتَّى بَلَغَ الماء، وجعل الأساس مِنَ الصخرِ والنحاس المذاب، والبنيان مِن زُبُرِ الحديد، بينهما الحطب والفحم، حتَّى سَدَّ مَا بين الجبلين إلى أعلاهما عُمُ وضع المنافخ حتَّى إذا صارت كالنار صَبُّ النحاسَ المذابَ عَلَى الحديد

ا خاا في الأصل، وَهُو تكرار لا معنـــ له، وعنـد الزمخشـريِّ: «وهمـا جبـلان ســدٌ ذو القرنين ما بينهما». المصدر نفسه.

٢ - في الأصل: «مكين»، وهو خطأ.

المحميّ، فاختلط والتصق بعضه ببعض، وصار جبلا صلدا. وبُعدَ ما بين السدّين يعلمه الله، ومَن أَعلَمه مِن خلقه. ﴿حتّى إِذَا ساوى بين الصّدَفَينِ حاني الحبلين، لأنسّهما يتصادفان، أي: يتقابلان، ﴿قَالَ: انفخوا ﴾ أي: قالَ ذو القرنين للعَمَلة: انفخوا في الحديد، ﴿حتّى إِذَا جَعَلَه نارا ﴾ أي: صارَ الحديد المنفوخ كالنار، ﴿قَالَ آتوني أُفرِغ ﴾ أصُبّ ﴿عليه قِطرًا (٩٦) ﴾ نحاسا مُذابا، لأنّه يقطر.

﴿ فَمَا اسطَاعُوا أَن يَظْهُرُوهِ ﴾ أَن يَعْلُوه ﴿ وَمَا اسْتَطَاعُوا لَهُ نَقْبُ لَا ﴿ ٩٧ ﴾ أَي: لا حيلةَ لَهُم فِيهِ من صعود لارتفاعه، وَلاَ نَقْبَ لصلابته.

﴿قَالَ: هَذَا رَحْمَةً مِن رَبِّي﴾ أي: هَذَا السدُّ نعمة مِنَ الله ورحمة عَلَى عباده؛ أو هَذَا الإقدار والتمكين مِن تسويته؛ ﴿فَإِذَا جَاءَ وَعَدُ رَبِّي﴾ فإذا دَنَا مَجيء القيامة، وشارَفَ إتيانُها ﴿جعله دَكَّاءَ﴾ مبسوطا مسوَّى بالأَرْض، وكُلُّ مَا انبسط بعد ارتفاع، فقد اندكَّ. «دَكَّاء» كوفيٌّ؛ أي: أرض مستوية؛ ﴿وكَانَ وَعَدُ رَبِّي حَقًا(٩٨)﴾ آخر قول ذي القرنين.

﴿وَتُوكَنا﴾ وجعلنا ﴿بعضَهم﴾ بعضَ الخلقِ ﴿يومئذ يَمُوجُ ﴾ يختلط ﴿ فِي بعضٍ ﴾ أي: يضطربون ويختلطون، إنسهم وجنهم، حَيَارى شُكارى لا يسلكون طريقا، وَلاَ يهتدون سبيلاً؛ وَهَذَا وصف للعاصين مِنَ الخليقة؛ ويجوز أن يكون الضمير ليأجوج ومأجوج حين (١) يَخرجون مِنَ السدِّ مُزدحمين في

١ - في الأصل: «حتى»، وهو خطأ. انظر الزنخشري: الكشَّاف، ١٩٨٤/٠.

البلاد؛ ﴿وَنُفِخَ فِي الصورِ للقيام الساعة، ﴿فجمعناهم ﴾ أي: جميع الخلائق للثواب والعقاب ﴿جَمْعًا (٩٩) ﴾ في صعيد وَاحِد.

﴿وَعَرَضنا﴾ وأبرزنا ﴿جَهَنَام يومئه للكَافِرِينَ عرضا (١٠٠)﴾ أظهرناها لَهُم، فرأوها وشاهدوها عَيَانًا.

والذين كانت أعينهم أعين بصائرهم؛ وسمّيت أعْينا عَلَى قدر أهويتهم، لأنَّ الهوى ظُلمَة تَمنع نور البصيرة، فيكون كالغطاء المانع عَن التبصرة لحقائق الأشياء؛ فكانت (لَعَلَّهُ) البصيرة تُبصر الغطاء وَلاَ تُبصر الشيء الذي غطّه؛ فإذا خالف العبد الهوى في شيء [٣٣٧] مِنَ الأشياء الدُّنْيَويَّة الذِي غطّه؛ فإذا خالف العبد الهوى في شيء [٣٣٧] مِنَ الأشياء الدُّنْيويَّة ارتفع الحجابُ عَن ذَلِكَ الشيء، وأبصر بنور بصيرته الحقَّ، وإن اتبع هواه في ذَلِكَ الشيء، تراكمت الظلمة عَلَى عين البصيرة، فَلاَ تَقدِر أن تستبصر عاقبة فَل الأمر. ﴿ في غطاء عَن ذِكري ﴾ الغطاء: هُوَ الحجاب الذِي ذَكرناه؛ والذكر: هُو حقيقةُ الأمر وسره. ﴿ وكَانُوا لاَ يستطيعون سَمعا(١٠١) ﴾ أي: وكَانُوا هُمُ عَنْهُ، بَل أبلغ مِنَ الصُّمِّ؛ إذ الأصمُ قد يستطيع السمع إِذَا صِيح بِهِ؛ وهؤلاء كأنَّهم أصميت (١٠) ، فلا استطاعة بهم للسمع.

﴿ أَفْحَسَبِ الذِينَ كَفَرُوا أَنْ يَتَّخَذُوا عَبَادِي مِنْ دُونِي أُولِياء ﴾ كَالاً إِنَّهُم لاَ يَكُونُون لَهُم أُولِياء، وإن اتَّخَذُوهم هم أُولِياء، (لَعَلَّــهُ) ويعني: بد أُولِياء »: الشياطين، أطاعوهم مِن دون الله؛ وقيل: الأصنام؛ وقيل: الأهوية، وَهُو أَصْحُ مَا قيل. فإنَّهم لاَ يضرُّون إن تركوا عِبَادتهم، وَلاَ ينفعون إن

١ - في الأصل: «أصمت». وما أثبتناه فمن الزمخشري: الكشَّاف، ١٥٨٥/٢.

عبدوهم بظنّهم. ﴿إِنَّا أعتدنا جهنَّم للكَافِرِينَ نُنزُلاً (٢٠٢)﴾ هُوَ مَا يُقام للنّزيل، وَهُوَ الضيف ونحوه؛ ﴿فبشّرهم بعذاب أليم﴾(١).

﴿قَلَ: هَلَ نُنَابِّتُكُم بِالأَحْسُونِ ﴾ أحسر مِن كُلِّ خاسر ﴿ أَعَمَالاً (١٠٣)؟ اللَّذِينَ أَتَعِبُوا ﴿ أَعَمَالاً (١٠٣)؟ اللَّذِينَ ضَلَّ سَعَيُهم ﴾ ضاع وبَطُلَ، يعني: اللَّذِينَ أَتَعِبُوا أَنفسهم في عمل، (لَعَلَّهُ) يرجون (٢) بِهِ فضلا ونَوالا، فنَالوا بِهِ هلاكا ﴿ فِي الفسهم في عمل، (لَعَلَّهُ) يحسبون أنتهم يُحسنون صُنعا(١٠٤) ﴾ (لَعَلَّهُ) لِعُجْبهم بأعمالهم، واعتمادهم الحقَّ بغير دليل مِنَ الدليل (٢)؛ ويحتمل هَذَا المتديِّنين خاصَّة؛ ويحتمل في جميع الْكَافِرينَ لعموم الآية، وَهُوَ قوله:

﴿ أُولَئِكَ الذِينَ كَفَرُوا بِآياتِ ربِهِم ولِقَائِه فَحَبِطَت أعماهم، فلا نُقِيم لَهُم يوم القيامة وزنا(٥٠١) فلا يكون لَهُم وَزْنٌ ومقدارٌ، لأنهُم عُصَاة؛ فلا تقوم مِنْهُم طاعة. ﴿ ذَلِكَ جزاؤهم جَهَنَّم بِمَا كَفَرُوا، واتتَخذوا آياتي ورُسُلي هُزُوا(٢٠١) ﴾ أي: جزاؤهم جَهَنَّم، بكفرهم واستهزائهم بِآياتِ الله ورسله.

﴿إِنَّ الذِينَ آمنوا وعملوا الصالحات كَانَت لَهُم جـنَّاتُ الفودوس نُزُلاً (٧٠١) ﴾ تَحَوُّلاً إِلَى غيرها رِضًى بِمَا أُعطوا؛ أي: لاَ مَزِيد عليها حتَّى تُنازعهم أنفسهم إِلىَ أجمع إِلَى

١ - سورة آل عمران: ٢٤؛ وسورة التوبة: ٣٤؛ وسورة الانشقاق: ٢٤.

٢ - في الأصل: «يرجوا»، وهو خطأ، لأنَّهُ لا موجب لحذف النون.

٣ هنا إحالة إلى الحاشية و لم يكتب فيها شيء، والعبارة ناقصة كما هو واضح.

أغراضهم (١) مِمَّا هم فِيهِ وعليه، وَهَذَا غاية الوصف؛ لأنَّ الإنسان وإن كَانَ فِي الدُّنْـيَا فِي أَعَم نعيم، فهو طامِحُ الطَّرْفِ إلى أرفع مِنْـهُ.

﴿ وَلَى: لُو كَانَ البحرُ مِذَاذًا لِكَلِمات ربِي ﴾ قَالَ أبو عبيدة: «المراد: مَا يُكتب بِهِ»؛ أي: لو كُتبت (٢) كلماتُ علم الله وحكمته، وكانَ البحر مدادا لها ﴿ لَنَفِدَ البحرُ قبل أَن تَنفَدَ كلماتُ رَبِّي، ولو جئنا بمثله ﴾ بمثل البحر هددا (٩٠١) ﴾ لنَفِدَ أَيْضًا، والكلمات غير نافدة؛ وقيل: قَالَ حييُ (٢) ابن أحطَب: «في كتابكم ﴿ ومن يُؤتَ الحكمةَ فقد أوتي خيرا كثيرا ﴾ ثُمَّ تقرؤون: ﴿ وَمَا أُوتِتِم مِنَ العلم إِلاَ قليلا ﴾ (٥) و فنزلت؛ يعنى: أنَّ ذَلِكَ خير كثير، ولكنَّه قطرة من بَحرٍ كلماتِ الله.

﴿ قَلَ: إِنَّمَا أَنَا بَشَوِّ مثلكم يُوحَى إِلَيُ (١) أَنَّمَا إِلَهُ وَاحد اللهِ أَي: يُوحَى إِلَيَّ أَنَّهُ إِلَهُ وَاحد اللهِ أَي: يُوحَى إِلَيَّ أَنَّهُ إِلهُ وَاحدًا، ﴿ فَمَن كَانَ يَرجو لَقاءَ رَبّه اللهِ فَمَن كَانَ يَامَلُ حُسنَ لقاء رَبّه وَأَن يَلقاه لقاء رَبّه والمُرَاد باللقاء: وأن يَلقاه لقاء رضى وقبول؛ أو فمن كَانَ يَخاف سوءَ لقاء ربه والمُرَاد باللقاء: القدوم عَلَى جزاء الأعمال؛ ﴿ فليعمل عملا صالحا اللهِ على حزاء الأعمال؛ ﴿ فليعمل عملا صالحا اللهِ على حزاء الأعمال الله في فيره، ﴿ وَلا يُسْوِكُ بعبادة ربّه أحدا (١١٠) ﴾ نهى عَن

١ - كذا في الأصل، وعند الزمخشري: «إلى أجمع لأغراضهم». انظر: الزمخشري: الكشَّاف، ٨٦/٢٥.

٢ - في الأصل: «كتب»، وهو خطأ. انظر: م.ن.

٣ - في الأصل: «حي».

٤ - سورة البقرة: ٢٦٩.

٥ – سورة الإسراء: ٨٥.

٦ - في الأصل: - ﴿إِلَّيُّ»، وهو خطأ.

الشرك جَلِيِّه وخفيِّه، وعن الرياء. قَالَ التَّكَيِّكُلَّ: «*اتَّقُوا* [٣٣٨] الشركَ الأصغرَ» قَالُوا: «وَمَا الشركُ الأصغرُ؟» قَالَ: «*الرياء»*(١).

وأرجو أنّه يوجد عَن أبي عبد الله مُحَمَّد بن رَوح بن عربي أنّه قَالَ: «إنَّ الشركَ يتصرَّف عَلَى ثلاثة وجوه: فشرك جحود، وشرك طاعة، وشرك رياء. فأمَّا شرك الجحود: فهو الإشراك بالله، يعني: الذي يعدل به غيره؛ فكلُّ من حَحَدَ الله، أو عَبَدَ معه إلها آخر، وشكَّ فيه، أو شكَّ في رسوله، أو جحد بمَا جاء به، فهو مشرك يلحقه اسم الشرك. وأُمَّا شرك الطاعة: فهو طاعة الشيطان، وَهُو قوله: ﴿فَلَمَّا آتاهما صالحا جَعَلاً لَهُ شُركاء فيما آتاهما في من دون الله؛ كذلك في طاعة الشيطان الشرك، من غير عبادة، يُعبد الشيطان من دون الله؛ كذلك قوله: ﴿إنَّمَا سُلطانه عَلَى الذِينَ يتولَّونه، وَالذِينَ هم به مشركون (٢٠)، وقوله: ﴿أَمْ أَعهَد إليكم يا بني آدم ألاً تعبدوا الشيطان، إنّهُ لكم عدوً مين هراه، فعبادته هاهنا طاعة الشيطان، فقد عَبَدَه تعبدوا الشيطان، إنّهُ لكم عدوً مين هراه فه المناطاعة الشيطان، فقد عَبَدَه

١ - رواه الإمام أحمد بلفظ: «إِنَّ أَخْوَفَ مَا أَحَافُ عَلَيْكُمُ الشَّرْكُ الأَصْفَرُ، قَالُوا: وَمَا الشَّرْكُ الأَصْفَرُ يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: الرَّيَاءُ، يَقُولُ اللهُ عَزَّ وَحَلَّ لَهُمْ يَوْمُ الْقِيَامَةِ إِذَا جُزِيَ النَّاسُ بِأَعْمَالِهِمُ اذْهَبُوا إِلَى الَّذِينَ كُنْتُمْ تُرَاعُونَ فِي الدُّنْيَا فَانْظُرُوا هَلْ تَجِدُونَ عِنْدَهُمْ جَزَاءً»، رقم ٢٢٥٢، ٢٢٥٧٨، ٢٢٥٧٨.

٢ - سورة الأعراف: ١٩٠.

٣ - سورة النحل: ١٠٠.

٤ - سورة إبراهيم: ٢٢.

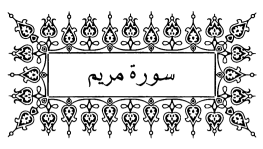
٥ - سورة يس: ٩٠.

مِن حيث لا يعلم، وَهَذَا الشرك شرك الرياء، ويلحقه اسم النفاق، وَلا يلحقه اسم المجحود. كذلك شرك الرياء إنَّمَا هُوَ شرك يَلحقه اسم النفاق، وَلا يلحقه اسم المجحود، وَهُوَ قوله: ﴿مَن كَانَ يرجو لقاءَ ربه فليعمل عملا صالحا، وَلا يُشرك بعبادة ربه أحدا ﴿هَ، فدخل عليه الشرك مِن حيث لا يعلم، إِذَا (١) أَشرَك في عبادة ربه غيره » انتهى كلامه. أحببت أن أنقل مِنْهُ مَا سألتنيه (٢)، وقد حذفت مِنْهُ طلبا للاختصار، وسأكتبه عَلَى المعنى: «قَالَ الغزالي: والإخلاص يضادُه الإشراك، فمن ليس مُخلصا فهو مشرك، إِلا أنَّ الشرك درجات؛ والإخلاص في التوحيد يضادُه التشريك في الإلهيَّة».



١ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «إذْ».

۲ - یمکن ان نقرا: «ساکتبه».



قيل: ٨ أو ٩٩ آية.

برانيدالرحمز الرحم

﴿كهيعص(١) فِكرُ هَذَا فِكر ﴿رحمة رَبِكُ هَذَا السَمْلُو فَكر رَجمة ربك ﴿عبده زكريا برحمته، ﴿إِفَى نَادَى رَبَّه نداء خَفِيًّا (٣) ﴾ أي: فِكرُ رَبكَ عبده زكريا برحمته، ﴿إِفَى وَهَنَ ﴾ نادى رَبَّه نداء خَفِيًّا (٣) ﴾ دعاء سرًّا من قومه، ﴿قَالَ: رَبِّ إِنبِّي وَهَنَ ﴾ ضَعُف ﴿العظمُ منبّي واشتعلَ ﴾ ابيض ﴿الرأسُ شيبًا ﴾ (لعلّه) أي: قسرب مِن الموت، ﴿ولم أكن بدعائك رَبِّ شَقِيًّا (٤)، وَإِنبِي خِفتُ المواليَ من ورائي ﴾ قيل: خاف مِنْهُم تبديل دين الله، وتغيير أحكامه، وأن لا يُحسنوا الخلافة عَلَى أمّته؛ فسأل ربّه ولدا صالحا يرثه النبوءة والعلم، ويكون خليفة عَلَى أمّته، ﴿وكانت أمرأتي عاقرا، فَهَب لي من لدنك وليًّا (٥) يرثني ويرث من أمّته، ﴿واجعله رَبِّ رضيًّا (٦) ﴾ مِمّن ترضى عَنْهُ ويرضى عنك.

﴿ يَا زَكْرِيا، إِنَّا نَبْشِّرِكَ بَغَلَامٍ اسْمَه يحيى لِم نَجْعَل لَّـهُ مَن قِبلُ سَمِيَّا (٧)؛ قَالَ: رَبِّ أَنَّى يكُون لِي غلام وكانت امرأتي عاقرا وقد بَلَغْتُ مِنَ الكِبَر عِتِيَّا(٨)﴾ أي: سِنِّ، ﴿ قَالَ: كذلكَ قَالَ رَبُّكَ هُوَ عَلَيَّ هَيِّنٌ، وقد خلقتُك من قبلُ ولم تَكُ شَيْئًا (٩)﴾. ﴿ فَالَ: رَبِّ اجعل لِّي آية ﴾ يطمئنُّ بها قلبي، ويصدقني الناس بها، ﴿ فَالَ: آيتك ألاَّ تُكلِّم الناسَ ثلاثَ ليالٍ سويًّا (١٠) ﴾ وأنت سويُّ الخلق، مَا بك من خرس وَلاَ بُكمٍ.

﴿ فَخُوجَ عَلَى قُومُهُ مِنَ الْحُوابِ ﴾ قيل: مِنَ المصلَّى، ﴿ فَأُوحَى إِلَيْهِم ﴾ [٣٣٩] لقوله: ﴿ إِلاَّ رَمْزَا ﴾؛ وقيل: كتب لَهُم عَلَى الأَرْض، ﴿ أَنْ سَـبِّحُوا ﴾ صلَّوا؛ أو نزهوا رَبَّكُم ﴿ بُكُرةً وعشيًّا ( 1 1 ) ﴾، طرفي النهار أو جملته، فإنَّهم مَا داموا في طاعته فَهُم مُسبحون لَهُ في الحقيقة بلسان الحال، وإن لم ينطقوا بلسان المقال.

﴿ يَا يَحِيى خُلِ الكتابَ بَقُوَّةً ﴾ بِحدٌ وعزيمة، واستظهار بالتوفيق، فإنه لاَ يلغه من لعب. وأخذُه بالجد: بأن يكون مُتجردا له عند قراءته، منصرف الهم، إلَيْهِ عَن غيره. وفي معنى أخلِه بقوّة: التكرير لتلاوته، والمراجعة بالفكر، والتدبُّر في استخراج سر تأويله، والعمل بأحسنه، ﴿ و آتيناه الحكم صبيًا (١٢) ﴾ يعني: الحكمة، أحكم الله عقله في صباه، ﴿ وحنانا مِن للدُنكَ ﴾ رحمة مِناً عليه، ﴿ وزكاةً ﴾ وتطهيرا مِن الذنوب، ﴿ وكانَ تقياً (١٣) ﴾ مطيعا، مُتحنبا عَن المعاصي، ﴿ وَبَوًّا بوالديه ﴾ بتأدية حقوقهما، وترك لمعقوقهما، ﴿ وَلَمُ يكن جَبّارًا عصيًّا (١٤) ﴾ مستعصيًا لأمر الله تعالى.

﴿وسلامٌ عليه﴾ سلام لَهُ مِنَّا لَهُ<sup>(۱)</sup>، أي: مـدَّة حياتـه، ﴿يـوم وُلِـد ويـوم يَموت ويوم يُبعَث حيثًا(١٥)﴾.

١ - كذا في الأصل، وَلَعَلُّ الصواب: - «له».

﴿واذكر في الكتاب مَرْيَم ﴾ يعنى: قصّتها، ﴿إِذِ انتَ بَذَت من أهلها ﴾ اعتزلت ﴿مكانا شرقيًا (١٦) ﴾ شرقيً بيت المقدس، أوشرقي دارها؛ ولذلك اتّخذ النصارى المشرق قِبلَة فيما قيل؛ ﴿فاتّخذَت من دونهم حجابا ﴾ سِترًا، ﴿فأرسلنا إلَيْها رُوحَنا فتمثّل لها بــَشوا سويــًا (١٧)، قالت: إنـيّ أعوذ بالرحمن منك ﴾ التحأت إلى خالقها لمّا دَهَمَها ما يسوؤها، لأنــّهُ لا معين في الحقيقة سواه؛ وكذلك ينبغي لِكُل مُؤمِن، ﴿إِن كنت تقيّا (١٨) ﴾ تتــَّقي الله؛ وقيل: اسم رحل فاجر اسمه تقيًّا.

﴿ قَالَ: إِنَّمَا أَنَا رَسُولَ رَبِّكُ ﴾ الذِي استعذتِ أنت بِهِ، بُعِثْتُ ﴿ لأَهبِ لَكُ عَلاما ﴾ لأكون سببا في هبته ﴿ زكيًّا (١٩) ﴾ طاهرًا مِنَ الذنوب، أو ناميا على الخير، أو مترقيًا من سن إلى سن عَلَى الخير والصلاح.

﴿قالت: أَنسَى يكون لي غلام ولم يَمسَسْني بَشَرَ ﴿ بالحلال، ﴿ ولم أَكُ بَغِيًّا ( ٢ ) ﴾ وَهُو َ "نعول " مِنَ البغي، ﴿ قَالَ: كَذَلْكِ قَالَ رَبَّكِ: هُو عَلَى هَيْنٌ، ولِنجعلَه آيةً للناس ﴾ علامة لهم، وبرهانا عَلَى كمال قدرتنا، ﴿ ورحمةً مِنبًا ﴾ عَلَى العباد، يهتدون بإرشاده، ﴿ وكَانَ أَموا مَقضياً ( ٢ ٢ ) ﴾ تعلَّق بِهِ قضاء الله في الأزل، أو قُدر وسُطِّر في اللوح، أو كَانَ أمرا حقيقيًّا بأن يُقضى ويُفعل، لكونه آية ورحمة.

﴿فحملته ﴾ أي: فحملت بِهِ في بطنها، ﴿فانتَبَادَت بِهِ ﴿ فَاعتزلت ﴿مَكَانَا قَصِيًّا (٢٢) ﴾ بعيدا من أهلها. ﴿فأجاءها المخاصُ ﴾ فألجأها المخاص ﴿ إِلَى جَدْعِ النخلةِ ﴾ لتستقرَّ بهِ وتعـتمد عليه، لتستعين بِهِ عند الولادة ؛ ﴿ قَالَتَ يَا لَيْتَنِي مِتُ قَبِل هَذَا وكنت نَسْيًا مَّنسِيًّا (٢٣) ﴾.

﴿ فناداها مِن تَحتِهـا ﴾ قيل: عيسى أو حبريل ﴿ أَلاَّ (١) تحزني ﴾ أي: لاَ تحزني، أو بِأَن لاَ تحزني، ﴿ قَد جَعل رَبُّكِ تحتكِ سَرِيَّا (٢٤) ﴾ قيل: حدولا؟ أو سيـدا من السرور (٢) وَهُوَ عيسى.

﴿ وَهُزِّي إليكِ بِجِذْعِ النَّخَلَةِ تُسَاقِطْ عليك رُطَبًا جَنياً (٢٥) ﴾ قيل: إنها كَانَت نخلة يابسة لا رأس لها وَلا تمر، وكَانَ وقت شتاء، فهزَّتها، فجعل الله لها رأسا وخوصا، ورطبا يُسلِّيها بذلك، لِمَا فِيهِ مِنَ المعجزات الدالَّة عَلَى براءة ساحتها في فإنَّ مثلها لا يُتصوَّر لمن يرتكب الفواحش والمنبهة لمن رآها عَلَى أنَّ من قدر أن [٣٤٠] يُثمر النخلة اليابسة في الشتاء، قدر أن يُحبلها من غير فحل، وأنَّهُ ليس ببدع من شأنها، مَعَ مَا فِيهِ مِنَ الشراب والطعام، ولذلك ربَّ عليه الأمرين، فقال:

﴿ فَكُلَّى وَاشُوبِي ﴾ أي: مِنَ الرطب، وماء السري، ﴿ وَقَرِّي عينا ﴾ وطيبي نفسك، وارفضي منها مَا أحزنك؛ يقال: أقرَّ الله عينك: إذَا صادف فؤادك مَا يرضيك؛ وقيل: أقرَّ الله عينك، أي: أنامها؛ يقال: قرَّ يَقرُّ إِذَا سكن، وحديرة هِيَ بقرار العين، لأَنَّ قرار العين الحقيقيَّ في الحياة الدُّنْيَا لاَ يكون إلاَّ في المتثال أمر الله تعالى. واشتقاقه مِنَ القرار، فإنَّ العين إِذَا رأت مَا يسرُّ النفس سكنت إلَيْهِ مِنَ النظر إِلى غيره. وقد قالت العلماء: ﴿ وَلاَ نَعِمَت عين في معصية الله ، وَلا بالدُّنْيَا».

۱ - في الأصل: «لا تحزني» وهو خطأ.

حكذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «السَّرْوِ». انظر الزعشري: الكشَّاف، ١٠/٣.
 و«السَّرْوُ: المروءة والشرف». ابن منظور: لسان العرب، ١٣٩/٣. مادَّة «سرا».

﴿ فِهِمَّا تَوَيِنَ مِنَ البشر أحدا ﴾ فإن تَرَيْ آدميًا، فسألك عَن وَلَدَك، ﴿ فَقُولِي: إِنِّي نَذُرتُ للرحمن صوما ﴾ صُمتا، أو صياما؛ وكانُوا لا يتكلّمون في صيامهم فيما قيل؛ ﴿ فَلَن أَكلّمَ اليومَ إنسيئًا (٢٦) ﴾ بعد أن أخبرتكم بنذري، وقيل: أخبرتهم بنذرها بالإشارة؛ وأمَرَهَا بذلك لكراهة الجادلة، والاكتفاء بكلام عيسى.

﴿ فَأَتَتَ بِهِ قُومَها ﴾ راجعة إِلَيْهِم ﴿ تَحمله؛ قَالُوا: يَا مَرْيَمَ لَقَد جَسَتِ شَيْئًا فَرِيًّا (٢٧) ﴾ بديعا مُنكَرا، من فَرِيَ الجلدُ. قَالَ أبو عبيدة: «كلُّ أمر فائق من عجب، أو عمل فهو فَريُّ». قَالَ النبيء التَّلِيُّ فِي عُمَر: «فلم أَرَ عبقريًّا يَفري فَريَه» (١)، أي: يعمل بعمله.

﴿ يَا أَخْتَ هَارُونَ مَا كَانَ أَبُوكِ امْراً سَوْءُ وَمَا كَانَتَ أَمَّكُ بَغَيَّا(٢٨) ﴾ كأنَّهم رجموها بالظن، وذلك مِن طَبع النفوس، وَلاَ يسلم مِنْهُ إِلاَّ المخلصون (٢٠).

﴿ فَأَشَارِتَ إِلَيْهِ؛ قَالُوا: كيف نُكلِّم مَن كَانَ فِي المهد صبيبًا (٢٩) ﴾ يُروى عَن ابن مسعود أنَّه قَالَ: «لمَّا لم يكن حجَّة أشارت إِلَيْهِ، ليكون كلامه حجَّة لها، وحجَّة عليهم».

فَلَمَّا سَمَع كلامهم أقبل عليهم، ﴿قَالَ: إِنسِّي عبدُ اللهِ ﴾ أنطقه الله بالإِقْرَار اللهِ تعالى بالربوبيَّة، وعلى نفسه بالعبوديَّة، لأَنتُهُ أُوَّلُ المقامات، ﴿آتَانِيَ الكَتَابَ

١ - رواه البخاري في كتاب المناقب، برقسم ٣٣٦١، ٣٣٠٠..؛ كتاب التعبير؛ التوحيد.
 مسلم: فضائل الصحابة. الترمذي: الرويا. أحمد: مسند المكثرين من الصحابة.

٢ - في الأصل: «المخصلون»، وهو خطأ.

وجعلني نبيتًا (٣٠) ﴿ (لعلّه) معناه: سيؤتيني الكتاب، ويجعلني نبيتًا؛ وَقِيلَ: هَذَا (لعلّه) أحبر (١) عَمّا كتب له في اللوح؛ وَقِيلَ: أوتي الإنجيل [وَهُـوَ] طفلٌ، وكان يعقل؛ ﴿ وَجَعَلَنِي مُبَارَكا ﴾ نافعا مُعلّما للخير ﴿ أين مَا كنتُ ﴾ في أي مكان، وأي حال كنت. ﴿ وأوصاني بالصلاة والزكاة ﴾ زكاة المال إن ملكته، أو تطهير النفس عَن الرذائل. ﴿ مَا دمت حيًّا (٣١) ﴾ متعبدا، ﴿ وبرًّا بوالدتي، ولم يجعلني جبًّا را شقيًّا (٣٢) ﴾ قيل: الشقيُّ الذِي يُذنب وَلاَ يتوب. ﴿ والسلام على يوم ولدتُ ويوم أموت ويوم أبعث حيًّا (٣٣) ﴾ فهذه ولاية حقيقةٍ، والتعريض وللدن عَلَى أعدائه، كقوله: ﴿ والسلامُ عَلَى من اتبّع الهدى ﴿ (١) ، فإنّه تعريض بأنّ العذاب عَلَى من كذَّب وتولّى.

﴿ فَلِكَ عيسى ابن مَوْيَم ﴾ أي: الذِي تقدَّم نعته هُوَ عيسى بن مَرْيَم، مَا لاَ تصفه (٢) النصارى، وَهُوَ تكذيب لَهُم فيما يصفونه عَلَى الوجه الأبلغ [٣٤] والطريق البرهاني، حيث جعله موصوفا بأضداد مَا يصفونه، ثُمَّ عَكَسَ الحكم. ﴿ قُولُ الحَقِّ ﴾ أي: هُوَ قول الحَق ﴿ اللَّذِي ﴾ لاَ ريب ﴿ فِيهِ عَرُونَ (٣٤) ﴾ في أمره، يشكُون أو يتنازعون.

﴿مَا كَانَ اللهُ أَن يَتَّخَذَ مِن ولدٍ سبحانه ﴾ تكذيب للنصارى، وتنزيه الله عمًّا بهتوه؛ ﴿وَإِذَا قضى أمرا ﴾ كائنا في علمه وقضائه؛ ﴿وَإِذَا قضى أمرا ﴾ كائنا في علمه وقضائه؛ ﴿وَإِذَا قضى أمرا ﴾

١ - كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «إخبار».

۲ - سورة طه: ٤٧.

حكذا في الأصل، ولعل الصواب: «لا ما تصفه».

كن، فيكُونَ (٣٥) وإنَّ الله رَبِيِّ ورَبِّكُم فاعبدوه هَـذَا﴾ الذي ذكرتــه ودعوتكم إِلَيْهِ ﴿صِرَاط مُسْتَقِيم(٣٦)﴾.

﴿ فَاحْتَلَفَ الْأَحْرَابُ مَن بَيْنِهِم ﴾ يعني: الذِينَ أُرسل إِلَيْهِم ؛ ﴿ فَوِيلَ لَلَّذِينَ كُفَرُوا مِن مشهدِ يومٍ عظيم (٣٧) ﴾ من شهود يوم عظيم، هوله وحسابه، وَهُوَ أَن يشهد عَلَيْهِمُ اللَّارِئِكَة والأنبياء والعلماء وألسنتهم وآرابهم بِمَا فعلوا، أو مِن وقت الشهادة أو مِن مكانها.

وأسمِع بهم وأبصِو تعجّب معناه: أنَّ استماعهم وإبصارهم ويوم يأتوننا أي: يوم القيامة، حديرٌ بأن يُتعجّب منهما، بعدما كَانُوا صمًّا وعميا في الدُّنْيَا؛ أو تهديد سيسمعون ويبصرون يومئذ؛ وقيل: أمر بأن يُسمِعهم ويُبصرهم مواعيد ذَلِك اليوم، ومَا يحيق بهم فِيه؛ وقيل: مَا أسمعهم وأبصرهم يوم القيامة حين لا ينفعهم السمع والبصر؛ أحبر أنهم يسمعون ويبصرون، ما لم يسمعوا وما لم يبصروا في الدُّنْيَا. ﴿لَكنِ الظالمون اليوم أي: في الدُّنْيَا ما لم يسمعوا وما لم يضروا في الدُّنْيَا. ﴿لَكنِ الظالمون اليوم أي: في الدُّنْيَا أَنْقسهم حيث أغفلوا الاستماع والنظر حين ينفعهم، وسجَّل عَلَى إغفالهم بأنَّه ضلال مبين.

﴿ وَأَنْلُوهُم يُومُ الْحَسُوةَ ﴾ يوم يتحسَّر المسيء عَلَى إساءته، ﴿ إِذْ قُضِيَ الْحُمُرُ ﴾ فُرغ مِنَ الحساب، وتصادر الفريقان إِلَى الجنَّة والنار، (لعلَّه) ثُمَّ يقال:

«يا أهل الجنّة خلود فلا مُوت، ويا أهل النار خلود فلا موت» (١٠). قيل: (لعلّه) قَالَ أبو عيسى: «فلولا أنَّ الله تعالى قضى لأهل الجننّة بالحياة والبقاء، لماتوا فَرَقًا(٢٠)؛ ولولا أنَّ الله تعالى قضى لأهل النار بالبقاء، لماتوا فرحا»؛ ﴿وَهُم فِي غَفلة وَهُم لاَ يُؤْمِنُونَ (٣٩)﴾.

﴿إِنَّا نَحْنُ نَرِثُ الأَرْضِ وَمَن عليها ﴾ لا نبقي لأحد غيرنا عليها (٢)؛ أو نتوفَّى الأَرْضَ ومن عليها بالإفناء والإهلاك، توفي الوارث لإرثه، لأَنَّ كلَّ كلَّ شيء راجع إِلَى مالكه، وَاللهُ مالك الأشياء عَلَى الحقيقة، وأَمَّا تمليك المحلوقين، فهو تمليك وهميٌّ، ﴿وإلينا يُوجِعُونَ (١٠٤) ﴾ للجزاء.

١ - رواه البخاريُّ عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْحُدْرِيِّ ﷺ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ فَيْفُرُونَ، فَيَقُولُ: هَبُوْنَى بِالْمَوْتِ كَمْشُ أَمْلَحَ فَيْنَادِي مُنَادٍ: يَا أَهْلَ الْجَنَّةِ ا فَيَشْرُبُّونَ وَيَنْظُرُونَ، فَيَقُولُ: هَلْ تَعْرِفُونَ هَذَا ؟ فَيَقُولُونَ: نَعْمَ، هَذَا الْمَوْتُ؛ وَكُلُهُمْ قَدْ رَآهُ. وَيَنْظُرُونَ، فَيَقُولُونَ، فَيَقُولُونَ: نَعْمَ، هَذَا الْمَوْتُ؛ وَكُلُهُمْ قَدْ رَآهُ. وَيَنْظُرُونَ، فَيَقُولُ: هَلْ تَعْرِفُونَ هَدَا إَ فَيَقُولُونَ: نَعْمَ، هَذَا الْمَوْتُ؛ وَكُلُهُمْ قَدْ رَآهُ. فَيْذَبُحُ، ثُمَّ يَقُولُ: عَلَى الْهُلِ النَّارِ خُلُودٌ فَلاَ مَوْتَ، ثُمَّ قَدْ رَآهُ فَيْدُبُحُ، ثُمَّ يَقُولُ: يَا أَهْلَ النَّحَدُودُ فَلاَ مَوْتَ، وَيَا أَهْلَ النَّارِ خُلُودٌ فَلاَ مَوْتَ، ثُمَّ قَدْرَا اللَّهُ يَعْلَى اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّه

٢ - الفرق: الخوف. انظر: الرازي: مختار الصحاح، ص ٣٢٠، مادّة: فرق.

كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «لا نبقي لأحد غيرنا ما عليها». وفي تفسير أبي السعود: «لا يقى لأحد غيرنا عليها وعليهم ملك ولا ملك». أبو السعود: تفسير، مج٣/ ج٥/ ص ٢٦٦. والملاحظ أنَّ المُؤلِّف بقدر ما اعتمد كثيرا في تفسير الربع الثاني عَلَى الكثنَّاف للزمخشريِّ، فهو في هذا الجزء (الثالث) اعتمد كثيرا عَلَى تفسير أبي السعود.

﴿واذكر في الكتاب إبراهيم إِنَّهُ كَانَ صِدِّيقًا ﴾ ملازماً للصدق، كثير التصديق، لكثرة مَا صَدَّق بِهِ مِن حجج الله، وآيات وكتب ورسله، ﴿نَبِيًّا(١٤) ﴾ قد استحقَّ التعظيم بهذا الاسم الشريف بأحواله، لأنَّهُ مستأهل للنبوَّة بخصائصه، وقد علم الله مِنْهُ ذَلِكَ.

واذ قال لأبيه: يا أبت لِم تعبد ما لا يَسمع ولا يُبصر في فيعرف حالك، ويسمع ذكرك، ويرى خضوعك، ﴿ وَلا يُغني عنك شَيْنَا (٢٤) ﴾ في جلب نفع، ودفع ضرًّ، دعاه إلى الهدى، وبيت ضلالة، واحتج عليه أبلغ احتجاج، وأرشقه (١) برفق، وحسن أدب؛ حيث لم يصرح بضلاله؛ بَل طلب العلّة التي تدعوه إلى عبادة مَا يستخفُّ بهِ العقل [٢٤٣] الصحيح، ويأبى (٢) الركون إلَيْه، فضلا عَن عبادته التي يستخفُّ بهِ العقل [٢٤٣] الصحيح، ويأبى (١) الركون إلَيْه، فضلا عَن عبادته التي الرازق، المُحيى المُميت، المُعاقب المُتيب. ونبَّه عَلَى أنَّ العاقل ينبغي أن يفعل مَا يفعل لغرض صحيح؛ والشيء [و]لوكانَ حيًّا مُميزا سميعًا بصيرًا الاستنكف العقل القويم عَن عبادته، وإن كَانَ أشرف كالمَلاَئِكة والنبيين، لَمَّا يراه [مثله] (٣) في

١ - كذا في الأصل، ولعلَّ الأصوب: «رشَقَه»، بغير همز. والرَّشْق: الرمي. وَأَمَّ أرشق إرشاقا فهو بمعنى: إحداد النظر. انظر: بحد الدين محمَّد بن يعقوب الفيروزآبادي: القاموس المحيط، ضبط وتوثيق: يوسف الشيخ محمَّد البقاعي، إشراف مكتب البحوث والدراسات، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع ١٤١هـ/ ١٩٩٥م. ص ٧٩٨، مادَّة رشق. بن منظور: لسان العرب، ٢٠٧٠/٢، مادَّة رشق.

٢ - في الأصل: «ويائب»، وهو خطأ. انظر: أبو السعود: تفسير، مج٣/ ج٥/ ص١٦٧.

٣ - إضافة من المصدر نفسه، ليستقيم المعنى.

الحاجة والانقياد للقدرة الواجبة؛ فكيف إِذَا كَانَ جمادًا لاَ يسمع وَلاَ يبصر. ثُمَّ دعاه إِلى أَن يتبعه ليهديه الحقَّ القويم، والصراط المُسْتَقِيم لَمَّا لم يكن محضوضًا للعلم الإلاهي(١)، مستقلاً بالنظر السوي. فقال:

﴿ يَا أَبِتَ إِنِّي قَدَ جَاءِني مِنَ العلم مَا لَم يَأْتُكُ فَاتَبَعِني أَهَدِكَ صَوَاطًا سُويًّا (٣٤) ﴾ و لم ينسب أباه بالجهل (١) المُفرط، وَلاَ نفسه بالعلم الفائق، بَل جعل نفسه كرفيق له في مسير يكون أعرَفَ بالطريق، ثُمَّ ثَبَطُه عمَّا كَانَ بأنَّه مَعَ حُلُوه عَن النفع مستلزم للضر، فإنَّه في الحقيقة الشيطان (١) مَعَ أنَّه الآمر به، فقال:

ويَآ أبت لا تعبد الشيطان واستهجن في وبين وجه الضرفيه بأن الشيطان مستعص على ربك المولى المنعم للنعم كلها، بقوله: وإن الشيطان كان للرحمن عصياً (٤٤) ومعلوم أن المطاوع للعاصي عاص، وكل عاص حقيق بأن تُسترد مِنهُ النعم، وينتقم [منه]؛ ولذلك عقبه بتخويفه سوء عاقبته، وما نجزه [كذا] الله، فقال:

١ - كذا في الأصل، والصواب: «محظوظا من العلم الإلهيِّ». انظر المصدر نفسه.

كذا في الأصل، والصواب: «إلى الجهل». وَفِي تفسير أبي السعود: «و لم يسمّ أباه بالجهل». المصدر نفسه.

٣ - كذا في الأصل، والعبارة غير واضحة: وَفِي تفسير أبي السعود: «ثُمَّ ثَبَّطَه عمَّا كَانَ عَلَيه بتصويره بصورة يستنكرها كُلُّ عاقل، ببيان أنته مع عراته عن النفع بالمرَّة مستجلبٌ لضرر عظيم، فإنَّه في الحقيقة عبادة الشيطان». المصدر نفسه.

٤ - في الأصل: «استجهن»، وهو خطأ.

ويا أبت إنّي أخاف أن يَمسَّك عذاب مِنَ الرحمن في الدارين، ﴿ فتكون للشيطان وليّا (٤٥) ﴿ قرينا [له في] (١) اللعن؛ أو مِنَ العذاب تليه ويليك؛ أو ثابتا في موالاته، فإنّه أكبر مِنَ العذاب؛ كما أنَّ رضوان الله أكبر مِنَ الثواب. ومن كَانَ للشيطان وليَّا فهو في [الـ]عذاب الأدنى لا مَحالة، ومن كَانَ في [الـ]عذاب الأدنى، كان في [الـ]عذاب الأكبر لا مَحالة، إلا أن يتوب. وذكر الخوف والمس، وتنكير العذاب إمَّا للمجاملة، أو لخفاء العاقبة. ولعل اقتصاره عَلَى عصيان الشيطان من جناياته لارتقاء همَّته في الربانيَّة، ولأنَّه ملاكها؛ أو لأنَّهُ من حيث أنَّه نتيجة معاداته لآدم وذريَّته، فتنبه (١) عليها.

﴿ قَالَ: أراغب أنت عَن آلهتي يا إبراهيم ﴾ ؟ قابل استعطافه بالإرشاد، بالفظاظة وغلظة العناد، فناداه باسمه، ولم يقابل «يا أبت» بـ «يا بنــيّ»، وقدَّم الخبر عَلَى المبتدأ، وصدَّره بالهمزة لإنكار نفس الرغبة عَلَى ضرب مِـن التعجُّب، كأنَّها مِمَّا لاَ يرغب عنها عاقل. ثُمَّ هدَّده فقال: ﴿ لئن لم تنته ﴾ عَن مقالك ﴿ لأرجُمنَك ﴾ بالحجارة حتَّى تموت، ﴿ واهجُرني مليًّا (٤٦) ﴾ زمانا طويلاً (٢٠ من الملاوة؛ أو مليًّا بالذهاب عني، استبدل (١٠) بنوّته بالهجران، لأنَّ قلبه تعذَّب بقربه؛ وهكذا المضاددة بين الأشخاص المتقاربين بالأنساب، تولِّد النباعد بَيْنَهُم؛ كما أنَّ الإسلام يُقرب بين الأباعد.

١ - إضافة من المصدر نفسه.

٢ - كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «فَنَبَّهَهُ».

٣ - في الأصل: + «يلا»، وهو تكرار.

ع - في الأصل: «استبدال»، وهو حطأ.

﴿ قَالَ سلام عليك ﴾ توديع ومتاركة، ومقابلة للسَّيئة بالحسنة، أي: سَلِمت منى لاَ أصيبنَّك بمكروه، ولكن ﴿ سأستغفر لك رَبِّي إِنسَّهُ كَانَ بي حَفِيًّا (٤٧) ﴾ بليغا بالبر والألطاف.

﴿ وَأَعْتَوْلُكُم وَمَا تَدْعُونَ مِنْ [٣٤٣] دُونَ الله ﴾ بالمهاجرة بدين، ﴿ وَأَدْعُو رَبِّي ﴿ وَأَعْبُدُهُ وَحَدُه ﴿ عَسَى اللَّا أَكُونَ بَدْعَاء رَبِّي شَقِيبًا (٤٨) ﴾ خائبا ضائع السعي مثلكم في دعاء آلهتكم. وفي تصدير الكلام بـ ﴿ عَسَى ﴾ للتّواضع، وهضم النفس، والتنبيه عَلَى أنَّ الإجابة والإنابة تَفضُّل غير واحب، وأنَّ مَلاَكُ الأمر خاتمته، وهُو غيب.

﴿ فَلَـمَّا اعتزلهم وَمَا يعبدون من دون الله وهبنا لَهُ إســحاق ويعقـوب ﴾ بَدَلَ مَن فارقهم مِنَ الكفرة، لأنَّهُ كُلُّ مــن استغنى عَـن شــيء الله فقــد أغنــاه بسواه أفضل مِنــُهُ، ﴿ وكلاً جعلنا نبيًّا (٤٩) ﴾ لأنَّهُم أهل لها.

﴿وَوَهِبِنَا لَهُم مِن رَحْمَتِنا﴾ قيـل: مَـا بَسـط لـه مِن سـعة الـرزق؛ وقيـل: الكتاب والنبوَّة، ﴿وَجَعَلْنَا لَهُم لَسَانَ صِدْقِ عَلَيــًا( • ٥)﴾ عَلــيًّا عَلَى لسـان الكذب؛ وقيل: نبأ حسنا ورفيعا في كُل أهل الأديان.

﴿ وَاذَكُو فِي الكتاب موسى إِنَّهُ كَانَ مُخلصا ﴾ مُوَحدا، أخلص عبادت عَن الشرك والرياء؛ أو أسلم وجهه لله، وأخلص نفسه عمَّا سواه. وقرأ الكوفيُون بالفتح؛ عَلَى أنَّ الله أخلصه، ﴿ وكَانَ رسولا نبيًّا (١٥) ﴾ مدحه الله عَلَى الرسالة والنبوَّه، وإن كَانَ جَعْلُهما مِنَ اللهِ لَهُ، لأَنَّهُ لاَ يصطفي لهما إِلاَّ المخلصين، وقد أرسله الله إلى الخلق فأنبأهم عَنْهُ؛ ولذلك قدَّم رسولا، مَعَ أنَّهُ أخصُ وأعلى.

﴿وناديناه من جانب الطور الأيمن من ناحيته اليمنى مِنَ اليمين، وهي التبي تلي يمين موسى؛ أو مَن جانبه الميمون (١) مِنَ اليمن، ﴿وقوَّبْنَاهُ تقريب تشريف لا مكاني، بعدمًا تقرَّب مِنَّا بالطاعة؛ شبَّهه بمن قرَّبه الملك لمناجاته، ﴿نَجِيَّا(٢٥)﴾ مُناجيا؛ ومعنى التقريب: إسماعه كلامه.

﴿ ووهبنا لَهُ مِن رحمتنا ﴾ من أجل رحمتنا؛ أو من بعض رحمتنا ﴿ أَحَاهُ ﴾ معاضدة أخيه ومؤازرته، إحابةً لدعوته، ﴿ هارون نبيًّا (٣٠) ﴾.

﴿ وَاذَكُو فِي الْكَتَابِ إِسَمَاعِيلِ إِنَّهُ كَانَ صَادَقَ الوَعَدَ ﴾ ذَكَره بذلك لأنَّهُ المشهور بهِ، والمُوصوف بأشياء في هَذَا الباب لم تُعهد من غيره؛ وناهيك أنَّه وعد [الصَبر] عَلَى الذبح (٢)، فقال: ﴿ ستجدني إن شاء الله مِنَ الصابرين ﴾ (٣)، ﴿ وَكَانَ رَسُولًا نَبِيًّا (٤٥) ﴾ مخبرا عَن الله تعالى.

﴿ وَكَانَ يَأْمُو أَهَلَهُ بِالصَلَاةُ وَالزَكَاةِ ﴾ اشتغالا بِالأَهُم، وَهُـوَ أَن يُقبِلُ الرَّحَلُ عَلَى نفسه، فمن هُوَ أقرب الناس إِلَيْهِ بِالتَكْمِيلِ. ﴿ وَكَانَ عَنْـ لَا رَبِّـ اللهِ نفسه، فمن هُوَ أقواله وأفعاله؛ وقيل: ارتضاه الله لرسالته.

واذكر في الكتاب إدريس ، قيل: اشتقاق إدريس مِنَ الدرس؛ نَعَم، لاَ يعد أن يكون معناه في تلك اللغة قريبا من ذَلِك، فَلُقّب بِهِ لكثرة دَرسِه، إذ

١ - في الأصل: «اليمون» وَهُوَ خطأ. انظر: أبو السعود: تفسير، مج الم ج٥ ص ٢٧٠؛
 الألوسي: روح المعاني، ١٠٣/١٦.

ق الأصل: «وعد عَلَى المديح»، ولا معنى لـه. وأثبتــنا الصواب مـن: أبو السعود:
 المصدر نفسه.

٣ - سورة الصافات: ١٠٢.

رُوي أنَّه تعالى أنزل عليه ثلاثين صحيفة. وقيل: هُوَ أَوَّل من خطَّ بالقلم، ونظر في علم النجوم والحساب، ﴿إِنَّهُ كَانَ صَدِّيقًا نبيئًا(٥٦) ورفعناه مكانا عَلِيئًا(٥٧)﴾ يعني: شرف النبوَّة، والزلفي عند الله.

وأولَئِكَ الله إلى المذكورين في السورة مِن زكريا إلى إدريس. والنين أنعم الله عليهم بأنواع النعم الدينية والدُّنْيَاويّة، لأنَّ من لم يتوصَّل بالنعم الدُنْيَاويّة إلى النعمة الأحرويّة فليست بنعمة، لأنه لمَّا أن (١) كفرها كانت سببا لوقوعه في العذاب، وعال أن يكون مغضوبا عليه منعما عليه، ولا منعما عليه، مغضوبا عليه مغضوبا عليه، هذا من تنافي المعاني؛ ولكنَّ النعم [٢٤٤] تصير في حق المكافر نِقَما، والضرَّاء في حق المؤمن سرَّاء؛ فكانَ الإنسان لا محالـ[ـة] بما مُنعَم عليه وَهُو المؤمن، وَإما مغضوب عليه معذّب، وهُو مَن نقصَ جملته إما مُنعَم عليه وهُو المؤمن، وكلما كثرت النعم في حق المكافر كانَ أشدَّ وبالا عليه بسبب بشكره لها؛ وكلما كثرت النعم في حق الكافر كانَ أشدَّ وبالا عليه بسبب كفرانه لها. همِن النبين من ذُريَّة آدم وممَّن هلنا مَع نـوح، ومن ذُريَّة آدم ومَّن هلنا مَع نـوح، ومن ذُريَّة تتلى عَلَيْهِم وإسوائيل وممَّن هدينا إلى الإسلام هواجتبينا عَلَى الأنام؛ هإذَا تتلى عَلَيْهِم آيات الرحمن خرُّوا سُجَداك منقادين لله، هوبكياً (١٨٥) خاتفين من عذابه لبيان حشيتهم مِن الله وإحباتهم لَهُ، مَع مالهم من عُلو خاتفين من عذابه لبيان حشيتهم مِن الله وإحباتهم لَه، مَع مالهم من عُلو الطبقة في كمال النفس، والزلفي مِنَ الله وإحباتهم لَه، مَع مالهم من عُلو الطبقة في كمال النفس، والزلفي مِنَ الله.

﴿ فَخَلَفَ مِن بعدِهم خُلْفٌ ﴾ فعقبهم، وجاء بعدهم عَقب سوء؛ يقال: حَلَفُ صِدقٍ بالفتح، وخَلْف سوءٍ بالسكون، ﴿أضاعوا الصلاة واتَّبعوا

١ - كذا في الأصل، ولعل الصواب: - «أن».

الشهوات، فسوف يَلْقَوْن غَيَّا(٥٩) شرًّا، قيل: وادٍ في جهنَّم تستعيذ أودية جهنَّم من حَره (١). ﴿إِلاَّ مَن تاب وآمن وعمل صالحا، فأولئك يدخلون الجَنَّة وَلاَ يُظلمون شَيْئًا (٦٠) لاَ يُنقصون من أحورهم شَيْئًا.

﴿ جنات عدن التبي وعدَ الرحمنُ عبادَه بالغيب الله أي: وعدها إياهم وهي غائبة عَنْهُم لم يروها؛ أو وعدهم بإيمان الغيب. ﴿ إِنَّهُ كَانَ وعده مأتياً (٢٦) لا يسمعون فيها لغوا ﴾ فضول كلام، ﴿ إِلا سلاما ﴾ ولكن يسمعون قولا يسلمون فيه مِنَ العيب والنقيصة؛ أو لتسليم اللَّارُكَة عَلَيْهِم السلام. ﴿ وهم رزقهم فيها بكرةً وعَشيًا (٢٦) ﴾ وقيل المُرَاد: دوام الرزق ودُرُورِه.

وتلك الجَنَّة التِي نورث من عبادنا من كَانَ تقيَّا (١٣) فورثهم إيَّاها بسبب تقواهم، ﴿وَمَا نتنزَّل إِلاَّ بأمر رَبِّكَ حكاية قول جبريل حين استبطأه رسول الله لمَّا سُئل عَن قِصَّة أهل الكهف، وذي القرنين، والروح، ولم يدر مَا يجيب، ورَجَى أن يوحَى إلَيْهِ فِيهِ، فأبطأ حتَّى قَالَ المشركون: «ودَّعَه ربُّه وقلاه»، ثُمَّ نزل ببيان ذَلِكَ. والتنزُّل: النزول عَلَى مَهْل؛ والمعنى: ومَا نتنزَّل إلاَّ بأمر الله عَلَى مَا تقتضيه حكمته.

﴿ لَهُ مَا بِينَ أَيدِينَا وَمَا خَلَفَنَا وَمَا بِينَ ذَلِكَ ﴾ وَهُوَ مَا نَحْنُ فِيهِ مِنَ الأماكن والأحايين، لا ننتقل من مكَانَ إِلى مكان، ولا ننزل في زمان إِلاَّ بأمره، ومشيئته. ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسيَّا (٢٤) ﴾ تاركا لك، أي: مَا كَانَ عدم الـنزول إِلاَّ لعدم

١ - هنا وضع الناسخ إحالة إلى الحاشية و لم يكتب بها شيئًا.

الأمر بهِ، ولم يكن ذَلِكَ عَن ترك الله لك، وتوديعه إيـــَّاك، كمــا زَعَمَـت الكفـرة، وإنَّـما كَانَ لحكمة أخَّرها (١٠). وقيل: أوَّل الآيـَة حكاية قول المَّقين حــين يدخلـون الجـنَّة، والمعنى: وَمَا تتنزَّل الجـنَّة إلاَّ بأمر الله.

﴿ رَبُّ السَّمَاوَات والأَرْض وَمَا بينهما ﴾ بيان لامتناع النسيان عليه. ﴿ فَاعِبده واصطبر لعبادته ﴾ لأَنَّهَا لاَ تبلغ إِلاَّ بحبس النفس عَن الشهوات، ﴿ هَلْ تعلم لَهُ سَمِيًا (٦٥) ﴾ ؟ مِثلا يستحقُّ أن يُسمَّى إلها، أو أحدا يُسمَّى الله، وإذا لم يصحَّ أنَّ أحدا مثله فلا يستحقُّ العبادة غيره ؛ لم يكن بدُّ مِنَ التسليم لأمره، والاشتغال بعبادته، والاصطبار عَلَى مشاقها.

﴿ويقول الإنسان﴾ المُرَاد به الجنسُ بأسره [٣٤٥] ﴿أَنَـٰذَا مَا مِستُ لَسوف أَخرَج حيثًا (٦٢)﴾ وذلك ثمرة عَدَم الإيمان بالموعود والشلك فِيهِ، ﴿أُولاً يَذَكُرُ الإنسانُ أَنَّا خلقناه مِن قبلُ ولم يَكُ شَيْئًا (٦٧)﴾ لأَنَّ تذكُره لذلك (٢٠) يَنتج مِنْهُ الإيمان.

﴿ فَورَبُكُ لَنحشُونَ هُم والشياطينَ ﴾ قيل: إنَّ الكفرة يُحشرون مَعَ قرنائهم مِنَ الشياطين الذِينَ أغوَوْهُم مَعَ كل (٢) شيطانه في سلسلة ؛ ﴿ شُمَّ لَنحضرنَّهم حولَ جَهَنَّم جثيًّا (٦٨) ﴾ عَلَى رُكَبِهم لِمَا يدهمهم مِن هول المطلع. ﴿ ثُمَّ لَننزعنَّ مَن كُلِّ شِيعة ﴾ مِن كُل أمَّة شاعت دينا ﴿ أَيَّهُم أَشَدُّ المطلع. ﴿ ثُمَّ لَننزعنَّ مَن كُلِّ شِيعة ﴾ مِن كُل أمَّة شاعت دينا ﴿ أَيَّهُم أَشَدُّ

<sup>--</sup>۱ - يمكن أن نقرأ: «أخبرها».

٢ - يمكن أن نقرأ: «بذلك»، والأصوب ما أثبتناه.

٣ - كذا في الأصل، والصواب: «كلٌّ مع شيطانه».

عَلَى الرحمن عِتيَّا (٦٩)﴾ من كَانَ أعصى؛ أو القادة في الضلالة. ﴿ثُمَّ لنحسن أعلمُ بالذين هُم أولى بها صِليَّا (٧٠)﴾ أحقُّ بها إحراقًا.

﴿ وَإِن مَنكُم إِلاَّ وَارِدُهَا﴾ عَن أبي سعيد فيما أرجو، ﴿ وَعَن قُولَ اللهُ: ﴿ وَإِن مَنكُم إِلاَّ وَارِدُهَا﴾ وَاللهُ مَنكُم إِلاَّ واردُها﴾ ، فقد قيل: إنَّه يوم القيامة؛ وقيل: الورود هاهنا المنظر»؛ وَاللهُ أَعلم بتأويل كتابه. ﴿ كَانَ عَلَى رَبِّكَ حتما مَّقضيًّا (٧١) ﴾ كَانَ ورودهم واجبا أوجبه الله عَلَى نفسه، فلا مُحال في وقوعه. ﴿ ثُمَّ ننجِي اللهِينَ اتَّقُوا﴾ فَيُساقون إِلَى الجنَّة، ﴿ ونَذَرُ الظالمِينَ فِيهَا جِثِيًّا (٧٢) ﴾ مُنهارةً بهم.

وإذا تتلى عَلَيْهِم آياتنا بَيْنَات مرت الانفاظ، مبينات المعاني بنفسها؛ أو ببيان الرسول؛ أو واضحات الإعجاز، ﴿قَالَ اللّٰينَ كَفَرُوا لللّٰينَ آمنوا: أيُّ الفريقين خيرٌ مَقاما موضع قيام، أو مكانا، ﴿وأحسنُ نديًا (٧٣) ﴾ إمدادا بِمَا خُولوا؛ والمعنى: أنَّهم لمن اسمعوا الآيات الواضحات، وعجزوا عَن معارضتها والدخول عليها، أخلوا في الافتخار بِمَا لَهُم من حظوظ الدُّنْيَا، والاستدلال بزيادة حظّهم فيها، يدلُّ عَلَى فضلهم، وحُسن حالهم عند الله، لقصور نظرهم عَلَى الحال، وعلمهم بظاهر مِنَ الحياة الدُّنْيَا؛ وقولهم هَذَا لَهُم إمَّا لَفظًا بلسان المقال، وإمَّا معنى المسان الحال؛ وذلك دأب الخليقة، لا يزال التفاخر بَيْنَهُم بالمال والأولاد والأزواج، وبقوة الأحسام، وثقابة الرأي، وغزارة العلوم، وكأنَّه يُحيَّل إِلَيْهِم أنَّهم أوتوا ما أوتوا من قِبَل الله بسبب استحقاقهم، أو بحيلتهم وقوَّتهم. ولذلك قَالَ مَن قَالَ: ﴿إنَّمَا مِن الشيطان، و لم ينظروا إلى أوتيته عَلَى عِلم عندي هُ (١) وكلُّ ذَلِك حَهل، وتخييل مِن الشيطان، و لم ينظروا إلى

<sup>&#</sup>x27; - سورة القصص: ٧٨.

قوله: ﴿ وَكُم أَهَلَكُنَا قَبِلَهُم مِن قَرَنَ هُم أَحْسَنُ أَثَاثًا وَرِئِيَّا (٧٤) ﴾ سمَّى أَهَلُ (١) كُـلُ عصر قرنا، لأَنَّهُ يَتَقَدَّم من بعدهم. والأثاث: متاع البيت. والرئيُ: المنظر، فِعل مِنَ الرؤية لِمَا يُرى؛ أو عَلَى أنَّه مِنَ الري الذِي هُوَ مِنَ النعمة؛ ثُمَّ بيَّن أنَّ تمتيعهم استدراج ليس بإكرام بقوله:

﴿ قَل: مِن كَانَ فِي الضلالية فلْيَمدُدُ لَهُ الرحمنُ مَدًّا ﴾ فيمدُه، ويُمهله بطول العمر والتمتُع، ﴿ حتى إِذَا رأوا مَا يُوعدون إِمَّا العذاب ﴾ يُحتمل عذاب الموت بضرب المَلاَئِكَة وجوههم وأدبارهم، كما أخبر الله عَنْهُم (٢). ولأنَّهم يَتعذَّبون بفوات العاجلة، ويَقْدُمون عَلَى الآخِرَة مفاليس بضد المؤمنين، لأنَّهُم يخرجون من سجنهم وخوفهم إلى فضائهم وأمنهم ﴿ وإمَّا الساعة ﴾ بقيامها عليهم، ﴿ فسيعلمون ﴾ عند ذَلِك، ﴿ مَن هُو شرٌ مَّكانا ﴾ منزلة أو منزلاً مِنَ الفريقين، بأن عاينوا الأمر عَلَى عكس مَا قدَّروه، وعاد مَا مُتَعوا بِهِ خذلانا ووبالا عَلَيْهِم ﴿ وأضعفُ جُندا (٥٧) ﴾ أي: فئة وأنصارا، قابل بِهِ أحسنُ [٣٤٦] نَدِيًا ﴾، من حيث أنَّ حسن النادي باحتماع وجوه القوم وأعيانهم، وظهور شوكتهم واستظهارهم.

﴿ ويزيد الله الذينَ اهتدوا ﴾ اهتداء، بمعنى: "افتعل" مِنَ الهداية ﴿ هدى ﴾ عطف عَلَى الشرطيَّة المحكية (٢) بعد القول؛ كأنَّه لـمَّا بيسَّن أنَّ إمهال الكافر

١ - في الأصل: «هل»، وهو خطأ.

٢ - وذلك في قوله تعالى: ﴿ولو تُرَى إذ يَتُوفَى الذين كفروا الملائكةُ يضربون وجوهَهـم
 وأدبارَهم وذوقوا عذاب الحريق﴾. سورة الأنفال: ٥٠.

٣ - في الأصل: «المحكمية»، وهو خطأ. انظر: أبو السعود: تفسير، مج٣/ ج٥/ ص٢٧٨.

وتمتيعه بالحياة الدُّنْيَا ليس لفضله، أَرَادَ أَن يبين أَنَّ قصور حظِّ المؤمن منها ليس لنقصه، بَـل لأَنَّ الله أَرَادَ بِهِ مَا هُو َ حير، وعوَّضه مِنهُ. ﴿والباقيات الصالحاتُ الطاعات التِي تبقى عائدتها أبدَ الآباد ﴿خير عند رَبِّكَ ثُوابِها﴾ عائدة مِمَّا متَّع الله بِهِ الكفرة مِنَ النعم المحدجة الفانية، التِي يفتخرون بها، سيما ومآلها النعيم المقيم، ومآلُ هَذِهِ: الحسرةُ والعذابُ الدائم، كما أشار إلَيْهِ بقوله: ﴿وخير مردًا (٧٦)﴾.

﴿ أَوْرَأَيْتِ اللَّذِي كَفَرِ بِآيَاتِنا وَقَالَ: لأُوتَيَّنَ مَالاً وَوَلَدَا (٧٧) أَطَّلُعُ الْغَيْبُ أَمِ اتَّخَذَ عند الرحمن عهدا (٧٨) كلاً ﴾ ردع وتنبيه عَلَى أنَّه مُخطئ فيما صوَّرة لنفسه، ﴿ سَنكتبُ مَا يقول ﴾ سنظهر لَهُ أنَّا كتبنا قوله، ﴿ وَنَمُدُّ لَهُ مِنَ العذابِ مَدَّا (٧٩) ﴾ يحتمل أنَّه يتُوتَى مالا وولدا يُعذَّب بهما مَا دام عاصيا إِلَى أَن يموت إِذَا لَم يتب، كما قَالَ: ﴿ فَلَا تُعجبُ لُ أَمُوالهُم وَلا أَولادهم... ﴾ (١) الآية ؛ ويدلُّ عَلَى ذَلِكَ قوله:

﴿ وَنُوتُهُ مَا يَقُولُ ﴾ يعني: المال والولد، لأنَّهُ لم يُرِد بهِ الله؛ ويحتمل ﴿ نَمَدُّ لَهُ مِنَ العَدَابِ مَدَّا ﴾ أي: نزيده عذابا فوق عذابه، ﴿ وَيَأْتَيْنَا فَرِدَا ( ٨٠ ) ﴾ لاَ يصحبه مال وَلاً ولد، بإهلاكنا إيَّاه، وإبطال ملكه. وقوله: ﴿ مَا نقول ﴾ لأنَّهُ رَعَمَ أَنَّ لَهُ مالاً وولدًا، أي: لاَ يعطيه إيَّاه، ويعطيه غيره، فيكون الإرث (لعلّه)

ا - سورة التوبة: ٥٥؛ وتمامها: ﴿ فلا تُعجبك أموالهم وَلا أولادهـم، إِنَّمَا يريـد الله ليعذبهـم
 بها في الحياة الذُّنسيًا، وتَزهقَ أنفسهم وَهُم كَافِرُونَ ﴾

راحل<sup>(۱)</sup> إِلَى مَا يجب القول، لاَ إِلَى نفس القول؛ وقيل: معنى قوله: ﴿وَنَرْتُهُ مَـا يقول﴾ أي: نَحفظ مَا يقول، حَتَّى نُجازيه بهِ.

﴿ وَاتَّخَذُوا مِن دُونَ الله آلهَةُ لِيكُونُوا لَهُم عِزَّا (٨١) ﴾ لِيتعزَّرُوا بهم. ﴿ كلاً ﴾ ردع وإنكار لتعزُّرُهم بها، ﴿ سيكفرون بعبادتهم ﴾ ستَجحَد الآلهة عبادتهم، ﴿ ويكونون عَلَيْهِم ضِدًّا (٨٢) ﴾ لأنَّ أعمالهم الدُّنْ يَويَّة لمَّا كَانَت لغير الله تكون عَلَيْهِم حسرة.

﴿ أَمْ تَوَ أَنَّ أُرسِلنا الشياطينَ عَلَى الْكَافِرِينَ ﴾ بِأَنَّ سلطانهم [كَذَا] عليهم باتباعهم لهم، ﴿ وقيَّضنا لَهُم قُرناء ﴾ (٢). ﴿ تَوُزُّهمَ أَزَّا (٨٣) ﴾ تَهزُهم، وتغريهم عَلَى المعاصي بالتسويلات، وتحبيب الشهوات. والمراد: تعجيب رسول الله الله على الكفرة، وتماديهم في الغي، وتصميمهم عَلَى الكفر بعد وضوح الحق، عَلَى ما نطقت به الآيات المتقدمة.

﴿فلا تعجلْ عَلَيْهِم إِنَّمَا نَعَدُّ لَهُم﴾ أَيَّام آجالهم ﴿عَدَّا(٨٤)﴾ والمعنسى: لاَ تعجل بهلاكهم، فإنَّه لم يبق لَهُم إِلاَّ أيَّام محصورة، وأنفاس معدودة، ليتوصَّلوا بها إِلَى دركتهم التي خُلِقت لَهُم وخُلِقوا لها، وَهُوَ يسعى إِلَيْهِا طائرا.

﴿ يُومُ نَحشرُ المَتَّقِينَ (٢) إِلَى الرحمن وفدا (٨٥) ﴾ أي: جماعات وافدين عَلَيه، كما تفد الوفاد (١٤) عَلَى الملوك منتظرين لكرامتهم وإنعامهم. ﴿ ونسوق

١ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «راجع»، ومع ذلك فالعبارة غير واضحة.

٢ - سورة فصِّلت: ٢٥.

٣ - في الأصل: «يوم نحشرهم إلى الرحمن…»، وهو خطأ.

٤ - كذا في الأصل، و لم نجد هَذَا الجمع، ولعلَّ الصواب: «الأوفاد». قال في القاموس: «وهم

المجرمين كمَا تُساق البهائم ﴿إِلَى جَهَنَّم وِردَّا(٨٦) ﴾ عِطاشا، فإنَّ مَن يَـرِد الماء لاَ يَرِدُه إِلاَّ لعطش. ﴿لاَ يَملكون الشفاعة ﴾ الضمير فِيهَا للعباد المدلول عليها (١٠) بذكر القسمين، ﴿إِلاَّ مَنِ اتَّخَذَ عند الرحمن عهدا (٨٧) ﴾ إِلاَّ مَن تحلَّى بما يَستعدُّ بِهِ، وَهُوَ كلمة التوحيد بكمال شروطها.

وفود، ووفَّد، وأوفاد، ووُفَّد». وفي اللسان: «قيل الوفد: الركبــان المكرَّمـون... وهــم الوفـد والوفود، فأمَّا الوفد فاسم جمع، وَقِــلَ: جمـع، وَأُمَّا الوفـود فحمـع وافـد». الفيروزآبـادي: القاموس المحيط، ص ٢٩٥٠. ابن منظور: لسان العرب، ٥٧/٦، مادَّة وفد.

١ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «عليهم».

٢ - في الأصل: «وتفتت»، وَهُوَ خطأ.

ثُمَّ نفى عَن نفسه الولد فقال: ﴿وَمَا ينبغي للرحمن أَن يتَّخذَ ولدا(٩٢)﴾ وَلاَ يليق بِهِ اتخاذ الولد. ولعلَّ ترتيب الحكم بصفة الرحمانيَّة للإشعار بأنَّ كُلَّ مَا عداه نعمة، ومنعَم عليه؛ فلا يتحانس من هُوَ مبدأ النعم كلِّها، ومولى أصولها وفروعها؛ فكيف يمكن أن يتَّخذ ولدا، ثُمَّ صرَّح بهِ فِي قوله:

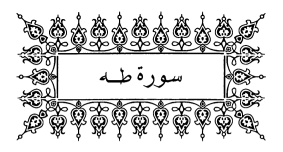
﴿إِن كُلُّ مَن في السَّمَاوَات والأَرْضُ اي: وَمَا مِنْهُم ﴿إِلاَّ آتي الرحمنِ عبدا(٩٣) ﴾ إِلاَّ وَهُوَ مَملوك لَهُ، يأوي إِلَيْهِ بالعبوديَّة والانقياد. ﴿لَقَهُ عبدا(٩٣) ﴾ إلاَّ وهُوَ مَملوك لَهُ، يأوي إلَيْهِ بالعبوديَّة والانقياد. ﴿لَقَهُ الحصاهم حَصَرَهُم، أو أحاط بهم بحيث لاَ يخرجون عَن حوزة علمه، وقبضة قدرته، ﴿وعدَّهم عدَّا(٤٤) ﴾ عدَّ أشخاصهم وأنفاسهم وأفعالهم، فإنَّ كُلُّ شيء عنده بمقدار. ﴿وكلُّهم آتيه يوم القيامة فردا(٥٥) ﴾ منفردًا عَن الأُتباع والأنصار، وعن الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا.

﴿إِنَّ الذِينَ آمنوا وعملوا الصالحات سيجعلُ لَهُمُ الرحمن وُدَّا(٩٦)﴾ سَيُحدث لَهُم في القلوب مودَّة، مِن غَيْرِ تعريض مِنْهُم لأسبابها؛ وقيل: مَا أقبل عبد بقلبه إِلى الله إلا أقبل الله بقلوب أهل الإيمان إلَيْهِ، حتَّى يرزقه مودَّتهم.

﴿ فَإِنَّمَا يَسَّرِنَاهُ بِلَسَانِكَ ﴾ بِأَنْ أَنزِلنَاهُ بِلُغَتَـكَ ﴿ لَتُبشِّرُ بِهِ المُتَّقِينَ، وتُنذر بِهِ قوما لُدَّا(٩٧) ﴾ أشدًاء الخصومة.

﴿وكم أهلكنا قَبلهم مِن قرن مَ تخويفٌ للكفرة، وتَحسير للرسول عَلَى إنذارهم، ﴿هل تُحِسُ مِنهُم مِن أحد ﴾؟ هل تشعر بأحد مِنهُم أو تراه؟ ﴿أو تسمع لَهُم ( ) صوتا.

١ - في الأصل: + «لهم»، وهو خطأ.



براسدالرحمن الرحم

﴿طه(١)﴾ قيل: معناه يا رجل؛ وقيل: أمرٌ للرَّسول بِأن يطأ أرض مكّة بقدميه. ﴿مَا أَنزلنا عليك القرآن لتشقى(٢)﴾ قيل: مَا أَنزلنا عليك القرآن التشقى(٢) قيل: مَا أَنزلنا عليك القرآن التعب بفرط تَأسُّفك عَلَى كُفر مَن كَفَر إذ مَا عليك إلاَّ البلاغ. ﴿إلاَّ تذكوةً لِمَن يَخشى(٣)﴾ لِمَن يَخشى(٣)﴾ لِمَن يَخشى(٣)﴾ لِمَن أَنزل عليك القرآن [إلاً] المشركون احتهاد رسول الله في العبادة، قَالُوا: مَا أُنزل عليك القرآن [إلاً] لشقائِك، نزلت: ﴿مَا أُنزلنا عليك القرآن لتشقى ﴾ أي: لتشقى وتتعب؛ وأصل الشقاء في اللغة: العناء. ﴿إلاَّ تذكرةً لِمَن يَخشى ﴾ أي: لكن أنزلناه عِظةً لِمَن يَخشى.

﴿تنزيلا مِمَّن خلقَ الأَرْضَ والسماواتِ العُلَى(٤)﴾ مَا بعده إِلَى قوله: ﴿لَهُ الأَسماء الحسنى فَتخيم لشأن المنزَّل، بغرضِ تعظيم المنزل، بذكر [٣٤٨] أفعاله وصفاته عَلَى الترتيب الذي هُوَ عند العقل، فبدأ بخلقِ الأَرْض والسماوات التِي هِيَ أصول العالم؛ وقدَّم الأَرْض، لأَنَّهَا أقرب إِلَى الحس، وأظهر عنده مِنَ السماوات العلى.

١ - في الأصل: «القرن»، وهو خطأ.

ثُمَّ أشار إلى وجه إحداث الكائنات، وتدبير أمرها بأن قصد العرش، فأجرى مِنْهُ الأحكام والمقادير، وأنزل مِنْهُ الأسباب عَلَى ترتيب ومقادير حسب مَا اقتضته حكمته، وتعلَّقت به مشيئته، فقال: ﴿الرحمنُ عَلَى العرش استوى(٥) لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْض وَمَا بينهما وَمَا تَحست الثرى(٦) ﴾ ليدلَّ بذلك عَلَى كمال قدرته وإرادته، ولَمَّا كَانَت القدرةُ تابعة للإرداة، وهي لا تنفكُ عَن العلم عَقَّب ذَلِكَ بإحاطة علمه تعالى، بِحَلِيات الأمور وخفيًاتها(١) عَلَى سواء، فقال:

ووان تَجهرْ بالقول فَإِنَّهُ يعلم السرَّ وأخفى(٧) السرُّ: مَا أَكنَّته الصدور؛ وأخفى مِنَ السر مَا سَتُكِنُّهُ بعد، ولم تكن أكنته؛ وفيه تنبيه عَلَى أنَّ شرع الذكر والدعاء، والجهر فيما<sup>(٢)</sup> ليس لإعلام الله، بَل لتصوير<sup>(٣)</sup> النفس بالذكر، ورسوحه فيها، ومَنعها عَن اشتغال بغيره، [و]هضمها بالتضرُّع والجُوَّار<sup>(٤)</sup>.

نُمَّ لمَّا ظهر بذلك أنَّه المستجمع لصفات الألوهيَّة، بيَّن أنَّه المنفرد بها، والمتوحد بِمتقضاها، فقال: ﴿ الله لا الله إلاَّ هُو َلَهُ الأسماء الحسنى(٨)﴾ تفخيم المنزل مِن وَجهين: إسناد إنزاله إلى ضمير الواحِد العظيم الشأن، ونسبته

١ - هكذا كتب الناسخ، ثُمَّ شطّب عليه وكتب: «وخفائها». ويبدو أنَّ الصواب ما أثبتناه.

٢ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «فيهما».

كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «لتضوير»، من التضوَّر، وَهُـوَ «التلـوي والصيـاح من وجع الضرب أو الجوع»، أي لَمَلُهُ يقصد إذلال النفـس وقهرهـا. راجـع: ابن منظـور: لسان العرب، ٥٦/٣٠٥.

٤ - «جار يجار جارًا وجُوارا: رفع صوته مع تضرُّع واستغاثة». ابن منظور: لسان العرب، ٣٩٠/١.

إِلَى المختص بصفات الجلال والإكرام، والتنبيه عَلَى أنَّه واحب الإيمان بهِ، والانقياد لَهُ مِن حيث أنَّه كلامٌ مَن هَذَا شأنُه. والثرى: الطبقة الترابيَّة، وهمي آخر مَا تَحت طبقتها. والحسنى: تأنيث لأحسن، وفَضلُ أسماء الله تعالى عَلَى سائر الأسماء في الحسن، لدلالتها عَلَى معان هِيَ أشرف المعاني وأفضلها.

﴿وهَل أَتَاكَ حَدَيْثُ مُوسَى (٩)﴾؟ قفا(١١ تمهيد نبوَّتُه التَّلَيِّةُ قصَّة مُوسَى ليؤتمَّ بِهِ فِي تحمُّل أعباء النبوَّة، وتبليغ الرسالة، والصبر عَلَى مقاساة الشدائد؛ فإنَّ هَذِهِ السورة مِن أوائل مَا نزل.

﴿إِذْ رأى نارا فقال لأهله: امكثوا إِنِّي آنست نــارا لعلَّي آتيكــم منهــا بقبس أو أَجِدُ عَلَى النار هُدى(١٠)﴾ هاديــا يَدلُّني عَلَى الطريقِ أو يَهديــني أبواب الدين؛ فإنَّ أفكار الأبرار مائلة إلَــْها في كُل مَا يَعِنُّ لَهُم.

﴿ فَلَمَّ اَتِهَا نُودِيَ: يَا مُوسَى (١١) إِنِّي أَنَا رَبُّكَ ﴾ قيل: إِنَّهُ لَـمَّا نُودِي قَـالَ مَنِ المَتكلِّم؟ قَالَ: إِنِي أَنَا اللهُ، فوسوس إلَيْهِ إبليس، لعلَّك تسمع كلام شيطان، فقال: عرفت أنـَّه كلام (٢)، وَهُوَ إشارة إِلَى أنـَّه التَّلِيَّا لِمَّتَى ربــّه كلامه (٢) تلقيًّا

- ا كذا في الأصل، وفي الكشّاف: «تفّاه بقصّة موسى عليه السلام ليتأسّى به في تحمُّل أعباء النبوّة» الزخشرى: الكشّاف، ١٠/٣.
- كذا في الأصل، والعبارة غير كاملة، وفي الكشاف: «لعلّك تسمع كلام شيطان، فقـال: أنـا
   عرفت أنّه كلام الله بأنـي أسمعه من جميع جهاتي الست، وأسمعه بجميع أعضائي». الزمخشـري:
   الكشّاف، ٤٢/٣؛ أبو السعود: تفسير، مج٣/ ج٦/ ص.
- ٣ كذا في الأصل، ولعل الصواب: «تلقّى كلام ربه». وفي تفسير أي السعود: «وقيل: تلقّى عليه الصلاة والسلام كلام رب العِزّة تلقيا روحانيًّا...»، أبو السعود: تفسير، مج٣/ ج٦/ ص٧.

روحيًّا، ثُمَّ تَمَّلُ ذَلِكَ الكلام لبدنه، وانتقل إلى الحس المشترك، فانتقش بِهِ مِن غير المتصاص بعضو وجهة؛ وكلُّ إلهام ألهم المخلوقُ أتاه مِن قِبَل الله تشهد لَهُ أنوار الحجج أنَّه مِن عند الله فاتبعه؛ والشيطان يُلقي إلَيْهِ أنَّه مِن إبليس فلا تتبعه (۱). وفاخلع نعليك أمره بذلك، لأنَّ المحفوة تواضع وأدب، ولذلك طاف السلف حافين؛ وقيل: لنجاسة نعليه، وقيل: معناه فَرغ قلبك مِن الأهل والمال؛ أو للاستقرار والمكث بالبقعة المباركة، ليكون أحضر لقلبه لِتَلقي وحي ربه. (إنسك بالوادي والمكث بالبقعة المباركة، ليكون أحضر لقلبه لِتَلقي وحي ربه. (إنسك بالوادي المقلس) المطهر من حضور الشياطين، (طُوي (١٢)) [٩٤٩] بالضم، وبكسر وتنوين؛ واد بالشام عَلَى مَا يوجد طوى (١٠).

﴿ وَأَنَا اَحْرَتُكُ ﴾ اصطفيتك للنبوّة عَلَى عِلم بأحوالك، عَلَى عالَمي أهل زمانك؛ وينبغي لكل إمام (٢) استولى عَلَى بلد، أن يَختار لها الأفضل مِنَ الناس يُوليه أُمر العبادِ والبلادِ، ليُنزِل كلاَّ مِنَ الناس منزلَته. ﴿ فاستمعْ لِمَا يُوحَى (١٣) ﴾ لأنَّهُ واجب استماع الوحي، مَا كَانَ مِنَ الوحي بإلهام أو غيره، لأنَّ قُبُولَه عَلَى كُل متعبد.

﴿ إِنَّنِي أَنَا الله لاَ إِله إِلاَّ أَنَا، فَاعْبَدْنِي ﴿ دَالٌّ عَلَى أَنَّهُ مَقْصُورَ عَلَى تَقْرَيْرِ التوحيد الذِي هُوَ مُنتهى العلم، والأمر بالعبادة التِي هِيَ كمال العمل. ﴿ وَأَقِم

كذا في الأصل، ولعل صواب العبارة: «وإن كان الشيطان يُلقي إِلَيْهِ أنَّه مِن إبليس فلا يتَّبعه» بضمير الغائب.

كذا في الأصل، ولعل الصواب: «اسمه: طُوى».

٣ - في الأصل: «الإمام»، وهو خطأ.

الصلاة لِلْوَكُوِي(٤١) خصَّها بالذكر وأفردها بالأمر للعلَّة التِي أناطَ بها إقامتها، وهي تذكّر المعبود، وشَغلُ القلب واللسان بذكره؛ وقِيلَ: ﴿لذكري الأني ذكرتها في الكتب، وأمرت بها؛ أو لأنْ أذكرك بالثناء؛ أو لذكري خاصَّة لا ترائي بها غيري، ولا تشوبها بذكر غيري؛ وقيل: لأوقات ذكري، وهي مواقيت الصلاة؛ أو لذكر صلاتي. لمَّا روي أنَّه التَّلِيَّةُ قَالَ: ﴿من نام عَن صلاة أو نسيها فليقضها إذا ذَكرها» (١). إنَّ الله تعالى يقول: ﴿وأقم الصلاة لذكري ....

﴿إِنَّ الساعَةَ آتِيةٌ ﴾ كائنة لا مَحالة، ﴿أَكَادُ أَخْفَيها ﴾ أريدُ إخفاءَ وقتها، أو أُخفيها ﴾ وي قلوب الأعداء، فلا يُؤمنوا بإتيانها؛ ﴿لِتُجزى كُلُّ نفس بِمَا تَسعى(١٥) ﴾ متعلّق بـ: «آتيةٌ » أو «أُخفيها» عَلَى المعنى الأَخِير. ﴿فَلا يَصُدُنّك عنها ﴾ عَن تصديق الساعة، أو عَن الصلاة ﴿مَن لا يُؤْمِن بها ﴾ التُرَاد: نهيه الانصداد عنها، تنبيها عَلَى أنَّ فطرته السليمة لو حُليت بحالها لاختارها، ولم يعرض عنها؛ وأنَّه ينبغي أن يكون راسخا في دينه؛ فإنَّ صَدَّ الكَفَّارِ إِنَّمَا يكون بسبب ضعفه أو مرض فِيهِ. ﴿واتَّبعَ هُواه ﴾ ميّل نفسه إلى الله فَا المحسوسة المخدجة، فقصر نظره عَن غيرها، فَعَن عَرها، وَلَمُ لَكُنُ وَلَاكَ: الحُويُ مَا بِن كُل شَيئين.

١ - رواه الإمام الربيع بن حبيب عن أبي عبيدة عن حابر بن زيد قال: بلغني عن رسول الله
 قَال: «مَنْ نَسِيَ صَلاةً أَوْ نَامَ عَنْهَا فَالْتِصَلِّهَا إِذَا ذَكَرَهَا». كتاب الصلاة ووحوبها،
 باب [٢٨] في أوقات الصلاة، حديث رقم ١٨٤.

قال الربيع: وذلك في حين تجب عليه فيه الصلاة.

﴿ وَمَا تِلك ﴾ استفهام يتضمّن استيقاظا لِمَا يُريه فِيهَا مِنَ العجائب. ﴿ فَيَهَا مِنَ العجائب. ﴿ فَيَمِينُكُ يَا مُوسى (١٧) ﴾؟ تكرير لزيادة الاستئناس والتنبيه. ﴿ فَالَ: هِي عصايَ أَتُوكًا عليها ﴾ اعتمد عليها إِذَا عبيت، ﴿ وأهشُّ بها عَلَى غنمي ﴾ وأخبط بها الورق عَلَى رُؤوس غنمي، ﴿ وَلِي فِيهَا مآرب أُخْرَى (١٨) ﴾ حاجات أخر؛ وكأنه التَّلِيُّ فَهِم أنَّ المقصود مِنَ السؤال أن يتذكّر حقيقتها، ومَا يرى من منافعها. وفيه تنبيه عَلَى أنَّ المؤمن لاَ ينبغي لَهُ أن يستعمل شيئًا لاَ معنى لَهُ، وَلاَ يشتغل بِهِ، وأنَّه مسؤول عمَّا يتُخذه، كما سئل موسى عَن عصاه، فكَانَ مِن حوابه مَا كَانَ.

وقَالَ: أَلقِها يا موسى (١٩) فألقاها فإذا هِيَ حيَّة تسعى (٢٠) تَمشي بسرعة عَلَى بطنها؛ قيل: لـمَّا ألقاها انقلبت حيَّة صفراء بغلظ العصا؛ ثُمَّ تورَّمت وعظمت، فلذلك سَمَّاها جانًّا تارة نظرًا (١) إِلَى المبدا، وثعبانا مرَّة باعتبار المنتهَى، وحيَّة أُخرَى بالاسم الذي يَعمُّ الحالين. قيل: كَانَت في ضخامة الثعبان، وجلادة الجان، ولذلك قَالَ: ﴿كَانَـها جانُّ (٣٠). ﴿قَالَ خُذها وَلاَ تَخَفُ وَانَّهُ لَمَّا رآها حيَّة تُسرع خاف وهرب. وقيل: كَانَ بين لِحيبها أربعون ذِراعا، ففزع موسى منها. ﴿سنعيدها سِيرتَها الأولى (٢١)﴾ هيأتها (٢٠) وحالتها المتقدمة.

١ - في الأصل: «نظر»، وهو خطأ.

٢ - سورة النمل: ١٠؛ وسورة القصص: ٣١.

٣ - في الأصل: «هيتها»، وهو خطأ.

﴿واضمم يدك إلى جَناحِك ﴾ [٣٥٠] أي: جنبك تَحت العضد، ﴿وَاضمم يدك إلى جَناحِك ﴾ [٣٥٠] أي: جنبك تَحت العضد، ﴿تَخرَجُ بيضاءَ مِن غير سوء ﴾ مِن غير عاهة، ﴿آية أُخْرَى. ﴿لِنُويَك مِن آياتنا الكبرى(٣٣) ﴾ ليزداد قلبك اطمئنانيَّة. ﴿اذهب إلى فرعون ﴾ بهاتين الآيتين، وادعُه إلى توحيدي وعبادتي. ﴿إنسَّهُ طَغي(٢٤) ﴾ بشركي، وعبادة خلقي.

﴿ قَالَ: رَبِّ اشرح لِي صدري (٢٥) ﴾ للإسلام، ووسعه للحق، ﴿ ويستو لِي أمري (٢٦) ﴾ للطاعة، لَمَّا أمره الله بِخَطب عظيم، وأمر جَسيم، سأله أن يشرح صدره، ويَفسح قلبه لتحمُّل أعبائه، والصبر عَلَى مشاقه؛ والتلقِّي لِمَا تنزَّل عليه، ويُسهل الأمر عليه بإحداث الأسباب، ورفع الموانع. ﴿ واحلُلُ عُقدةً مِن لِساني (٢٧) يَفقَهوا قولي (٢٨) ﴾ فأحسنُ التبليغَ مِن البليغ؛ قيل: ﴿ واحلل عُقدةً مِن لساني ﴾ تَمنع الإفهام، ولذلك نَكَرها؛ وقيل: غير ذَلِك.

﴿واجعل لي وزيرا مِن أهلي (٢٩) هارون أخي (٣٠) ﴾ يُعِينُنِ عَلَى مَا كُلُفتني بِهِ. ﴿الشَّدُدْ بِهِ أَزِرِي (٣١) ﴾ الأزرُ: القوَّة والضعف، ضدُّ، والتقويةُ والظهرُ (٢٠) . ﴿وأَشُوكُ فِي أَمْرِي (٣٢) ﴾ لإصلاح الخلق، ﴿كَي نُسَبِّحَك كثير (٣٣) ونَذْكُوك كثير ا(٣٤) ﴾ فإن التعاون يُهيج الرغبات، ويُودي إِلَى تكاثر الخير وتزايده، ﴿إنَّك كنتَ بنا بصير ا(٣٥) ﴾ عالما بأحوالنا؛ وأنَّ التعاون مِمَّا يُصلحنا، وأنَّ هارون نِعمَ المعين لي فيما أمرتني بِهِ؛ وإذا ارتفعت الأهوية مِنَ الشخصين، انضمَّ المطلوب منهما إلى توحيد الله وعبادته؛ ولذلك

١ - انظر: الفيروزآبادي: القاموس المحيط، ص ٣٠٩، مادّة: «أزر».

قلّت الموافقة بين الأشخاص لِمَا في القلوب مِنَ المرض. وائتلافُ القلوب عَلَى قَدر الموافقة منها ومقاربتها في الطباع.

﴿قَالَ قد(١) أُوتيت سُؤلَك يـا موسى(٣٦)﴾ أي: مَســـؤولك، ﴿وَلَقَـــهُ مَنتًا عليك مرَّة أُخْرَى(٣٧)﴾ يُذكِّرُه إن كَانَ ناسيا، وينبهه إن كَانَ غـــافلا، ويُعلــمه إن كَانَ جاهلا، أنَّهُ أنعم عليه في وقت آخر بقوله:

﴿إِذْ أُوحِينا إِلَى أُمّلُ بِإِلَمَام، أُو فِي منام، أُو عَلَى لسان نبي فِي وقتها؛ أُو مِمّا مَلَك لاَ عَلَى وَجهِ النبوَّة، ﴿ هَا يُوحِى (٣٨) ﴾ مَا [لا] يُعلم إلا بالوحي؛ أو مِمّا ينبغي أن يُوحى وَلاَ يُبرَك لِعِظَم شأنه لِمَا فِيهِ مِنَ الحكمة، وأنّه كائن لاَ محالة. وأن اقلفِفيه في التّابوت فاقلفِفيه في اليم القذف: يُقال (لَعَلَّهُ) للإلقاء. ﴿ فَلَيلُقِهِ اللهِمُ بالساحل ﴾ لَمّا كَانَ إلقاء البحر كانه فو تمييز مُطيع أمره بذلك، الحصول – لتعلق الإرداة به ب حَعَل البحر كانه فو تمييز مُطيع أمره بذلك، وأخرج الجواب مَخرج الأمر؛ والأولى أن يَجعل الضمائر كلها لموسى مراعاة للنظم؛ والمقذوف في البحر، والمُلقى إلى الساحل، وإن كان التابوت بالذات، فموسى بالعرض. ﴿ يَأْخِذُه علو لَي وَعِدو لَهُ لَهُ هَيل: إنَّها جَعَلَت في التابوت فموسى بالعرض. ﴿ وَالْقَتَه فِي اليم خِفية مِن فرعون وآله؛ وكان يشرع إلى بستان فرعون نهر، فرفعه الماء إلَيْهِ، فادًاه إلى بركة في البستان، وكان يشرع إلى بستان فرعون نهر، فرفعه الماء إلَيْهِ، فادًاه إلى بركة في البستان، وكان

١ - في الأصل: «لقد» وهو خطأ.

ل المنحد: «قَيْر الشيء: طلاه بالقارِ. القار والقير: مادَّة سوداء تطلى بها السفن والإبل وغيرها، وقيل: هو الزفت». ص: ٩٦٥. مادَّة: فَيَرَ.

فرعون جالسا عَلَى رأسها مَعَ امرأته آسية بنت مُزاحم؛ فأمر بِـهِ، فـأُخرِج، فَفُتِح، فإذا فيهِ صِيِّ أَصبَحُ الناسِ وجها، فأحبَّه حُبَّا شديدا، كما قَالَ:

﴿ وَالْقَيْتُ عليكَ مَحَبَّةً مِنِي ﴾ أي: مَحبَّة كافية مني، قد زرعتها في القلوب، بحيث لا يكاد يصبر عنك من رآك؛ فلذلك أحبَّك فرعون. ويجوز أن يتعلَّق «مني» بـ «القيت» أي: أحببتُك، ومَن أحببه الله [٣٥١] أحببته القلوب؛ وظاهر اللفظ أنَّ اليمَّ القاه بساحله وَهُوَ شاطئه، لأنَّ الماء يَسحله (١)، فالتقطه مِنْهُ. ﴿ ولِتُصنَعَ عَلَى عَينِي (٣٩) ﴾ ولِتُربَّي بكلاءتي، أي: وليكون عملك عَلى عَينٍ مني، لئلاً تُخالَف بِهِ عَن أمري.

﴿إِذْ تَمشي أُختك فتقول: هل أَدْلُكُم عَلَى مَن يَكُفُلُه ﴾ وذلك أنه لا يقبل ثدي المراضع؛ فجاءت أخته متفحِصَّة خبره، فصادفتهم يَطلبون لَهُ مُرضعةً يقبل ثديها؛ طفر بَعناك إلى يقبَل ثديها؛ طفر بَعناك إلى يقبَل ثديها؛ طفر بَعناك إلى أمَّك ﴾ وفاءً بقولنا: ﴿إِنَّا رَادُّوه إليك ﴿(٢)، ﴿كَي تقوّ عينها ﴾ بلقائك، ﴿وَلاَ تَحزَن ﴾ هِيَ بفراقك، أو أنت عَلَى فراقها. وفائدة هَذِهِ الله العظيمة من قوله: ﴿وَلَقَد مَننَّا عليك مرَّة أُخْرَى... ﴾ إلى ﴿... وَلاَ تَحزَن ﴾ وذلك أنَّ فرعون حاذر زوال مُلكِه عَلَى يد رجل مِن بَنِي إِسْرَائِيلَ، فكَانَ يقتل أبناءهم، ويستحيي نساءهم؛ فأمر الله تعالى أمَّ موسى لمَّا خافت عليه القتل — كما يقتل غيره مِن أبناء بَنِي إِسْرَائِيلَ، لأَنَّهُ مِنْهُم — أن تُلقيه في التابوت ويُلقِيه في

١ - في الكشَّاف: «لأنَّ الماء يسحله، أي يقشره». الزمخشري: الكشَّاف، ١٩٩٣.

٢ - سورة القصص: ٧.

البحر، وليُلقه البحر بالساحل، ويأخذه عدوُّ الله وعدوُّه، وليرجع بـهِ إِلَى أمـه لتربيه بأمان مِنَ القتـل، لئـلاً يعرفوه أنـه مِن بَنِي إِسْرَائِيلَ. فـانظر إِلَى هَــذِهِ الحكمة الباهرة، لأنَّ الله غالبً عَلَى أمره إِلَى أن ﴿قالت امرأة فرعـون: قـرَّتُ عين لي ولَكَ لاَ تقتلوه عَسَى أن ينفَعنا أو نتَّخذه ولدا وَهُم لاَ يشعرون﴾ (١).

﴿ وَتَعَلَىٰتَ نَفْسَا ﴾ نَفْسَ القِبطِي الذِي استغاثه عليه الإسرائيليُّ. ﴿ فَنجَيناكُ مِنَ الغَمِّ ﴾ غم قتله حوف مِن عقاب الله واقتصاصِ فرعون، بالمغفرة والأمن مِنهُ بالهجرة إِلَى مدين. ﴿ وَقَتَنَاكُ فُتُونا ﴾ وابتليناك ابتلاء، أو أنواعا مِنَ الابتلاء؛ عَلَى اللهجمع فَتْن؛ فخلصناك مرَّة بعد أُخْرى؛ وَهُو َ إِجمال لِمَا ناله في سفره مِن الهجرة عَن الوطن، ومفارقة الألاف (٢)، والمشي راجلا على حذر وحوف، وفَقْدِ الزاد، وأحر نفسه إِلَى غير ذَلِكَ؛ أو لَهُ وَلِمَا سبق ذكره. ﴿ فلبشتَ سنين في أهل مدين ﴾ لبثت فِيهِم عشرسنين قضاءً لأوْنى الأجلين؛ ﴿ ثُمَّ جَنْتَ عَلَى قَلَرٍ ﴾ قلرة الخيان، ولا مستاخر، ﴿ يَا مَسَاخَر، ﴿ يَا الله عَلَى مَلْكَ. الله في غاية (١) الحكاية للنبيه عَلَى ذَلِك.

١ - سورة القصص: ٩.

٢ - في الأصل: «الآلات»، ولا معنى له. «والألاّف: جمع آلـف، مثـل: كـافر، وكُفــًار».
 ابن منظور: لسان العرب، ١/٣٨، مادّة: «الف».

٣ - كذا في الأصل، ولعل الصواب ما ذكره أبو السعود: «﴿على قدر﴾ أي: تقديرٍ قدرتُه»، ويدل عليه عليه السياق. انظر: أبو السعود: تفسير، مج٣/ ج٦/ ص١٦.

٤ - كذا في الأصل، والعبارة غير واضحة، وفي تفسير أبي السعود: «﴿ يا موسى ﴾ تشريف
 له عليه الصلاة والسلام، وتنبيه عَلَى انتهاء الحكاية». المصدر نفسه.

﴿واصطنعتُك لنفسي(١٤)﴾ واصطفيتك لحبَّتي وعبادتي ورسالتي، وَإِلاَّ فَكُلُّ الحُلق قد خلقهم لعبادته، لكن اصطنعهُ لنفسه عَلَى عِلم مِنْهُ أنَّه مُستَأهل لِمَا جعله لَهُ؛ ﴿اذْهِب أنتَ وأخوك بِآيَاتِي﴾ بمعجزاتي، ﴿وَلاَ تَنِيَا﴾ بمعنى: التَّواني؛ أي: وَلاَ تُقصرا تعطلا وتبطلا [كَذَا]. ﴿في ذكري(٤٢)﴾، ولاَ تنسياني حيث تقلَّبتما؛ وقيل: في تبليغ ذكري، والدعاء لي.

﴿ اذهبا إِلَى فرعون إِنَّهُ طغى (٤٣) فقولا لَهُ قولا ليننا ﴾ مثل: ﴿ مل لَك ان تزكّى، وأهدِيكَ إِلَى رَبكَ فتخشى ﴾ (١) ، فإنَّه دعوة في صورة عَرْض ومشورة؛ احذَرا أن تَحمله الحماقة عَلَى أن يَسطو عليكما. ﴿ لَعَلَّهُ يَتَذَكَّر أُو يَخشى (٤٤) ﴾ أي: بَاشر (١) الأمر عَلَى رَجائكما وطَمعِكما أنَّه يُثمر، وَلا يَخسى (٤٤) ﴾ أي: بَاشر (١) الأمر عَلَى رَجائكما وطَمعِكما أنَّه يُثمر، وَلا يَخيب سعيكما؛ فإنَّ الراحي مُحتهد، والآيس مُتكلِّف. والفائدة في إرسالهما والمبالغة عليهما في الاجتهاد، مع علمه بأنَّه لا يُؤمِنُ ؛ [٣٥٢] إلزاما للحجَّة، وقطعا للمعذرة، وإظهار ما حدث في تضاعيف ذلك مِنَ الآيات، والتذكر للمتحقِّق، والخشية للمُتوهم.

﴿ قَالاً: رَبَّنَا إِنَّنَا اللَّهُ نَخاف أَن يَفَرُط علينا ﴾ أَن يَعجَل علينا بالعقوبة، وَلاَ يصر إلى تَمام الدعوة وإظهار المعجزة؛ أي: نَخاف أَن يَحمله حامل مِن استكبار، أَو خوفٍ عَلَى الـمُلكِ، أو شيطان إنسيٍّ أو جنِّيٍّ عَلَى المعاجلة بالعقاب، ﴿ أَو أَن يَطغى (٤٥) ﴾ أي: يُجاوِزُ الحدَّ في الإساءة إلينا.

١ - سورة النازعات: ١٨-١٩.

كذا في الأصل، ولعل الأصوب: «باشرا». بالتثنية خطابا لموسى وهارون عليهما السلام.

٣ - في الأصل: «إنا»، وهو خطأ.

﴿قَالَ: لاَ تَخافا إِنَّنِي معكما﴾ بـالحفظ والنصـرة ﴿أسمـعُ وأَرَى(٢٦)﴾ مَا يَحري بينكما، وبينه مِن قول وفعل، فَأُحدِث في كُل حال مَا يصرف شــرَّه عنكما، ويُوحِبُ نُصرَتي لكما.

﴿ فَأْتِيَاه فقولا: إِنَّا رسولا رَبُّكَ فَأْرسِلْ معنا بَنِي إِسْرَائِيلَ ﴾ أُطلِقهم ﴿ وَلَا تُعذَّبِهم ﴾ بالتكاليف الصعبة (١)، وقتل الولدان؛ ﴿ قد جئناك بِآيةٍ مِن رَبُّكَ ﴾ لاَ يَتْأَتَّي إِتيانها بقوى البشريّة، ﴿ والسلام عَلَى مَن اتّبع الهذي (٤٧) ﴾ السلامة في الدارين لَهُم، كما أنَّ عذاب الدارين لِمَن تولى وكفر. والعذاب ضدَّه السلام؛ فلا يَحتمعان في حق شخص وَاحِد في مَحياه ومَماته، بدليل قوله: ﴿ إِنَّا قَد أُوحِي إلينا أنَّ العذابَ عَلَى مَن كذَّب وتولى .

﴿قَالَ: فمن رَبُّكما يا موسى (٤٩)؟ قَالَ: رَبُّنَا الّذِي أَعطى كُلَّ شيء مِنَ الأنواع ﴿خَلَقه ﴾ صورته وشكله الذِي يُطابق كَماله الممكن لَهُ، أو أُعطى خليقته كُلَّ شيء يَحتاجون إِلَيْهِ، ويرتفقون بهِ؛ وقيل: أعطى كُلَّ حيوان نظيره في الخلق والصورة زوجا؛ وقيل: أعطى كُلَّ مَخلوق مَا لاَ يستقيم إلاَّ بهِ؛ وقيل: أعطى ركلً شيء صلاحه، وهداه لِمَا يصلُحه. ﴿ثُمُّ عَرَّفه كيف يترفَّق بمَا أُعطى، وكيف يتوصَّل بِهِ إِلَى بَقائه وكماله اختيارًا أو طبعا، وَهُوَ جواب في غاية البلاغة، لاختصاره وإعرابه عَن الموجودات بأسرها عَلَى مَراتبها، ودلالته عَلَى أنَّ الغنيُّ القداد بالذات، المنعِم الموجودات بأسرها عَلَى مَراتبها، ودلالته عَلَى أنَّ الغنيُّ القداد بالذات، المنعِم

١ - في الأصل: «العصبة»، وهو خطأ.

عَلَى الإطلاق هُوَ الله تعالى، وأنَّ جميع مَا عداه مُفتقر إِلَيْهِ، مُنعَم عليه في حـد ذاته وصفاته وأفعاله. ولذلك بُهُتَ الذِي كَفَر، وأُفحِـم عَن الدَّحَـل<sup>(١)</sup> عليه، فلم يَرَ إِلاَّ صرفَ الكلام عَـنْـهُ، فقال:

والشقاوة؟ ﴿ وَقَالَ: فِما بِالُ القرونِ الأولى (١٥) ﴾؟ فما حالهم بعد موتهم مِنَ السعادة والشقاوة؟ ﴿ وَقَالَ: عِلمُها عند رَبِي ﴾ أي: أنّه غيب لا يعلمه إلا الله، وإنّما أنا عبد مثلك لا أعلم منه إلا منا أخبرني به ﴿ فِي كِتَابِ ﴾ مُثبَت في اللوح المحفوظ. ويجوز أن يكون تَمثيلاً، لتمكّنه في علمه، بِمَا استحفظه العالم، وقيّله بالكَتَبة (٢٠)، ويُؤيده: ﴿ لا يَضِلُّ رَبِّي (٢٠) وَلا يَنسى (٢٠) ﴾ والضلال: أن يُخطئ الشيءَ في مكانه، فلم يهتد إلَيْهِ؛ والنسيان: أن يَنهب عَنْهُ (٤٠) بحيث لا يخطر ببالك، وهما مُحالان عَلَى العالم بالله الشياء ويجوز أن يكون سؤاله دَحَلاً عَلَى إحاطة قدرةِ الله بالأشياء كلّها، وتخصيصه أبعاضها بالصورة، والخواص المختلفة، لأنّ ذَلِك يَستدعي عِلمه بتفاصيل الأشياء وجزئياتها، والقرونِ الخالية، مَعَ كثرتهم، وتَمادي مُلتَهم، وتباعدِ [٣٥٣] أطرافهم، كيف عِلمه بهم وبأجزائهم وأحوالهم؟! فيكون مَعنى الجواب أنّ عِلمَه تعالى مُحيط بذلك كلّه، وأنّه مُثبَت عنده لا يَضِلُّ وَلا يَنسى.

الدَّعْل: ما داخل الإنسان من فساد في عقل أو جسم...»، وفيه معان أخرى يمكن أن تليق بهذا السياق. انظر: ابن منظور: لسان العرب، ٩٥٦/٢. مادَّة «دُعُل».

كذا في الأصل، ولعل الأصوب: «بالكتابة». ونفس الكلمة: «الكتبة» نجدها عند أبي السعود: تفسير، مج٣/ ج٦/ ص٢١.

٣ - في الأصل: - «رَبى»، وهو خطأ.

٤ - كذا في الأصل، ولعل الصواب: «عنك».

والذي جعل لكم الأرض مَه الله أي: كالهد تستمهدونها؛ وقسرئ: ويها وقرئ: ويهادا وهو وكل الله وهو المرادي وهو المرادي الميها المبال المبال والأودية والبراري، تسلكونها مِن الأرض إلى الأرض لِتبلغوا منافعها. وأنزل مِن السّماء ماءً، فأخرجنا به عدل به مِن لفظ الغيبة إلى صيغة التكلم على الحكاية؛ لكلام الله عز وحل تنبيها لظهور ما فيه مِن الدلالة على كمال القدرة والحكمة، وايذانا بأنه مُطاع تَنقاد الأشياء المختلفة لمشيئتة، وأزواجا أصنافا سُميت بذلك لازدواجها، واقتران بعضها ببعض، همِن نبات شتى (٣٥) أي: متصرفات (١) في الصور والأغراض والمنافع، يصلح بعضها للناس، وبعضها للبهائم؛ فلذلك قال:

﴿كُلُوا وارْعُوا أَنْعَامُكُم إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَات لأُولِي النَّهَى(٤٥)﴾ لذوي العقول الناهية عَن اتباع الباطل، وارتكاب القبائح؛ جمع نُهْيَة (٢)، سُميت نُهْيَة لأَنَّهَا تنهى صاحبها عَن المعاصى.

﴿منها خلقناكم وفيها نُعيدكم ومنها نُخرجكم تارةً أُخْرَى(٥٥)﴾ بتأليف أحزائكم المتفتتة المختلطة بالتراب.

﴿ وَلَقَد أُريناه آياتِنا كُلُها ﴾ بصَّرناه إِيَّاها، وعرَّفناه صحَّتها. (لَعَلَّهُ) مَن أُوتي تَـاُويل القرآن العظيم، فقـد أُوتي مِن آيــات الله تعــالى. ﴿ فَكَــدُّبِ وَأَبَى (٥٦) ﴾ الإيمان والطاعة لِعُتُوه.

ا - كذا في الأصل، ولم أحد فيما بين يديّ من مصادر اللغة ما يفيد معنك الاختلاف والتنوّع. ولعلّ الصواب: «مختلفات».

٢ - انظر: الفيروزآبادي: القاموس المحيط، ص ١٢٠٦، مادّة: «نهي».

﴿قَالَ: أَجَمَّتُنَا لَتُخْرِجُنَا مِن أَرْضَنَا بِسِخْرِكُ يَا مُوسَى(٥٧)﴾؟ هَـٰذَا تَعَلَّلُ وَتَحَيَّر، ودليلٌ عَلَى أَنَّه عَلِم كُونه مُحقًا، حتى خاف مِنهُ عَلَى مُلكه، فإنَّ ساحرًا لاَ يقدِر أَن يُخرِج مَلِكا مثله من أرضه. ﴿فَلَنَاتِينَّكُ بِسِحْرٍ مثلِهِ﴾ مثل سِحرك، ﴿فَاجعل بيننا وبينك مَوعدا لاَ نُخلِفُه نَحْنُ وَلاَ أَنتُ ﴾ فإنَّ الإخلافَ لاَ يُعلِقُه نَحْنُ وَلاَ أَنتُ ﴾

﴿قَالَ: موعدكم يومُ الزينة﴾ قيل: يوم عاشوراء؛ أو يوم النيروز؛ أو يـوم عيد كَانَ لَهُم في كُل عام؛ وإنَّما عيَّنه ليَظهر الحقُّ، ويَزهقَ الباطل عَلَى رؤوس الأشهاد، ويشيع ذَلِكَ في الأقطار، ﴿وأن يُحشر الناس صُحَى(٥٩)﴾.

﴿ فَتُولَى فَرَعُونُ فَجَمَعَ كَيْدُهُ مَا كَادَ بِهِ، يَعَنَى: السَّحَرَةُ وآلاتَهَمَ. ﴿ تُسَمَّ اللهُ كَذِبا ﴾ أتى (٦٠) ۞ بالموعد. ﴿ قَالَ لَهُم مُوسَى: ويلكم لا تَفْتُرُوا عَلَى اللهُ كَذِبا ﴾ بأن تدعوا آياته سَلَّراً. ﴿ فَيُسَحِتُكُم بَعَذَابِ ﴾ فيهلككم ويستأصلكم بِهِ ؟ والسَّحَت: هُوَ الهلاك. ﴿ وقد خاب مَن افترى (٦١) ﴾ كما حاب فرعون، فإنه افترى واحتال لِيبقى الملك عليه فلم ينفعه. وهذه الآية تعمُّ جميع العصاة.

﴿ فتنازعوا أمرَهم بَيْنَهُم ﴾ أي: تشاورت السحرة في أمر موسى حين سمعوا كلامَه، فقال بعضهم: «ليس هَذَا مِن كلامِ السحر». ﴿ وأسرُوا النجوى ﴾ . النجوى (٣٢) قَالُوا: إنْ هذان لَسَاحوان ﴾ تفسير لـ: ﴿ أسرُّوا النجوى ﴾ . ﴿ يُريدان أن يُخرجاكم مِن أرضكم ﴾ بالاستيلاء عليها، لأنه إذا استولى عَلَيْهِم فلم يق لَهُم رأي وَلا تدبير؛ فكأنه في المعنى أخرجكم مِن أرضكم، وكلُّ ذَلِكَ حُبُّ للرئاسة، كما قَالَ: ﴿ وتكونَ لكما الكبرياء في الأرْض ﴾ (١).

۱ - سورة يونس: ۷۸.

﴿بسِحْرِهما، ويَذَهَبَا بطريقتِكم المُثلَى (٦٣) ﴾ بِمذهبكم الذِي هُوَ أفضل المذاهب، بإظهار مذهبه وإعلاء [٣٥٤] دينه، لقوله: ﴿إنَّ أَحَافُ أَن يُبدل دينكم ﴾ (١)؛ وقيل: أرادوا أهل طريقتكم، وَهُم بنو إسرائيل، فإنَّهم كَانُوا أرباب عِلمٍ فيما بَيْنَهُم، لقول موسى: ﴿أرسل معنا بَنِي إِسْرَائِيلَ ﴾ (٢)، وقيل الطريقة: اسم لوجوه القوم وأشرافهم، من حيث أنَّهم قدوة لغيرهم.

﴿ وَأَجْمِعُوا كَيْدَكُم ﴾ أي: احعلوه مجمّعا عليه، لا يختلف عَنْهُ وَاحِد منكم؛ أي: اعزموا عَلَى الكيد مِن غير اختلاف بينكم فِيه؛ والكيد: يؤتى بِهِ عَلَى خِفية، وَلَهُ النّتُوا صَفّا ﴾ مُصطفّين، لأنّهُ أهيب في صدور الرائين؛ قيل: كَانُوا سبعين الفا، مَعَ كُل وَاحِد مِنْهُم حبلٌ وعصا؛ وأقبلوا عليه إقبالةً وَاحِدة. ﴿ وقد أَفْلَحَ اليومَ من استعلى (٢٤) ﴾ فاز بالمطلوب من غلّب وترأس.

﴿ قَالُوا: يا موسى إِمَّا أَن تُلقِي، وَإِمَّا أَن نَّكُون أُوَّل مَن القى (٦٥) ﴾؟ أي: بعدما أتوا مراعاة للأدب. ﴿ قَالَ: بَل القوا﴾ مقابلة أدب مِن الأوَّل بأدب، وعدم مبالاة بسحرهم، وإسعافا إلى ما أوهموا من الميل إلى البدء بذكر الأوَّل في شقّهم، وتغيير النظم في وَجه أبلغ [كَذَا]؛ ولأَنْ (٢٠ يُبرزوا مَا معهم، ويَستنفدوا أقصى وسعهم؛ ثُمَّ يظهر الله سلطانه، فيقذف بالْحَق عَلَى الباطل فيدمغه.

۱ – سورة غافر: ۲٦.

٢ - سورة الشعراء: ١٧.

٣ - في الأصل: «والآن»، وهـ و خطأ. انظر فيما مَعنكَ العبارة: الزمخشري: الكشّاف،
 ٣/٥٠. أبو السعود: تفسير، مج٣/ ج٦/ ص٢٦-٧٢.

﴿فَإِذَا حِبَاهُم وَعِصِيَّهُم يُحَيَّلُ إِلَيْهِ مِن سحوهم أَنَّهَا تسعى (٦٦) قيل: إنَّهم لطَّخوها بالزئبق، فَلَمَّا ضَربت عليها الشمس اضطربَت، فَخُيل إلَيْهِ أنَّها تتحرَّك. ﴿فَأُوجِس فِي نفسه خِيفَةٌ مُوسى (٦٧) ﴿ فَأَضمر فِيهَا خُوفا مِن مَفَاجَأَتُه عَلَى مَا هُوَ مَقتضى الجبلَّة البشريَّة، أو أن (١) يُخالِجَ الناس شكُّ فلا يتَبعوه.

﴿ قلنا: لاَ تَخف ﴾ مَا تَوهَّمت ﴿ إِنسَّكَ أَنت الأعلى (٦٨) ﴾ الغالب، ﴿ وَأَلَقِ مَا فِي يَمينك تلقَّفْ مَا صَنعوا ﴾ تبتلعه بقدرة الله، ﴿ إِنسَّمَا صنعوا كيدُ ساحر ﴾ وقرئ: ﴿ كيدُ سِحْرٍ ﴾ بمعنى: ذي سحر؛ أو بتسمية الساحر سِحرا للمبالغة، ﴿ وَلاَ يُفلِح الساحرُ حيث أتى (٦٩) ﴾ حيث كَانَ، وأين أقبل، لأنتهُ وهميُّ لاَ حقيقة لَهُ.

﴿ فَأَلْقِيَ السحرةُ سُجَّدا ﴾ أي: فَالقي، فَتَحقَّق عند السحرة أنَّه ليس بسحر، وإنَّما هُوَ مِن آيات الله، ومعجزة مِن مُعجزاته، فألقاهم ذَلِكُ عَلَى وجوههم سُجَّدا لله، توبة عمًّا صَنعوا وإعتابا، وتعظيما لِمَا رأوا؛ ويجوز أن يكون الإلقاء بمعنى: الاستسلام والانقياد. ﴿ قَالُوا: آمنا بِسَرَبُّ هارون وموسى (٧٠) ﴾.

﴿ قَالَ: آمنتم لَهُ قبلَ أَن آذَنَ لَكُم ﴾ في الإيمان لَهُ؟ ﴿ إِنَّهُ لَكَبِيرُ كُم ﴾ لَعظيمكم في وقتكم وأعلَمكم بيه، أو أستاذكم ﴿ اللَّذِي علَّمكم السحرَ ﴾

١ - في الأصل: «من»، وهو خطأ. إنظر: المصدرين السابقين.

وأنتم تواطأتم عَلَى مَا نعلتم. ﴿ فَالْأَقَطُّعَنَّ أَيْدَيَكُ مِ وَأَرْجَلَكُ مِنْ خِلاف، وَانْتُم (١٠) مِن خِلاف، ولأصلّبنَّكم في جُذوع النخل، ولتعلمُنَّ أينّنا أشدُّ عذابا وأبقى(٧١) ﴾.

﴿ قَالُوا: لَن نُوثِرَك ﴾ لن نَحتارك ﴿ عَلَى مَا جاءنا مِنَ البَيِّ الْت الله عَلَى: ﴿ فَاقْضِ الله عَلَى: ﴿ مَا جاءنا ﴾ . ﴿ فَاقْضِ مَا أَنت قاضِه ؛ أَي: صانعه. ﴿ إِنَّمَا تَقْضِي هَذِهِ الحِياةَ الدُّنْيَا (٧٢) ﴾ إِنَّمَا تَصنَع مَا تهواه، أو تَحكم بِمَا تراه في هَذِهِ الدُّنْيَا ؛ والآخِرَة خير وأبقى.

﴿إِنَّا آمنا بِرَبِّنَا لَيَغْفِر لَنَ خطايانا ﴾ مِنَ الكفر والمعاصي، ﴿وَمَا أَكُوهُ تَنَا الْمَعْدِةِ. رُوي: أنَّهُم قَالُوا لفرعون: "أرنا موسى نائما"، فوجدوه تَحرسه العصا؛ فَقَالُوا: "مَا هَذَا بسحر! فإنَّ الساحر إِذَا نام بَطُل سِحره"؛ فأبى إِلاَّ أن يُعارضوه. ﴿وَا الله خيرٌ وَأَبْقَى عقابا.

﴿إِنَّهُ مَن يَأْتِ رِبَّه مُجرِما ﴾ بِأَن يَموت عَلَى كفره وعصيانه. ﴿فَإِنَّ لَهُ جَهَنَّم لاَ يَموت فِيهَا ﴾ فيستريح، ﴿وَلاَ يَحيا(٧٤) ﴾ حياةً مُهنّاة. ﴿ومَن يأتِه مؤمنا ﴾ بِأَن يموت عَلَى الإيمان، ﴿قلد عَمِل الصالحات، فأولئك لَهُمُ الدرجات العُلَى (٧٥) جَنّاتُ عدن تَجري مِن تَحتها الأنهار خالدين فِيهَا وذلك جزاءُ مَن تزكّى (٧٦) ﴾ تَطَهّر مِن أدناس الكفر والمعاصى.

١ - في الأصل: «ورجلكم»، وهو خطأ.

﴿وَلَقَد أُوحِينا إِلَى موسى أَن أَسْرِ بعبادي ﴾ أي: من مصر، ﴿فاضوبُ لَهُم طريقا في البحر يَبَسًا، لاَ تَخاف دَرَكا وَلاَ تَخشى(٧٧) ﴾ (لَعَلَّهُ) قيل: لا تخاف فرعون، ولا تخشى البحر. ﴿فأتبعهم فرعون بجنوده فغشيهم مِنَ البحر ﴿مَا غشيهم(٧٨) وأضلَّ فرعونُ قومَه وَمَا لَيم ﴾ أي: علاهم مِنَ البحر ﴿مَا غشيهم(٧٨) وأضلَّ فرعونُ قومَه وَمَا هَدَاهم.

ثُمَّ ذكَّر الله بَنِي إِسْرَائِيلَ نِعَمَه، فقال (لَعَلَهُ) لإنزال الكتــاب (١٠): ﴿ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ قد أَنجِيناكم مِن عدو كم وواعدناكم جانب الطور الأيمنَ ﴾ (لَعَلَهُ) للميقات، وهُـوَ مِن أحـل النعم الدينيــة والدنيويــة. ﴿ وَأَنْوَلْنَا عَلَيْكُم المَنَّ والسلوى (١٨) ﴾.

﴿كُلُوا مِن طَيِّبَات مَا رِزقناكم وَلاَ تَطغوا فِيهِ فيما رِزقناكم بالإسراف، وبإخلال عَن شكره، والتعدي لِمَا حدَّ الله لكم فِيهِ، كالبطر، والمنع عَن المستحق؛ ﴿فِيحِلَّ عَلَيْكُم غَضَبِي فَ فِيلزمكم عذابي في الدُّنْيَا والآخِرَة. ويجب عَلَيْكُم مِن أَحل الدين إذا وَحَب أداؤه. ﴿وَمَن يَحلِلْ عَليه غضبي فقد هَوَى (٨١) ﴾ فقد تردَّى وهلك، ووقع في الهاوية من حيث لا يشعر.

﴿ وَإِنِّي لَغَفَّارِ لِمَن تَابِ وَآمِنَ وَعَمَلَ صَالَحًا ثُمَّ اهْتَدَى (٨٢) ﴾ ثُمَّ استقام عَلَى الهَدى الله لَهُ، لاَ بقوَّته وَحَولِه؛ (لَعَلَّهُ) وقيل: لزم الإسلام حتَّى مات عليه؛ وقيل: عَلِم أنَّ لَهُ ثوابا؛ وقيل: عَلِم أنَّ لَهُ ثوابا؛ وقيل: تَعلَّم العلم ليهتدي كيف يعمل.

١ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «لأهل الكتاب».

﴿وَمَا أَعْجَلَكَ عَن قومك يا موسى (٨٣) ﴾؟ سؤال عَن سبب العجلة يتضمَّن إنكارها مِن حيث أنَّها مُقتضيَّة في نفسها، انضمَّ إِلَيْهِا إغفال القوم، وإيهام التعظيم عليهم (١)؛ فلذلك أحاب موسى عَن الأمرين، وقدَّم حواب الإنكار لأنَّهُ أهمُّ: ﴿قَالَ هُمْ أُولاء عَلَى أَثَرِي﴾ مَا تقدَّمتُهم إِلاَّ بخطى يسيرة، لاَيُعتدُّ بها عادة، وليس بيني وبيننهَمُ إلاَّ مسافة قريبة، يتقدَّم بها الرفقة بعضهم بعضا. ﴿وعَجِلتُ إليك رَبِّ لرّضى (٨٤)﴾ فإنَّ المسارعة إلى امتثال أمرك، والوفاء بعهدك، يُوحب مرضاتك؛ كأنَّه رأى الاستعجال أحسن، وإن كانَ تركه حسنا.

﴿ قَالَ: فَإِنَّا قَدَ فَتَنَّا قُومَكَ مِن بَعَدْكَ ﴾ ابتليناهم بعبادة العجل، بعد خروجك من بينهم، وَهُم الذين خلتُهم مَعَ هارُونَ، ﴿ وَأَصَلَّهم السامريُّ (٨٥) ﴾ باتخاذِ العجل، والدعاء عَلَى (٢) عبادته.

﴿ فُورِجِعُ مُوسَى إِلَى قُومُهُ غَضِبَانَ ﴾ عليهم ﴿ أَسِفَا ﴾ حَزِينًا بِمَا فعلوا. ﴿ قَالَ: يَا قُومٍ أَلَمْ يَعِدْكُم رَبُّكُم وعدا حَسَنا ﴾؟ بأن يعطيكم التَّوْرَاة فِيهَا هدى ونور. ﴿ أَفْطَالُ عَلَيْكُمُ الْعَهدُ ﴾؟ أي: الزمان؛ يعني: زمان مفارقته لَهُم.

١ - هَذِهِ العبارة غير واضحة، ونجد توضيحها عند أبي السعود: «وهذا ــ كما ترى ــ سوال عن سبب تقدم عكى النقباء، مسوق لإنكار انفراده عنهم، لما ذلك ــ بحسب الظاهر ــ من مخايل إغفالهم، وعدم الاعتداد بهم، مع كونه مأمورا باستصحابهم وإحضارهم معه؛ لا لإنكار نفس العجلة الصادرة عنه عليه الصلاة والسلام، لكونها نقيصة منافية للحزم اللائق بأولي العزم». أبو السعود: تفسير، مج٣/ ج٦/ ص٣٣.

٢ - كذا في الأصل، ولعل الصواب: «إلى».

﴿أَمْ أَرِدْتُمْ أَنْ يَحِلَّ عَلَيْكُم﴾ يجب عليكم ﴿ غضبٌ مَنْ رَبِكُمْ ﴾ بعبادة مَا هُوَ مَثلٌ فِي الغباوة، وَلاَ يضرُّ تركه، وَلاَ تنفعُ عبادته، وأنَّه شغل وعناء وكدحٌ حزاؤه جَهَنَّم؛ ﴿فأخلفتم مَوعِدِي (٨٦)﴾ وَعدَكم إِيَّايَ بالثبات عَلَى الإيمان بالله، والقيام عَلَى مَا أَمركم بِهِ.

﴿قَالُوا: مَا أَخَلَفُنَا مَوعِدَكَ بِمَلْكِنَا﴾ [٣٥٦] بـأن مَلَكنا أمرنا، إذ لو خُلينا وأمرَنا، ولم يُسول لَنَا السامريُّ، لَمَا أَخلَفناه؛ ﴿وَلَكَنَّا حُمَّلنا أُوزَارا مِن زِينةِ القوم﴾ أحمالاً مِن حُلي القِبطِ عَلَى مَا قيل؛ ﴿فَقَدَفَنَاهَا﴾ أي: في النار؛ ﴿فَكَذَلْكَ أَلْقَى السامريُّ(٨٧)﴾ أي: مَا كَانَ معه منها.

﴿فَأَخُوجِ لَهُم عِجلاً جَسَدًا لَهُ خُوارٍ فِي مِن تَلَكَ الحَلَي المَذَابَة، لَهُ صَوت؛ ﴿فَقَالُوا ﴾ يعني: السامريُّ ومَن افتتن بِهِ أوَّل مَا رآه: ﴿هَذَا إِلْهَكُم وَإِلَّهُ مُوسَى فَنَسَيَ (٨٨)﴾ أي: فنسيه موسى، وذهب يطلبه عند الطور؛ أو فنسيَ السامريُّ، أي: ترك مَا كَانَ عليه مِن إظهار الإيمان.

﴿ أَفَلاَ يَرُونَ أَلاَ يَرجع إِلَيْهِم قولا ﴾ أنَّه لاَ يرجع إِلَيْهِم كلاما، وَلاَ يردُّ عَلَيْهِم حوابا ﴿ وَلاَ يَملك لَهُم ضَرًّا وَلاَ نفعا (٨٩) وَلَقَد قَالَ لَهُم هـارون من قبلُ ﴾ مِن قبلُ ﴾ مِن قبلُ هِ من قبلُ ﴾ مِن قبلُ موسى: ﴿ يَا قوم إِنسَّمَا فُتَنِيْتُ مُ بِهِ ﴾ ابتُلِيتم بِهِ احتبارًا، ﴿ وَإِنَّ رَبَّكُم الرحمنُ ﴾ لاَ غير، ﴿ فَاتَبْعُونِي وَأَطْيَعُوا أَمْوِي (٩٠) ﴾ التبات عَلَى الدين.

﴿ فَالُوا لَن نَبرحَ عليه عاكفين ﴾ عَلَى العجل وعبادتِه مُقيمين، ﴿ حتَّى يُوجِعَ إلينا موسى (٩٦) ﴾.

﴿ قَالَ: يَا هَارُونَ ﴾ أي: قَالَ لَـهُ مُوسَى لَمَّا رَجَع: ﴿ مَا مَنَعَكَ إِذْ رأيتهم ضَلُّوا (٩٢) ﴾ بعبادة العجل ﴿ أَلاَّ تتَّبعني ﴾ أن تتَّبعني في الغضب لله، والمقاتلة لِمَن كَفَر بِهِ، ﴿ افعصيت أمري (٩٣) ﴾؟ بالصلابة في الدين، والمحاماة عليه.

﴿ فَالَ: يَبنَوُمُ ﴾ حَصَّ الأمَّ استعطافا وترفيقًا؛ وقيل: لأنتَّهُ أحوه (١) مِن أمه. ﴿ لاَ تأخذ بِلحيتي وَلاَ بِوأسي ﴾ أي: شَعْرِ رأسي؛ قَبَضَ عليهما يَجرُّه إِلَيْهِ من شدَّة غيظه، وقوَّة غضبه الله. وكَانَ التَّيْقِلاَ حديدًا خشينًا متصلِّبًا في كُل شيء، فلم يتمالك حينَ رآهم يَعبدون العجل. ﴿ إِنِّي خَشيت أَن تقولَ: فرَّقت بين بَنِي إِسْرَائِيلَ ﴾ لو قاتلتُ أو فارقتُ بعضهم ببعض، ﴿ وَلَمْ تَرقُب قولي (٤٤) ﴾ حين قُلتَ: ﴿ اخلفني في قومي وأصلح ﴾ (١) وإنَّ الإصلاح كانَ قولي ﴿ عَفْظ الدهماء، والمدراة بهم إلى أَن ترجع إلَيْهم، فتدارك الأمر برأيك.

﴿قَالَ: فما خَطْبُك يَا سَامُويُّ (٥٥) ﴾؟ ثُمَّ أقبل عليه، وقال لَهُ مُنكِرًا: ما خطبك؟ أي: مَا طَلبك لَهُ؟ وَمَا الذِي حَمَلك عليه؟ وَهُوَ مصدر خَطبَ الشيء: طلبه. ﴿قَالَ بَصُوتُ بِمَا لَم يَبصُرُوا بِهِ ﴾ أي: عَلِمت مَا لَم يَعلموه، ﴿فقبضتُ قبضةً مِن أثرِ الرسول ﴾ من تُربة موطئه، ﴿فنبدتُها ﴾ في الحلي المذابة، ﴿وكذلك سؤلت لي نفسي (٩٦) ﴾ زيَّنته وحسَّنته إليَّ.

﴿ قَالَ: فاذهب فإنَّ لك في الحياة ﴾ عقوبةً عَلَى مَا فَعَلَت ﴿ أَن تَقَـول: لاَ مِسَاسَ ﴾ حَوفا مِن أَن يَمسَّك فتحامي

١ - في الأصل: «أخاه»، وهو خطأ.

٢ - سورة الأعراف: ١٤٢.

الناس وتَحاموك(١)، فتكون طريدًا وحيدًا كالوحشي النافر، بحيث لو مسّه أحدٌ، أو مسّ هُـوَ أحدا حمّ كلاهما (لَعَلَّهُ الدهماء: الجماعة الكثيرة)(١). ﴿وَإِنَّ لَكَ مَوعِدا ﴾ في الآخِرة ﴿لَن تُحَلَفُه ﴾ لن يُحلفك الله، ويُنجزه لك في الآخِرة بعد ما عاقبك في الدُّنيَا. ويوجد عن أبي سعيد فيما أرجو أنّه قَالَ: «وكذلك انصبا [كَذَا] في السامريّ، وهُو معنا في ظاهر الآية لزوم الوعيد مِن لزوم العقوبة في الدُّنيَا، والوعيد في الآخِرة (١). ﴿وانظر إِلَى اللهِك الذي ظلمَ عليهِ عاكفا ﴾ ظلّت عليهِ عاكفا ﴾ ظلّت عليهِ عاكفا ﴾ ظللت على عبادته مُقيمًا، ﴿لَنُحرِقَتُه ﴾ أي: بالنار، ﴿ثمَّ لَنسِفَنَه ﴾ لنذرينه رمادا ﴿في اليمّ نسفًا (٩٧) ﴾ فلا تصادف منه شيئًا(١). والمقصود من ذَلِك: زيادةً عَلَى عقوبته، وإظهارُ غباوة المفتنين بهِ، لِمَن لَهُ أدنى [٣٥٧] نظر؛ وهكذا يَجب إلقاء كُل مَا يُشغِلُ عَن الله.

﴿إِنَّمَا إِلَهُ مُعْهِ المستحقُّ للعبادة ﴿ اللهُ الذِي لاَ إِلهُ إِلاَّ هُوَ ﴾ إذ لاَ أحدَ يُماثله أو يُداينه في كمال العلم والقدرة، ﴿وسعَ كُلَّ شيء عِلْمَا(٩٨)﴾ وسبع علمه كُلَّ مَا يصحُّ أن يُعلم، لاَ العجلُ الذِي يصاغ ويُحرقُ.

الناس: أي توقُّوه واجتنبوه». ابن منظور: لسان العرب، ٧٣١/١. مادَّة: «حما».

٢ - ما بين قوسين لا محل له من السياق، ويبدو أنَّ العبارة مقحمة. وكلمة الدهماء ذكرت
 قبل تسعة أسطر، ولَعل الناسخ نقل شرحها من الحاشية و لم يورده في محله من المنن.

٣ - كذا في الأصل، والعبارة غير واضحة.

ا - في الأصل: «شيء»، وهو خطأ.

﴿كذلك مَثَل ذَلِكَ الاقتصاص، يعنى: اقتصاص قصَّة موسى ﴿نَقُصُّ عليك مِن أنباءِ مَا قَد سَبَقَ ﴾ مِن أحبار الأصور الماضية، والأمم الدارجة (١٠)؛ تبصرةً لك، وزيادةً في عِلمك، وتكثيرًا لمعجزاتك، وتنبيهًا وتذكيرًا للمستبصرين مِن أمَّتك؛ ﴿وقد آتيناك مِن لدنًا ذِكوا(٩٩)﴾ كِتابًا مُشتَملاً عَلَى هَذِهِ الأقاصيص والأحبار، حقيقًا بالتفكير والاعتبار.

﴿ مَن أَعُوضَ عَنْهُ ﴾ عَن الذكر \_ الذِي هُو القرآن الجامعُ لوجوهِ السعادة والنجاة \_ فلم يُؤمِنُ بهِ، ولم يدَّبَر آياته، ولم يَعمل بمُقتَضَاه؛ أو عَن الله. ﴿ فإنَّه يَحمِلُ يومَ القيامة وِزرا( • • • ) ﴾ عُقوبة ثقيلةً فادحةً عَلَى كُفره وذنوبه. سمَّاها وِزرا في ثِقلها عَلَى المعاقب، وصعوبة احتمالها بالحَمل الذِي يَفدَح (٢) الحامل، وينقض ظهره؛ أو إثما عظيمًا ﴿ خالدين فِيهِ ﴾ في الوزر، وفي يَفدَح (٣) الحامل، يوم القيامة حِملا ( • • ١ ) ﴾ أي: بنُس لَهُم؛ أي: ساء حِملا وِزرُهم.

﴿ يُوم يُنفخ في الصور ونَحشر المجرمين يومند زُرْقَ (١٠٢) ﴿ زُرِقَ العين وَ بُغضها؛ أو عميا، فإنَّ حَدَقة الأعمى تَزْرَقُ وقيل: عِطاشا، ﴿ يَتَخافَتُونَ بَيْنَ هُم ﴾ يَخفضون أصواتهم لِمَا يَملاً صدورهم مِنَ الرعب والهول. والنخفت: خفض الصوت

١ - أي المنقرضة. «ودرِّ جَ القومُ: إذا انقرضوا». ابن منظور: لسان العرب، ٩٦٣/٢.

٢ - «الفَدْحُ: إثقال الأمرِ والحِملِ صاحبَة. فدحه الأمرُ والحِمل والدَّين، يفدحه فدْحا:
 أثقله، فهو فادح». ابن منظور: لسان العرب، ١٠٦١/٤ مادَّة «فدح».

وإخفاؤه. ﴿إِن لَبَنْتُمْ إِلاَّ عَشُوا (١٠٣)﴾ أي: في الدُّنْ يَا يَستقصرون مُدَّة البِنْهِمْ فِيهَا لِزُوالهَا، ولاستطالتهم مُـدَّة الآخِرَة؛ أو لِتأسَّفهم عليها لَمَّا عاينوا الشدائد، وعَلِموا أنَّهم استحقُّوها عَلَى إضاعتهما في قضاء الأوطار، واتباع الشهوات؛ أو في القبر لقوله: ﴿ويوم تقومُ الساعةُ...﴾(١) إِلَى آخر الآيات.

﴿ نَحْنُ أَعِلَم بِمَا يقولون ﴾ وَهُوَ مدَّة لبنهم، ﴿إِذْ يقول أَمْتُلُهُم طريقة ﴾ أعدَلُهم رَأيا وعملا: ﴿إِن لبنتم إِلاَّ يوما (٤٠٤) ﴾ استرجاع لقول من يكون أشدَّ أثقالا منهم.

﴿ويسألونك عَن الجبال﴾ عَن مآل أمرها، ﴿فقل: يَنسِفها رَبيّي نَسْفًا (٥٠١)﴾ يَجعلها كالرمل؛ ثُمّ يُرسل عليها الرياح فتقرعها (٢٠١)﴾ ﴿فَيَلْرَهُا ﴾ فَيَذَر مَقارها، أو الأرْض ﴿قاعا ﴾ خاليا ﴿صَفْصَفُا (٢٠١)﴾ مُستويا؛ كَأنَّ أحزاءَها عَلَى وصفٍ وَاحِد. ﴿لاَ تَوَى فِيهَا عِوَجا وَلاَ أَمْتُ الرّ٠١)﴾ اعوجاجاً وَلاَ نُتُوءًا، إن تأملت فِيهَا بالقياس الهندسي. وثَلاَنتُها أحوال مرتبّة، فالأوّلان: باعتبار الإحساس، والثالث: باعتبار وثلاً نُتُوا

ا سورة الروم: ١٥٥-٥٥؛ وتمامها: ﴿ ويومَ تقومُ الساعةُ يُـقسِم المجرمون ما لبثوا غيرَ ساعةٍ
 كذلك كانوا يؤفكون، وقال الذين أوتوا العلم والإيمان: لقد لبثتم في كتاب الله إلى يومِ
 البعثِ فهذا يومُ البعثِ ولكنَّكم كنتم لا تعلمون ﴾.

كذا في الأصل، ولعله مِن قَرِعَ، أي ذهب شعر رأسه. (انظر: الفيروزآبادي: القاموس المحيط، ص ٩٧٥، مادَّة: "قرع"). فشبه الأرض حين تُنسف جبالها بالرأس حين يذهب شعرها. ولكن نجد نفس العبارة عند أبي السعود والزمخشري: «يُرسل عليها الرياح فتفرقها». الزمخشري: الكشّاف، ٩٩/٣. أبو السعود: تفسير، مج٣/ ج٦/ ص٤٣.

القياس؛ ولذلك ذكر العِوَجَ بالكسر، وَهُو َ يَخُصُّ المعاني، والأَمْتَ، وَهُو َ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ و النُّتُوء اليسير؛ وقيل: «لاَ تَرى» استئناف للحالين. وعن الحسن: «العِوَج: مَـا انخفض مِنَ الأَرْض؛ والأَمْتُ: مَا ارتفع من الروابي».

﴿ يُومِعُلْدُ يَتَبْعُونَ الدَّاعِيَ ﴾ دَاعِي الله إِلَى المحشر؛ قيل: هُوَ إسرافيل يدعو الناس إِلَيْهِ ؛ ﴿ لاَ عِوْجَ لَهُ ﴾ لاَ يَعُوجُ لَهُ مَدَّعُونَ أو لاَ يعدل عَنْهُ. ﴿ وَخَشَعَت الأصواتُ للرَّحْن ﴾ خَضَعت لمهابته، وسكنت وذلت ؛ وَصَفَ الأصوات بالخشوع، والمراد: أهلها؛ ﴿ فَلا (١٠ ٢ ) ﴾ صوتًا خفيًّا؛ ومنه الهمس: لصوت أَخْفَافِ الإبل؛ وقد فُسر الهمس: بخفق أقدامهم، ونقلها إِلَى المحشر.

﴿ يُومَئُلُ لاَ تَنفع الشفاعةُ إِلاَّ مَن أَذِنَ لَهُ الرحمن ﴾ [٣٥٨] إلاَّ شفاعة مَن أَذِن لَهُ ﴿ وَرَضِي لِمكانه عند الله قولَه فِي الشفاعة؛ أو رَضِي لأجله، لأَنتُهُ قَالَ الشفاعة؛ أو رَضِي لأجله، لأَنتُهُ قَالَ صِدقًا، وعَملَ حقًا.

﴿يعلم مَا بِين أيديهم على يعلم مَا تقدَّمهم مِنَ الأحوال، ﴿وَمَا خَلفهم ﴾ وَمَا خَلفهم ﴾ وَمَا بعدهم فيما يستقبلونه، ﴿وَلا يُحيطون بِهِ عِلْما(١٩٠) ﴾ وَلا يُحيط علمهم بمعلوماته؛ وقيل: بذاته، كما قَال: ﴿وَمَا قَدَروا اللهُ حقَّ قَدْرِه ﴾ (٢) أي: مَا عَرَفوه حقَّ معرفته؛ وقيل: الضمير لأحد الموصولين، أو لمجموعهما؛ فإنهم لم يعلموا جميع ذَلِك، وَلا تفصيل مَا عَلِموا مِنْهُ.

١ - في الأصل: «قد»، وهو خطأ.

٢ - سورة الأنعام: ٩١؛ وسورة الزمر: ٦٧.

﴿وعَنَتِ الوجوهُ للحيِّ القينُّومِ ذلسَّت وخضعت لَهُ خضوع العُنسَاة، وَهُم الأسارى فِي يَد الملِك القهار. وظاهرها يقتضي العموم؛ ويجوز أن يُراد بها وجوه المحرمين، ويؤيده: ﴿وقد خَابَ مَن حَمل ظُلما(١١١)﴾ أي: مَن مات مُصرًّا؛ كذا قَالَ أبو عبد الله.

﴿ وَمَن يَعْمَلْ مِنَ الصَّالَحَاتَ وَهُوَ مُؤْمِنٌ ﴾ إِذِ الإيمَان شرط في صِحَّة الطَّاعات، وَإِلاَّ فهي حَسرة لعامِلِها. ﴿ فَلا يَخافُ ظُلَما ﴾ مَنعَ ثوابِ مُستحقًّ بالوعد (١) ، ﴿ وَلاَ كَسرًا مِنهُ بِنقصان.

﴿ وَكَذَلْكُ عَطَفٌ عَلَى: ﴿ كَذَلْكَ نَقَصُّ ﴾، أي: مِثْلَ ذَلِكَ الإنزال؛ أو مثل إنزال هَذِهِ الآيات المتضمنة للوعيد؛ ﴿ أَنْوَلْنَاهُ قُرْآنَا عُربِيتًا ﴾ كله عَلَى هَذِهِ الوتيرة، ﴿ وصرَّفنا فِيهِ مِنَ الوعيد ، مُكردين في [\_ ه ] آيات الوعيد، ﴿ لَعَلَّهُم يَتَقُونَ ﴾ المعاصي، فتصير التقوى لَهُم مَلَكة، ﴿ أَو يُحدِث لَهُم فَكَة ، ﴿ أَو يُحدِث لَهُم فَكَاهُ ، فَيْربُطهم عنها. ولهذه النكتة في كرا (١١٣) ﴾ عِظةً واعتبارًا، حين يسمعونها، فيثبطهم عنها. ولهذه النكتة أسند التقوى إلَيْهم، والإحداث إلى القرآن.

﴿ فَتَعَالَى الله ﴾ في ذاته وصفاته، عَن مُمَاثلة المخلوقين. لاَ يُماثل كلامه كلامهم، كما لاَ يُماثل ذاته ذاتهم، ﴿ الملك ﴾ النافذ أمره ونهيه، الحقيق بِأن يُرجى وعدُه، ويُخشى وعيدُه ﴿ الحقّ ﴾ في مَلَكوته، يستحقُّه لذاته؛ أو الشابت في ذاته وصفاته.

١ - توضيح العبارة: «مَنعَ ثواب مُستحقٌّ بموجب الوعد». أبو السعود: تفسير، مج٣/ ج٦/ ص٤٣.

﴿وَلاَ تَعجَلُ بِالقَوآنِ مِن قَبلِ أَن يُقضَى إليكَ وحسيُه ﴾ نَهى عَن الاستعجال \_ في تلقي الوحي مِن جبريل، ومساوقَتِه (١) في القراءة، حتَّى يتمَّ وحيه \_ بعد ذِكر الإنزال عَلَى سبيل الاستطراد؛ وقيل: نَهى عَن تبليغ مَا كَانَ مُحمَلاً قبل أَن يأتي بيانه. ﴿وقل: رَبِّ زدني عِلمَا (١١٤) ﴾ أي: سَل الله زيادة العلم بَدَل الاستعجال؛ ومعنى السؤال: يحتمل بمعنى (١١١) التعليم.

﴿ وَلَقَدَ عَهِدُنا إِلَى آدم ﴾ أمرناه؛ يقال: عَهِدَ إِلَيْهِ إِذَا أَمرَه. وإنَّما عَطَف قصَّة آدم عَلَى قوله: ﴿ وصرَّفنا فِيهِ مِنَ الوعيد ﴾ (٢) للدلالة عَلَى أساس بني آدم عَلَى العصيان (٤) ، وعِرقُهم راسخ في النسيان. ﴿ مِن قَبلُ فَنَسِي ﴾ العهد، ولم يُعنى بهِ حتَّى غَفَل، أو ترك مَا وُصي به من احتراز عَن الشجرة. قَالَ أبو الحسن والعباد: ﴿ على طبع أبيهم في النسيان ». ﴿ وَلَمْ نَجِد لَهُ ﴾ في حال نسيانه ﴿ عَزِمًا (١٥٥ ) ﴾ تصميم رأى، وثباتًا (٥) عَلَى الأمر؛ إذ لو كَانَ ذا عزيمة وتصلُّب، لم يُزلَّه الشيطان. ولعلَّ ذَلِكَ في بَدْء أمره، قبل أن يُحَرب

أي متابعته ومزاحمته. «وتساوقت الإبل: تتابعت، وتقاودت. وتساوقت الغنم: تزاحمت في السير». الفيروزآبادي: القاموس المحيط، ص ٨٠٦، مادَّة «سوق».

كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «والسؤال يحتمل معنى التَّعلُّم».

٣ - سورة طه: ١١٣.

٤ - توضيح العبارة عند الزمخشري: «وكأنَّه يقـول: إنَّ أسـاس أمـر بـني آدم عَلَـى ذلـك».
 الزمخشري: الكشَّاف، ٣١/٣.

في الأصل: «وثبات»، وهو خطأ. وعند أبي السعود: «تصميم رأي، وثبات قدم في الأمور». أبو السعود: تفسير، مج٣/ ج٦/ ص٥٤.

الأمور. وعن النسَّبِي التَّلِيُّالاً: «لو وُزَنِت أحلامُ بني آدم بِعِلم آدم لَرَجَــع حكمه» (۱).

﴿ وَإِذْ قَلْنَا لَلْمَلاَئِكَةُ: استجدوا لآدم فسجدوا إِلاَّ إبليس أبي (١١٦) فقلنا: يا آدم إِنَّ هَذَا عدوِّ لَكُ ولزوجكُ فلا يُخرِجنَّكُما في فلا يكوننَّ سببًا لإخراحكما ﴿ مِن الجَنَّةُ فتشقى (١١٧) فتضلُّ تائها حيراناً، ﴿ إِنَّ لَكُ أَلاَّ تَجوع فِيهَا وَلاَ تَعرى (١١٨) وَأَنتُكَ لاَ تظمأ فِيهَا وَلاَ تَضحَى (١١٩) ﴿ أَن تَكُ لاَ تظمأ فِيهَا وَلاَ تَضحَى (١١٩) ﴾ أي: لاَ تبرز للشمس فيؤذيك حرُّها؛ فإنَّه بيان وتذكير لما لَهُ في الجنَّة من أسباب الكفاية، وقطب الكفاف التي هِي آلا الشبع والري والكسوة والكنُّلَ، مُستغنيا عَن اكتسابها والسعي في تحصيل أغراضها، عسى ينقطع ويزول منها، بذكر نقائضها، ليطرق سمعه بأصناف الشقوة المُحدَّر منها. ﴿ فَوَسُوسَ إِلَيْهِ الشيطان ﴾ فأنهى إلَيْهِ وَسُوسَته، ﴿ قَالَ: يا آدم هل منها. ﴿ فَوَسُوسِ إِلَيْهِ الشيطان ﴾ فأنهى إلَيْهِ وَسُوسَته، ﴿ قَالَ: يا آدم هل مناضافها إِلَى الخلد وَهُوَ الخلود، لأنَّهُ سببه بزعمه، ﴿ وَمُلكٍ لاَ يَبلَى (١٢٠) ﴾ لاَ يَرُول وَلاَ يَضعف.

ا كذا في الأصل، والصواب: «حلمه». كما في تفسير أبي السعود: م.ن. لم نعثر عَلَيه في الربيع ولا في الكتب التسعة.

كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «الذي هو». أو: «وأقطاب الكفاف التي هي...».
 وَفي الكشَّاف: «الشبع والريُّ والكسوة والكنُّ: هي الأقطاب التي يدور علَيها كفاف الإنسان». الزخشري: الكشَّاف، ٣٧٢/٣.

٣ - في الأصل: «ولكن»، وهو خطأ.

﴿ وَأَكِلاً منها فَبَدَت لَهما سوآتهما، وطفقا يَخصِفَان عليهما ﴾ عَلَى سوآتهما للتستُر، سوآتهما ﴿ وَمِن ورق الجَنَّة ﴾ أحذا يَلزِقان الورق عَلَى سوآتهما للتستُر، ﴿ وعصى آدم رَبَّه فغوى (٢١) ﴾ فضلٌ عَن المطلوب، حيث طلب الخلد بأكل مَا نُهِي عَن أكله، فخاب ولم ينل مراده؛ لأَنَّهُ طلب مَا لاَ يُدرك مَا دام مُتعبدًا. ﴿ ثُمَّ اجتباه رَبَّهُ ﴾ اصطفاه وقرَّبه لَمَّا تقرَّب، ﴿ فتاب عليه وَهَدى (٢٢) ﴾ إِلَى الثبات عَلَى التوبة، والتسبُّب بأسباب العصمة.

﴿ قَالَ: اهبطا مِنها جميعا بعضُكم لبعض عدوِّ الأمر المعاش، كما عليه الناس مِنَ التحاذب والتحارب. ﴿ فِإمَّ يَأْتِينَكُم مِنتِي هُدى فمن اتسبع هداي وَ قَيل: حجمه مِن حيث أتنه، ﴿ فَلا يَضِلُ ﴾ بالضلال، لأنَّهُ عـذاب في الدارين (لَعَلَّهُ) عَن الجادَّة ﴿ وَلاَ يَشْقَى (١٢٣) ﴾ قَالَ ابن عـبَّاس: «أحار الله تابع القرآن مِن أن يَضلُّ في الدُّنْيَا، ويشقى في الآخِرَة»، وقرأ: الآيــَة (١٠).

﴿ وَمَن أَعُوضَ عَن ذِكُوي ﴾ عَن الهدى الذاكر لي، والداعي إلى عبادتي مِن حيث حاءهم، ﴿ فَإِنَّ لَهُ معيشةً صَنكا ﴾ ضيقا، وذلك لأَنَّ مَحامع همه، ومَطامِح نَظَره يكون إلى أغراض الدُّنْيَا، متهالكًا عَلَى ازديادها، خائفا عَلَى انتقاصها؛ بخلاف المؤمن الطالب للآخرة، مَعَ أنَّ تعالى قد يُضيق بشؤم الكفر، ويُوسع ببركة لأهل (٢) الإيمان، كما قَالَ: ﴿ وضُربت عَلَيْهِمُ الذلَّة

١ - أوردها الزغشريُّ بلفظ: «ضمن الله لمن اتبع القرآن...». الكشاف: ٧٤/٣.

٢ - كذا في الأصل، ولعل الصواب: - «لأهل»، كما هو عند أبي السعود: تفسير، مج٣/ ج٦/ ص٤٨.

والمسكنة... (١) ﴿ وولو أنّهم أقاموا التّوراة والإنجيل... (١) ﴿ ولو أنّ أهل القرى آمنوا... (١) ﴿ ولو أنّ أهم القرى آمنوا... (١) الآيات. وقيل: هُو الضريع والزقُوم في النار، ويحتمل فِيهِ الأنّ معيشة الحياة الدُّنْيَا قليلة في جَنب الآخِرَة، كما قال: ﴿ فاليضحكوا قليلاً وليبكوا كثيرًا (١) وعَلَى كُل حال فإنّ معيشتهم ضنك، الأنهم ليس عليها يُؤجرون [كَذَا]. وروي عَن ابن عبّاس أنّه قال: ﴿ كُلُّ مَا أعطى العبد قبل أو كُثر، فلم يتنّق فِيهِ، فلا خير فِيهِ، وَهُو الضنك في المعيشة». وإنّ قوما أعرضوا عَن الحق وكانوا أولي سعة من الدُّنْيَا مكثرين، وكانت معيشتهم ضنكا، وذلك أنّهُمْ كَانُوا يرون أنّ الله ليس بمخلف عَلَيْهِم، فاشتدّت عَلَيْهِم من سوء ظنهم (١٤٥٠) ﴿ أعمى البصر، أو القله؛ ويؤيد الأوّل [قولُه]:

﴿قَالَ: رَبِّ لِمَ حَشُوتِنِي أَعْمَى، وقد كُنتُ بصيرا(١٢٥)؟ قَالَ: كذلك التلك آياتنا فنسيتها في فتعامَيت عنها، وتركتها غير منظور إليها(٢)، ﴿وكذلك ومِثْل تَركِك إِيَّاهَا ﴿اليوم تُنسى(٢٦٦) في العَمَى والعذاب.

١ - سورة البقرة: ٦١؛ ومحلُّ الشاهد تمامها: ﴿ وباعوا بغضب من الله، ذلـك بأنــهم كـانوا
 يكفرون بآيات الله ويقتلون النبيين بغير الحــق ذلك بما عصوا وكانوا يعتدون .

حسورة المائدة: ٦٦؛ وتمامها: ﴿ ولو أَنَّهُمْ أقاموا النسوراة والإنجيل وما أنزل إليهم من ربسهم لأكلوا مِن فوقِهم ومِن تحت أرحلهم ﴾.

٣ - سورة الأعراف: ٩٦؛ وتمامها: ﴿ ولو أنَّ أهل القرى آمنوا واتَّقُوا لفتحنا عليهم بركاتٍ
 من السماء والأرض، ولكن كذَّبوا فأحذناهم بما كانوا يكسبون ﴾.

٤ - سورة التوبة: ٨٢.

وضع الناسخ هنا إحالة إلى الحاشية وكتب فيها: «هَذَا الكلام لَهَلَّهُ لم يتمَّ».

٦ - كذا في الأصل، وفي الكشَّاف: «وتركتها وعميت عنها». ٧٥/٣.

﴿ وَكَذَلَكَ نَجْزِي مَن أَسْرَفَ ﴾ بالانهماك في الشهوات، والإعراض عَن الآيات، ﴿ وَلَمْ يُؤْمِنُ بِآيَاتِ رَبِّهُ ﴾ بـ[الـ]ـعذابِ الأدنـــى، لأنـــُهُ قَــالَ: ﴿ وَلَعَذَابِ الآخِرَةُ أَشَدُ وَأَبْقَى (١٢٧) ﴾ مِمَّا جُوزِيَ بِهِ فِي الدُّنْـيَا.

﴿ أَفَلَمْ يَهِدِ لَهُمْ ﴾ أي: أَفَلَمْ يُبِينَ لَهُمْ ﴿ كُمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُمْ (١) مِنَ القرون [٣٦٠] يَمشُونُ فِي مساكنهم ﴾ ويُشاهدون آثار هلاكهم. ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيات لأولي النَّهَى (١٢٨) ﴾ لذوي العقول الناهية عَن التغافل والتعامِي.

﴿ وَلُولَا كُلُمَةٌ سَبَقَتَ مِن رَبِّكَ لَكَانَ لِزَامَا﴾ لكان مثـل مَـا نَـزل بِعَـادٍ وثمود، لاَزِما لهؤلاء الكَفَرة. ﴿ وأجلٌ مُسمَّى (١٢٩) ﴾ عطف عَلَى «كَلِمـةٌ »؟ أي: ولولا العِدَة بتأخير العذاب، وأجلٌ مُسمَّى لأعمارهم.

﴿ وَاصِبْرَ عَلَى مَا يَقُولُونَ ﴾ مِنَ الإفك، لأَنَّهُ يَتَأَذَّى بِهِ، وَلاَ يُدفع إِلاَّ بالصبر، ﴿ وَسِبِّح بِحمد رَبِّكَ ﴾ وصل، وأثنِ حامدا لرَبِّكَ عَلَى هدايته وتوفيقه؛ أو نزهه عَن الشرك، وسائر مَا يضيفون إلَيْهِ مِنَ النقائص، حامدا لَهُ عَلَى مَا مَيَّزِك بالهدى، مُعترفا بأنَّه المولي للنعم كلّها. ﴿ قِبْل طلوع الشمس ﴾ قبل صلاة الغداة، ﴿ وقبل غُروبها. ومن آناء الليل ، مِن ساعته؛ ﴿ فسبِّح ﴾ قبل المغرب والعشاء. وإنَّما قدَّم الزمان فِيهِ لاختصاصه بمزيد الفضل؛ فإن القلب فِيهِ أجمع، والنفس أميل إلى الاستراحة، فكانت العبادة فِيهِ أحسن، ولذلك قبال: ﴿ إِنَّ ناشئة الليلِ هِيَ أَشْدُ وَطُأُ وأَقُومُ قِيلا ﴾ (٢٠) ﴾ أي: تُسبح فِ وَطُأُ وأَقُومُ قِيلا ﴾ أي: تُسبح فِ هَذِهِ الأوقات طمعا أن تنال عند الله مَا به تَرضى نفسُك.

١ - في الأصل: «مِن قبلِهِم»، وهو خطأ.

۲ - سورة المزمل: ٦.

﴿ وَلاَ تَمُدَّنَ عينيك إِلَى مَا مَتَّعنا بِهِ ﴾ استحسانا له، وتمنيا أن يكون لَك مثله. ﴿ أَرُواجا مِنْهُم ﴾ أصنافا مِنَ الكفرة، (لَعَلَّهُ) لأَنَّ كلَّ صنف مُتِّع بِمَا لَمُ يُمتَّع بِهِ الصنف الآخر، والكلُّ لاَ خير فِيهِ بَل هُوَ شرَّ لَهُم؛ ﴿ رَهُوهُ وَ الحياة الدُّنْيَا ﴾ أي: زينتها وبهجتها وغرورها، ﴿ لنفتنهم فِيهِ ﴾ لنعذّبهم في الدُّنْيَا والآخِرَة بسببه. ﴿ ورزق ربّك ﴾ وَمَا ادَّحر لك في الآخِرَة؛ أو رزقك مِن الحُلال، ﴿ خير ﴾ مِمَّا منحهم في الدُّنْيَا اللهُ مِن الحَلال، ﴿ خير ﴾ مِمَّا منحهم في الدُّنْيَا ﴿ وأَبْقَى (١٣١) ﴾ فإنَّه لاَ ينقطع.

﴿ وَأَمُو أَهُلَكَ بِالصلاة ﴾ أَمَرَه بِأَن يَـأَمُر أهل بيته بالصلاة ، بعد مَا أَمَره بها ، ليتعاونوا عَلَى الاستعانة في خصاصتهم ، وَلاَ يهتمُّوا بـأمر المعيشة ، وَلاَ يلتفتوا لَفْتَ أربـاب الـثروة ، ﴿ وَاصطبر عليها ﴾ وداوم عليها بـالتصبُّر . ﴿ لاَ نَسْأَلُكُ رِزْقً ا ﴾ لاَ نُكلِّفُ أَن ترزق نفسك ، ولاَ (١) أهلك ، إنهما نككلِّفك عملا ، ﴿ وَالعاقبة ﴾ عملا ، ﴿ وَنَحْنُ نُوزَقَ لَكُ ﴾ وإياهم ، ففرغ بـالك لأمر الآخِرة . ﴿ والعاقبة ﴾ المحمودة ﴿ للتَّقوى (١٣٢) ﴾ لذي التقوى .

﴿ وَقَالُوا: لُولا يأتينا بِآيَةٍ مِن رَبِّهِ تَدَلُّ عَلَى صِدقه فِي ادعاء (٢) النبوّة؛ أو بِآيَةٍ مُقرَحة؛ إنكارا لِمَا جَاء بهِ مِنَ الآيات؛ أو للاعتداد بهِ تعنتنا وعنادا؛ فألزمهم بإتيانه بالقرآن الذي هُو أُمُّ المعجزات وأعظمها وأبقاها، لأنَّ حقيقة المعجزة: اختصاص مُدَّعي النبوَّة بنوع من العلم أو العمل عَلَى وجه خارق للعادة؛ وَلاَ شكَّ أنَّ العلم أصلُ العمل، وأعلى مِنهُ قدرا، وأبقى أثرا؛ فكذا مَا كَانَ من هَذَا القبيل. وينبههم أيضًا عَلى وجه أبين من وجوه إعجازه

١ - في الأصل: «والا»، وهو خطأ.

٢ - في الأصل: «الدعاء»، وهو خطأ.

المختصَّة بهذا الباب، فقال: ﴿ وَهُولُم تَاتَهُم بِيَّنَة مَا فِي الصحف الأُولَى (١٣٣) ﴾ مِنَ التَّوْرَاة والإنجيل، وسائر الكتب السماويَّة، فإنَّ اشتمالها عَلَى مَا فِيهَا مِنَ العقائد والأحكام الكليَّة \_ مَعَ أنَّ الآتي بها أميَّ لم يَرها، ولَم يتعلَّم مِمَّن عَلِمها \_ إعجاز بين؛ وفيه إشعار بأنَّه كمال يدلُّ عَلَى نبوَّه، [و]بُرهان لِمَا تقدَّمه مِنَ الكتب، من حيث أنَّه مُعجز، وتلك ليست كذلك، بَل هِيَ مُفتقرة إلى مَا يَشهد عَلَى صِحَتها.

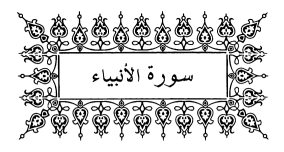
[٣٦١] ﴿ وَلَوْ أَنَّا أَهَلَكُناهُم بِعِذَابِ مِن قَبِلُه ﴾ مِن قَبِلُ القرآن؛ أو عمد؛ ﴿ لَقَالُوا: رَبَّنَا (') لُولا أرسلت إلينا رسولا ﴾ يدعونا، ﴿ فنتبع آياتك مِن قبلٍ أَن نَّذِلَ وَنَحزى (١٣٤) ﴾ وهذا كقوله: ﴿ أَن تقولُوا: مَا جاءنا مِن بشير وَلاَ نذير ﴾ (')، وقوله: ﴿ أَن تقولُوا: إِنَّمَا أُنزل الكتاب عَلَى طائفتين مِن قبلنا، وإن كُنَّا عَن دِرَاستهم لغافلين؛ أو تقولُوا لو أنَّا أُنزل علينا الكتابُ لكنَّا أهدى مِنْهُم، فقد جاءكم بينة من رَبكُم وهُدى ورحمة ﴾ ("). ﴿ وَقُلْ كُلُّ هِنَّا وَمنكم ﴿ مُتَربِّ هِ هُنَا لِيقِن عند الموت، أو الجزاء. ﴿ هَنَ الضلالة، نَحْنُ الصَّرَاطِ السَّوِيُ ﴾ المُسْتَقِيم، ﴿ وَمَن اهتذى (١٣٥) ﴾ مِنَ الضلالة، نَحْنُ أَمُ أَنتُم.



١ - في الأصل: - «ربّنا»، وهو سهو.

٢ – سورة المائدة: ١٩.

٣ - سورة الأنعام: ١٥٦-١٥٧.



براسدالرحمز الرحم

﴿اقْتُرْبَ لِلنَّاسِ حِسابُهُم﴾ أي: انقضاء آحالهم مِنَ الدُّنْيَا، أو وقوع القيامة، لأنَّ كلَّ مَا هُوَ آت قريب، ﴿وَهُم فِي غفلة ﴾ أغفلهم الشيطان، ﴿معرضُونَ(١)﴾ أي: في غفلة مِنَ الحساب مُعرضون عن التفكُّر فِيهِ، والعمل بمقتضاه.

﴿ مَا يَأْتِيهِم مِن ذِكُو ﴾ يُنبِّههم عَن سِنَة الغفلة والجهالة، ﴿ مِن ربهم مُحدَثُ ﴾ تنزيله، ليكرِّر عَلَى أسماعهم التنبيه كي يتعظوا، ﴿ إلاَّ استمعوه ﴾ استماع البهائم ﴿ وَهُم يلعبُونَ (٢) ﴾ يستهزئون بِهِ، ويستسخرون مِنهُ، لتناهي غفلتهم، وفرط إعراضهم عَن النظر في الأمور، والتفكَّر في العواقب.

﴿لَاهِيَةٌ قَلُوبُهُم﴾ أي: استمعوه جامعين بين الاستهزاء بهِ، والتلهِّي عَنْهُ بغيره، والذهول عَن التفكُّر فِيهِ، ﴿وأسرُّوا النجوَى﴾ بالغوا في حَفَائها(١) ﴿الذِينَ ظَلَمُوا، هل هَذَا إِلاَّ بشرِّ مثلكم﴾؟ تكذيبا لَـهُ. ﴿أَفْتَأْتُونَ السحر وأنتم تُبصرُونَ(٣)﴾؟ كأنَّهم استدلُّوا (لَعَلَّهُ) ببَشريَّته عَلَى كَذِب في ادِّعاء

١ - كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «إخفائها». كما عند أبي السعود: تفسير، مج٣/ ج٦/ ص٤٥.

الرسالة، لاعتقادهم أنَّ الرسولَ لاَ يكون إلاَّ مَلَكا؛ واستلزموا مِنثُهُ أنَّ [مــا] جاء به مِنَ الخوارق كالقرآن سِحرٌ، فأنكروا حضوره. وإنَّما أسرُّوا بِهِ تَشاورًا في استنباط مَا يَهدِم أمرَه، ويُظهر فساده للناس عامَّة.

﴿قَالَ: رَبِي يَعلَمُ القُولَ فِي السَّمَاءُ وَالأَرْضُ ﴾ حَهْرًا كَانَ أَو سَرًّا، فضلا عمَّا أَسرُّوا بِهِ، ﴿وَهُوَ السَمِيعِ العليم(٤)﴾ فِيهِ وعدٌ ووعيد.

﴿ بَلَ قَالُوا: أَضِغَاثُ أَحَلَامٍ، بَلَ افْتِرَاه، بَـل هُـوَ شَـاعُو ﴾ إضراب لَهُـم عَن قولُ مَو سِحر، إِلَى أنَّه تخالِط الأحلام، ثُمَّ إِلَى أنَّه قولُ شاعر، ﴿ فَلِيأْتِنَا بِآيَةٍ كَمَا أُرْسِلَ الأَوَّلُونَ (٥) ﴾ مثل اليد البيضاء والعصا.

﴿ مَا آمنت قبلَهم مِن قرية أهلكناها ﴾ باقتراح الآيات لَمَّا جاءتهم، ﴿ أَفَهم يُؤْمِنُونَ (٦) ﴾ لو جئتَهم بها وَهُم أعمى مِنْهُم ؟ . وفيه تنبيه عَلَى أَنَّ عَدم الإتيان بالمُقتَرَح للإبقاء عليهم ؛ إذ لو أتى به لم يؤمنوا، واستوجبوا عذاب الاستئصال، كَمَن قبلَهم.

﴿ وَمَا أُرسَلنا قَبَلَكَ إِلاَّ رَجَالاً نُوحِي إِلَيْهِم، فاسألوا أَهلَ الذكرِ إِن كُنتهُم لاَ تَعْلَمُونَ (٧) ﴿ حَوَابِ لَقُوهُم: ﴿ هُلُ هَذَا إِلاَّ بَشَرٌ مَثْلُكُم ﴾ فأمرهم أن يسألوا مُؤمني أهل الكتاب عَن حال الرسلِ المتقدِّمة، لتزول عَنْهُم الشبهة؛ وقيل: أَرَادَ بالذكر: القرآن، أي: فاسألوا المؤمنين الْعَالِمِينَ بالتنزيل، (لَعَلَّهُ) الراسخِينَ (١) في التأويل، وفيه إيجابٌ للسؤال للعبد إذا حلَّ فيما لاَ يسعه من أمر دينه.

١ - في الأصل: «الرسخين»، وهو خطأ.

﴿ وَمَا جَعَلناهُم جَسَدًا لاَ يَأْكُلُونَ الطَّعَامُ ﴾ قيل: حواب لقولهم: ﴿ مَا لِهِذَا الرسول يَأْكُلُ الطَّعَامِ ﴾ (١) ، ﴿ وَمَا كَانُوا خَالَدِينَ (٨) ﴾ توكيد وتقرير لَهُم، فإنَّ التعيش بالطعام مِن توابع التحلُّلُ المَـوَدِّي إِلَى الفناء (٢٠ . ﴿ شُمَّ صَدَقناهُم الوعد فأنجيناهم ومَن نَسَّاء ﴾ يعين: المؤمنين [٣٦٣] بهم. ﴿ وَأَهْلَكُنَا المُسرِفِينَ (٩) ﴾ وهكذا سنَّة الله في خلقه.

﴿لَقَد أَنْوَلْنَا اللَّكُم كِتَابِّا فِيهِ ذَكْرَكُم﴾ صيتكم، ﴿وَإِنَّه لَذِكَرٌ لَـكُ وَلِقُومَكُ اللَّهُ الذَّكِر مِن مكارم ولِقُومَكُ الذَّكر مِن مكارم الأخلاق، ﴿أَفْلاَ تَعْقُلُونَ(١٠)﴾ فتؤمنون.

﴿ وَكُم قَصَمنا مِن قَرِيةٍ ﴾ واردة عَن غضب عظيم، لأنَّ القَصْم: كسرَّ يُسِين تَلاؤمَ الأحزاء، بخلاف العَصْمَ، ﴿ كَانَت ظالمة ﴾ بسبب ظلمهم، ﴿ وَأَنشأنا بعدها قوما آخرِينَ (١١) ﴾ مكانهم، ﴿ فَلَمَّا أحسُّوا بأسنا ﴾ فَلَمَّا أَعْنوا مِن وقوع عذابنا ﴿ إِذَا هُم منها يركُضُونَ (١٢) ﴾ يُهزَمون مسرعين، (لَعَلَّهُ) هاربين ﴿ لاَ تَركضوا ﴾ عَلَى إرادة القول، أي قيل لهم استهزاء: «لاَ تَركضوا » إمَّا بلسان الحال أو المقال؛ وهذا الوعيد يعمُّ كلَّ مَن مات عَلَى شيء مِن معاصي الله مُصرًّا، ﴿ وارجعوا إِلَى مَا أَترفتم فِيهِ ﴾ مِنَ التنعُم

١ – سورة الفرقان: ٧.

٢ - في الأصل: «التحليل المؤدّي إلى القياء»، ولا مَعنى له. والصواب ما أثبتناه اعتمادا عَلَى
 أبي السعود: تفسير، مج٣/ ج٢/ ص٥٥.

٣ - سورة الزخرف: ٤٤.

والتلذُّذ؛ والإتراف: إبطارُ النعمة، ﴿وَمِسَاكِنِكُم﴾ التِي كَانَت لكم، ﴿لَعَلَّكُم لَسَالُونَ (١٣)﴾ غدًا عَن أعمالكم؛ أو يسألكم أهلكم إِذَا رجعتم. وقال قتادة: ﴿لَعَلَّكُم تُسَالُونَ شَيْئًا مِن دُنيَاكم فتعطون مَن شئتم، وتَمنعون مَن شئتم»؛ يقولون (١) ذَلِكَ استهزاء بهم.

﴿قَالُوا: يَا وَيُلِنَا إِنَّا كُنَّا ظَلِينَ(١٤) ﴾ لمَّا رأوا العذاب، ولم يروا وجه النجاة. ﴿فَمَا زَالُت تَلَكَ دَعُواهِم ﴾ فما زالوا يُردِّدُون ذَلِكَ، إِلَى أَن قُبِضت أُرواحهم عَلَى ذَلِكَ العذاب، وكانت دعواهم عذابا لَهُم فوق عذاب البأس؛ وإنَّما سمَّاه دَعُوى، لأَنَّ المُولُولَ كَانَ يدعو بالويل: تعالَ فَهَذَا أُوانك (٢). ﴿حَتَّى جَعَلْنَاهُم حَصِيدًا ﴾ مثل الحصيد: وَهُو النَّبَتُ المحصود، ﴿حَتَّى جَعَلْنَاهُم مَيِّين، مِن "حَمَدَت النارُ".

﴿وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاء والأَرْضُ وَمَا بينهما لاعبِينَ(١٦)﴾ وإنسَّما خلقناهما مشحونة بضُروب البدائع، تَبصِرةً للنُّظَّار، وتذكرةً لذوي الاعتبار، وتسبُّبا لِمَا تنتظم بهِ أمور العباد في المعاش والمعاد؛ فينبغي أن يتوسَّلوا بها إِلَى تَحصيل الكمال، وَلاَ يَغتُّوا بزخارفها، فإنَّها سريعة الزوال.

﴿ لَو أَردنا أَن نتَّخذَ لهـوا﴾ مَا نَـتَلهَّى بِهِ ونلعب، و ﴿ لاتَّخذناه مِن لَّدُنَّا ﴾ مِن جهة قدرتنا، أو مِن عندنا؛ فما يليق بحضرتنا مِنَ الجـرَّدات لاَ مِنَ

١ - كذا في الأصل، ولعلُّ الأصوب: «يقال لهم».

ليدو أنَّ في العبارة خللا، وفي الكشَّاف: «لأنَّ المولول كأنَّه يدعو الويلَ فيقول: تعالَ ياويلُ فَهَـذَا
 أُوانُـكَ». الزمخشري: الكشَّاف، ٨٣/٣. وانظر: أبو السعود: تفسير، مج٣/ ج٦/ ص٩٥.

الأحسام المرفوعة، والأحرام المبسوطة، كعادتهم في رفع السقوف وتزويقها، وتسوية الفرش وتزيينها (۱)؛ وقيل اللهو: الولد بلُغية اليمن؛ وقيل: الزوحة؛ والمُراد: الردُّ عَلَى النصارى، ﴿إِنْ كُنتًا فَاعَلِينَ (۱۷) ﴾ ذَلِكَ، ويدلُّ عَلَى حَدف الجواب المتقدِّم.

﴿ وَلَهُ مَن فِي السَّمَاوَات والأَرْضِ ﴾ خَلقا ومُلكا ﴿ وَمَن عندَه ﴾ يعني: اللَّرَبِكَة المنزَّلِنَ مِنهُ \_ لكرامتهم عليه \_ منزلة المقرَّبين عند الملوك، ﴿ لاَ يَستكبرون عَن عبادَته ﴾ لاَ يَتعظُمون عنها، ﴿ وَلاَ يَستحسِرُونَ (١٩) ﴾ وَلاَ يَعيون منها؛ وإنَّما [٣٦٣] حيء بالاستحسار الذي هُـوَ أبلغ مِنَ الحسور،

١ - في الأصل: «وتزيننها».

كذا في الأصل، وفي العبارة خلط كبير، وصوابها: «بَل مِن شأننا أن نغلب الحقّ ـ الذي من
 جملته الجِدُّ ـ عَلَى الباطل، الذي مِن قبيله اللهوُ». أبو السعود: تفسير، مج٣/ ج٦/ ص٠٦.

تَنبيها عَلَى أَنَّ عِبادَتهم بثقلها ودوامِها حقيقة بِأَن يـُستحسر منها، ولا يستحسرون. ﴿يُسبحون الليلَ والنهار﴾ ويننزّهونه ويعظّمونه دائما، ﴿لاَ يفترُونَ (٢٠)﴾ لأنَّ الشيطان لاَ يأتيهم بالوسوسة فيشغل قلوبهم بالغفلة كما يأتي بني آدم. وَاللهُ تبارك تعالى مستحقَّ للتسبيح والتقديس، والتنزيه عماً لاَ يليق بهِ في كُلِّ حال؛ فمن ذَلِكَ لاَ يفترون بغفلة، وَلاَ يستحسرون مِن عياء، وَلاَ يَسأمون من ساءمه ليلاً ونهارًا [كَذَا]. وكذلك تسبيح الجمادات ومن لاَ يعقل، وسحودها دائما في كُلِّ وقت؛ وكذلك توحيد المؤمنين الله تعالى وطاعتهم له، وتسبيحهم لَهُ دائماً بلسان الحال، وإن غفلوا عَن النطق بهِ بلسان المقال، وَلاَ يفتر عَن طاعة الله وتسبيحه وتنزيهه ـ في الحقيقة ـ إلاَّ من عصاه، وخرج من جملة التوحيد.

﴿ أُمُ اتَّخَلُوا آلْهَةً ﴾ بَلِ اتَّخَلُوا آلهة، يعني: الأصنام، ويعمُّ كُلَّ مَا حالف الحقّ؛ والهمزة لإنكار اتِّخَادَهم، ﴿ مِنَ الأَرْضِ ﴾، وفائدتها التحقير دون التخصيص، ﴿ هم ينشرُونَ (٢١) ﴾ الموتى؛ والمراد: تجهيلهم والتهكُّم بهم.

﴿ لُو كَانَ فيهما آلهة إِلاَّ الله ﴾ غير الله ﴿ لَفَسَدَتَا ﴾ لَبَطُلَتَا، لِمَا يكون بينهما مِنَ الاحتلاف والتمانع، فإنسها إن توافقت في المراد تطاردت عليه القدر، وإن تَخالفت فِيهِ تعاوقت عَنْهُ؛ ﴿ فسبحانَ الله رَب العوش ﴾ الحيط بجميع الأحسام، النِّي هُـوَ عـلُّ التدابير، ومنشأ المقادير، ﴿ عَمَا يصفُونَ (٢٢) ﴾ من اتِّخَاذ الشريك والصاحبة والولد.

﴿لاَ يُسأَل عَمَّا يَفْعَل﴾ عَن حكمه في عباده، لعظمته وقوَّة سلطانه، وتفرُّده بالألوهيَّة الذاتيَّة، ﴿وَهُم يُسأَلُونَ (٢٣)﴾ عمَّا عملوا، لأنَّهُم لَهُ مَملوكون مُستَعبَدُون مُحَازَوْن.

وأم اتّخُذوا من دونه آلهة كرزه استفظاعا لأمرهم وتبكيتًا، وإظهارًا لِحهلهم؛ وقل: هاتوا بوهانكم عَلَى ذَلِكَ، إمّا مِنَ العقل أو مِنَ النقل؛ فإنّه لا يصحّ القول بما لا دليل عليه، كيف وقد تطابقت الحجج عَلَى بُطلانه عقلاً ونقلاً، وهذا ذكر مَن مَعي وذكر مَن قَبلي من الكتب السماوية، فانظروا هل تجدون فِيها إلا الأمر بالتوحيد، والنهي عَن الإشراك حليًا وخفيًا. و«من معي»: أمّته، و«من قبلي»: الأمم المتقدِّمة. وإضافة (۱) الذكر إلَيْهِم لأنته عظتهم. وإنا أكثرهم لا يَعْلَمُونَ الحَقَّ ولا يُميزون بينه وبين الباطل، بقلّة تدبيرهم وتعليمهم، وإنهما يأخذون ظواهر الأمور تساهلا للنشفوس، في التوحيد، واتبًاع الرسول، وعن التدبير في حقائق الأمور.

﴿ وَمَا أَرسَلنَا مِن قَبِلِكَ مِن رَسُولِ إِلاَّ نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لاَ إِلهَ إِلاَّ أَنَا فَاعَبِدُونَ (٢٥)؛ وَقَالُوا: اتَّخَذَ الرحمن ولدا ﴾ نزلت في خُزاعة حيث قَالُوا: «اللَّلاَئِكَة بناتُ الله». ﴿ سبحانه ﴾ تنزيه لَهُ عَن ذَلِكَ، ﴿ بَلَ عَبَادٌ ﴾ بل هم عباد مِن حيث أنَّهم مَحلوقون؛ وليسوا بأولاد ﴿ مُكرَمُونَ (٢٦) ﴾ مُقرَّبُون. شهد لنفسه بالتنزيه عَن قولهم وفعلهم بالباطل.

١ - كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «وأضاف».

وأولم ير الله ين كفروا أن السماوات والأرض كانتا رَتْقًا ذات رَتْق؛ و مَرتُوقَيَين: وَهُو الضمُّ والالتحام، أي: كانتا شيئًا واحدًا، وفقتقناهما الله التنويع والتمييز؛ وكانت السماوات واحِدة، فَفُتِقَت بالتحريكات المختلفة، حتى صارت أفلاكًا، وكانت الأرضون واحِدة؛ فجعلت باختلاف كيفياتها وأحوالها طبقات أو أقاليم. وقيل: كانتا بحيث لا فرحة بينهما، فَفُرج (١)؛ وقيل: وكانتا رَتقا الله لا تُمطر ولا تُنبت، وفقتقناهما بالمطر والنبات؛ فيكون المراد بالسماوات: سماء الدُّنْيَا، جَمَعَها باعتبار الآفاق؛ أو السماوات فهم بأسرها، على أن لها مدخلا ما في الأمطار. والكفرة وإن لم يعلموا ذلك فَهُم متمكنون من العلم به نظرًا؛ فإنَّ الفتق عارضٌ مفتقرٌ إلى مُؤثرٌ واحب ابتداء، أو استسفارا(٢) مِنَ العلماء، أو مطالعة الكتب.

﴿وَجَعَلْنَا مِنَ المَاءِ كُلَّ شَيءَ حَيٍّ ۗ وَخَلَقْنَا مِنَ المَاءِ كُلَّ حَيَّوان، كَقُولُه: ﴿وَاللّٰهِ خَلَق كُلُّ دَابَّة مِنَ مَاءَ ﴾ (٢)، وذلك لأنَّه أعظم مُوادِّه، ولفرط احتياجه للهُ وانتفاعه بهِ بعينه، أو صيَّرنا كُلُّ شيء حيٍّ بسبب مِنَ المَاء لاَ يَحيء (١) دونه، ﴿أَفَلاَ يُؤْمِنُونَ (٣٠)﴾ عَلَى ظهور الآيات.

١ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «ففرحتا».

كذا في الأصل، وفي تفسير أبي السعود: «وإمَّا بالاستفسارِ مِنَ العلماء، أو مطالعة الكتب». أبو السعود: تفسير، مج٣/ ج٦/ ص٦٥.

٣ - سورة النور: ٤٥. وفي الأصل: «من الماء» وهو خطأ.

٤ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «لا يَحيني».

﴿ لاَ يسبقونه بالقول ﴾ لاَ يقولون شيئا حلاف قوله حيث يقوله كما [هو] ديدن العبيد المؤدّبين؛ وأصله لاَ يسبق قولُهم قولَه، فنسب الفعل: "السبق" إِلَيْهِ وإِلَيْهِم (۱)، المعرِّض بهِ للقائلين عَلَى الله مَا لم يَقله؛ وأُنيب اللام عَن الإضافة احتصارا، وتجافياً عَن تكريس الضمير، ﴿ وَهُم بِامُوه يَعْمَلُونَ وَلا مَا لم يَأْمُرُهم بهِ.

﴿ يعلم مَا بِين أيديهم وَمَا خَلْفَهم ﴾ لا تَخفى عليه خافية مِمّا قدَّموا وأخَّروا؛ فإنَّهم لإحاطتهم بذلك يَضبطون [٣٦٤] أنفسهم، ويراقبون أحوالهم، ﴿ وَلاَ يَشفعون إِلاَّ لِمَن ارتَضَى ﴾ أن يُشفع لَهُ، مَهابة مِنهُ تعالى، ﴿ وَهُم مِن خَشيتِه ﴾ عَظَمَتِه ومَهابَتِه ﴿ مُشفِقُونَ (٢٨) ﴾ مُرتَدعون؛ وأصل الخشية: حوف مَع تعظيم؛ ولذلك حَصَّ بهِ العلماء (٢٠).

﴿ وَمِن يَقُلُ مِن هُم ﴾ مِن اللَائِكَة، أو مِن التقلين المتعبدين: ﴿ إنبي إلله مِن دُونه ﴾ وذلك يضُم كُلُّ مَن دعا إلى طاعة نفسه بغير حقَّ، ﴿ فَذَلْكَ نَجزيه جَهنَّم ﴾ يريد به نفي النبوَّة، وادعاء ذَلِكَ عَن المَلاَئِكَة، وتهديد (٢٠ للمشركين بتهديد مدَّعي الربوبيَّة. ﴿ كَذَلْكَ نَجزي الظالمِينَ (٢٩) ﴾ مَن ظَلَمَ بالإشراك، وادعاء الربوبيَّة.

٢ - في قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَنحشَى اللَّهُ من عبادِهِ العلماءُ ﴾ سورة فاطر: ٢٨.

٢ - كذا في الأصل، ولعل الأصوب: «وتهديدًا»، أي: ويريد به تهديدًا...

﴿وجعلنا في الأرْض رواسي﴾ ثابتات ﴿أَن تَميد بهم﴾ لأن لا تميد، محذف إِلاَّ عن الالتباس(١)، ﴿وجعلنا فِيهَا﴾ في الأرض أو الرواسي ﴿فِجاجًا سَبُلا﴾ مسالك واسعة، ﴿لَعَلَّهُم يهتدُونَ (٣١)﴾ إِلَى مصالحهم. ﴿وجعلنا السَّمَاءَ سقفا مَحفوظا﴾ عَن الوقوع بقدرته؛ أو الفسادِ والانحلال إِلَى الوقت المعلوم بمشِيئته؛ أو استراق السمع بالشهب، ﴿وَهُم عَن آياتها﴾ وأحوالها الدالَّة عَلَى وجود الصانع ووحدته وكمال قدرته، وتناهِي حكمته التِي يُحسُّ بعضها (لَعَلَّهُ) شمسها وقمرها ونجومها وَمَا فِيهَا؛ ويبحث عَن بعضها في علمي الطبيعة والهيئة، ﴿مُعرضُونَ (٣٢)﴾ غير مُتفكّرين في آياتها وَلاَ مُعتبرين.

﴿وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ اللَّيلُ والنهارَ والشمسَ والقمرَ ﴾ بيانٌ لبعض تلك الآيات، ﴿كُلُّ فِي فَلَكُ اللهِ أي: كُلُّ وَاحِد مِن ذَلِكَ، ﴿يسبحُونَ (٣٣)﴾ يُسرعون عَلَى سَطح الماء.

﴿وَمَا جعلنا لِبَشُو مِن قَبلك الخلدَ﴾ دوام البقاء عَلَى الدُّنْيَا، لأنَّهَا دار تعبُّد، وليس بعد التعبُّد إِلاَّ الجزاء، ﴿أَفَإِن مِـتَّ فَهُم الخالدُونَ(٣٤)﴾ أي: فَهُم الخالدون إن مِتَّ. نزَلَت حين قَالُوا: ﴿نتربَّص بهِ رَيبَ المنون﴾(٢).

﴿كُلُّ نَفْسٍ ذَاتَقَةُ المُوتِ ﴾ ذائقةُ مرارة مفارقتها حسدها؛ لَم يَخلق الله الموت لعباده عبثا، بَل لِحكمة أو حِكَمٍ؛ ومِن ذَلِكَ رُبَّما يكون لزيادة ثواب للمؤمنين،

٢ - سورة الطور: ٣٠.

وزيادة عذاب للكَافِرينَ. ﴿وَنِبلُوكُمْ﴾ ونُعَامِلكُم معاملةَ المختبر ﴿بِالشُّو﴾ (لَعَلُّـهُ) مِن قليل ذَلِكَ وحليله؛ فالمؤمن [٣٦٥] يَخرج مِنَ الابتلاء بالسرَّاء والضرَّاء بزيـادة ثـواب عمًّا كَانَ عِند دخوله فِيهِ، مِن قِبَل صبره للضرَّاء، ولو في قرص نملة، أوالتصـدُّق بحبـَّة؛ أو شكره للسرَّاء، ولو ناله أدنى مُسرَّة، ولو تجشى جشوة (١) فحمد الله عَلَى ذَلِكَ؟ والكافر يَخرج مِنَ الابتلاء بزيادة عِقـابٍ إذًا خَرج غير شـاكر للسرَّاء، وَلاَ صـابر للضرَّاء، فعذابه (لَعَلُّهُ) بتضييعه للفرض، وإن أدَّى الفـرض في ذَلِـكَ فغير مقبـول مِنــُهُ؛ وتَحسُّره عَلَى فوات الثواب هُوَ عين العذاب، لأَنَّهُ عاصٍ، وعمله مردود عليه، كما قَالَ: ﴿إِن هِيَ إِلاَّ فَتَنتُك ... ﴾(٢) الآية، فصحَّ أنَّ الضرَّاء صارت للمؤمن سرَّاء، إذ في العاقبة مأحور عَلَى فِعلها، والأمور للعواقب؛ والسرَّاء للكافر ضرَّاء، إذ [هو] معاقب عليها في العاقبة؛ فصحَّ أنَّ الخير لاَ يكون إلاَّ لأهـل الخير، والشـرُّ لاَ يكـون إلاَّ لأهـل الشرِّ، ﴿وَالْحِيرِ فَتَنةً وَإِلَيْنا تُرجُّعُونَ (٣٥)﴾ فُنجازيكم حسب مَا يوحد منكم مِنَ الصبر والشكر. وفيه تنبيه بأنَّ المقصود مِن هَــنيه الحيــاة: الابتــلاء. والتعريـض للثَّـواب والعقاب تقرير لِمَا سبق.

ا حكذا في الأصل، ولعل الصواب: «تجمشاً جُمشاًه». «والتحشو: تنفس المعدة عند الامتلاء».
 والمصدر: بَحَشُو، وجُشاء من باب عُطاس، والاسم: جُشاة كهمَزة. انظر: ابن منظور:
 لسان العرب، ١٠/ ٤٦. الفيروزآبادي: القاموس المحيط، ص ٣٥. مادَّة: «جشاً».

٢ - سورة الأعراف: ٥٥١. وتمامها: ﴿...قال: رَبِّ لو شَـــْتَ أَهلكتَــَهم مِـن قبلُ وإيسًايَ أَتُـهلكنا بما فعل السفهاء مناً، إن هي إلا فتنتك تُضِلُّ بها من تشاء وتهدي من تشاء، أنت وليننا، فاغفر لنا وارحمنا وأنت حـــــر الغافرين ﴿. و لم يتسَّضح لنـا محـلُّ الشاهد في الآيـــة بما يوافق السياق.

﴿ وَإِذَا رَآكَ الذِينَ كَفَرُوا إِن يَتَخَذُونَكَ إِلاَّ هُزُوا ﴾ مَا يَتَخذُونَكَ إِلاَّ هُزُوا ، مَهْرُوءً الذِي يَذكُر آهتكم ﴾ ؟ أي: بسوء ؛ وإنسَّما أطلقه لدلالة الحال، فإنَّ ذكر العدوِّ لاَ يكون إِلاَّ بسوء . ﴿ وَهُم بذكر الرحمن الرحمن التوحيد ؛ أو بإرشاد الخلق ببعث الرسل، وإنزال الكتب، رحمة عَلَيْ هِم ؛ أو بالقرآن ﴿ هم كَافِرُونَ (٣٦) ﴾ منكرون، فَهُم أحقُّ أن يُهزَأ بهم.

﴿ خُلِق الإنسانُ من عَجَل ﴾ كأنه خُلق مِنهُ لفرط استعجاله، وقلّة تأنيّه؛ كقولك: خُلِق زيد مِنَ الكرم، جُعل مَا طُبع عليه بمنزلة المطبوع هُوَ مِنهُ، مبالغة في الدومة (١) لَهُ، ومن عجلته مبادرته إِلَى الكفر، واستعجال الوعد. ﴿ سَأُرِيكُم آياتي ﴾ نقماتي في الدُّنْ يَا والآخِرَة، ﴿ فَاللّهُ تَستعجلون (٣٧) ﴾ في الإتيان بها، والنهي عما جُبلَت عليه نفوسهم ليمُعودها عَن مُرادها. ﴿ ويقولون مَتى هَذَا الوعد ﴾ ؟ وقت وعدِ العذاب؛ أو يوم القيامة، ﴿ إِن كُنتُم صادقينَ (٣٨) ﴾ يَعنُون النّبيّ وأصحابه.

﴿لُو يَعلَم اللَّذِينَ كَفَرُوا حَينَ لاَ يَكُفُّونَ ﴾ لاَ يَمنعون ﴿عَن وجوههم النارَ وَلاَ عَن ظهورهم وَلاَ هم يُنصَرُونَ (٣٩) ﴾ أي: لو يَعْلَمُونَ الوقت الذِي يستعجلون مِنهُ بقولهم: ﴿مَتَى هَذَا الوعد ﴾ وَهُوَ حَين تُحيط بهم النار مِن كُلِّ حانب، بحيث لاَ يقدرون عَلَى دفعها، وَلاَ يَحدون ناصرا يَمنعها لَمَا استعجلوا؛ ﴿بَلُ تَأْتِيهُم ﴾ العِدَة، أو الساعة ﴿بغتة ﴾ فحاة ﴿فتبهتهم بغتة فتحيرهم، ﴿فلا يستطيعون ردّها ﴾ ويحتمل في قوله: ﴿بل تاتيهم بغتة

١ - كذا في الأصل، وَلَعَلُّ الصواب ما ذكره أبو السعود: «لزومه لَهُ». مج٣/ ج٦/ ص٦٧.

فتبهتهم أي: النار بخروج أرواحهم بَهَنتهم، أي: كذَّبت ظنونَهم الفاسدة، لأنَّ الموت يأتيهم بعتدًا، كَانُوا فِي لأنَّ الموت يأتيهم بعتدًا، كَانُوا فِي صِحَّة أو مرض؛ ومن ذَلِكَ أنَّهم لا يُؤْمِنُونَ وَلاَ يتوبون حتَّى تنزل بهم، فيتحقَّقون وقوعَ العذاب حينئذ. ﴿وَلاَ هُم يُنظُرُونَ( • ٤) ﴾ ولا يمهلون، وفيه تذكير بإمهالهم في الدنيا.

﴿وَلَقَد استُهزِئَ برسلٍ مِن قبلك﴾ تسليةً لَهُ، ﴿فحاق بالذين سَخِروا مِنْهُم مَا كَانُوا بِهِ يستهزءُونَ(١٤)﴾ وعدٌ لَهُ بأنَّ مَا يفعلونه يَحيق بهم، كما حاق بالمستهزئين بالأنبياء مَا فعلوا، يعني: حزاؤه.

﴿قَلَ يَا عَمَّد: ﴿مَن يَكَلَوُ كُم ﴾ يَحفظكم ﴿بالليل والنهار مِن الرحمن عَلَى أن لاَ الرحمن هِ مِن بَأْسِه، إن أراد بكم؛ وفي لفظ الرحمن: تنبيه [٣٦٦] عَلَى أن لاَ كالئ غير رحمته العامَّة، وإنَّ اندفاعه بِمُهلته [كَذَا]، ﴿بَل هم عَن ذكر ربهم مُعرضُونَ (٤٢)﴾ لاَ يتوقَّعونه ببالهم، فَضلا أن يَخافوا بَأْسه، حَتَّى إِذَا أُكلئوا مِنْهُ عَرفوا الكالئ، وصلحوا للسؤال عَنْهُ.

﴿ أَمْ لَهُمْ آهَةٌ تَمنعهم مِن دُوننه ﴾ مِن عذابنا، ﴿ لاَ يستطيعون نصرَ أَنفسهم وَلاَ هم مِناً يُصحَبُون (٤٣) ﴾ استئناف بإبطال مَا اعتقدوه، فإنَّ مَن لاَ يقدرُ عَلَى نصر نفسه، وَلاَ يصحبه نصر مِنَ الله، كيف يَنصر غيره.

﴿ لَهُ مَتَّعنا هؤلاء وآباءَهم حَتَّى طالَ عَلَيْهِمُ الْعُمُونُ ﴾ إضراب عماً تَوهَّموا، ببيان مَا هُوَ الداعي إِلَى حِفظهم، وَهُوَ الاستدراج والتمتيع بِمَا قدّر لَهُم مِنَ الأعمار والأرزاق؛ أو مهَّلهم حتَّى طالت أعمارهم، فَحَسبوا أن لاَ

يزالوا كذلك، وأنَّهُم بسبب مَا هم عليه؛ ولذلك عَقَّبه بِمَا يدلُّ عَلَى أنَّه أمل كاذب، فقال: ﴿أَفلاً يُرُونُ أَنَّا نَاتِي الأَرْضُ ﴾؟ أرضَ الكفرة ﴿نَفُصُها مِن أطرافها ﴾ بتسليط المُسْلِمِينَ عليها؛ أي: مَا نَنقص مِن أطراف المشركين، ونزيد في أطراف المؤمنين؛ نريد بذلك فتح النَّبِيِّ ديارَ المشركين أرضا فأرضا، ﴿أَفْهِم الْعَالَبُونُ (٤٤)﴾؟ رسولَ الله والمؤمنين.

﴿ وَلَى: إِنَّمَا أُنْذِرُكُم بِالُوحِي، وَلاَ يَسمع الصمُّ الدَّعَاءَ ﴾ إِنَّمَا سماهم الصمُّ الدَّعَاءَ ﴾ إِنَّمَا سماهم الصمُّ للدلالة عَلَى تصامُمهم، وعدم انتفاعهم بِمَا يسمعون، ﴿ إِذَا مَا يُنذَرُونَ (٥٤). ولَئِن مَسَّتهم نفحة ﴾ أدنى شيء، فإنَّ أصلَ النفح: هبوب رائحة الشيء؛ وقيل: قِطعة، ﴿ مِن عَذَابِ رَبِكَ ﴾ مِنَ الذِي يُنذَرون بِهِ، ﴿ لِيقُولَنَّ: يَا وَيَلنَا إِنَّا كُنَّا ظَالِينَ (٤٦) ﴾ لَدَعَوْ الله عَلَى أنفسهم بالويل، واعترفوا عليها بالظلم.

﴿ونضعُ الموازينَ القسط﴾ قيل: وضعُ الموازين تَمثيل لإرصاد الحساب السويِّ، والجزاء علَى حَسب الأعمال بالعدل، ﴿لِيومِ القيامة﴾ لجزاء يوم القيامة؛ أو لأهله؛ أو فِيهِ. ﴿فلا تُظلم نفسٌ شَيْئًا ﴾ فلا تُنقص من حسناتها، ولا تُزاد عَلَى سيِّئاتها، ﴿وإن كَانَ مِثقالُ حَبَّة مِن خَردَل ﴾ أي: وإن كَانَ العمل مقدارَ ثقلِ حَبَّة ﴿أتينا بها ﴾ أحضرناها، ﴿وكفى بنا حاسبِينَ(٧٤) ﴾ إذ لا مزيد عَلَى عِلمنا وعدلنا.

١ - في الأصل: «لدعواه»، وهو خطأ.

﴿ وَلَقَد آتينا موسى وهارون الفرقان الكتاب الفارق بين الحق والباطل، ﴿ وضياء وذكرًا للمتَّقِينَ (٤٨) ﴾ أي: الكتاب الجامع لكونه فارقًا بين الحق والباطل، وضياء يُستضاء به في ظُلمات الحيرة والجهالة، وذكرًا (١) يتَّعظ بهِ المتَّقون؛ أو ذكر مَا يَحتاجون إلَيْهِ مِنَ الشرائع، ﴿ الذِينَ يَخشون ربَّهم ﴾ صلة لِلْمُتَّقِينَ ﴿ بالغيب ﴾ أي: يَخافونه و لم يَرَوه، ﴿ وَهُم مِن الساعة مُشفِقُونَ (٤٩) ﴾ حائفون. ﴿ وهذا ذِكر مُبارك كتير حيره ﴿ أنزلناه، أفأنتم لَهُ منكِرُونَ (٥٠) ﴾؟

﴿ وَلَقَد آتينا إبراهيم رُشدَه ﴾ الاهتداء لوجوهِ الصلاح؛ والرشد: عبارة عن هدا (٢) باعثة إلى جهة (لَعَلَهُ) السعادة، مُحرِّكة لها، ﴿ مِن قبلُ من قبل موسى، أو محمَّد؛ أو مِن قبل استنبائه أو بلوغه، ﴿ وَكُنتًا بِهِ عالمِينَ (١٥) ﴾ عَلِمنا أنَّه أهل لِمَا آتيناه؛ أو حامع لِمحاسن الأوصاف، ومكارم الخصال؛ وفيه إشارة إلى أنَّ فعله تعالى باختيار وحكمةٍ، وأنَّه عالم بالجزئيَّات.

﴿إِذْ قَالَ لأبيه وقومه: مَا هَذِهِ التماثيل التِي أَنتُم لها عـاكفُونَ(٥٢)﴾؟ تحقير لشأنها، وتوبيخ عَلَى إجلالها، فإنَّ التمثالَ صورةٌ لاَ رُوح فِيهَا، ولاَ تَضرُّ وَلاَ تنفع. ﴿قَالُوا: وَجَدنا آباءنا [٣٦٧] لَها عـابدينَ(٥٣)﴾ فقلَّدناهم. ﴿قَالَ: لَقَد كُنتــُم أَنتُم وآباؤكم في ضلال مُبين(٤٥)﴾ منخطرون (٢٠) في

١ - في الأصل: «وذكر»، وهو خطأ. لأنَّهُ معطوف عَلَى خبر كان وَهُو قوله: «فارقا».

٢ - كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «هداية».

كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «منخوطون». وفي اللسان: «انخرط الرحل في الأسر،
 وتخرَّط: ركب فيه من غير علم ولا معرفة». ابن منظور: لسان العرب، ٨١٤/٢.

سلك ضلال لا يَحْفى علَى عاقل، لعدم استناد الفريقين إلى دليل؛ والدليل إن حاز فإنَّما يَحوز لِمَن عَلِم في الجملة أنَّه عَلَى حقِّ. ﴿قَالُوا أَجِئتَنا بِالْحَقَ، أَم أَنْتَ مِنَ اللاَّعبِينَ(٥٥) كَانَّهم (١) استبعادهم تضليل آبائهم، ظنُّوا أنسَّما قاله عَلَى وجهِ الملاعبة؛ فقالوا(٢): أتَحِدُّ بقولك أم تلعب؟ ﴿قَالَ: بَل ٢) رَبُّكُم رَبُّ السَّمَاوَات والأَرْضِ الذِي فَطَرَهنَّ إضراب عَن كُونه لاعبا، بإقامة البرهان عَلَى مَا ادَّعاه، وَهُوَ السَّمَاوَات والأَرْض؛ أو للتَّماثيل. وَهُوَ أدخل في تضليلهم، وإلزامِ الحجَّةِ عليهم. ﴿وأنا عَلَى ذلكم المذكور مِنَ التوحيد، ﴿مِن الشاهدِينَ (٥٩) ﴾ مِن المتحققين لَهُ، والمبرهِنِين عليه؛ فإنَّ الشاهد: من تَحَقَّق الشيءَ، وحققَه.

﴿ وَتَا لله لأكيدنَّ أَصِنَامَكُم ﴾ لأحتهدنَّ في كسرها؛ ولفظُ الكيد، وَمَا في التاء مِنَ التعجُّب لصعوبة الأمر، وتوقُّعه عَلَى أنواع مِنَ السحِيَل، ﴿ بعد أَن تُولُوا ﴾ عنها؛ أو عَن النصحِ ﴿ مُدبِرِينَ (٧٥) ﴾ ولعلَّه قَالَ: ذَلِكَ سِرًّا.

﴿ فَجعلهم جُدَادًا ﴾ قِطَعا؛ مِنَ الجدِّد: وَهُوَ القطع، ﴿ إِلاَّ كَبِيرًا لَهُم ﴾ للأصنام، كَسَر غيره واستبقاه، ﴿ لَعَلَّهُم إلَيْهِ يَرجعُونَ (٥٨) ﴾ لأنه عَلَب عَلَى ظنه (١٠) لاَ يَرجعون إِلاَّ إلَيْهِ، لتَفَرُّدِه واشتهاره بعداوة آلهتهم، فيحَاجّهم بقوله: «بَل فعله كَبيرهم»؛ أو يرجعون إلى كَبيرهم.

١ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «كأنَّهم استبعدوا».

٢ - في الأصل: «فقال» وَهُوَ حطأ.

٣ - في الأصل: - «بل»، وهو خطأ.

٤ - كذا في الأصل، ولعل الصواب: + «أنَّهم».

﴿فَالُوا: مَن فَعَل هَذَا بآلهتنا إِنَّهُ لَمِن الظالِينَ(٥٩)﴾ بِحُرأت عَلَى آلهة الحقيقة (١) بالإعظام؛ أو بإفراطه في حطمها؛ أو بتوريط نَفسِه في الهـلاك. ﴿قَالُوا: سَمعنا فَتَى يَذكرهم ﴾ يَعيبهم، ﴿يقال لَهُ: إبراهيم (٢٠) قَالُوا: فأتوا بِهِ عَلَى أَعَيْنِ الناس ﴾ بِمَرأى مِنْهُم؛ بِحيث تتمكّن صورت في أعينهم، ﴿لَعَلَّهُم يَشَهدُونَ (٢٠) ﴾ بفعله، أو قوله، أو يَحضر عُقوبتنا لَهُ.

﴿ قَالُوا: أَأَنت فعلت هَذَا بآلهتنا يا إبراهيم (٢٣)؟ قَالَ: بَل فَعَله كبيرهم هَذَا ﴾ غضبا مِنْهُ عَن أَن تُعبَد معهُ الصغار، فكسَرهنَّ؛ وأراد إقامة الحجَّة عَلَيْهِم، ﴿ فَاسَألُوهُم إِن كَانُوا ينطقُونَ (٣٣) ﴾ قيل: إنَّه في المعنى مُتعلَّق بقوله: ﴿ إِن كَانُوا ينطقون ﴾ (٢٠) . ﴿ فَوَجعوا إِلَى أَنفسهم ﴾ وراجعوا عُقولهم ﴿ فَقَالُوا ﴾ فقال بعضهم لبعض: ﴿ إِنَّكُم أَنتُم الظالمُونَ (٢٤) ﴾ بهذا السؤال؛ أو بعبادة مَا لاَ ينطق وَلاَ يضرُّ وَلاَ يَنفَع، لاَ مَن ظَلَمتُموه بقولكم: ﴿ إِنَّهُ لَيْنَ عَلَى الله لَبنوا عليه.

﴿ تُمَّ نُكِسُوا عَلَى رُءُوسِهِم ﴾ ارتدُّوا إِلَى المجادلة بعدما استقاموا بالمراجعة، شبَّه عودهم إِلَى الباطل بصيرورة أسفل الشيء مُستعليا عَلَى أعـلاه، ﴿ لَقَـد

١ - كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «الآلهةِ الحقيقةِ». أو: «آلهةٍ حقيقةٍ».

٣ - في الأصل: «من»، وهو خطأ.

عَلِمت مَا هؤلاء ينطقُونَ (٥٦) ﴿ فكيف تأمرنا بسؤالها؟ أقرُّوا عَلَى أنفسهم بالضلال مِن حيث لا يَعْلَمُونَ، حتَّى وبَّخهم عَلَى لَعِبهم وتعبهم حيث ﴿ قَالَ: أَفْتعبدون مِن دون الله مَا لا ينفعكم شَيْسنًا وَلا يضرُّكم (٦٦) ﴾ إنكارًا لعبادتهم لها، بعد اعترافهم بأنسها جمادات لا تنفع وَلا تضرُّ؛ فَإِنسَّهُ يُنسافي الألوهية، ويُطابق اللَّعِب.

وأف لكم وَلِمَا تَعبدون مِن دون الله تَضحُرًا مِنْهُم عَلَى إصرارهم بالباطل البين. أف صوت المتضحِّر، ومعناه: قبحا واستقذارا، لأنَّ عبادتها لا تضرُّه إن ترك عبادتها، وَلاَ تنفعه إن عَبدها؛ والعاقل يأنف ويضحر ويَمَلُّ (لَعَلَّهُ) ويُسائم مِن عَمَل لاَ ينفعه، ﴿أَفلا تعقلُونَ (٦٧)﴾ قُبْحَ صنيعِكم؟!.

﴿ فَالُوا﴾ أَخذا فِي المضارَّة لمَّا عجزوا عَن المحاجَّة: ﴿ حَرَقُوهُ فَالْ النَّارِ الْمُنْ مَا يُعاقب بِهِ، ﴿ وَانصروا آلهَتَكُم ﴾ بانتقام (١ ٣٦٨] لَها، ﴿ إِن كُنتُم فَاعْلِينَ (٦٨) ﴾ إِن كُنتُم ناصرين لها.

﴿ قَلْنا: يَا نَارُ كُونِي بَرْدًا وَسَلَاما ﴾ ذات بردٍ وسلام، أي: ابرُدي بردًا غير ضارٌ ؛ وفيه مبالغات، حَعل النارَ المسخرَّة لقدرته مأمورة مطيعةً. روي أنهم بنوا حظيرة، وجمعوا فِيها نارا عظيمة، ثُمَّ وضعوه في المنجنيق مغلولاً، فرموا به فِيها ؛ فقال لَهُ حبريل: «هل لك مِن حاجة؟» كأنه يُودِّعه وَدَاع الخارج مِنَ الدُّنْ يَا احتبارًا وابتلاءً فوق ابتلائه، ليتضاعف لَهُ الأجر؛ فقال: «أماً إليك فلا» أي: إنك مخلوق مثلي لا تقدر على شيء من نجاتي. فقال لَهُ: «سل رَباك)»، فقال:

١ – كذا في الأصل، ولعلُّ الأصوب: «بالانتقام». انظر: أبو السعود: تفسير، مج٣/ ج٦/ ص٧٦.

«حسبي مِن سؤالي علمه بحالي، إنسِّي وُضعت في ذَلِكَ الحال اجتهادا في دينه، ورضَّى لَهُ، وَهُوَ إِن شاء يُميتني، وإِن شاء يُحييني»؛ فأنجاه الله منها. وانقلاب النار هواء طيِّبة، ليس ببدع في قدرة الله، غير أنَّ ذَلِكَ عَلَى خلاف المعتاد، فهو إِذنْ مِن معجزاته. ﴿عَلَى إِبْرُاهِيم (٦٩)﴾.

﴿وأرادوا بِهِ كيدا﴾ مَكرًا في إضراره، ﴿فجعلناهم الأخسرِينَ(٧٠)﴾ أخسر مِن كُلِّ خاسر، لَمَّا عاد سعيهم برهانا قاطعًا عَلَى أنَّهم عَلَى الباطل، وإبراهيم عَلَى الحقِّ، وموجبا لمزيد درجته، واستحقاقهم أشدَّ العذاب.

﴿ وَنَجَيناه ولوطا إِلَى الأَرْض التِي باركنا فِيهَا للعالِمِينَ (٧١) هُ قيل: مِنَ العراق إِلَى الشام. وبركاته العامَّة: أنَّ أكثر الأنبياء بُعثوا فِيهِ، فانتشرت في الْعَالَمِينَ شَرائعهم التِي هِيَ مَبادئ الكمالات، والخيرات الدينيَّة والدنيويَّة؛ وقيل: كثرة النعم والخصب.

﴿ ووهبنا لَهُ إسحاق ويعقوب نافلة ﴾ عطيةً، ولدًا لولده، ﴿ وكلاً جعلنا صالحِينَ (٧٢) ﴾ بأن وفقناهم للصّلاح، وحملناهم عليه، فصاروا كاملين. ﴿ وجعلناهم أَيْمَة ﴾ يُقتدى بهم ﴿ يَهدون ﴾ الناسَ إِلَى الحَقِّ ﴿ بأمرنا ﴾ لَهُم بذلك، وإرسالنا إيّاهم، حتّى صاروا مكملين، ﴿ وأوحينا إِلَى هِمْ فِعْل الخيرات ﴾ ليحتُوهم عليه، فيتم كمالهم بانضمام العمل إِلَى العلم؛ وأصله: أن تفعل الخيرات، ثم فعلا الخيرات عليها (١)، وكذلك قوله:

﴿وإقامَ الصلاة وإيتاء الزكاة، وكَانُوا لَنا عابدِينَ(٧٣)﴾ مُوحّدين، مُخلصين في العبادة.

﴿ وَلُوطًا آتيناه حُكما ﴾ حِكمة؛ أو نبوّة؛ أو فصلاً بين الخصوم، ﴿ وَعِلْما ﴾ بِمَا ينبغي علمه للأنبياء، ﴿ وَنَجَّيناه مِنَ القريةِ التِي كَانَت تعمل الخبائث ﴾ يأتون الذُّكرات، ﴿ إِنسَّهُمْ كَانُوا قوم سَوءٍ فاسقِينَ (٧٤) وأدخلناه في رحمتنا إِنَّهُ مِنَ الصالحِينَ (٧٤) ﴾.

﴿ وَوَحَا إِذَ نَادَى مِن قَبَلُ ﴾ مِن قبل المذكورين، ﴿ فَاستجبنا لَـهُ، فَنَجَيناهُ وَاهْله مِنَ الكربِ العظيم (٧٦) ﴾ مِنَ الطوفان؛ أو أذى قومه؛ أو من غمِّ المعصية؛ والكرب: الغمُّ الشديد. ﴿ ونسصوناه (١) مِنَ القومِ الذِينَ كذَّبُوا بِآياتِنا إِنسَّهُمُ كَانُوا قُومَ سَوء فَأَعْرِقناهم أَجْعِينَ (٧٧) ﴾ لاحتماع الأمرين: تكذيب الحق، والانهماك في الشرّ؛ فإنسَّهما لم يَحتمعا في قوم إلاَّ وأهلكهم الله.

﴿وداوودَ وسليمانَ إذ يَحكُمان في الحرثِ إذ نَفَشَت فِيهِ غَنَمُ القومِ﴾ رَعَته ليلا؛ والنَّفْشُ: الرَّعيُّ بالليل، (لَعَلَّهُ) والهمْل بالنهار، همالة ترعى بلا

أن يُفعل الخيراتُ، ببناء الفعل لَمَّا لم يسمَّ فاعله، ورفع "الخيرات" عَلَى النيابة عن الفاعل، ثُمَّ "فعلاً الخيراتُ بتنويس المصدر ورفع "الخيرات أيْضًا، عَلَى أنتُهُ نائب الفاعل لمصدر المجهول، ثُمَّ "فعلَ الخيراتِ" بحذف التنوين، وإضافة المصدر لمعموله القائم مقام فاعله، والداعي لذلك كما قيل: إنَّ ﴿فعل الخيرات ﴾ بالفعل المصدريِّ ليس موحَى، إنَّمَ الموحى أن يُفعل...». الألوسي: روح المعاني، ١١/١٧. وانظر: الزخشري: الكشّاف، ١٠٠/٣. أبو السعود: تفسير، مج٣/ ج٦/ ص٧٧.

١ - في الأصل: «وانصرناه»، وهو خطأ.

راع (۱). ﴿ وَكِنَّا لِحِكُمهُم شَاهِدِينَ (۷۸) فَهُ عَمناها سليمان، وكلاً آتينا حُكُما وعِلما. وسخَرنا مَعَ داوودَ الجبالَ يسبحن ﴾ يقدّسن الله معه، إمَّا بلسان الحال، أو بصوت يتمثّل لَهُ، أو بخلق الله [٣٦٩] فِيهَا، ﴿ والطير ﴾ عطف عَلَى الجبال؛ وقيل: سخر الله الجبالَ والطير يُسبِّحن مَعَ داوود إِذَا سبَّح. قَالَ ابن عبَّاس: ﴿ كَانَ يفهم تسبيح الحجر والشجر». قَالَ وهب: ﴿ كَانَ يفهم تسبيح الحجر والشجر». قَالَ وهب: لأمثاله، فليس ببدع مِننًا، وإن كَانَ عجيبا عندكم.

﴿وعلَّمناه صَنعَة لَبوس﴾ عَمَل الدروع، وَهُوَ فِي الأصل: اللباس. قَالَ: «إلْبَس لِكُلِّ حالة لَبُوسها، إمَّا نَعِيمها وإمَّا بنُوسها»، ﴿لَكُم لِتُحصِنكم مِن بأسكم، فهل أَنتُم شاكرُونَ( ٨٠)؟. ولِسليمانَ الريحَ عاصفة ﴾ شديدة الهبوب، ﴿تَجري بأمرِه إِلَى الأَرْض التِي باركنا فِيهَا ﴾ بَرَكة الدين والدُّنْيَا عَلَى مَن فِيهَا، ﴿وكنَّا بِكُل شَيْء عالمِينَ (٨١)﴾ فنحزيه عَلَى مَا تقتضيه الحكمة.

﴿ وَمِن الشياطين مَن يغوصون لَهُ ﴾ في البحار، ويُخرجون نَفَائِسها، ﴿ وَمِعَمَلُونَ عَمَلاً دُونَ ذَلِكَ ﴾ ويتحاوزون ذَلِكَ إِلَى أعمال أُخرى، كبناء الله والقصور، واختراع الصنائع الغريبة، لقوله: ﴿ يَعَمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاء ﴾ (٢)،

ا كذا في الأصل، وفي اللسان: «والاسم: النَّفَش، ولا يكون النفَش إلا بالليل، والهمَل يكون ليلا ونهارا». ابن منظور: لسان العرب، ٢٩١/٦. مادَّة: «نفش». وانظر: مادَّة: «همل» ٨٣٠/٦.

۲ - سورة سبأ: ۱۳.

﴿ وَكُنَّا لَهُم حَافَظِينَ (٨٢) ﴾ أن يزيغوا عَن أمره؛ أو يفسدوا عَلَى مَا هُـوَ مقتضى حبلتهم.

﴿ وَأَنْتُ أَرْحَمُ الرَاحِينَ (٨٣) ﴾ وصفَ رَبَّهُ بغاية الرحمة، بعدما ذَكَر نفسه وأنت أرحمُ الراحِينَ (٨٣) ﴾ وصفَ رَبَّهُ بغاية الرحمة، بعدما ذَكَر نفسه بما يُوجبها، واكتفى بذلك عَن غَرضِ المطلوب لُطفا في السؤال. ﴿ فاستجبنا لَهُ فَكَشَفنا مَا بِهِ مِن ضرَّ وآتيناه أهله ومثلَهم معهم ﴾ قيل: وُلد لَهُ ضعف مَا كَانَ ﴿ رحمةً مِن عندنا وذكرى للعابدين (٨٤) ﴾ رحمةً عليه، وتذكرة للعابدين، للعابدين، للعابدين، للعابدين، فإنا للعابدين، فإنا نشاهم.

﴿وَإِسمَاعِيلُ وَإِدْرِيسُ وَذَا الْكَفْلُ﴾ يَعني إلياس؛ وقيل: يُوشع، أو غيرهما، ﴿كُلِّ مِنَ الصابرِينَ(٥٥)﴾ عَلَى مشاقِّ التكاليف. ﴿وَأَدْحَلْنَاهُمْ فِي رَحْمَتْنَا إِنَّهُمْ مِنَ الصالِينَ(٨٦)﴾ الكاملين في الصلاح، بِمَا تَعبَّدُهُم الله بِهِ.

﴿ وَذَا النونِ ﴾ يونس ﴿ إِذْ ذَهَب مُغَاضِبا ﴾ عَلَى قومه حين لم يؤمنوا بهِ ، عَلَى مَا قيل ؛ ﴿ فَظُنَّ أَنْ لَّىن نَقلُورِ عليه ﴾ البلاء بسبب غضبه ، مِن القَدْرِ ، وقُرِئ مثقَّلا ؛ وَلَعَلَّهَا كَانَت خَطرة شيطانية ، سيقت إِلَى وَهمه ، فسمّي ظناً للمبالغة ، ﴿ فنادى في الظلمات ﴾ قيل : ظلمات بطن الحوت والبحر والليل ؛ أو ظلمات المعاصي ، وذلك عند حروجه منها إِلَى النور ، وَهُوَ التوبة ؛ ودليله قوله :

١ - في الأصل: «ثيب»، وهو خطأ.

﴿أَنْ لاَ إِلهُ إِلاَّ أَنْتَ سُبُحَانِكَ إِنِي كُنْتُ مِنَ الظَّالِمِينَ(٨٧)﴾ لِنَفْسي بالمبادرة إِلَى مَا لم تأمرني بِهِ، وكَانَ ذَلِكَ توبة لَهُ.

﴿ فاستجبنا لَهُ وَنَجَّيْنَاهُ مِنَ الغم ﴾ مِن غمِّ المعصية، وَمَا بِهِ مِنَ الكرب، ﴿ وَكَذَلْكَ نُنجي المؤمنِينَ(٨٨) ﴾ مِن غمومٍ دَعُوا الله فِيهَا بالإخلاص؛ أي: ننجًى كُلَّ مَن نزل بمنزلته في الاضطرار والإخلاص.

﴿ وَزَكُويا إِذْ نَادَى رَبَّهُ: رَبِ لاَ تَلْرِنِي فَوِدا ﴾ وحيدا في الدين، بلا وارث يرثّني بَعدي في الدين، ﴿ وأنت خير الوارثِينَ (٨٩) فاستجبنا لَهُ ووهبنا لَهُ يَحيى، وأصلحنا لَهُ زوجَه ﴾ قيل: للولادة بعد عقرها؛ أو له بتحسين خُلُقِها؛ ﴿ إِنَّهُمْ ﴾ يعني: المتوالدين؛ أو المذكورين مِنَ الأنبياء ﴿ كَانُوا يُسارِعُون في الخيرات ﴾ بالمسابقة إلَيْها حوف الفوات، ﴿ ويدعوننا رَغَبا وَرَهَبا ﴾ راغبين في الثواب، راجين الإجابة؛ أو في الطاعة حائفين العذاب، أو المعصية؛ والرغبة والرهبة في القلب؛ ﴿ وكَانُوا لَنَا خاشعِينَ (٩٠) ﴾ مُخبتين؛ أو دَائِمين الوجل. قال مُحاهد: «الخشوع: الخوف السلاّزم في القلب»؛ والمعنى: أنّهم نالوا مِنَ اللهُ مَا نالوا بهذه الخصال.

﴿وَالَّتِي [٣٧٠] أحصنَت فَرجها﴾ مِنَ الحلال والحرام، ﴿فَنَفَخَمَا فِيهَا مِن رُوحِنا﴾ مِنَ الروح الذِي هُوَ بأمرنا وحده، ﴿وجعلناها وابنها﴾ أي: قصَّتهما أو حَالهما، ﴿آيةً للعالَمِينَ(٩٦)﴾ وهي مِن أعظم الآيات لِمَن تأمَّلها.

﴿إِنَّ هَذِهِ أُمَّتكم أُمَّة وَاحِدَة ﴾ أمرا بالائتلاف، ونهيا عَن الاحتلاف؛ أي: إنَّ مِلَّة التوحيد مِلَّتكم التِي يَجب عَلَيْكُم أن تكونوا عليها، غير

مُختلفين فيما بين الأنبياء؛ أو لا مُشاركة لغيرها في صِحَّة الاتِّباع، ﴿وَأَنَّا رَبُّكُم﴾ لاَ إله غيري ﴿فاعبدونِ(٩٢)﴾ لاَ غير.

﴿ وتقطّعوا أمرَهم بَيْنَهُم ﴾ صَرَفَه إِلَى الغيبة التفات، لِينعى عَلَى الذِينَ تفرّقوا فِي الدين، وجَعلوا أمره قِطَعا موزّعة، [و]يقبِّح فعلهم إِلَى غيرهم؛ ﴿ كُلُّ ﴾ مِنَ الفرق المتحزِّبة ﴿ إلينا راجعُونَ (٩٣) ﴾ فَنُحازيهم. ﴿ فَمَن يَعمَلْ مِنَ الصالحات وَهُوَ مُؤْمِنٌ، فلا كُفرانَ لسعيه ﴾ فلا تَضِييع لسعيه؛ استُعير لمنع الثواب، كما استُعير الشكرُ لإعطائه، ﴿ وَإِنا الله الله السعيه ﴿ كَاتَبُونَ (٩٤) ﴾ مُثبتون في صحيفة عمله.

﴿وحرامٌ عَلَى قَرِيَةٍ﴾ ومُمتنع عَلَى أهلها غير مُتصوَّر مِنهُم، ﴿أهلكناهـا﴾ حَكَمنا بإهلاكها ﴿أَنَّهُمْ لاَ يَرجعُونَ(٩٥)﴾ إلى التوبة، أو الحيـاة؛ وهـذا الوعيـد يتناول كُلَّ نفسٍ عَلِم الله شقاءها، فلا ترجع إلى السعادة أبدا.

﴿ حَتَّى إِذَا فُتِحَت يَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ ﴾ مُتعلَّق بـ «حرامٌ»، أو بمحذوف (١٠) دَلُّ عليه الكلام؛ أو بـ «لا يرجعون»، أي: يستمرُّ الامتناع إِلَى قيام الساعة، وظهور أماراتها، وفتح سدٌ يأخوج ومأخوج، ﴿ وَهُم ﴾ يعنى: يأخوج ومأخوج، أو الناس كلُّهم ﴿ مِن كُل حَدَبٍ ﴾ نَشَر مِن الأَرْض ﴿ مِنسِلُونَ (٩٦) ﴾ يُسرعون.

﴿وَاقْتُرَبَ الْوَعَدُ الْحَــَقُ ﴾ هُـوَ يـوم القيامـة؛ أو انقضـاء كُـلِّ نفس عَلَـى حيالها، ﴿فَإِذَا هِيَ شَاخِصَةٌ أَبصــارُ﴾ فاتحـة أعينهــم لاَ تكـاد تطرف؛ وقيـل:

١ - في الأصل: «لمحذوف».

ذاهبة، ﴿ الذِينَ كَفَرُوا: يَا وَيُلنَا﴾ أي: الويـلُ لَنــَا، ﴿ قَـد كُنـًّا فِي غَفلَـةٍ مِن هَذَا﴾ فِي غطاء مِــن قِبَـل هَـوى أنفسـنا، ﴿ بَـل كُنـًّا ظَـالْمِينَ(٩٧) ﴾ لأنفسـنا بإخلال النظر، والاعتدادِ بالنُّذُر.

﴿إِنَّكُم وَمَا تَعبدون مِن دُون الله ﴾ يَحتمل الأوثان، وإبليس وأعوانه، لأنَّهُمْ بطاعتهم لَهُم في حُكم عبدتهم، كما قَالَ: ﴿والذِينَ يَكنزون الذهب والفضَّةَ... ﴾ [إلى] تمام الآية (١). ﴿حَصَبُ جَهَنَّم ﴾ مَا يُرمى بِهِ لها، وتَهيج بِهِ؟ مِن حَصَبَه يَحصَبه: إذا رماه بالحصباء. ﴿أَنتُم لَها واردُونَ(٩٨)﴾ داخلون.

﴿ لُو كَانَ هؤلاء آلهةً مَا وَرَدُوها ﴾ لأنَّ الورود إِلَيْها إن كَانَ عذابا لَهُ أو لغيره لاَ يكون إله الركذا]، ﴿ وكلِّ فِيهَا خالدُونَ (٩٩) ﴾ لا خَلاَصَ لَهُم عنها. ﴿ لَهُم فِيهَا زفيرٌ ﴾ أنينٌ وتَنفُس شديد، ﴿ وَهُم فِيهَا لاَ يسمعُونَ (٠٠١) ﴾ مِنَ الهول، وشدَّة العذاب؛ وقيل: لاَ يسمعون مَا يَسُرُّهم كما كَانُوا فِي الدُّنْيَا؛ لأنَّ العاصي لاَ يسمع ولاَ يُبصر مَا يَسُرُّه السرور الحقيقيَّ، وكيف لاَ وهُم أموات غير أحياء، ولكن لاَ يشعرون.

﴿إِنَّ الذِينَ سبقت لَهُم مناً الحسنَى الخصلة الحسنى، وهي الحقُ والسعادة، والتوفيق للطاعة، ﴿أُولَئِكَ عنها مُبعدُونَ(١٠١) لأنَّهُم يُرفعون إلى أعلى عِلِين. ﴿لاَ يَسمعونَ حَسيسَها ﴾ يعني: صوتها، وحركة تلهُبها؟

ا سورة التوبة: ٣٤-٣٥. وتمامها: ﴿والذين يكنزون الذهبَ والفضَّة ولا ينفقونها في سبيل الله فبشَّرهم بعذاب أليم، يوم يُحمَى عليها في نار جَهَنَّمَ فتُكرَى بها حِباهُهُم وجُنوبهم وظهُورُهم، هذا ما كُنزتم لأنفسكم فذوقوا ما كنتم تكنزون﴾.

والحسيس: الصوت الخفيُّ، ﴿وَهُم فِي مَا اشْتَهَت أَنفسُهم حَالدُونَ(٢٠٢)﴾ دائمون في غاية التنعُّم.

﴿ لاَ يَحزُنُهُم الفزعُ الأكبرُ ﴾ لأنَّهُ أكبر مِن كُلِّ فـزع؛ وإذا لَـم يُحزنهم ذاك، فقد سَلِموا [عند] النفخة الأُخِيرة، \_ لقوله: ﴿ ويوم يُنفخ في الصور فَهُ فَهَزِع [٣٧١] مَن في السَّمَاوَات ومَن في الأَرْض (١) \_ أو الانصراف إلى النار؛ أو حين يُطبَقُ عَلَى النار؛ أو يُذبَحُ الموت. ﴿ وتَتَلَقَاهُم المَلاَمِكَة ﴾ النار؛ أو حين يُطبَقُ عَلَى النار؛ أو يُذبَحُ الموت. ﴿ وتَتَلَقَاهُم المَلاَمِكَة ﴾ تستقبلهم بالتهنئة والبشرى بالسلامة: ﴿ هَذَا يومُكُم ﴾ هَذَا يوم ثوابكم ﴿ اللّهِ يَكْتُم تُوعدُونَ (١٠٣) ﴾ في الدُّنْيَا.

﴿ يُوم نَطُوي السَّمَاءَ ﴾ الطيُّ: ضدُّ النَّشْر؛ أو المحوُ، مِن قولك: اطو عني هَذَا الحديث؛ وذلك أنَّها نُشِرت مِظلَّةً لبني آدم، فإذا انقفلوا انقضت عنهُم، ﴿ كطي السجل للكُتُب ﴾ طيًّا كطيِّ الطومار (٢) لأحل الكتابة؛ أو لِما يُكتب، أو كتب فِيه؛ وتدلُّ عليه قراءة حفص عَلَى الجمع؛ أي: للمعاني الكثيرة المكتوبة؛ وقيل: السِّجلُّ: مَلَك يَطوي كُتُب الأعمال إِذَا رُفعت إلَيْهِ ؛ أو كاتب (٢) كان لرسول الله ﷺ ﴿ كَمَا بَدأنا أَوَّلَ خَلْقٍ نُعِيده وَعداً علينا ﴾ أو كاتب (٢) كان لرسول الله ﴿ إنَّا كُنَّا فاعلِينَ (٤٠٤) ﴾ ذَلِكَ لا مَحالة.

١ - سورة النمل: ٨٧. ومحلُّ الشاهد في الآية عند إتمامها: ﴿ إِلَّا من شاء الله...﴾.

٢ - في المنجد: «الطامور والطومار، جمع طوامير: الصحيفة، يقال: كتب في الطومار أو الطوامير». ص ٤٧١، مادة: طمر.

٣ - في الأصل: «كانت»، ولا مُعنَّى له.

﴿ وَلَقَد كَتَبَنَا فِي الزبور ﴾ في كِتَابِ داوود ﴿ مِن بعد الذكو ﴾ أي: التَّوْرَاة ؛ وقيل المراد بالزبور : جنس الكتب المنزَّلة ؛ وبالذكر : اللَّوح المحفوظ ؛ ﴿ أَنَّ الأَرْضَ ﴾ أرضَ الجَسنَّة ؛ أو أرضَ الدُّنْ يَا ﴿ يَرِنُه الْحَافَة ، إن كَانَ الصَالِحُونَ ( • • 1 ) ﴾ للحزاء ، إن كَانَ أرض الجنَّة ؛ أو للخلافة ، إن كان يعني به أرض الدُّنْيَا ، كما قَالَ : ﴿ هو الذي جعلكم خلائف في الأرض ﴾ (١) ﴿ يعني به أرض الدُّنْيَا ، كما قَالَ : ﴿ هو الذي جعلكم خلائف في الأرض ﴾ (١) ﴿ إِنَّ فِي هَذَا ﴾ (٢) أي: فيما ذكر مِنَ الأخبار والمواعظ والمواعيد ، ﴿ لَبَلاَعا ﴾ لكفاية ؛ أو لسبب بلوغ إِلَى البُغيَة ، ﴿ لِقوم عابدين ( ٢ • ١ ) ﴾ هِمَّتهم العبادة دون العادة ، لأنَّ فِيهِ ذِكر العابدين ؛ وقيل : القرآن زادُ الجنَّة ، كَبَلاغ المسافر .

﴿ وَمَا أُرسلناكَ إِلا ّرَحْمةً للعالَمِينَ (١٠٧) ﴾ لان (٢) مَا بعثناكَ إِلا سببا لإسعادهم، ومُوجبا لصلاح مَعاشهم ومعادهم. ﴿ قَلْ: إِنسَمَا يُوحى إِلَي أَنسَمَا إِللهِ واحد؛ وذلك لأنّ إلله واحد؛ وذلك لأنّ المقصود الأصليّ من بعثته مقصور عَلَى التوحيد، وذلك يقتضي الائتلاف في الدين، إذ كَانَ المعبود واحدا دون الافتراق، ﴿ فَهِلَ أَنتُم مُسْلِمُونَ (١٠٨) ﴾؟ مُخلصون العبادة لله عَلَى مُقتضى الوحى المصدّق بالحجّة.

﴿ فَإِنْ تَوَلَّوا ﴾ عَن التوحيد، ﴿ فقل: آذَنتُكم ﴾ أُعلَمتُكُم مَا أُمرت بِهِ ﴿ عَلَى سَواء ﴾ مُستَوين في الإعلام بِهِ، ومُستَوين أنا وأنتم في العلم بِمَا

١ - سورة فاطر: ٣٨. في الأصل: «وجعلناكم فيها خلائف»، ولا وجود لآية هكذا!.

٢ - في الأصل: «إنَّ هَذَا»، وهو خطأ.

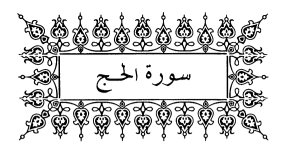
حذا في الأصل، ولعل الصواب: «أي».

أعلمتكم به؛ أو في المعاداة؛ أو إيذانا عَلَى سواء؛ وقيل: أَعلَمتكم أُنتِي عَلَى سواء، وقيل: أَعلَمتكم أُنتِي عَلَى سواء، أي: عدل واستقامة رأي بالبرهان النيِّر المبين، ﴿وَإِنْ أَدْرِي﴾ وما أدري ﴿أَقَرِيب أُم بَعيد مَا تُوعدُونَ(٩٠١)﴾ به في الدُّنْيَا أو الآخِرَة، فإنتُه كائن لاَ مَحالة. ﴿إِنَّهُ يعلم الجهرَ مِنَ القول﴾ ما يُحاهرون به مِنَ الطعن في الإسلام، ﴿ويعلم مَا تَكتمُونَ(١١٠)﴾ مِنَ الإحَنِ والأحقاد للمسلمين، فيجازيكم عليه.

﴿ وَإِن أَدْرِي لَعَلَّهُ فَتَنَـةٌ لَكُم ﴾ وَمَا أُدْرِي لَعَلَّ حَيْرِ جَزَائكُم استدراج لكم، وزيادة في افتتانكم؛ أو امتحان لننظر مَا تَعملونَ، ﴿ وَمَتَاعِ إِلَىٰ حِينَ (١١١) ﴾ وتَمتيع إِلَى أَجل مُقدَّر تَقتضيه مشيئته.

﴿قَالَ: رَبِ احْكُم بِالْحَقِ ﴾ طَلَبا للنسُّصرة؛ ﴿ورَبَّنَا الرحمن ﴾ كثير الرحمة عَلَى خُلْقِه، ﴿المستعان ﴾ المطلوب مِنتُ المعونة ﴿عَلَى مَا تَصفُونَ (١١٢) ﴾ مِنَ الحال.





برانسالرحمز الرحم

ويَا أَيْهَا الناس اتَّقُوا رَبَّكُم اِلَّ زِلْوَلة الساعة ﴾ [٣٧٢] تَحريكها للأشياء؛ أو تحريك الأشياء فِيها؛ وقيل: هِيَ زَلْولة تكون قبل طلوع الشمس مِن مغربها؛ وأضافها إِلَى الساعة، لأَنَّهَا مِن أشراطها، وشيءٌ عظيم (١) ﴾ هائل. علي أمرهم بالتقوى بِفَظاعة الساعة، ليتصوَّرُوها (لعله) بعقولهم، ويعلموا أنَّه لا يُؤمنهم منها سِوى التدرُّع بلباس التقوى، فيتاقوا علَى أنفسهم، ويتاقوها بملازمة التقوى؛ والزلزلة (١): شدَّة الحركة عَلَى الحال الهائلة؛ واختلفوا فِيها، فقيل: إنَّها من أشراط الساعة قبل قيامها (٢).

﴿ يُوم تَرُونها ﴾ يعنى: الزلزلة، (لعله ) الززلة [كذا]، ﴿ تَذَهَلُ كُلُّ مُوضِعة عَمَّا أَرضَعت ﴾ تصويرٌ لِهولها؛ والذهول: الذهاب عَن الأمر بِدهشة؛ والمقصود الدلالة عَلَى أنَّ هَولَها بحيث إذا دَهشت التِي أَلقَمَت الرضيعَ ثَديها نَزَعته عَن فِيهِ،

١ - في الأصل: «والزوالة»، وهو خطأ.

العبارة تبدو ناقصة، إذ بقي للمحتلف و لم يكتب فيها شيئًا. والعبارة تبدو ناقصة، إذ بقي للمصنتُف أن يسرد قـولا أو أقوالا أحرى. وانظر الاحتلاف حول مَعنـــــــى الساعة: الألوسي: روح المعاني، ١١٠/١١٠/١٠.

وذهلت عَنْهُ. ﴿ وَتضع كُلُّ ذات حَمل هملها ﴾ تسقط ولدها من هول ذَلِكَ اليوم. قَالَ الحسن: «تذهل المرضعة عَن ولدها من غير فطام». ﴿ وترى الناس﴾ كأنهم ﴿ سكارى وَمَا هم بسكارى ﴾ عَلَى الحقيقة، ﴿ ولكنَّ علاب الله شديد (٢) ﴾ فأرهقهم هوله بحيث طيَّر عقوهم وأذهب تمييزهم.

﴿ومن الناس من يجادلُ في الله في توحيده وعبادته، ﴿بغير علم ويَتَبعُ في الجادلة؛ أو في علامة أحواله، ﴿كُلُ شيطان مَريد(٣)﴾ متحرد للفساد، عار مِنَ الخير، لأنَّ أصل المرد العري. ﴿كُتب عليه عَلَى الشيطان؛ أي: صحَّت عليه الأحوال ﴿أنَّه مِن تولاه ﴾ تبعه، ﴿فأنَّه يُضلُّه ﴾ المعنى: كُتب عليه إضلال من تولاه، لأنتَّه جُبِل عليه. ﴿ويهديه إِلَى عذاب السعير(٤) ﴾ بِمَا يزين لَهُ مِنَ الباطل.

ثُمَّ ألزم الحجَّة عَلَى منكري البعث، فقال: ﴿يَا أَيَّهُا الناس إِن كُنتُم فِي رِيبٍ مِنَ البعث مِن إمكانه، وكونه مقدَّرا، ﴿فَإِنَّا خَلَقَناكُم ﴾ أي: فانظروا في بدء خَلقِكم، فإنَّه يزيح ريبكم إذ خلق ﴿مِن تُواب، ثُمَّ مَن نطفة ثُمَّ مِن علقة ﴾ قطعة مِن الدم حامدة، ﴿ثُمَّ مَن مُضغة ﴾ قطعة من لحم، وهي في الأصل قدر مَا يُمضغ. ﴿مُخلَّقة وغير مُخلَّقة ﴾ مُسوَّاة لا نقص فِيهَا وَلاَ عيب، وغير مسوَّاة ؟ أو مصوَّرة وغير مصوَّرة. ﴿لنبيِّنَ لَكم ﴾ بهذا التدريج كمال قدرتنا وحكمتنا، وأنَّ من قدر عَلَى تصويره، وتغيره، أوَّلاً قدر عَلَى ذَلِكَ ثانيا، إيماء عَلَى أَنَّ أفعاله هَذِهِ يتبين بِهَا مِن قدرته وحكمته مَا لاَ يجيط بهِ الذكر.

﴿ ونُقرُّ فِي الأرحام مَا نشاء إلى أجل مُسَمَّى، ثُمَّ نُحرجكم طفلا ﴾ عطف عَلَى «نبين»، كأنسُّهم حلقهم تدرُّجا(١) لغرضين: تبيين القدرة، وتقريرهم في الأرحــام، حتَّى يولـدوا وينشـؤوا ويبلغـوا حـدُّ التكليـف؛ ﴿ثُمُّ لِتبلغوا أَشُدَّكُم ﴾ كمالكم في القوَّة والعقل، جمع شدَّة؛ ﴿ومنكم من يُتوفَّى ﴾ عند بلوغ الأشُد، أو قبله. ﴿ومنكم من يُردُّ إلى أرذل العمر﴾ الهرم والخرف، حَتَّى لاَ يعقل؛ ﴿لكيلا يعلم مِن بعد عِلم شَيْسُنَّا﴾ ليعود كهيئتـــه الأولى؛ أوان الطفوليَّة، من سخافة العقل، وقلَّة الفهم؛ فينسى مَا علمه، وينكر من عرفه؛ والاستدلال بأنَّ \_ عَلَى إمكَانَ [٣٧٣] البعث بمَـا يعـتري الإنســان في أسـنانه مِنَ الأمور المختلفة، والأحوال المتضادَّة ــ مَن قَدَر عَلَى ذَلِكَ قدر عَلَى نظائره، فقال: ﴿وترى الأرْض هامدة ﴾ مَيتة يابسة؛ مِن "هَمَدَت النارُ": إذا صارت رمادا؛ ﴿فإذا أنزلنا عليها الماء اهتزَّت ﴾ تحرُّكت بالنبات، ﴿وَرَبَت ﴾ وانتفحت؛ وقيل: ارتفعت. ﴿وأنبتت مِن كُلِّ زوج﴾ من كل صِنف ﴿بهيج(٥)﴾ حَسَن رائق؛ وهذه دلالة ثالثة كرَّرهـا الله في كتابـه لظهورهـا، وكونها مشاهدة.

﴿ ذَلِكَ ﴾ إشارة إِلَى مَا ذكر من حلق الإنسان في أطوار مختلفة، وتحويله عَلَى أحوال متضادَّة، وإحياء الأرْض بعد موتها ﴿ بِأَنَّ الله هُوَ الحَوَّ ﴾؛ أي: بسبب أنَّه الثابت في نفسه، الذي به تتحقَّق الأشياء، ﴿ وَأَنَّه يُحيي الموتى ﴾ وأنَّه يَقْدِر عَلَى إحيائها، لمَّا أحيا النطفة، والأرْض المَيتة، ﴿ وَأَنَّه عَلَى كُلِّ

١ - في الأصل: «مدرجا»، وهو خطأ.

شيء قدير (٦) لأنَّ قدرته لذاته الذي نِسبته إلى الكل عَلَى سواء. فَلَـمَّا دلَّت المشاهَدة عَلَى قدرته عَلَى إحياء بعض الأموات، لزم اقتداره عَلَى إحياء كلَّها، وعَلَى كل شيء. ﴿وَأَنَّ الساعة آتية لاَ ريب فِيهَا ﴾ فإنَّ التغيير مِنَ مقدمات الانصِرَام وطلائعه؛ ﴿وَأَنَّ الله يبعث مَن في القبور (٧) ﴾ بمقتضى وَعدِه الذِي لاَ يقبل الخلف.

﴿ وَمِن الناس مَن يُجادل في الله بغير علم الكرير التأكيد، وَلِمَا ينطُّ (١) بِهِ مِنَ الدلالة بقوله: ﴿ وَلاَ هُدًى وَلاَ كِتَابٍ مُّنير (٨) ﴾ عَلَى أنَّ لاَ سند لَهُ مِنَ الدلالة بقوله: ﴿ وَلاَ هُدًى وَلاَ كِتَابٍ مُّنير (٨) ﴾ عَلَى أنَّ لاَ سند لَهُ مِنَ استدلال، أو وحي؛ أو الأوَّل في المقلّدين، وَهَذَا مِنَ المقلّدين. والمسرَّاد بالعلم: العلم الفطريُّ لاَ الفكريُّ المصحَّ عطف «الهدى» و «الكتاب» عليه. ﴿ ثَانِي عِطفه ﴾ متكبر؛ أو ثَنْي العطف كناية عَن التكبيُّر كَليَ الجيد؛ أو مُعرِضا عَن الحق، استخفافا بهِ ؛ والعِطف: الجانب. ﴿ ليُضلَّ عَن سبيل الله ﴾ معرِضا عَن الحدال؛ وقرئ بفتح الياء، عَلَى أن إعراضه عن الهدى المتمكِّن مِنهُ عَلَى الجُدالِ الباطل، حروج مِن الهدى إلى الضلال. ﴿ لَهُ فِي الدُّنْ يَا خِزِي يُعَذَّب بِهِ. خِزِي ﴾ كلُّ مَن كَانَ وصفه عَلَى هَذَا فله في الدُّنْ يَا خِزِي يُعَذَّب بِهِ. ﴿ وَفَلْ الفَا الْعَامَة عَذَابِ الحَرِيقِ (٩) ﴾ المُحرَق، وَهُوَ النار.

﴿ ذَلِكَ بِمَا قَدَّمَت يَدَاكُ عَلَى الالتفات، أو إرادة القول؛ أي: يقال لَهُ يوم القيامة: ذَلِكَ الله ليس بظلام يوم القيامة: ذَلِكَ الخنري والتعذيب بسبب كفرك؛ ﴿ وَأَنَّ الله ليس بظلام للعبيد (١٠) ﴾ وإنَّما هُوَ مُجاز لَهُم عَلَى أعمالهم.

١ - «النطُّ الشدُّ». لَعَلَّهُ يقصد: وما يَتَّصِل به من الدلالة...إلخ. ابن منظور: لسان العــرب،
 ٦٦١/٦. مادَّة: «نطط».

وعن أبي سعيد فيما أرجو: «وعن قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَمِنِ النَّـاسِ مَن يعبدُ ا لله عَلَى حَرفٍ، فإن أصابَه خيـر اطمأنَّ بهِ ﴾ (أي: طَرَف وحانب وَاحِد مِنَ الدينِ، لاَ يدخل فِيهِ عَلَى الثبات والتمكين. والحرف: \_ قيل \_ منتهى الجسم. وقال مُجاهد: "عَلَى شـكُّ". وقيل: الحرفُ مِن كـل شـيء: طَرف، وشفيره، وحدُّه، ومِنَ الجبل: أعلاه المحدّد)(١). ﴿ وَإِنْ أَصَابِتُهُ فَتَنَّهُ ﴾ أي: طَرَف وجانب وَاحِد مِنَ الدين، لا يدخل فِيهِ عَلَى الثبات والتمكين. والحرف: - قيل - منتهى الجسم. وقال مُجاهد: "عَلَى شكُّ". وقيل: الحرفُ مِن كل شيء: طَرفه، وشفيره، وحدُّه، ومِنَ الجبل: أعلاه المحدَّد. ﴿انقلب عَلَى وجهه، خُسِرِ الدُّنْيَا والآخِرَة، ذَلِكَ هُوَ الخسرانُ الْمُبِين(١١)﴾ مَا معنى ذَلِكَ؟ قَالَ: يوجد في التفسير أنَّ أُولَئِكَ قوم دخلوا في الإسلام لطلب الغنــائم، فـإذا كَانَت الدائرة عَلَى أعداء الله اطمأنتُوا وفرحوا؛ وإذا كَانَت الدائرة عَلَى الـمُسْلِمِينَ سخطوا، وَقَالُوا: يا ليتنا لم نكن عندهـم، أو نحـو هَـذَا مِـنَ القـول، وَهُوَ حسن [٣٧٤] مِنَ التفسير». انتهى كلام الشيخ.

وخسرانه للدنيا: لأنَّهُ نسي نصيبه مِمَّا يتــزوَّد منهـا للآخـرة، وخسرانه للآخرة: لأنَّهُ خسر نعيــم الجــنَّة الــذِي أُعــِدُّ للمطيعـين، وَلاَ أعظـم مـن هَــذَا خسرانًا، لأنَّهُ لم ينمر لَهُ إلاَّ [الـ]عذاب الأدنى، والعذاب الأكبر. ﴿يدعو من

ما بين قوسين كتبه الناسخ في الحاشية بعد الإحالة إليها في المتن عند تفسير قول تعالى:
 ﴿ وَمِن الناس مَن يعبـد الله عَلَى حَرف، فإن أصابه حير اطمأن به ﴿ وَمِن المَكان الله الله عَلَى حَرف من أعاد كتابتها في المن عند تفسير قوله تعالى: ﴿ وَإِن أَصَابته فَننة ﴾ .

دون الله مَا لاَ يضوُّه اِي: يعبد مَا لاَ يضرُّه إِن ترك عبادته، ﴿وَمَسَا لاَ يَنْفُعهُ إِنْ عَبِده، ﴿ وَمَسَا لاَ يَنْفَعُهُ إِنْ عَبِده، بَل يَتْضَرَّر بَتْعِبه وعبادته لَهُ، ويتعذَّب، ﴿ ذَلِكَ هُــوَ الضلال الله عَنْ أَبْعِدُ فِي التَّيْهِ ضلالاً (١٠). البعيد (٢٠) ﴾ عَن المقصد؛ مستعار مِن ضلال مَن أَبْعِدَ فِي التَّيْهِ ضلالاً (١٠).

﴿ يَدَعُونِهُ أَي: يَعِبُدُ ﴿ لَمَن ضَرُّهُ ﴾ بكونه معبودًا (٢)، لأَنَّهُ يوجب الخزي في الدُّنْيَا، والعذاب في الآخِرَة، ﴿ أَقَسُربُ مِن نفعه ﴾ الـذِي يتوقَّعه بعبادته. ﴿ لَبِئْسَ المولى ﴾ المعبود، ﴿ ولبِئْسَ العشير (١٣) ﴾ العابد. وَهَذَا يتناول كلَّ مَا يشغل عَن فرائض الله مِنَ المعاصي.

نُمَّ عقَّب ذكر صدهم؛ فقـال: ﴿إِنَّ الله يُدخـل الذِينَ آمنـوا وعملـوا الصالحات جَـنَّاتٍ تَجري مِن تَحتها الأنهار إِنَّ الله يفعل مَا يريد(١٤)﴾.

ومن كان يَظنُّ أن لن يستنصرَه الله في الدُّنسيَا والآخِرَة كلام فِيهِ الحتصار؛ والمعنى: أنَّ الله ناصر رسوله في الدُّنسيَا والآخِرَة، فمن كَانَ يظنُّ علاف ذَلِك، ويتوقَّعه مِن غيظه، ﴿فليمدد بسبب إلى السَّمَاء ثُمَّ ليقطع المستقصِ في إزالة غيظه أو جزعه بأنْ يفعل كلَّ مَا يفعله المُمتَائئ غيظا، أو المبالغ جزعا. قيل: أراد بالسَّمَاء: سقف البيت، أي: ليشدد حبلا في سقف بيته، فليختنق بهِ حتَّى يموت، ثُمَّ ليقطع الحبل بعد الاختناق. وقيل: المراد بالسَّمَاء: السَّمَاء المعروفة؛ ومعناه: فليقطعه من أصله، فإنَّ أصله مِنَ

١ - كذا في الأصل، والصواب: «ضالاً». انظر: الزمخشري: الكثّاف، ١١٦/٣. أبو السعود: تفسير، مج٣/ ج٦/ ص٩٨.

٢ - في الأصل: «معبود»، وهو خطأ.

السَّمَاء، ﴿فليمدد بسبب إِلَى السَّمَاء ثُمَّ ليقطع ﴾ عَن النسَّبِي الوحي، فلينظر هل يقدِر عَلَى ذهاب غيظه بهذا الفعل. ﴿فلينظر ﴾ فليصور في نفسه ﴿هـل يُذهِنَّ كيدُه ﴾ فعله ذَلِك؛ وسمَّاه عَلَى الأوَّل كيدا، لأنَّهُ منتهى مَا يقدر عليه. ﴿مَا يغيظ(٥٠) ﴾ غيظَه، أو الذِي يغيظه من نصر الله.

﴿وكذلك﴾ ومثل ذَلِكَ الإنزال ﴿أَنْوَلْنَاهُ ۗ أَنْوَلْنَا القرآن كلَّه، ﴿آيَاتُ بَيِّنَاتُ ﴾ للمتدبرين لا غير، ﴿وأنَّ الله يَهدي مَن يريد(١٦) ﴾ هدايته.

﴿إِنَّ الذِينَ آمنوا وَالذِينَ هادوا والصابئين والنصارى والمجوس هَمُ البانيان [كَذَا]. ﴿وَالذِينَ أَشْرِكُوا، إِنَّ اللهَ يفصل بَيْنَهُم يوم القيامة ﴾ بالحكومة بَيْنَهُم، وإظهار المحق مِنهُم عَلَى المبطل؛ أو الجناء فيحازي كلاً مَا يليق بِهِ، ويدخله المحلَّ المعدَّ لَهُ، ﴿إِنَّ الله عَلَى كُلُّ شيء شهيد (١٧) ﴾ عالم بِهِ مراقب لأحواله.

﴿ أَلُمْ تَرَ ﴾ بعقلك وقلبك ﴿ أَنَّ الله يسجد لَهُ مِن فِي السَّمَاوَات ومن في الأَرْض ﴾ يتسخّر بقدرته، وَلاَ يتأبَّى عَن تدبيره؛ أو يدلُّ بذلِّه عَلَى عظمة مدبره. و «مَن» يجوز أن يتمَّ (١) أولي العقل وغيرهم عَلَى التغليب، فيكون قوله: ﴿ وَالشَمْسُ وَالْقَمْرُ وَالْنَجُومُ وَالْجَبَالُ وَالشَجْرُ وَالْلَهُوابُ ﴾ إفرادا لها بالذكر لشهرتها، واستبعاد ذَلِكَ منها، ﴿ وَكثيرٌ مِنَ الناس، وكثير حقّ عليه بالذكر لشهرتها، واستبعاد ذَلِكَ منها، ﴿

ا كذا في الأصل، ولعل الصواب: «أن تعمّ». وفي الألوسي: «و"من" إِعّا خاصئة بالعقلاء، وَإِمَّا عامّة لهم ولغيرهم بطريق التغليب، وَهُوَ الأولى، لأنَّهُ الأنسب بالمقام».
 الألوسي: روح المعاني، ١٣١/١٧٠.

العذاب بكفره وإيبائه عَن الطاعة، ﴿وَمَن يُهِنِ الله بالشقاوة، ﴿فَمَا لَهُ مِن مُكْرِم ﴾ يكرمه، [٣٧٥] ﴿إِنَّ الله يفعـل مَا يَشَـاء(١٨) ﴾ مِنَ الإكـرام والإهانة، يهين من يَشَـاء بالكفر<sup>(١١</sup>، ويكرم من يَشَـاء بالإيمـان<sup>(٢)</sup>؛ وَلاَ يَشـَـاء من ذَلِكَ إلاَّ مَا يقتضيه عمل العاملين، واعتقاد المعتقدين.

وهذان خصمان النين النيس النين سحدوا مع الساحدين من خلق الله والخصم الثاني: النيس أبوا عن السحود، النيس حق عليهم من خلق الله والخصم الثاني: النيس أبوا عن السحود، النيس حق عليهم العذاب. واختصموا في ربعم فالذين كفروا فصل لخصومتهم، وهو المعي بقوله: وإن الله يفصل بينهم يوم القيامة (٢٠). وقطعت لهم قدرت على مقادير حثثهم وثياب من نار نيران تحيط بهم إحاطة الثياب. ويصب من فوق رءوسهم الحميم (١٩) ماء حار له سقطت منه قطرة على حبال فوق رءوسهم الحميم به ما في بطونهم من الأمعاء، ووالجلود (٢٠) الدُنْيَا لأذابتها. ويصهر به ما في بطونهم من الأمعاء، ووالجلود (٢٠) من نوش من فرط حرارته في باطنهم تأثيره في ظاهرهم؛ فتذاب به أحشاؤهم كما تُذاب به حلودهم. وهم مقامع من حديد (٢١) سياط يُحلدون بها. وقيل: المِقْمَعة: شبه الجرز مِن الحديد (٢٠) من قولهم: قمَعتُ رأسه، إذا ضربته ضربا عنيفا. وكلما أرادوا أن يَخوجوا منها مِن غمّ أي: كلّما حاولوا

١ - في الأصل: «بالفكر»، وهو خطأ.

٢ - في الأصل: + «والإهانة»، ولا محلَّ لها من النصِّ. انظر: الزمخشري: الكشَّاف، ١١٧/٣.

٣ - سورة الحجِّ: ١٧.

٤ - «والقمع والمقمعة كلاهما: ما قُمع به. والمقامع: الجررزة وأعمدة الحديد منه، يضرب بها الرأس». ابن منظور: لسان العرب، ١٦٤/٥.

الخروج مِنَ النار بِمَا يلحقهم مِنَ الغم والكرب الذِي أَخَذ بأنفاسهم، وأعيدوا فِيهَا للهُ ردُّوا إِلَــيْهِا بالمقامع؛ وقيل لَهُم: ﴿وفوقوا عَــداب الحريق(٢٢) ﴾ النارَ البالغة في الإحراق.

وإنَّ الله يُدخل الذِينَ آمنوا وعملوا الصالحات جَنَّات تَجري مِن تَحتها الأنهار، يُحلَّون فِيهَا مِن أساور مِن ذهب ولؤلؤا، ولباسهم فِيهَا حرير (٢٣) ﴾ أي: أنَّهم يَلبسون في الجنَّة ثياب الإبريسَم (١١)، وَهُو الذِي حُرم لبسه في الدُّنْيَا عَلَى الرحال؛ وأنَّهُم يطيبون بالحلي وإن كَانُوا طيبين من غير تطيُّب. ﴿وَهُدُوا إِلَى الطيِّب مِنَ القول ﴾ كلمة التوحيد، ﴿وهُدُوا إِلَى عراط الحميد (٤٢) ﴾ المحمود نفسه؛ أو عاقبته، وَهُو الجنَّة؛ أو الحقُّ؛ أو المستحقُّ لذاته. والحميد: وَهُو الله تعالى. وصراطه: الإسلامُ.

﴿إِنَّ الذِينَ كَفَرُوا ويصدُّون عَن سبيل الله عَن دِينه ؛ أو شيء مِنه ؛ وَهُم الشيطان وحزبه ، مِن حن وإنس ؛ ﴿والمسجد الحرام ﴾ عطف عَلَى «اللهِ» لأنَّ الصادَّ عَنْهُ كالصاد عَن سبيل الله ؛ والصادُّ عَن عمارة بقيَّة المساحد كالصاد عَن المسجد الحرام ، ﴿الذِي جعلناه للناس سواءً العاكف ﴾ أي: المقيم ﴿فِيهِ ، والبادِ ﴾ والطارئ ، ﴿ومَن يُرِد فِيهِ ﴾ مِمَّا تُرك مفعوله ليتناول كلَّ متناول ؛ وقرئ بالفتح ، مِنَ الورود ؛ ﴿بإلحادٍ ﴾ عُدُول عَن القصد،

الإبريسم هو الحرير، وفيه ثلاث لغات: بكسر السين وفتحها وضمّها. انظر مادّة «برسم». ابن منظور: لسان العرب، ١٩٤/١. الفيروزآبادي: القاموس المحيط، ص
 ٩٧٤، مادّة «برسم».

﴿ بِظَلَم ﴾ بغير حقّ ؛ أي: مُلحِدا بسبب الظلم كالإشراك، واقتراف الآثام؛ وكذلك مَن عَدَل عَن مساجد الله ، عمَّا أمر الله مِن ذكره فِيهَا، فَقَد صَدَّ عَن سبيل الله ؛ فقد أحاط بِهِ الوعيد، لقوله: ﴿ نُذِقْه مِن عذاب أليم (٢٥) ﴾.

﴿ وَإِذْ بُوَّانَا لِإِبِرَاهِيمِ مَكَانَ البِيتِ ﴾ أي: واذكر إذ عيّناه، وجعلنا [مُ] لَهُ مَبَاءةً ؛ وقيل: وادٍ أنزلناه فِيهِ، ﴿ أَن لا تُشركُ بِي شَيْئًا ﴾ أي: أن لا تَعصيٰ بشيء، وخاصة في مكان البيت، فإنَّ المعصية وإن كَانَت عظيمة في كل مكان، فإنَّ المعصية فِيهِ أعظم، ﴿ وطهر بيتي للطائفين والقائمين (١) والركع السجود (٢٦) ﴾ أي: مِن كل مَا يُؤذي البيت، مِن القائمين فِيهِ للذكر، يستقذرها الشرع والعقل، وتَمنع الطائفين بِهِ [٣٧٦] والقائمين فِيهِ للذكر، والعابدين الله بالركوع والسحود، كما قَالَ: ﴿ فِي بيوت أذن الله أن تُرفع ويُذكرَ فِيهَا بالغدو والآصال (٢٠). قَالَ أبو سعيد في قوله: ﴿ وطهر بيتي للطائفين ﴾: ﴿ والمسحود، كما قَالَ: ﴿ فِي بيوت أذن الله أن تُرفع ويُذكرَ فِيهَا المعدى والمسحود، كما قَالَ: ﴿ وَالنّصال والمُسركين، والمائفين والركّع السحود ﴾.

﴿وَأَذَّنَ فِي النَّاسِ﴾ نَادِ فِيهِم ﴿بَالْحَجُّ بَدَعُوةَ الحَجَ، وَالْأَمْرِ بِهِ، ﴿يَاتُوكُ رَجَالاً ﴾ مُشَاةً، ﴿وَعَلَى كُلِّ ضَامِرٍ ﴾ ورُكبانا عَلَى كل بعير مهزول أتعبه بُعد السفر، ﴿يَأْتِينَ ﴾ صفة لضامر، ﴿مِنْ كُلِّ فَجُّ طريق ﴿عميق(٢٧)﴾ بعيد. ﴿لِيشْهِدُوا ﴾ ليحضروا ﴿مَنَافِع لَهُم ﴾ دينيَّة ودنيويَّة؛ وتنكيرها(٢) لأنَّ المُسْرَاد

١ - في الأصل: «والعاكفين» وهو خطأ.

٢ - سورة النور: ٣٦.

٣ - كذا في الأصل، ولعل الصواب: «ونكرها».

بها: نوع مِنَ المنافع مَخصوص بهذه العبادة، ﴿وَيَذَكُرُوا اسَمَ الله فِي أَيَّامُ مَعْلُومَاتُ عَلَى مَا رزقهم مِن بهيمة الأنعام، فكلوا منها وأطعموا البائسَ﴾ الذي أصابه بؤس أو شدَّة، ﴿الفقير(٢٨)﴾ المحتاج.

ونتف الإسط، وحَلقِ العانة، ﴿وَلْيُوفُوا نَدُورهم ﴾ مَا يَندُرون مِنَ البر في ونتف الإسط، وحَلقِ العانة، ﴿وَلْيُوفُوا نَدُورهم ﴾ مَا يَندُرون مِنَ البر في حجهم، وقيل: مواجب الحج، ﴿ولِيطُّوفُوا بِالبِيتِ العتيق(٢٩) ﴾ القديم، لأنه أوّلُ بيت وُضع للناس؛ أو المعتق مِن تَسلُّط الجبابرة؛ فكم من حبَّار سار إليه ليهدمه، فمنعه الله ؛ وأمَّا الحَجَّاج، فإنَّما قَصَد إخراج ابن الزبير مِنهُ دون التسلُّط عليه عَلَى مَا قيل.

﴿ ذَلِكَ وَمَن يُعظّم حُرِمات الله الحكامه، وسائر مَا لاَ يَحلُّ هتكه؛ وتعظيمها: ترك ملابستها؛ وقيل: الحُرمة: مَا وجب القيام بِهِ، وحَرُم التفريط فِيهِ؛ ﴿ فَهُو خيرٌ لَهُ ﴾ فالتعظيم خير لَهُ ﴿ عند رَبّه ﴾ ثوابا، ﴿ وأحلَّت لكم (١) الأنعام ﴾ قيل: أريد ببهيمة الانعام: حنين الانعام، ﴿ إلاَّ مَا يُتلَى عَلَيْكُم، فاجتنبوا الرجس الذِي هُوَ الأوثان، كما تُحتنب الأنجاس؛ وهُو عاية المبالغة في النهي عَن تعظيمها، والتنفير عَن عبادتها، وذلك يتناول جميع معاصي الله من أعمال القلوب والجوارح، لأنسها تُعبد من دون الله، ﴿ واجتنبوا قولَ الزور (٣٠) ﴾ تعميم بعد تَخصيص؛ فإنَّ

ا في الأصل: «وأحلّت لكم بهيمة الأنعام»، وهو خطأ. وفي سورة المائدة: ﴿ أُحِلّت لكم بهيمة الأنعام إلا ما يُتلى عليكم الآية: ١.

عبادة الأوثبان رأس النزور؛ والنزور: هِيَ الانحراف، كما أنَّ الإفسك: هُــوَ الصرف؛ وكلُّ ذَلِكَ عبادة غير الله؛ والمشرك زاعم أنَّ الوثنَ يَحقُّ لَهُ العبادة.

﴿ حُنَفَاءَ الله ﴾ مُخلصين لَهُ ﴿ غيرَ مُشركين بِهِ ﴾ شَيْئًا من معاصيه، ﴿ وَمَن السَّمَاء ﴾ يُشرك با الله ﴾ بشيء من الشرك، جلية وخفيه ؛ ﴿ فَكَأَنَّما خرَّ مِنَ السَّمَاء ﴾ لأنتهُ سقط مِن أُوج الإيمان إلى حضيض الكفر، وخرج مِن جملته التي دان بها لخالقه إلى حضرة (١) شياطين الجن والإنس، ﴿ يُوحي بعضُهم إلى بعض زُحرُف القولِ غرورا ﴾ (٢) ومعناه: أنَّ بُعدَ مَن أشركَ مِنَ الحق، كبُعدِ مَن سقَطَ مِن السَّمَاء، فذهبت بهِ الطير، أو هَوَت بهِ الريح، ﴿ فتخطَفُهُ الطير ﴾ فإنَّ الأهواء المردية توزع أفكاره، ﴿ أو تَهوي بِهِ الريح في (٢) مكانِ سحيق (٣١) ﴾ بعيد.

﴿ فَلِكَ وَمَن يُعظَّم شَعائرَ الله ﴾ أعلامَ دين الله ، ﴿ فَإِنسَّها مِن تَقوى القلوب ؟ القلوب ؟ القلوب القلوب إنَّ تعظيمها لله [٣٧٧] مِن أفعال ذوي تَقوى القلوب و فَكَر القلوب لأَنها مَنشًا التقوى والفحور، والآمرة بهيما، ﴿ لكم فِيها منافع إلى أجلٍ مُسمَّى ثُمَّ مَحلُّها إلى البيت العتيق (٣٣) ﴾ أي: لكم فِيها منافع: درُّها ونسلها وصوفها وظهورها إلى أن تُنحر، وقت نَحرها منتهية إلى البيت أي البيت أي الكم فِيها منافع دنيويَّة إلى وقت النحر، وبعده منافع دينيَّة أعظم منها.

ا - كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «حضيرة». «والحضيرة: جماعة القوم، وَقِيلَ: الحضيرة من الرحال: السبعة أو الثمانية... وَقِيلَ: الحضيرة: الأربعة والخمسة يَغزُون، وَقِيلَ: هـم النفر يُغزَى بهم، وقِيلَ: هم العشرة فمن دونهم». ابن منظور: لسان العرب، ٩/١٥٥.

٢ - سورة الأنعام: ١١٢.

٣ - في الأصل: «من»، وهو خطأ.

﴿ ولكلِّ أُمَّة ﴾ أهل شريعة ، ﴿ جعلنا مَنسَكا ﴾ متعبّدا، وقربانًا يتقرّبون به إلى الله ؛ وقرئ بالكسر ؛ أي: موضع نسك ، ﴿ ليذكروا اسم الله ﴾ دون غيره ، ويَحعلوا نُسكَهم لوجهه ؛ علّل (١) الجعل به تنبيها عَلَى أنَّ المقصود مِنَ المناسك تَذكُر المعبود . ﴿ عَلَى مَا رزقهم مِن بهيمة الأنعام ﴾ سمـــّاها بهيمة الأنعام ، لأنَّها لا تتكلّم ، ﴿ فإله كم إله و احد ، فله أسلِموا ﴾ أخلصوا للقرب ، أو الذكر وَلا تشوبوه بالإشراك ، ﴿ وبشّر المخبتين (٢٤) ﴾ المتواضعين ، أو المخلصين ؛ فإنَّ الإحبات صفتهم ، وَهُوَ الخشوع .

﴿الذِينَ إِذَا ذُكِر الله وَجِلَت قلوبهم ﴾ هيبةً مِنهُ، لإشراق أشعّة حلاله، وهيبته عليها، ﴿والصابرين عَلَى مَا أصابهم ﴾ مِنَ المصايب والتكاليف، ﴿والمقيمِي الصلاة ﴾ بشروطها في أوقاتها، ﴿ومِمَّا رزقناهم ﴾ مِن قـوّة أبدانهم، وثَقَابة آرائهم، وغزارة عقولهم، وأنوار علومهم، وفضل أموالهم ﴿ينفقُونَ (٣٥) ﴾ (٢) في وظائف الدين.

﴿والبُدُنَ ﴾ جمع بدنية ، الإبل ، لِعظم بَدَنِها ، مأخوذة من بَدَنَ ، وهجعلناها لكم من شعائر الله الإبل ، لِعظم دينه التبي شرعها الله ، ﴿لكم فِيهَا خير ﴾ دينيٌّ ودنيويٌّ ، إن رُعيَ بها أمر الله ، وَإِلاَّ فعلى العكس ؛ وكذلك الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا ، ﴿فَاذَكُووا اسم الله عليها صَوَافَ ﴾ قائمات قد صُفّفن أيديهن وأرجلهن ؛ ﴿فَإِذَا وَجَبَت جُنوبها ﴾ سقطت عَلَى الأرْض ؛ وَهُو كناية

۱ - في الأصل: «على»، ولا مَعنَى له. انظر العبارة في: أبو السعود: تفسير، مج٣/ ج٦/ ص١٠٦.

٢ - في الأصل: «ينقون» وهو خطأ.

عَن الموت، ﴿فكلوا منها وأطعموا القانع﴾ الراضي بِمَا عنده، وبمَا يُعطَى مـن غير مسألة، ﴿والمعترَّ﴾ المعترض بالسؤال وغيره، ﴿كَذَلْكُ سَخَّرِناها لكم﴾ مَعَ عظمها وقوَّتها، حتَّى تأخذوها منقادة، فتعقلوها (١١) وتَحبِسوها صافَّة قوائمها، ثُمَّ تطعنون في لبَّاتها. ﴿لَعَلَّكُم تَشْكَرُونَ (٣٦)﴾ إنعامَنا عَلَيْكُم بالقرب والإخلاص؛ ومَن لم يَشكر فقد كَفَر.

ولن يَنَالَ الله الله الله الله المهراقة بالنحر، من حيث أنها لحوم دماء، (لعله) المتصدّق بها، (ولا دماؤها المهراقة بالنحر، من حيث أنها لحوم دماء، (لعله) وكذلك غني عن بقيّة الأغراض والأعمال، لأنّه غني بذاته، (ولكن يناله التقوى منكم ولكن يناله التقوى منكم ولكن يناله ما يصحبه من تقوى قلوبكم، الذي يدعوكم إلى تعظيم أمر الله، والتعرّب إليه، والإخلاص له؛ وهُو صفة للقلب. فمن هَذَا الوجه يَحب لا محالة أن تكون أعمال القلب على الجملة \_ أفضل مِن حركات الجوارح، محالة أن تكون أعمال القلب على الجملة \_ أفضل مِن حركات الجوارح، الله أي: لتعرفوا عَظَمته باقتداره عَلَى ما لا يَقدِر عليه غيره؛ فَتُوحدوه بالكبرياء (عَلَى مَا لا يَقدِر عليه غيره؛ فَتُوحدوه بالكبرياء (عَلَى مَا هذاكم المرياة التقرّب بها؛ أو التكبروا الله، أي: لتعظّموه عَلَى مَا هداكم الأمر دينه، (وبشّر المحسنين(٣٧)) المخلصين فيما يأتونه [٣٧٨] ويذرونه بالجنّة.

﴿إِنَّ اللهُ يُدافِع عَن اللَّذِينَ آمنوا ﴾ يُدافع وساوس الشيطان بالإلهام، ويُدافع المضارَّ الدينيَّة والدُّنْ يَاويَّة، بِمَا يضادُّها مِنَ الأدوية المريحة لِمَن

١ - في الأصل: «فتعلقوها»، وَهُوَ حطأ. وانظر أبو السعود: تفسير، مج٣/ ج٦/ ص١٠٠٠.

استعملها؛ وهذه نعمةٌ عظيمة لِمَن شَكَرها؛ ﴿إِنَّ الله لاَ يُحِبُّ كُلَّ خوَّان﴾ في أمانة الله، ﴿كَفُورِ (٣٨)﴾ لنعمته.

وأذِنَ ورخص؛ وقرئ على بناء الفاعل (ا) وهو الله (ا)؛ وللذين يُقاتلون يُقاتلون يُقاتلون المشركين (ا وبائهم ظلموا بسبب أنهم ظلموا، ووانًا الله على نصرهم لقدير (٣٩) وعد هم بالنصر. والذين أخرجوا مِن ديارهم بغير حق بغير مُوجب استحقوا به والا أن يقولوا: رَبَنا الله ويستكن [كذا] في قولهم عملهم وإخلاصهم لله؛ أي: مَا نَقَموا مِنهم إلا يسليط المؤمنين مِنهم على الكافرين؛ وله له الناس بعضهم ببعض بسليط المؤمنين مِنهم على الكافرين؛ وله له الناس بعضهم ببعض المشركين على مله الإسلام. ووامع المهانية، ووبيع النصارى، المشركين على مله الإسلام. والمهانية، ووبيع النصارى، المشركين وكنائس اليهود، سميت بها، الأنه يُصلى فيها، وومساجل المشركين ويدخل في معنى هدمها: تعطيلها مِن العمارة بالصلاة والذكر؛ ولما أذِنَ الله فيها، واستعمالها باللهو (ا والخوض في الباطل، الأنها إذا

١ - في الأصل: «الفاعفل»، وهو خطأ.

٢ - في الأصل: «لله»، وهو خطأ.

حذا في الأصل، والصواب كما ذكر أبو السعود: «يقاتلهم المشركون»، ثُمَّ قال:
 «وقرئ عَلَى صيغة المبنيِّ للفاعل، أي يريدون أن يقاتلوا المشركين». أبو السعود:
 تفسير، مج٣/ ج٦/ ص٨٠١.

إن الأصل: «باستلاء»، وهو خطأ.

٥ - كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «للُّهو».

عُطِّلت مِنَ الصلاة والذكر، واستُعملت بالخوض (١٠)؛ فكأنَّها هُدِمت مِن حيث المعنى، بَل صارت هِيَ وبيت الماء بمثابة وَاحِدَةٍ، بَل هُو َ أَنفع منها لقضاء الحاجة (٢٠)، ولأنَّه هُو لم يُستعمل لغير مَا جُعل لَهُ، وبقيت هِيَ مُتعبَّدًا للشيطان وحِزبه؛ والدليل عَلَى ذَلِكَ، قوله: ﴿وَمَن أَظلمُ مِمَّن مَنع مَساحد الله أن يُذكر فِيها اسمه، وسعى في خرابها (١٩) فكانَ الهدم والخراب بمعنى واحد.

﴿ وَلَينصرنَّ الله من يَنصره ﴾ مَن يَنصُر دينه، ﴿ إِنَّ الله لقويُّ على نصرهم، ﴿ عَزِيز ( • ٤ ) ﴾ لا يُمانعه شيء. ﴿ اللَّذِينَ إِن مَّكُنَّاهم في الأَرْض أَقاموا الصلاة وآتوا الزكاة، وأمروا بالمعروف ونَهوا عَن المنكر ﴾ بدلٌ مِن «مَن ينصره». ﴿ و لله عاقبة الأمور ( ٢ ٤ ) ﴾ فإنَّ مَرجعها ( أَ) إِلَى حكمه ؛ وفيه تأكيد لِمَا وعده.

﴿ وَإِنْ يُكَذِّبُوكَ فَقَدَ كَذَّبِتَ قَبِلْهِم قَومُ نُوحِ وَعَادٌ وَثَمُودَ (٤٢) وقوم إبراهيم وقومُ لوط(٤٣) وأصحابُ مدين ﴾ تسليةً لَهُ، بأنَّ قومه إن كذَّبوه، فهو ليس بأوحديٍّ في التكذيب، فإنَّ هؤلاء قد كَذَّبُوا رسلهم قبل قومه،

١ - كذا في الأصل، ولعل الصواب: «للحوض».

٢ - في العبارة مبالغة من المُتُولِّف، إذ كيف يشبِّه المساحد ببيت الماء الذي لا وحه لتشبيهه ومقارنته ببيت الله!. وينبغي أن نرفع من قدر المساحد، ونطهِّرها مِمَّا ذكره المصنفِّف، ومن الذين يسعون في خرابها، وأن نجنبِّها السفهاء، ولكن لا أن نعتبرها أخسَّ من بيت الماء، مهما وقع فيها من تجاوزات: ﴿فِي بيوت أذن الله أن تُرفع...﴾. سورة النور: ٣٦.

٣ - سورة البقرة: ١١٤.

<sup>\$ -</sup> في الأصل: «مرجها»، وهو خطأ.

﴿وَكُذَّب مُوسى ﴾ غَيَّر فِيهِ النظم، وبَنيَ الفعل للمفعول، لأنَّ قَومه بنو إسرائيل، ولم يُكذَّبوه، وإنَّما كذَّبه القبط؛ ﴿فأمليتُ للكَافِرِينَ ﴾ فأمهلتهم حتَّى انصرمَت آجالهم المقدَّرة؛ ﴿ثُمَّ أَخَذَتُهم فكيف كَانَ نكير(٤٤) ﴾ إنكاري عَلَيْهم بتغيير النعمة مِحنةً، والحياة هلاكا، والعمارة حرابًا. والأخذُ مِنَ الله لاَ يكون إلاَّ عَلَى مَن غَضِب عليه؛ ويعمُّ كلَّ مَن مات عَلَى الكفر؛ وأمَّا المؤمنون \_ وإن قُتلوا أو ماتوا حَثْفَ أنوفهم، أو وقع عَلَيْهِم حرق أو غرق أو نحوه \_ فلا يُسمَّى أَخذًا، لأنَّهُ قَالَ: ﴿لَيرزقنَّهم الله رزقا حسنا ﴾ (1).

﴿ فَكَأَيِّنَ مِن قرية [٣٧٩] أهلكناها ﴾ بإهلاك أهلها، ﴿ وهي ظالمة ﴾ أي: أهلها، ﴿ فهي خاوية عَلَى عُروشها ﴾ ساقطة حيطانها عَلَى سُقوفها، بأن تعطَّل بنيانها، فَخربت سقوفها، ثُمَّ تهدَّمت حيطانها، فسقطت فوق السقوف؛ أو خالية مَعَ بقاء عُروشها وسَلامتها، ﴿ وبئرٍ معطلة ﴾ أي: وكم بئرٍ عامرة في البوادي تُركت لا يُستقى منها له لاك أهلها، ﴿ وقَصْرٍ مَشْيِد (٤٥) ﴾ مرفوع، أحليناه عَن ساكنيه.

وأفلم يسيروا في الأرض حث لَهُم عَلَى أن يُسافروا لِيروا مَصارع المهلكين فيعتبروا، وَهُم وإن كَانُوا قد سافروا لم يُسافروا لذلك؛ ويَحتمل هاهنا السير بتفكر القلوب في قصص الماضين، ليعتبروا بِمَا وقع مِنهُم، وبهم وفيهم، ليحذروا مشاربهم، وفتكون لَهُم قلوب يعقلون بها هما يَحب أن يُعقل مِن التوحيد، بِمَا حَصل لَهُم مِن الاستبصار والاستدلال، وأو آذان

١ - سورة الحجّ: ٥٨.

يَسمعون بها مَا يجب أن يُسمع مِنَ الوحي، والتذكير بحال مَن شاهدوا آثارهم؛ ﴿ فَإِنَّهَا لاَ تَعمَى الأبصار ﴾ أبصارُ العيون، فإنَّه لاَ يَضرُّ عَمَاها عند الاستبصار، ﴿ ولكن تَعمَى القلوبُ التِي في الصدور (٢٤) ﴾ عَن الاعتبار؛ أي: ليس الخلل في مشاعرهم (١)، وإنَّما عَمِيَت بصائرهم باتباع الهوى، والانهماك في التقليد؛ وفصَّل التنبيه عَلَى أنَّ العمى الحقيقيَّ، والسمع الحقيقيَّ، ليس المتعارف الذي يَحصُّ البصر، والسمع الظاهر.

﴿ويستعجلونك بالعذاب﴾ المتوعّد بهِ، ﴿ولن يُخلِفَ الله وَعدَه﴾ لامتناع الخلف عَنْهُ في حبره، فيصيبهم بِمَا أوعدهم، ولو بعد حين. ﴿وإنَّ يوما عند رَبّك كألف سنةٍ مِمَّا تَعُدُّونَ (٤٧)﴾ مِن أيسًامكم؛ أي: مِن شدَّة مَا يَلقَى فِيهِ أعداؤه مِنَ الشدائد؛ لأَنَّ أيسًام الشدائد مُستطالة، وَأَن يكون للمؤمنين كما بين الصلاتين، لأنَّهُم لا يجزنهم الفزع الأكبر.

﴿وَكَايِّنَ مِن قَرِيةٍ أَمَلَيْتُ لَها﴾ كما أمهلتكم، ﴿وهي ظالمة﴾ مثلكم، ﴿وهي ظالمة﴾ مثلكم، ﴿ثُمَّ أَخَذَتُها﴾ بالعذاب، ﴿وإليَّ المصير(٤٨)﴾ وَإِلىَ حكمي مرجع الجميع.

﴿قَل: يَما أَيُّهَا الناس إِنَّمَا أَنا لَكُم نَذَيْهِ مُبِين (٤٩)﴾ أُوضِح لكم مَا أُنذَركم بهِ، والاقتصار عَلَى الإنذار \_ مَعَ عموم الخطاب، وذِكر الفريقين \_ أُنذركم بهِ، والاقتصار عَلَى الإنذار \_ مَعَ عموم الخطاب، وذِكر الفريقين وثوابهم، زيادة في لأنَّ مصدر الكلام مَسَاقه للمشركين؛ وإنَّما ذَكر المؤمنين وثوابهم، زيادة في غيظهم. ﴿فَاللَّذِينَ آمنوا وعملوا الصالحات لَهُم معفوةٌ ورزقٌ كريم (٠٠)﴾ غيظهم. ﴿فَاللَّذِينَ آمنوا وعملوا الصالحات لَهُم معفوةٌ ورزقٌ كريم مِن كل نوع: مَا تُجمع فضائله.

١ – كذا في الأصل، ولعلَّه يقصد: في حواسُّهم الظاهريَّة.

﴿وَالذِينَ سَعُوا فِي آياتنا﴾ أي: عملوا فِي إبطال آياتنا وإطفائها بالرد والإبطال، والخوض والفساد؛ ويعمُّ هَذَا جميع العاصين، ﴿مُعَاجِزِينَ مسابقين مشاقين للسَّارِعِينَ فِيهَا بالقبول والتحقيق. عَاجَزَهُ، فأَعجَزَه، وعَجَزه: إِذَا سَابَقه فسبقه، لأَنَّ كُلاَّ مِنَ المتسابقين يطلب إعجاز الآحر عَن اللحاق بهِ، ومن ذَلِكَ يكونون حربا لله ولرسوله، ولدينه وللمسلمين؛ وفي موضع: أي ظنُّوا أنَّهم يعجزون فلا يقدر عليهم، ﴿أُولَـئِكَ أصحابُ الجحيم(٥١) ﴾ النار الموقدة.

ومن كِتاب الاستقامة في تأويل الآية الآتية، فقال: «وَلاَ يَجوز التقليد، وَلاَ يَحلُّ فِي الدين إِلاَّ لأنبياء الله ورسله على الكَذَا] فيما [٣٨٠] يَجوز التقليد لَهُم مِنَ الحكم غير المتشابه، والناسخ غير المنسوخ، مِمَّا لاَ يَجري عَلَى وجه الغلط مِنْهُم، وَلاَ مِمَّا يُلقيه الشيطان عَلَى السنتهم، فإنَّه قد قَالَ الله تبارك وتعالى: ﴿وَمَا أُرسلنا مِن قبلك مِن رسول وَلاَ نَبِيّ، إلاَّ إِذَا تَمنَّى أَلقى الشيطان في أُمنيته، فينسخُ اللهُ مَا يُلقي الشيطان، ثُمَّ يُحكم الله آياتِه وَاللهُ عليم حكيم(٥٦) ليجعل مَا يُلقي الشيطان فتنة للذين في قلوبهم مَوض والقاسية قلوبهم، وإنَّ الظالمين لفي شقاق بعيد(٥٣).. ﴾ إِلَى آخر القصّة (١) فصدَق الله،

١ - لقد عقد الشيخ بيُّوض إبراهيم رحمه الله في تفسير الآيتين ٥٣-٥٢ من السورة، فصلا مطوّلا قيّما في الردِّ علَى قصّة الغرانيق، وافتراءات الجاهلين والمغرضين. انظر: بيتُوض إبراهيم بن عمر: في رحاب القرآن، تفسير سورتي الأنبياء والحجِّ، تحرير: عيسى بن محمَّد الشيخ بالحاج، المطبعة العَرَبِيَّة، نشر جمعية النراث، القرارة، ١٤١٧هـ /١٩٩٧م.

ونَحن عَلَى تصديق قول الله مِنَ الشاهدين، ولو كره الْكَافِرُونَ والمنافقون، وتـأوَّل في ذَلِكَ المتأولون؛ فنحن نُؤمن بهذا مِن قول الله تبارك وتعالى: إِنــَّهُ كذلـك، وإنَّ ذَلِكَ المتأولون؛ فنحن أو مِنَ الأنبياء والرسل، وإنَّ ذَلِكَ فتنة لِمَــن اقتــدى<sup>(۱)</sup> بِــهِ وقبله، وإنَّ الله ناسخٌ لذلك، كما وعد تبارك وتعالى.

﴿ وليعلمَ الذِينَ أوتوا العلمَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِن رَبّكَ ﴾ أَنَّ ذَلِكَ الحقَّ عَلَى مَا قد ابتلى الله بهِ حلقه وعباده، ﴿ فيؤمنوا بِهِ ﴾ بذلك، ﴿ فَتُخبِت لَـ هُ قلوبهم ﴾ أي: تَخشع، (لعلَّه) وتتواضع، وَلاَ يُنكرونه، وَلاَ يتأوَّلونه عَلَى غير تأويل الحق، ﴿ وَإِنَّ الله لَهادي الذِينَ آمنوا إِلَى صِرَاط مُسْتَقِيم (٤٥) ﴾ في جميع مَا فُتِنَ بِهِ المفتونون » انتهى كلام الشيخ.

﴿وَالذِينَ هَاجروا فِي صبيل الله ﴾ أي: فارقوا أوطانهم وعشائرهم في طاعة الله وظلب رضاه، ﴿ثُمَّ قُتِلُوا أو مَاتُوا لَيرزقَنَّهم الله رزقا حَسَنا﴾

١ - في الأصل: «اقتداء»، وهو خطأ.

٢ - في الأصل: «الذين» وهو خطأ.

الجنّة ونعيمها؛ وإنَّما سوَّى بين مَن قُتل في الجهاد، ومن ماتَ حتفَ أنفه في الوعد، لاستوائهما في القصد وأصل العمل، ﴿وَإِنَّ الله لَهو خيرُ الرازقِين(٥٨) لَيُدخلنَّهم مدخلا يَرضَونه ﴾ هُوَ الجنَّة فِيهَا مَا يُحِبُّونه، ﴿وَإِنَّ الله لَعليم ﴾ بأحوالهم، وأحوال معادهم؛ ﴿حليم(٥٩) ﴾ لاَ يُعاجلُ بالعقوبة.

١- في الأصل: «عالما»، وهو خطأ.

٢ - في الأصل: «ان»، وهو خطأ.

٣ - كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «أراد أنَّهُ».

﴿ أَلَمْ تَوَ أَنَّ اللهُ أَنْ زَلَ مِنَ السَّمَاء ماءً، فَتُصبح الأَرْض مُخضرَّة إِنَّ اللهَ لطيفٌ في يصلُ علمه أو لُطفه إِلَى كل مَا حلَّ ودقَّ، ﴿خبير (٦٣)﴾ بالتدابير الظاهرة والباطنة، ﴿ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَات وَمَا فِي الأَرْض وإنَّ الله لَهو الغنيُ الظاهرة والباطنة، ﴿ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَات وَمَا فِي الأَرْض وإنَّ الله لَهو الغنيُ الظاهرة والباطنة، ﴿ الحميد (٤٤) ﴾ المستوجب للحمد بصفاته و كبريائه.

﴿ أَلُمْ تَوَ أَنَّ الله سخر لكم مَا في الأرْض حعلها مذلّلة لكم، معدّة لمنافعكم، ﴿ والفلكَ تَجري في البحر بأمره، ويُمسك السَّمَاء أَن تَقَع عَلَى الأَرْض إِلاَّ بإذنه ﴾ إِلاَ بمشيئته؛ وفيه ردُّ لاستمساكها بذاتها، فإنها مساوية لسائر الأحسام في الجسميَّة، فتكون قابلة للميل الهابط قبول غيرها؛ ﴿ إِنَّ الله بالناس لَرَءوف رحيم (٦٥) ﴾ حيث هيًا لَهُم أسباب الاستدلال، وفتح عَلَيْهِم أبواب المنافع، ودَفَع عَنْهُم أنواع المضار.

﴿وَهُوَ الذِي أَحِياكُم﴾ أوحدكم مِنَ العدم لعبادته؛ ﴿ثُمَّ يُميتُكم، ثُمَّ يُحييكم للجزاء، ﴿إِنَّ الإنسان لَكفور (٦٦) للمحود للنعم مَعَ ظهورها.

﴿لِكُلِّ أُمَّة جعلنا مَنسكا﴾ شريعة يعبدون الله بها، ﴿هم ناسِكوه فلا يُنازِعُنَك ﴾ سائر أرباب الملل الجاحدة ﴿في الأمر ﴾ في أمر الدين، لأنَّهُم بين حُهَّال وأهل عناد؛ أو لأنَّ أمر دينك أظهر من أن يقبل النزاع، ﴿وادع إِلَى رَبِّك ﴾ إِلَى توحيده وعبادته، ﴿إِنَّكَ لعلى هُدًى مُسْتَقِيم (٣٧) ﴾ طريق إِلَى الحق سويِّ.

١ - في الأصل: «في ندته»، ولا معنــــى له.

﴿ وَإِن جَادَلُوكَ ﴾ بعد ظهور الحق، ولزوم الحجّة، وإبلاغ الدعوة، وفقل: الله أعلم بِمَا تَعْمَلُونَ (٦٨) ﴾ فيجازيكم عَلَى عملكم، وهُوَ وعيد فِيهِ رفق، ﴿ الله يحكم بينكم ﴾ يفصل بين المؤمنين والْكَافِرِينَ بالثواب والعقاب ﴿ يوم القيامة ﴾ كما فَصَلَ في الدُّنْ يَا بالحجج والآيات ﴿ فيما كُنتُم فِيهِ تَختلفُونَ (٦٩) ﴾ فحينئذ يبَينُ المحقّ مِنَ المبطل.

وألم تعلم أنَّ الله يعلم مَا في السَّمَاء والأَرْض إنَّ ذَلِكَ في كِتَابِ وَيل: اللوح المحفوظ، كتب فِيهِ قبل حدوثه، فلا يهمَّنك أمرهم مَعَ علمنا يه وحفظنا لَهُ، ﴿إِنَّ ذَلِكَ الإحاطة (١) به، وإثباته في اللوح المحفوظ؛ أو الحكم بينكم، ﴿عَلَى الله يَسيرٌ (٧٠) ﴾ لأَنَّ علمه مقتضى ذاته المتعلَّق بكُل العلامات (٢) عَلَى سواء. ﴿ويعبدون من دون الله مَا لم يُنزِّل بِهِ سلطانا وحجَّة تدلُّ عَلَى حواز عبادته، ﴿وَمَا ليس لَهُم بِهِ علم الخيل، يعنى: أنهم فعلوا مَا فعلوا عَن حهل لاَ عَن علم، ﴿وَمَا للظالمين وَمَا للذين ارتكبوا هَذَا الظلم ﴿من نصير (٧١) ﴾ يُقرر مذهبهم، أو يدفع العذاب عَنْهُم.

﴿وَإِذَا تُعلَى عَلَيْهِم آياتنا ﴾ حجج الحق من حيث مَا كَانَت، ﴿ يَعُرفُ فِي وجوه اللَّذِينَ وَاضَحَات تَعْرَفُونِهَا، وتَعْرَفُونِ المراد بها، ﴿ تَعْرَفُ فِي وجوه اللَّذِينَ كَفُرُوا الْمُنكَرَ ﴾ الإنكار، لفرط نكرهم للحق ﴿ يكادون يسطون ﴾ يطشون ﴿ وَاللَّذِينَ يَتَلُونَ عَلَيْهِم آياتنا ﴾ يُقيمُون حجج الله عليهم؛ ﴿ قَل: أَفَانبُنكُم

١ - في الأصل: «لإحاطة»، وهو خطأ.

٢ - كذا في الأصل، ولعل الصواب: «المعلومات».

بِشرَّ من ذلكم، من غيظكم عَلَى التالين، وسطوكم عليهم، ﴿النَّارُ وعَدَهَا اللَّهِ الذِينَ كَفَرُوا وبنُسَ المصير (٧٢)﴾.

وَيَا أَيسُهَا الناس ضُرِبَ مَشَلٌ بين لكم حالٌ مُستخربة، أو قصة رائقة (١)، ولذلك سمّاها مثلاً، ﴿فاستمعوا لَهُ للمثل، أو لشأنه استماع تدبّر وتفكّر (٢)، ﴿إِنَّ الذِينَ تدعون من دون الله يعني: الأصنام، [٣٨٢] ومع أهل المعاني: «يتناول كلَّ معصية لله تبارك وتعالى». ﴿لن يَخلقوا دُبابا لاَ يقدرون (٢) عَلَى خلقه مَعَ صغره ﴿ولو اجتمعوا لَهُ مَعَ اجتماعهم، فكيف إذا تفرّقوا ?. ﴿وإن يَسلُبْهُمُ الذباب شَيْئًا لاَ يستنقذوه مِنهُ لاَ يستردُّونه مِنهُ لعجزهم، فصاروا في ذَلِكَ أعجز مِنهُ. جَهلهم غاية التجهيل، بأن أشركوا إلها – قَدر عَلَى المقدورات كلها، وتفرَّد بإيجاد الموجودات بأسرها – تماثيل هي أعجز الأشياء؛ وبين ذَلِكَ بأنها لاَ تقدر عَلَى خلق أقل الأحياء وأذهًا، ولو اجتمعوا لَهُ، بَل لاَ يقوون عَلَى مقاومة هَذَا الأقل الأذل، ويعجزون عَن ولو اجتمعوا لَهُ، بَل لاَ يقوون عَلَى مقاومة هَذَا الأقل الأذل، ويعجزون عَن دبه في نفسها، واستنفاذ مَا تختطفه من عندها، ﴿ضَعُفُ فَ الطالب والمسلوب.

١ - وَفِي التفاسير الأحرى: «رائعة»، وهما بمعنى واحد. انظر: الزمخشري: الكشّاف،
 ١٣٤/٣. أبو السعود: تفسير، مج٣/ ج٦/ ص١٢٠. ابن منظور: لسان العسرب،
 ١٢٥٨/١-١٢٥٩. مادَّة «روق».

٢ - في الأصل: «تكفر»، وهو تحريف.

٣ - في الأصل: «يقدروا»، وهو خطأ، إذا لا موجب لحذف النون.

<sup>: -</sup> كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: - «من».

﴿مَا قَدَرُوا الله حَقَّ قَــدرِهِ مَا عرفوه حقَّ معرفته، ولا عظَّموه حقَّ تعظيمه، حيث أشركوا بهِ، وسَمُّوا باسمه مَا هُوَ أبعد الأشياء مناسبة، ﴿إِنَّ الله لقويِّ عَلَى خلق المكنات بأسرها، ﴿عزيز(٧٤)﴾ لاَ يغلبه شيء؛ وآلهتهم التِي يدعونها عاجزة عَن أقلَّها، مقهورة من أذلها.

وا لله يصطفي مِنَ المَلاَئِكَة رُسُلاً كما يصطفي مِنَ البشر؛ لعلمه بأحوال لهم دون غيرهم، ﴿وَمِن الناسِ يدعون سائرهم إِلَى الحق، ويُيلِّغون بِالنهم مَّا أُنزِل عَلَيْهِم، كانَّه لمَّا قرَّر وحدانيَّته في الألوهيَّة، ونفى أن يشاركه غيره في صفاتها، بيت أنَّ لَهُ عبادا مصطفين في الرسالة، يُرسِلهم ليُقتَدَى بهم في عبادة الله، وهي أعلى المراتب، ومنتهى الدرجات لِمَن عداه مِنَ الموجودات. ﴿إِنَّ الله سميع بصير (٧٥) يعلم مَا بين أيديهم وَمَا خلفهم عالم بِمَا كَانَ وَمَا يكون مِمَّا هم عملوا، وَمَا هم عاملون مِمَّا لم يعملوا، وهوالى الله تُوجَع الأمور (٧٦) ﴾، لأنَّهُ مُنشِئها وخالقها، فمرجعها إليه.

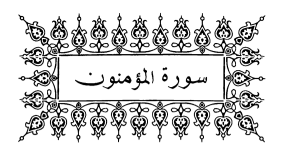
﴿ يَا أَيُّهَا الذِينَ آمنوا اركعوا واسجدوا ﴾ في صلاتكم، ﴿ واعبدوا رَبَّكُم ﴾ بسائر مَا تَعبَّدَكم بِهِ، ﴿ وافعلوا الخير ﴾ وتقرَّبوا إليه بنوافل الطاعات، ﴿ لَعَلَّكُم ﴾ لكي ﴿ تفلحُونَ (٧٧) وجاهدوا في الله ﴾ لله ولدينه أعداء دينه الظاهرة: كأهل الزيغ، والباطنة: كالهوى والنفس. وعنه الطَيِّئُ أنَّه رجع من غزوة مِنَ المغازي فقال: ﴿ رجعنا مِنَ الجهاد الأصغر إِلَى الجهاد الأكبر »، فَسئل عَن الجهاد الأكبر فقال: ﴿ رجهاد النفس » (١)، أو نحو هَذَا مِنَ الكلام. ﴿ حقَّ عَن الجهاد الأكبر فقال. ﴿ حَهاد النفس » (١)، أو نحو هَذَا مِنَ الكلام. ﴿ حقَّ

١ – لم نعثر عَلَيه في الربيع ولا في الكتب التسعة.

جهادِه، أي: جهادا فيهِ حـقًا خالصا لوجهه، ببذل الوسع، والأنفس، والأموال، والمهج، وأحذ الحذر عَن المخالفة والفتور، وَهُوَ استفراغ الطاقة؛ ﴿ هُوَ اجتباكم ﴾ اختاركم لدينه ولنصرته، ﴿ وَمَا جعل عَلَيْكُم في الدين من حَرجِ﴾ أي: ضيق، بتكليف مَا لاَ يستطاع. ﴿مِلَّةَ أَبِيكُم إبراهيمِ﴾ أي: وَسَّع دينَكم توسُّعَ ملَّة أبيكم؛ وإنَّما جعله أباهم، لأنَّهُ أبو رسـول ا الله ﷺ، وَهُـوَ كالأب لأمَّته، من حيث أنَّه سبب لحياتهم الأبديَّة، ووجودهم عَلَى الوجمه المعتد بِهِ فِي الآخِرَة. ﴿ هُوَ سَمَّاكُم الْمُسْلِمِينَ مَن قَبلُ ﴾ من قبل القرآن في الكتب المتقدمة، ﴿وفي هَـذَا﴾ وفي القرآن، ﴿ليكون الرسول﴾ مُتعلَّـةً (١) بد سمًّا كم»، (شهيدا عليكم) بطاعة من أطاع، وعصيان من عصى، ﴿وتكونوا شهداء عَلَى الناس﴾ من حيث تنزلون [٣٨٣] مِنْهُم كلاٌّ منزلتـه، وتُونُّونه حقَّه وقسمه، ﴿فأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة﴾ عَلَى الوجــه المـأمور بِهِ، لَمَّا حصَّكم بهذا الفضـل والشـرف، ﴿واعتصمـوا بـا للهُ ﴾ واتــَّقوا بـهِ في بحامع أموركم، ﴿هُوَ مولاكم، ناصركم ومتولِّي أموركم، ﴿فنعم المولى وَنِعَمَ النصير(٧٨)﴾ هُوَ، إذ لاَ مثل لَهُ في الولايــة والنصــرة، بَــل لاَ مــولى وَلاَ نصير سواه في الحقيقة.



١ - في الأصل: «متعلقا»، وهو خطأ.



براييدالرحمز الرحم

﴿ وَقَدَ أَفَلَحَ المُؤْمِنُونَ (١) ﴾ (١) تقرَّب الماضي من الحال أنَّ فَلاحَهم (٢) قد (لَعَلَّهُ) حصل. ﴿ اللَّذِينَ هم في صلاتهم خاشعُونَ (٢) ﴾ خاتفون مِنَ الله وجلون مُتذلِّلون لَهُ، ملزمون أبصارهم مساجدهم. والخشوع: هُوَ الخضوع؛ أو قريب مِنهُ والهام والخشوع في الصوت والبصر والسلو [كذا] والتذلُّل.

﴿ وَالذِينَ هم عَن اللغو ﴾ عماً لا يعنيهم من فعل وقول وحديث نفس، ﴿ معوضُونَ (٣) ﴾ لِمَا بهم مِنَ الجلد، وَمَا شغلهم عَنْهُ (١٠) ؛ وَهُوَ أَبلغ

<sup>-</sup> هنا وضع الناسخ إحالة إلى الحاشية و لم يكتب فيها شيئًا، والعبارة غير مفهومة، ويسدو أنَّ فيها نقصا.

٢ - هنا إحالة أخرى إلى الحاشية، ولم يكتب فيها شيئًا.

٣ - في الأصل: «اهوو»، ولا مُعني له.

كذا في الأصل، ولعل الصواب: «لما بهم من الجد ما يشغلهم عنه»، كما في تفسير الزخشري، حيث قال: «يعني أن بهم من الجد ما يشغلهم عن الهزل». ١٣٨/٣.

مِنَ الذِينَ لا يلهون من وجوه... (١) ﴿وَالذِينَ هَم لَلزَكَاة فَاعَلُونَ (٤)﴾ وصفهم بذلك بعدما وصفهم بالخشوع في الصلاة، ليدلَّ عَلَى أنسَّهم بلغوا الغاية في القيام عَلَى الطاعات البدنيسَّة والماليسَّة، والتحنُّب عَن المحرَّمات، وسائر مَا توجب المروءة احتنابَه. ﴿وَالذِينَ هَم لفروجهم حافظُونَ (٥) إلاَّ عَلَى أزواجهم أو مَا ملكت أيمانهم فَإِنسَّهُمْ غير مَلومِين (٦) فمن ابتغى وراءَ ذَلِكَ فأولئك هُمُ العادُونَ (٧)﴾ المعتدون لحدوده.

﴿وَالذِينَ هِم لأماناتهم (٢) وعهدهم لما يُؤْمنُونَ عليه، ويعاهدون من جهة الحقّ والخلق، ﴿والْجِينَ هم عَلَى صلواتهم يُحافظُونَ (٩) ﴾ واظبون عليها ويؤدُّونها في أوقاتها؛ وليس عَلَى صلواتهم يُحافظُونَ (٩) ﴾ يواظبون عليها ويؤدُّونها في أوقاتها؛ وليس ذَلِكَ تكريرا لِمَا وصفهم بهِ أوَّلاً، فإنَّ الخشوع في الصلاة غير المحافظة عليها، وفي تصدير الأوصاف وحتمها بأمر الصلاة تعظيمٌ لشأنها. ﴿أُولَــئِكَ ﴾ وفي تصدير الأوصاف وحتمها بأمر الصلاة تعظيمٌ لشأنها. ﴿أُولَــئِكَ ﴾ الجامعون لهذه الصفات، ﴿هم الوارثُونَ (١٠) ﴾ الأحقاء أن يُسمُّوا وارثين دون غيرهم في القيامة. ﴿الذينَ يَرِثُــون الفـروسَ ﴾ بيان لِمَا يرثونه والفردوس: خير الجنان فيمَا قيل، ﴿هم فِيهَا خالدُونَ (١١) ﴾.

ا - يبدو أنَّ في العبارة سقطا، وفي تفسير أبي السعود: «وهو أبلغ من أن يقال: لا يلهون من وجوه حعل الجملة اسْمِيَّةً، وبناء الحكم عَلَى الضمير، والتعبير عنه بالاسم، وتقديم الصلة عَلَيه، وإقامة الإعراض مقام البرك، ليدلُّ عَلَى تباعدهم عنه رأسًا، مباشرة وتسبيًا، وميلا وحضورا...». أبو السعود: تفسير، مج٣/ ج٦/ ص١٢٤.

٢ - في الأصل: «لماناتهم»، وهو خطأ.

﴿ وَلَقَد خلقنا الإنسانَ مِن سُلالة ﴾ من خلاصة سُلّت من بين الكدر همن طِين (١٣) ثُمَّ جعلناه نطفة في قرارٍ مكين (١٣) ﴾ حريز، مكن (١٠) لاستقرارها فيه إلى بلوغ أمدها، وهُو الرحم. ﴿ ثُمَّ خُلقنا النطفة علقة علقة عمراء، ﴿ فخلقنا العلقة مُضغة، فخلقنا المضغة أحلنا النطفة البيضاء علقة حمراء، ﴿ فخلقنا العلقة مُضغة، فخلقنا المُضغة عظاما، فكسونا العظام لحما، ثمَّ أنشأناه خلقا آخر ﴾ آخر: قيل: الروح، أو نبات الشعر والأسنان؛ أو تصريف أحواله بعد الولادة مِن الدلالة عَلَى ثدي أمله إلى كمال عقله، ﴿ فتبارك الله ﴾ فتعالى شانه في قدرته وحكمته، أمله إلى كمال عقله، ﴿ فتبارك الله ﴾ فتعالى شانه في قدرته وحكمته، ﴿ أحسنُ الخالقِين (١٤) ﴾ المقدرين تقديرا. ﴿ ثُمَّ إنسَّكُم بعد ذَلِك لَمَيتُونَ (١٥) ﴾ للمساب والجزاء.

﴿وَلَقَد خلقنا فوقكم سبعَ طرائق﴾ سبع سماوات، لأنسَّهَا طُورِقَ (٢٠ بعضُها فوق بعضٍ مُطَارِقةَ النعل، وكلُّ ما فوقه مثله فهو طريقه، أو لأنسَّهَا طُرَق المَلاَئِكَة، أو الكواكب فِيهَا مسيرها. ﴿وَمَا كُنتًا عَنِ الخَلقِ غافلين(١٧)﴾ مهملين أمرها، بَل نحفظها عَن الزوال والاختلاف، وندبير [٣٨٤] أمرها حتَّى تبلغ منتهى مَا قُدير لها من الكمال، حسب مَا اقتضته الحكمة وتعلَّقت به المشيئة.

﴿ وَأَنْوَلْنَا مِنَ السَّمَاء ماءً بِقَدَرٍ ﴾ بتقدير، يكثر نفعه ويَقلُ ضرره؛ أو بمقدار ما عَلِمنا من صلاحهم ﴿ فأسكناه في الأرْض ﴾ فجعلناه ثابتا مستقرا،

١ - كذا في الأصل، ولعل الصواب: «مكين».

لأصل: «طروق»، ولا معنى له. والصواب ما أثبتناه، وَهُوَ ما ورد في الزعشري: الكشّاف،
 ١٤١/٣ . أبو السعود: تفسير، مج٣/ ج٦/ ص١٢٧. وَفِي اللسان: «وكلُّ ما وضع بعضه فوق بعض فقد طورق». ابن منظور: لسان العرب، ١٨٧/٤. مادة: «طرق».

﴿وَإِنَّا عَلَى ذَهَابِ بِهِ لَقَادَرُونَ (١٨) ﴾ كما كُنَّا قادرين عَلَى إنزاله، ﴿ فَأَنشأنا لَكُم بِهِ جَنَّات مِن نَحيل وأعناب، لكم فِيهَا فواكه كثيرة ومنها تأكلُونَ (١٩) وشجرة تَخرج مِن طور سَينناءَ، تَنبئت بالدهن، وصِبغ للآكلِين (٢٠) ﴾ أي: مِنَّا يُتَأدَّم بِهِ. ﴿ وَإِنَّ لَكُم فِي الأَنعام لَعبرةً ﴾ تعتبرون بحالها، ﴿ نسقيكم مِنَّا فِي بطونها، ولكم فِيهَا منافعُ كثيرة ومنها تأكلُونَ (٢١) وعليها وعلى الفلك تُحملُونَ (٢٢) ﴾.

﴿وَلَقَدُ أُرسَلنا نوحا إِلَى قومه، فقال: يا قوم اعبدوا الله مَا لكم من إلـه غيره أفلا تت قون (٢٣) ﴾؟ أفلا تخافون أن يُزيل عنكم نعمه، فيهلككم ويعذّبكم برفضكم عبادته إِلَى عبادة غيره، وكفرانكم نِعَمه التِي لاَ تحصونها. ﴿فقال الملأ اللِّينَ كَفَرُوا مِن قومه: مَا هَذَا إِلاَّ بشرٌ مثلكم يويد أن يتفضّل عليكم أن يطلب الفضل عَلَيْكُم ويسودكم، ﴿ولو شاء الله لأنول مَلكُم وسلا، ﴿مَا سَعِنا بهذا في آبائنا الأولين (٢٤) ﴾ يعنون نوحا، أي: مَا سَعنا بِهِ أنَّه نِيْ، أو مَا كلَّمهم بِهِ، من الحثّ عَلَى عبادة الله، ونفي مَا تهواه أنفسنا، أو من دعوى النبوّة؛ وذلك إمّا من فرط عبادتهم، أو لأنهم عَول وَذلك إمّا من فرط عبادتهم، أو لأنهم عَول وَذلك إمّا من فرط عبادتهم، أو لأنهم عَلى كَانُوا في فترة متطاولة. ﴿إِن هُوَ إِلاَّ رَجِل بِهِ جَنَّة ﴾ أي: حنون، ولأحله يقول دَلِكَ، ﴿فترة متطاولة. ﴿إِن هُو إِلاَّ رَجِل بِهِ جَنَّة ﴾ أي: حنون، ولأحله يقول دَلِكَ، ﴿فترة متطاولة. ﴿إِن هُو التَطروا ﴿حَتَّى حِين (٢٥) ﴾.

﴿ قَالَ ﴾ بعدما أيس من إيمانهم: ﴿ رَبِ انصوني ﴾ بإهلاكهم؛ أو بإنجاز مَا وعدتهم مِنَ العذاب، ﴿ بِمَا كُذَّبُونِ (٢٦) ﴾ بسبب تكذيبهم. ﴿ فأوحينا إليه أنِ اصنعِ الفلكَ بأعيننا ﴾ بحفظنا نحفظه أن يُخطئ فِيهِ، ﴿ وَوحينا ﴾ وأمرنا وتعليمنا كيف يصنع. ﴿فإذا جاء أمرنا ﴿ بنزول العذاب، ﴿ وفار التنور، فاسلك فِيهَا من كُلُّ زوجين اثنين ﴾ لحكمة عَلمها الله ومنافع لخلقه، كما لم يخلق ذَلِكَ في الابتداء عبثا وَلاَ لعبا، ﴿ وأهلك، إِلاَّ مَن سبق عليه القولُ مِنهُم ﴾ أي: القول مِن الله بإهلاكه، ﴿ وَلاَ تُخاطبني في الذِينَ ظلموا ﴾ بالدعاء لَهُم بالإنجاء ﴿ إِنَّهُمْ مُعْرَقُونَ (٢٧) ﴾ بمعاصيهم.

﴿ فِإِذَا استَوِيْتَ أَنت وَمَن مَعْكَ عَلَى الفَلْكَ، فَقَلَ: الحَمْدَ لله اللَّذِي نَـجَّاناً مِنَ القَوْمِ الظَّالْمِينِ (٢٨) ﴾ بمعاصيهم أو بطشهم. ﴿ وقل: رَب أَنزِلْنِي مُـنزَلاً مِباركا ﴾ في المكَانَ أو الحال ﴿ وأنت خير المنزلين (٢٩) ﴾، لأنتُه لاَ منزل غيره في الحقيقة. ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ ﴾ فيما فعل بنوح وقومه، ﴿ لآيات ﴾ يعتبر بها أولو الاعتبار، ﴿ وإن كُنَّا لَمُبتَلِين (٣٠) ﴾ لمتحنين نوحا وقومَه، ومن بلغه قصصهم.

وُثُمَّ أنشأنا من بعدهم قرنا آخرين (٣١) فأرسلنا فِيهِم رسولا مِنهُم، أن اعبدوا الله مَا لكم من إله غيره أفلا تتقون (٣٢) عذابه. ﴿وقال الملأ من قومه الذين كَفَرُوا وكذَّبوا بلقاء الآخرة بلقاء مَا فِيهَا مِن الثواب والعقاب، أو بمعادهم إلى الحياة، ﴿وأترفناهم ﴿ نعَمناهم ووسَّعنا عَلَيْهِم ﴿ فِي الحياة الدُّنْيَا ﴾ بكثرة النعم الدُّنْيَويَّة لا الدِّينِيَّة: [٣٨٥] ﴿مَا هَذَا إِلاَّ بشرٌ مثلكم ﴾ في الصفة، ولأنهم لم يتوصّلوا إلى علم حاله، لتعاميهم لأمر قبل العدم [كذاً]، ﴿ فَا صَمّا تَطرير للمماثلة الظاهرة، ويأكل مِمَّا تأكلون مِنهُ ويشرب مِمَّا تَشربُونَ (٣٣) ﴾ تقرير للمماثلة الظاهرة، لا السرّ الذي منحه الله إيّاه كتمانا للشهادة بما قامت له معهم من أنوار الحقّ.

﴿ولئسن أطعته بشرا مثلكه فيما يَأْمُرُكم ﴿إِنَّكُم إِذًا لَخَاسُونَ (٣٤) من حيث مراده أن يصوِّمهم عَن شهوات أنفسهم الباطلة،

ولم يؤمنوا بالإعادة، بدليل قوله: ﴿أَيَعِدُكُم أَنَّكُم إِذَا مِتَّم وكنتم تُرابا وعظاما أَنَّكُم مُخرجُونَ(٣٥)؟ هيهات هيهات لِمَا توعدُونَ(٣٦)﴾ وهي كلمة «بَعُدَ»، معناه: بعيد مَا يوعد. ﴿إِن هِيَ إِلاَّ حياتنا الدُّنْيَا نَموت ونَحيا﴾ يَموتُ بعضنا ويُولد بعض، ﴿وَمَا نَحْنُ بِمبعوثِين (٣٧)﴾ وهذا الحال الذِي صدَّ الناس عَن الطاعة، وَهُوَ قِلَّة إيمانهم بالإعادة، ويشهد عَلَيهم إِمَّا للنان مقالهم أو لسان حالهم. وَمَا مُؤْمِن إيمانا حقيقيًّا بالبعث إِلاَّ وهِمَّته إِلَى التزوُّد لَهُ. ﴿إِنْ هُوَ﴾ ما هو ﴿إلاَّ رجلُ افترى عَلَى الله كَذِبًا﴾ فيما يدَّعيه مِنَ الرسالة ﴿وَمَا نَحْنُ لَهُ بمؤمنِين (٣٨)﴾ بمصدِّقين.

﴿ فَالَ: رَبِ انصرني ﴾ عَلَيْهِم، وانتقم لي مِنْهُم ﴿ بِمَا كُذَّبُونِ (٣٩) ﴾ بسبب تكذيبهم إياي. ﴿ قَالَ: عَما قليلٍ لَيُصبِحُنَّ نادمين (٤٠) ﴾ عَلَى التكذيب، إِذَا عاينوا عذاب الموت، لأنَّ الندامة تقع بِكُلِّ كافر في ذَلِكَ الحين.

﴿ فَأَخَذَتُهُمُ الصَيْحَةُ بِالْحَقِ ﴾ بالوحه الشابت الذِي لاَ تبديل عَنْهُ، ﴿ فَجَعَلْنَاهُم غُثَاءٌ ﴾ شبَّههم في دمارهم بغثاء السيل، كقول العرب: «سَالَ بِهِ الوادي» لِمَن هَلَك؛ والغثُّ: الفساد في اللَّغة؛ ﴿ فَبُعدًا للقوم الظالمِين (١٤) ﴾ «بُعدًا»: مصدر بَعُدَ، إِذَا هلك. ﴿ ثُمَّ أَنشأنا مِن بعدهم قرونا آخرين (٢٤). مَا تَسبقُ مِن أُمَّةً أَجَلَها ﴾ الوقت الذِي حُدَّ لها، ﴿ وَمَا يستأخرُونَ (٤٣) ﴾.

﴿ ثُمَّ أَرْسَلْنَا رُسَلَنَا تَتْرَى ﴾ مُتَواترين واحدا بعد وَاحِد؛ مِنَ الوتر: وَهُـوَ الفرد؛ وقيل: معناه: مُنقطعة، بين كلِّ رسولين بُرهة مِنَ الزمان، ﴿ كُلُّ مَا جاء أُمَـّةً رسولُها كَذَّبُوه، فأتبعنا بعضهم بعضا ﴾ في الإهـلاك، ﴿ وجعلناهم

أحاديثَ﴾ لَم يبق مِنْهُم إِلاَّ نشر حديثهم عظةً للمتَّعظين، ولهوا لِمَـن سِـوَاهـم، ﴿فَبُعدا لقوم لاَ يُؤْمِنُونَ(٤٤)﴾.

وَنُمْ أُرسلنا موسى وأخاه هارون بِآياتِنا وسُلطان مُبِينِ (٥٤) إِلَى فرعونَ ومَلَيْه فاستكبروا عَن القبول والإبمان، ﴿وكَانُوا قوما عالِين (٤٦) هُم تَكبَّرين. ﴿فَقَالُوا: أَنَوْمَنُ لِبَسُويْنِ مِثْلِنا ﴾ في الخِلْقَة، إذ نظرهم مقصور عَلَى الظاهر، ﴿وقومُهُما لَنَا عابدُونَ (٤٧) ﴾ يعنى: بَنِي إِسْرَائِيلَ حادمون مُنقادون كالعبيد؛ وذلك يُنبَّوك أنَّ أصل العبادة هِي الطاعة، إذا أطاعه فقد عبَده؛ ومعلوم أنَّ بَنِي إِسْرَائِيلَ لَم يعبدوا فرعونَ وقومه عبادة تدينُ، لقوله تبارك وتعالى يُحبر عَن قولهم لموسى: ﴿قَالُوا: أُوذِينا مِن قبلِ أن تأتينا ومن بعدِ مَا حئتنا ﴾ (١)، ﴿فكذَّبُوهِما، فكَانُوا مِنَ المهلَكِين (٨٤) وَلَقَد آتينا موسى الكتاب لَعَلَّهُم ﴾ لَعَلَّ (٢٠٠٠) بَنِي إِسْرَائِيلَ، وَلاَ يَحوز عَوْدُ الضمير إِلَى فرعون وملَكه، لأَنَّهُ قَالَ: ﴿آتينا موسى الكتاب ﴾ بعد قوله: ﴿فكَانُوا مِن المهارف والأحكام.

﴿وجعلنا ابنَ مَرْيَم وأمَّه آيةً، وآويناهما إلى رَبوَةٍ ذاتِ قَرَارٍ هُ مُستَقرَّون [٣٨٦] مِنَ أَرْض مُنبسطة؛ وقيل: ذات ثمار وزروع، فإنَّ ساكنيهما يَستقرُّون فيهَا لأجلها. ﴿ومَعِين(٥٠) ﴾ وماء مَعين، ظاهر جارٍ عَلَى وجه الأَرْض، مِن مَعنَ الماءُ: إِذَا جَرى؛ أو مِنَ الماعون وَهُوَ المنفعة، لأَنتُهُ نَفَّاع؛ أو مفعول مِن

١ - سورة الأعراف: ١٢٩.

٢ - في الأصل: «نعل»، وهو خطأ.

عانه: إِذَا أدركه بعينه، لأَنَّهُ لظهـوره مُـدرَك بـالعيون. وَصَـف ماءهـا بذلـك، لأَنَّهُ الجامع لأسباب التنزُّه، و طِيب المكَانَ.

وَيَا أَيُّهَا الرسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيبَاتِ الداء وحطاب لِكُلِّ الرسل، لا عَلَى معنى أنَّ كُلاً عَلَى أنَّهم خُوطبوا بذلك دُفعة وَاحِدة لتفاوت أزمنتهم، بَل عَلَى معنى أنَّ كُلاً مِنْهُم خوطب بِهِ فِي زمانه؛ فيدخل عيسى تحته دخولاً أُوَّليَّا؛ ويكون ابتداء كلام ذكره تنبيها أنَّ تَهيئة أسباب التنعُّم لم تكن لَهُ خاصَّة؛ وأنَّ إباحة الطيِّبَات شَرعٌ قديم؛ واحتجاجا عَلَى الرهبانيَّة في رفض الطيِّبَات. والطيِّب: مَا يُستلَّذ مِنَ المباحات؛ وقيل: الحلال الصافي القوام؛ فالحلال مَا لا يُعصى الله أنه، والصافي مَا لا يُنسى الله فِيه، والقوام: مَا يُمسِك النفس، ويَحفظ العقل. ﴿واعملوا صالحا﴾ فإنَّه المقصود منكم، والنافع الثابت لكم عند رَبِّكُم؛ والعمل الصالح: وضع الأمور مَواضعَها، وأن لا تَجعلوا الله شريكا في العبادة، وَلا تستنكفوا عَن عبادته، ﴿إني بِمَا تَعْمَلُونَ عليم (١٥) المَاخِريكم عليه.

﴿ وَإِنَّ هَذِهِ أَمَّتُكُم أُمَّةً وَاحِدَةً ﴾ مِلتَّكُم أَيُّها الرسل، ملَّة وَاحِدَة، في العصا، العقائد، وأصول الشرائع، ﴿ وَأَنّا رَبّكُم فَاتَّقُونِ (٥٢) ﴾ في شقَّ العصا، ومُخالفة الكلمة. ﴿ فَتقطّعُوا أَمرَهُم بَيْنَهُم ﴾ تقطَّعُوا أمر دينهم، وجعلوه أديانا مُختلفة، ﴿ وُبُورًا ﴾ قِطَعا، جمع زَبور، الذِي معناه: الفرقة، ﴿ كُلُّ حَرِبِهِ مِنَ المتحزِّين ﴿ بِمَا لديهم ﴾ مِمَّا يَدينون ﴿ فَوحُونَ (٥٣) ﴾ مُعجَبون،

١ - في الأصل: «للله»، وهو خطأ.

مسرورون مُعتقدون أنَّهم عَلَى الحقِّ. ﴿فَلَارِهُم فِي غَمُوتِهم ﴾ في جَهالتهم؛ شَبَّهها بالماء الذِي يَغمر القامة، لأَنَّهُم مَغمورون فِيهَا؛ أو لاعبون؛ وقرئ: «في غمراتهم». ﴿حَتَّى حِين(٤٥) ﴾ إِلَى أن يُقتَلوا أو يَموتوا.

واَيُحسبون أَنَّمَا نُمِدُهُم بِهِ نُعطيهم، ونَجعله مَدًّا لَهُم، ومِن مال وَبَنِين (٥٥) بيان لِد مَا»، وليس حبرًا لَهُ، فإنَّهُ غير مُعاب عليهم؛ وإنَّما المعابُ عَلَيْهِم اعتقادهم أَنَّ ذَلِكَ حيرا لَهُم. ونُسارع لَهُم في الخيرات المعنى: أنَّ الذي نُمدُّهم بهِ نسارع بهِ لَهُم فيما فِيهِ حيرهم وإكرامهم، وبَل لا يَشعرُون (٥٦) بَل هم كالبهائم، لا فطنة لَهُم ولا شعور، ليتأمَّلوا فيعلموا أنَّ ذَلِكَ الإمداد استدراج لا مسارعة في الخير؛ فَيُفرَّق الإمداد بافتراق العاصي والمطيع، فيكون للمطيع مسارعة لَه في الخير، ويكون للعاصي استدراجا لَه في الشرِّ؛ فيظنُّ العاصي أنَّ إمداده وإمداد المطيع على وتيرة وَاحِدة، ويعلم المطيع أنَّ إمداده له بمنزلة الترياق، لأنَّهُ يبقون (١١) به عَلَى الخير، وأنَّ إمداد ضدِّه فعلى العكس؛ فعلى المرء أن يُقبِل عَلَى شأنه، ويتفقَّد أحوال عَمَله، ويُقوِّمها عَلَى الصِّراط السويِّ، وإن خالف ذَلِكَ بحرف وَاحِد، لَحقه وعيدُ الاستدراج والغرور، مِن حيث لاَ يشعر.

﴿إِنَّ الذِينَ هُم مِن خَشيةِ ربهم مُشفَقُونَ (٥٧)﴾ مِن حـوف عذابه واستدراجه لَهُم؛ [٣٨٧] فالمؤمن قد جمع إحسانا وخشية، والمنافق قد جمع إساءة وأمنا. ﴿وَالذِينَ هم بِآيَاتِ ربِهُم ﴾ البالغة لَهُم ﴿يُوْمِنُونَ (٥٨)﴾ يُصدِّقون.

١ - كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «يبقى».

﴿وَاللَّذِينَ هُم بِرَسِهِم لاَ يُسْرِكُونَ (٥٩) شركا جلياً وَلاَ خفياً. ﴿وَاللَّذِينَ هُم بِرَسِهِم لاَ يُسُوم وَمِنَ الصدقات؛ وقُرئ مقصورا(١)، أي: يفعلون مَا فعلوه مِنَ الطاعات، ﴿وقلوبُهُم وَجِلَة ﴾ خائفة أن لاَ يُقبل مِنْهُم (لَعَلَّهُ) بشوم ذنوبهم، وأن لاَ تقع عَلَى الوحه اللاَّئق فَتُردِّ عَلَيْهِم، ويؤاخَذوا بها؛ أو مِن خوف سوء الخاتمة عند كلِّ خطرة وحركة، ﴿أَنَّهُمْ إِلَى رسِهم راجعُونَ (١٠) ﴾ فَيُسألوا عَن جميع مَا أَتَوا. وفي هَذَا بيان الحكمة من أنَّه لم ينزل الكتاب بذكر مَا يُوتى ويذر كلِّ شيء بعينه مفسَّرا، ليكون المؤمن خائفا راجيا.

وأولَئِك يُسارعون في الخيرات في يرغبون في الطاعات أشد الرغبة ، فيبادرونها، أو يسارعون فيما آتاهم الله من ثواب الدُّنْيَا، المعاونة لَهُم عَلَى صالح الأعمال باستعمالها، كقوله: ﴿ وَاللّه مُوابُ الدُّنْيَا الدُّنْيَا ﴿ الدُّنْيَا ﴿ اللّه مَا اللّه مَا اللّه مَا اللّه عَن أضدادهم المتقدِّم ذكرهم، ﴿ وَهُم لَها سابقُونَ ﴿ ٦٦ ﴾ لأجلها، فاعلون المسابقة، فيسبقون الناس إلى الطاعة أو الجنّة؛ أو سابقونها، أي: ينالونها قبل الآخِرة حيث عُجِّلت لَهُم في الدُّنْيَا، كما عُجِّل الشرُّ الدُّنْيَا والآخِرة، وهؤلاء لَهُم مِن الخير مثقال ذَرَّة.

٢ - سورة آل عمران: ١٤٨.

﴿ وَلاَ نُكلّف نفسا إِلاَّ وُسعَها ﴾ قَدْرَ طاقتها؛ يريد بهِ التحريض عَلَى مَا وصف بهِ الصالحين، وتسهيله عَلَى النفوس؛ ﴿ ولدينا كِتَابٌ ﴾ اللوح المحفوظ؛ أو صحيفة الأعمال؛ أو عِلم الله المكنون (١٠) ﴿ يَنطق بِالْحَق ﴾ بالصدق، لا يوجد فِيهِ مَا يُخالِف الواقع، ﴿ وَهُم لاَ يُظلَمُونَ (٢٢) ﴾ بزيادة عقاب، أو نقصان ثواب. ﴿ بَلَ قُلوبُهم ﴾ قلوبُ الكفرة ﴿ في غَمرَة ﴾ في غفلة غامِرة لها، همن هذا ﴾ مِن الدّي وصف به هؤلاء؛ أو مِن القرآن، لا يدرون تأويله بسبب تعاميهم عَنْهُ، ﴿ وهم أعمالُ ﴾ حبيثة ﴿ مِن دُون ذَلِكَ ﴾ مُتحاوزة مَا وصفوا به، ﴿ هم لَها عاملُونَ (٣٣) ﴾ مُعتادون فِعلها.

﴿ حتَّى إِذَا أَخَذَنَا مُتَرَفِيهِم ﴾ مُتنَعّميهم ﴿ بالعذاب ﴾ القتل، أو الموت، ﴿ إِذَا هُم يَجَأَرُونَ (٢٤) ﴾ فاحؤوا الصراخ بالاستغاثة. ﴿ لاَ تَجَأَرُوا اليوم ﴾ فإنَّهُ مُنتًا لاَ تَجَارُوا اليوم ». ﴿ إِنَّكُم مِنتًا لاَ تُنصرُونَ (٣٥) ﴾ أي: قيل لَهُم: ﴿ لاَ تَجَارُوا اليوم ». ﴿ إِنَّكُم مِنتًا لاَ تُنصرُونَ (٣٥) ﴾ أي: لاَ تُمنعون مِنًا ؛ أو ليس لكم نصر من عندنا. ﴿ قله كَانَت آياتي ﴾ حُجَجي ﴿ تُتلَى عليكم ﴾ تُبلّغون إياها، ﴿ فكنتم عَلَى اَعْمَل اَعْقَابِكُم تَنكصُونَ (٣٦) ﴾ تُعرضون مُدبرين عِن سَماعها وتصديقها والعمل بها؛ والنكوص: الرجوع، ﴿ مُستكبرين بِه ﴾ الضمير للقرآن فيما أرجو، فإنَّه بها؛ والنكوص: الرجوع، ﴿ مُستكبرين بِه ﴾ الضمير للقرآن فيما أرجو، فإنَّ بعنى: مُكذّبين به ﴿ سامِرًا ﴾ أي: تَسمرون بذكر القرآن، والطعن فِيهِ ، هُمَعْورا ﴾ (٢٠) ﴾ مِنَ السهَحْرُ بالفتح؛ أو بمعنى القطيعة؛ أو بترك القرآن لقرآن مَهجورا ﴾ (٢٠) .

١ - في الأصل: «المنكون»، وهو خطأ.

٢ - سورة الفرقان: ٣٠.

﴿ أَمْ يَقُولُونَ: بِهِ جَنَّةَ ﴾ خفَّة عقل، وصف (٢) رأي، وكَانَ هُوَ أرجحهم عقل، وأغزرهم علما، وأحدَّهم نظرا، ﴿ بَـل جاءهم بِالْحــَق ﴾ أي: بالقول، بالصدق (١) الذِي لا تَخفى صحَّت وحسنه عَلَى عاقل، ﴿ و أكثرهم لِلْحَق كارهُونَ (٧٠) ﴾ لأنَّهُ يُخالف شهواتهم وأهواءهم، فلذلك أنكروه.

﴿ وَلُو اتَّبُعِ الْحَقُّ أَهُواءَهُم ﴾ بِأَن كَانَ فِي الواقع آلهة شتَّى عَلَى قدر أهويتهم، حتَّى يكون لِكُلِّ معبودُه هواه، لتطاردت الإرادات إلى مَا يعقب فساد العالم، كما قَالَ: ﴿ لَفَسَدت السَّمَاوَات والأَرْض ومَن فيهنَّ ﴾ كما سبق تقريره في قوله : ﴿ لُو كَانَ فيهما آلهةٌ إلاَّ الله لَفَسدتا ﴾ (٥)؛ وقيل: لو

١ - في الأصل: «محمد»، وهو خطأ.

٢ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: - «عنه».

٣ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «وسفه رأي»، أو نحو ذلك.

٤ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «بالقول الصدق».

٥ - سورة الأنبياء: ٢٢.

﴿ أَم تَسَالُهُم خَوجًا ﴾ أجرا عَلَى أداء الرسالة، ﴿ فَحُواجُ رَبِكَ ﴾ رزق في الدُّنْ عَا، وثوابه في العقبى ﴿ حَيْرِ ﴾ لسعّبَه وداومه، فإنه لايتأتى انقطاعه كانقطاع مَا في الأيدي، ﴿ وَهُو خير الوازقِين (٧٢) ﴾ تقرير لخيريَّة خراجه. ﴿ وَإِنَّكُ لَتَدْعُوهُم إِلَى صِرَاط مُسْتَقِيم (٧٣) ﴾ تشهد العقول السليمة عَلَى استقامته لا عوج فِيهِ، ليوجب اتِّهامهم لَهُ، لأنَّهُ لا مَحال للتَّهمة. واعلم أنَّه سبحانه ألزمهم الحجَّة وأزاح العلَّة، بِأَنَّ حصر أقسام ما يُؤدِّي إِلَى الإنكار والاتِّهام، وبيَّن انتفاءها، مَا عدى كراهة الحقِّ، وقِلَّة الفطنة.

﴿ وَإِن الذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بالآخِرَة عَن الصراط لناكبُونَ (٧٤) لعادلون عَنْهُ مائلون؛ فإنَّ حوف الآخِرة أقدى البواعث عَلَى طلب الحقَّ، وسلوك طريقه. ﴿ ولو رحمناهم وكشفنا مَا بِهم مِن ضُرُّ لَلَجُّوا ﴾ اللَّجاج: التَّمادي في الشيء، ﴿ في طغيانهم ﴾ إفراطهم في الكفر، والاستكبار عَن الحسقُ (٧٤) عَن الهدى.

١ - سورة الزخرف: ٤٤.

﴿ وَلَقَد أَخذناهم بالعذاب ﴾ سواء وُسِّع لَهُم، أو ضُيِّق عَلَيْهِ م، ﴿ فَمَا اسْتَكَانُوا لِرَبِهِمْ وَمَا يَتَضَرَّعُونَ (٧٦) ﴾ فهؤلاء أشدُّ مِنَ الذِينَ يدعون الله علصين لَهُ الدين في حال الشدائد، ويشركون (١) به إِذَا نجَّاهم، بَل أقاموا عَلَى عُتوَّهم واستكبارهم. و «استكان» استفعل مِنَ الكون، لأَنَّ المفتقر انتقل مِن كون إِلَى كون. ﴿ حَتَّى إِذَا فتحنا عَلَيْهِم بابا ذا عذابٍ شديدٍ ﴾ قيل: هُوَ عذاب الموت ﴿ إِذَا هم فِيهِ مبلِسُونَ (٧٧) ﴾ متحيرون، آيسون مِن كلِّ خير، مُبشَّرون بكُلِّ شرِّ.

﴿ وَهُوَ الذِي أَنشأ لكم السمع والأبصارَ ﴾ لتستدلُّوا بهما مَا نصب مِنَ النافع الآيات، ﴿ وَالأَفْسُدَةَ ﴾ لتنفكروا وتستدلُّوا بها، إِلَى غير ذَلِكَ مِنَ المنافع الدينيَّة والدنيويَّة، ﴿ قليلا مَا تَشكرُونَ (٧٨) ﴾ تشكروا بها شكرا قليلا، لأنَّ العمدة في شكرها استعمالها فيما خُلقت لأحله، والإذعان لِمَانِحِها من غَيْرِ إشراك بِهِ شَيْئًا مِن مَحلوقاته.

﴿وَهُوَ الَّذِي ذَرَأَكُم فِي الأَرْضَ وَإِلَيه تُحشَّرُونَ (٧٩) [٣٨٩] وَهُـوَ الَّذِي يُحيي ويُميت وَلَهُ اختلاف الليلِ والنهارِ هُمُختَصَّ بِهِ تعاقبهما لاَ يقدِر عليه غَيْره، ﴿أَفَلا تعقلُونَ (٨٠) ﴾؟ بالنظر والتأمُّل أنَّ الكلَّ (٢٠) مِنَّا، وأنَّ قدرتنا تعمُّ المكنات كلَّها، وأنَّ البعث من جملتها. ﴿بَل قَالُوا مشل مَا قَالَ

۱ - في الأصل: «ويشركوا»، وهو خطأ.

٢ - في الأصل: «ان كل»، وهـو خطـا، والصـواب مـا أثبـت مـن: أبـو السـعود:
 تفسـير، مـج٣/ ج٦/ ص١٤٧.

الأُوَّلُونَ (٨١)﴾ آباؤهم ومَن دان بدينهم، ﴿قَالُوا: أَتَلَا مِتنا وَكُنَّا تُوابِا وَعَظاما أَنْنَا لَمِبَعُوثُونَ (٨٢)﴾؟ استبعادا؛ ولم يتأمَّلُوا أنَّهم كَانُوا قبل ذَلِكَ أَيْضًا تُرابا فَخُلقُوا. ﴿لَقَد وُعدنا نَحْنُ وآباؤنا هَذَا مِن قبل ﴾ أي: لَقَد وُعدنا وَبَاؤنا وَبَاؤنا (هَذَا مِن قبل ﴾ أي: لَقَد وُعدنا وآباؤنا (لَعَلَّهُ) فلم نَرَ هَذَا الوعد، ﴿إِنْ هَذَا إِلاَّ أَساطير الأُوَّلِين (٨٣)﴾ إلاَّ أكاذيبهم التِي كَتَبُوها، جمع أسطورة، لأنَّهَا تُستعمل فيما يُتلهَّى بِهِ، كَالأعاجيب والأضاحيك؛ وقيل: جمع أسطَار، جمع سَطر.

﴿ وَقَلَ ﴾ يا مُحَمَّد: ﴿ لِمَن الأَرْضُ وَمَن فِيهَا إِن كُنتُم تَعْلَمُونَ (٨٤) ﴾؟ إن كُنتُم مِنَ الْعَالِمِينَ بذلك، فيكون استهانة بهم، وتقريرا لفرط جهالتهم، حتَّى جَهلوا مثل هَذَا الجليِّ الواضح، وإلزاما لِمَا لا يمكن \_ لِمَن لَهُ مسكة مِنَ العلم \_ إنكارُه؛ ولذلك أخبر عَن جوابهم قبل أن يُجيبوا، فقال : ﴿ سيقولون: اللهِ ﴾ لأنَّ العقل الصريح قد اضطرَّهم بأدنى نظر إلى الإقرار بأنَّه خالقها، ﴿ قَلَ اللهِ عَد مَا قالوه: ﴿ أَفَلا تَذَكُّرُونَ (٨٥) ﴾؟ فتعلموا أنَّ مَن فَطر الخلق ابتداء، قَدرَ عَلَى إيجادها ثانيا؛ فإنَّ الابتداء ليس بأهون مِنَ الإعادة.

﴿قَل: مَن رَبُّ السَّمَاوَات السبعِ وَرَبُّ العَـرَشُ العظيـم(٨٦)﴾ فإنَّها أعظم من ذَلِكَ. ﴿سيقولون: اللهِ لَأَنَّ العقول السليمة تُلجئهم إِلَى الإِقْرَار بناك، ﴿قَل: أَفْلا تَتَّقُونَ(٨٧)﴾ عقابه، فلا تُشركوا بِهِ بعض مَخلوقاته، وَلاَ تنكروا قُدرته عَلَى بعض مقدوراته.

﴿قُل: مَن بيده مَلكوتُ كُل شيء﴾ مُلكه؛ وقيل: خزائنه؛ وقيل حقائقه، ﴿وَلَا يُجارِ عَليه ﴾ وَلاَ يُغـاث، وَلاَ

يُمنع أحد مِنثُهُ ﴿إِن كُنتُم تَعْلَمُ ونَ (٨٨) سيقولون: لله، قـل: فأنسَّى تُسحَرُونَ (٨٩)﴾؟ فمن أين تخدعون، فتصرفون عَن الرُّشد مَعَ ظهـور الأمر، وتظاهر الأدلَّة. ﴿بَلِ أَتِيناهم بِالْحَق ﴾ مِنَ التوحيد والوعد بالنشور، ﴿وَإِنَّهُم لَكَاذَبُونَ (٩٠)﴾ حيث أنكروا ذَلِك.

وَمَا اتَّخَذَ الله مِن ولدٍ للهِ لتقدُّسِه عَن ذَلِك، ﴿ وَمَا كَانَ مَعَه مِن إله ﴾ يُساهمه في الألوهية، ﴿ إِذَا لَذَهب كُلُّ إله بِمَا خَلَق ولَعَلاَ بعضُهم عَلَى بعضي عواب مُحاجَّهم، وجزاء شرط، حُذف لدلالة مَا قبله عليه، أي: لو كَانَت معه آلهة كما يقولون، لذهب [كلُّ] وَاحِدٍ مِنْهُم بِمَا خَلقه واستبدّ بِهِ، وامتاز مُلكه عَن مُلك الآخرين، ووقع بينهن التحارب والتغالب، كما هُوَ حال ملوك الدُّنْ يَا، فلم يكن بيده وحده مَلكوت كُلِّ شيء؛ ﴿ سبحانَ الله عَمَّا يصفُونَ (٩٩) ﴾ مِن الولد والشريك، لِمَا سبق مِنَ الدليل عَلَى فَساده. ﴿ عَالَم الغيسبِ والشهادةِ ﴾ هُو دليل آخر عَلَى نفي الشريك، بناء عَلَى توافقهم في أنَّه المنفرد بذلك؛ ولهذا رتَّب عليه: ﴿ فَتَعَلَى عَمَّا يُشْرِكُونَ (٢٩) ﴾ عَن أن يَضَرَّه شركهم.

﴿ قَلْ: رَبِ إِمَّا تُويَنِي ﴾ إن كَانَ لاَ بُدَّ (لَعَلَّهُ) مِن أن تُريَسِي، لأَنَّ ما والنون للتَّاكيد، ﴿ مَا يُوعدُون (٩٣) ﴾ مِنَ العذاب في الدُّنْسَيَا والآخِرَة. ﴿ رَبِ فَلا تَجعلني فِي القوم الظالمِين (٩٤) ﴾ قرينا لَهُم في العذاب. ﴿ وَإِنَّا عَلَى أَن نُويك مَا نَعِدهم لَقادرُونَ (٩٥) ﴾ لكنًا نؤخره لحكمة ومشيئة مِنَّا فِيهِم.

[٣٩٠] ﴿ ادفع بالتي هِيَ أحسنُ السَّيئَةَ ﴾ هُوَ الصفح عنها، والإحسان في مقابلتها، لكن بحيث لم يؤدِّ إِلَى وَهَن في الدين. وقيل هِيَ: كلمة التوحيد.

وَالسَّيِّئَة: الشرك؛ ﴿نَحْنُ أَعَلَم بِمَا يَصَفُونَ (٩٦)﴾ مِنَ الشرك مِمَّا ينطق بـــه لسان مقالهم، أو لسان حالهم؛ وأَقْدَرُ عَلَى جزائهم، فكِل إلينا أمرهم.

﴿ وقل: رَب أعوذ بك أي: مُستجير، ومُستَليذ، ومعتصم بك ﴿ مِن هَمزات ﴾ نَزَغات ﴿ الشياطِين (٩٧) ﴾ وَسَاوسهم؛ وأصل الهمز: النحس؛ والهمز: شدَّة الدفع؛ والمعنى: دفعهم بالإغواء إلى المعاصي. ﴿ وأعودُ بك رَب أَن يَحضرون (٩٨) ﴾ في شيء من أحوالي؛ وحضورهم هنا الاستجابة لدعوتهم، وَإِلاَّ فَهُم حاضرون في جميع الأحوال، وَلاَ يسطمع في أن يغيبوا عَن أحد من أهل التعبُّد، وانحطَّت الجاهدة عَن العبد.

﴿ حتّى إِذَا جاء أحدَهم الموتُ هُ مُتعلَّق بـ «يصفون»، ﴿ قَالَ ﴾ تَحسُّرا عَلَى مَا فَرَّط، لَمَّا أَن حقَّ يقينه: ﴿ رب ارجعون (٩٩) ﴾ رُدُّوني إِلَى الدُّنْكِا. ﴿ لَعلَّى أعملُ صالحا فيما تَوكتُ ﴾ في الدُّنْكِا مِنَ العمل الواحب عليَّ ؛ ﴿ كَلاَّ ﴾ رَدع عَن طلب الرجعة، واستبعاد لَهُم، ﴿ إِنَّهَا كلمةٌ ﴾ يعني قوله: ﴿ كَلاَّ ﴾ رَدع عَن طلب الرجعة، واستبعاد لَهُم، ﴿ إِنَّهَا كلمةٌ ﴾ يعني قوله: ﴿ رَبِّ ارجعون... ﴾ إِلَى آخره. ﴿ هُو قائلها ﴾ وَلاَ ينالها لاَ مَحالة، لتسلَّط الحسرة عَلَيه عذابا، وَهُو أَهل لَهُ. روي عَن النبَّي ﷺ : ﴿ إِذَا عَاين المؤمن المُومِ اللَّرَكِكَة قَالُوا: يُرجعك إِلَى الدُّنْكِا؟ قَالَ: إِلَى دار الهمومِ والأحزان، بَل قُدوما إِلَى الله، وَأُمَّا الكافر فيقول: رَبِّ ارجعون ﴾ (١). قَالَ قتادة: ﴿ مَا تَمَنَّى أَن يَرجع إِلَى أَهلٍ وعشيرة، وَلاَ ليجمع الدُّنْكِا، ويقضي الشهوات؛ ولكن تَمَنَّى وَلَا يَرجع إِلَى أَهلٍ وعشيرة، وَلاَ ليجمع الدُّنْكِا، ويقضي الشهوات؛ ولكن تَمَنَّى

١ - لم نعثر عَلَيه في الربيع، ولا في الكتب النسعة، ولا في الجامع الصغير وزياداته.

﴿ وَإِذَا نُفِحَ فِي الصورِ ﴾ لقيام الساعة، ﴿ وَلَلا أَنسَابَ بَيْنَ هُم ﴾ ينفعهم لزوال التعاطف والتراحم مِن فرط الحيرة، واستيلاء الدَّهشة، بحيث ﴿ يَفُرُ المرء من أخيه، وأُمَّه وأبيه، وصاحبته وبنيه ﴾ (١) ، ﴿ يومئذ ﴾ كما يفعلون اليوم، ﴿ وَلاَ يَتَساءُلُونَ (١٠١) ﴾ وَلاَ يَسأل بعضهم بعضا سؤالَ نفع، وكَأنَّ الآيــَة مخصوصة في الْكَافِرِينَ، أو في الجميع، لقوله:

﴿ فَمَن تَقُلْت مَوازِينه ﴾ موزونات عقائده وأعماله، مَا سلم مِنَ الكبائر، ﴿ فَمَن تَقُلْت مَوازِينه ﴾ الفائزون بالدرجات. ﴿ ومن خفَّت موازِينه ﴾ ولم يكن لَهُ مَا يكون لَهُ وزن، ﴿ فَأُولئك الذِينَ خَسِروا أَنفسهم ﴾ غبنوها، حيثُ ضيَّعوا زمان استكمالها، وأبطلوا استعدادها لنيل كمالها، ﴿ فِي جَهَنَ مَ حَالدُون (١٠٣) تَلفَح (٢) وجوههم النارُ ﴾ تَحرقها، ﴿ وَهُم فِيهَا كَالِحُونَ (١٠٤) ﴾ من شدَّة الاحتراق؛ والكلوح: تقلُص (٢) الشفتين عَن كالمُسنان في عُبوس. ﴿ أَلَم تكن آياتي تُتلي عَلَيْكُم فكنتم بها المُحدِرُ العَذاب لأجله.

۱ - سورة عبس: ۳۲-۳۳.

٢ - في الأصل: «تفلع»، وهو خطأ.

٣ - في الأصل: «تلقص»، وهو خطأ.

﴿ وَالْوا: رَبَّنَا عَلَبَت علينا شِقُوتُنا﴾ مَلَكُنّنا بِحيث صارت مَجامع أحوالنا مؤدِّية إِلَى سوء العاقبة، ﴿ وَكِنا قوما ضالِين (٢٠١) ﴾ عَن الحقّ. [٣٩١] ﴿ رَبَّنَا أَخْرِجْنا منها، فإن عدنا فَإِنسًا ظالِمُونَ (٧٠١) قَالَ: اخسَسُوا فِيهَا ﴾ اسكتوا سكوت هَـوان؛ مِس خسَاًت الكلب: إِذَا زَجَرته فَحساً، ﴿ وَلاَ (١٠١) تُكلِّمون (١٠٨) ﴾ فعند ذَلِك أيس المسرفون مِن الفرَج؛ وقيل: هُـوَ آخر كلام أهل النار، وَلاَ يتكلَّمون بعدها، إلاَ الشهيق والزفير، والأنين والصراخ.

﴿إِنَّهُ كَانَ فريقٌ مِن عبادي يقولون: رَبَّنَا آمنًا فاغفر لَنا وارهنا وأنت خيرُ الراحِين(١٠٩)، فاتتخذتموهم سِخريًا ﴿ هُزرًا، ﴿ حتَّى أَنْسُوكم فَرَكُ الراحِين(١٠٩)، فاتتخذتموهم سِخريًا ﴾ هُزرًا، ﴿ حتَّى أَنْسُوكم فِكري ﴾ من فَرط تشاغلكم بالاستهزاء بهم، فلم تَخافوني في أوليائي (٢٠٠) ﴿ وكنتم (٣٠ كنته م الستهزاء بهم. ﴿ إنسي جَزيتُهم اليومَ بِمَا صبروا ﴾ عَلَى استهزائكم ﴿ أَنَّهُمْ هُمُ الفَائزُونَ (١١١) ﴾ فوزَهم لِمحامع مراداتهم.

﴿قَالَ: كم لبنتم في الأرْض ﴾؟ أحياء وأمواتا في القبور ﴿عَدَد سنِينَ (١١٢)؟ قَالُوا: لبننا يوما أو بعض يوم ﴾ استقصارا لِمدَّة لبنهم فِيهَا، بالنسبة إلى خلودهم في النار؛ أو لأنَّهَا كَانَت أيَّام سرورهم، وأيَّام السرور قِصار؛ أو لأنَّهَا منقضية، والمنقضي في حكم المعدوم؛ ﴿فاسأل العادين (١١٣)﴾ الذِينَ يَتَمكَّنون في عَدُّ أَيَّامها (لَعَلَّهُ) وَهُم اللَائِكَة، أو المؤمنون.

١ - في الأصل: - «لا»، وهو خطأ.

٢ - في الأصل: «أولياء»، وهو خطأ.

٣ - في الأصل: «فكنتم»، وهو خطأ.

﴿ قَالَ إِن لَبَتُم إِلاَّ قَلِيلاً ﴾ سُمِّي قليلاً، لأَنَّ الوَاحِد ولو طال مَكنه في الدُّنْسَيَا فإنَّه يكون قليلا في حَنسب الآخِرَة، ﴿ لُو أَنسَّكُم كُنتسُم تَعْلَمُونَ (١١٤) ﴾ قَدرَ لبثكم في النار، تصديق لَهُم في مَقالهم. ﴿ أَفحسبتم أَنسَّمَا خلقناكم عَبَشا ﴾ ؟ توبيخ عَلَى تَعاقبهم، ﴿ وَأَنسَّكُم إلينا لاَ تُرجعُونَ (١١٥) ﴾ للحزاء.

﴿ وَتَعَالَى الله الملك الحَقُ ﴾ الباقي الذي يَحقُّ لَهُ الملك مُطلقا؛ فبإنَّ مَن عداه مَملوك بالذَّات، مالك بالعرض، مِن وجه دون وجه، ومن حال دون حال؛ ﴿لاَ اللهَ إِلاَّ هُوَ﴾ فإنَّ مَن عداه عبيد، ﴿ربُّ العرشِ الكريم(١٦٦) ﴾ الذي يُحيط بالأحرام، وينزل مِنْهُ مُحكمات الأقضية والأحكام؛ ولذلك وصفه بالكرم (١) أو لنسبته إِلى أكرم الأكرمين؛ وقرئ بالرفع، عَلَى أنَّه صفة الربِّ.

﴿وَمِن يَدَعُ مَعَ الله إلها آخر ﴾ يعبده إفرادا أو شركًا؛ وذلك يتناول جميع العصاة، ﴿لاَ برهان لَهُ بِهِ ﴾ تنبيها عَلَى أنَّ التديُّن بِمَا لاَ دليل عليه مَمنوع، فضلا عمَّا دَلَّ الدليل عَلَى خِلافه، ﴿فَإِنَّهُ لاَ يُفلح الْكَافِرُونَ (١١٧) ﴾ أي: حسابهم عدم الفلاح.

بدأ السورة بتقرير فَلاحِ المؤمنين، وحَتَمَها بنفي الفلاح عَن الْكَافِرِينَ؛ ثُمَّ أمر رسوله بأن يَستغفره ويسترحمه، فقال: ﴿وقل: رَبِ اغفر وارحم وأنت خيرُ الراهِمِين(١١٨)﴾.



<sup>· -</sup> في الأصل: «بالكرام»، ولا مُعنَى له.



براسدالرمز الرحم

﴿ سُورةٌ أَنْوَلْنَاهَا وَفُرضَنَاهَا ﴾ قرئت بالتخفيف، ومعناه: أوحينا مَا فِيهَا مِنَ الأحكام، وألزمناكم العمل بها؛ وقيل: بالتثقيل، ومعناه: فصَّلناها وبيَّناها، ﴿ وَأَنْوَلْنَا فِيهَا آيَاتَ بَيِّنَاتَ ﴾ واضحات الدلالة، ﴿ لَعَلَّكُم تَذَكَّرُونَ (١) ﴾ فتتَّقون المحارم.

﴿الزانيةُ والزاني فاجلدوا كُلَّ وَاحِد منهما مائةَ جلدةٍ، وَلاَ تَأْخَذُكُم بِهِما رَأَفَةٌ فِي دِينِ الله ﴾ في طاعت وإقامة حده، فتعطّلوه، أو تُسامحوا فِيهِ، ﴿إِن كُنتُم تُومنون با لله واليوم الآخر ﴾ فإنَّ الإيمان يقتضي [٣٩٢] الجدَّ في طاعة الله، والاحتهادَ في إقامة أحكامه، وَهُوَ من باب التهييج. والرأفة والرحمة لا تنال العاصين، ألم تر أنَّ الله لم يُجرُهم مِن عذابه إِذَا (١) لم يقيموا بدينه؟. ﴿وليشهد عذابهما طائفةٌ منَ المؤمنِين (٢) ﴾ زيادة في التنكيل؛ فإنَّ التفضيح قد ينكّل أكثر مَا ينكّل التعذيب؛ والمراد بالطائفة: جمع يَحصل بِهِ التشهير.

<sup>&#</sup>x27; - كذا ف الأصل، ولعل الأصوب: «إذْ».

﴿ الزاني لاَ يَنكح إِلاَّ زانيةً أو مشركةً، والزانيةُ لاَ يَنكِحها إِلاَّ زان أو مشركة، والزانيةُ لاَ يَنكِحها إِلاَّ زان أو مشركة، وحُرِّم ذَلِكَ عَلَى المؤمنين (٣) ﴾ قَالَ أبو سعيد في تأويل هَـنهِ الآيــة: «معي أنَّه في التأويل مِمَّا تأوَّل أصحابنا أنَّ المحدود عَلَى الزنا مِن أهل القبلة لاَ ينكح إِلاَّ مَحدودة من أهـل القبلة عَلَى الزنا، أو مشركة مِن أهـل الكتاب مَحدودة، أو غير مَحدودة؛ والمحدودة من أهل الكتاب لاَ ينكحها إِلاَّ محدود من أهل القبلة عَلَى الزنا، أو مشرك من أهـل دينها كانَ مَحدودا أو غير مَحدود؛ وحُرم مَا سِوى هَذَا عَلَى المؤمنين؛ والمحدودة من أهل القبلة لاَ يَحوز لها المشرك عَلَى حال من أهل الكتاب، وَلاَ مِن غيرهم».

﴿ وَالذِينَ يَرمون المحصناتِ ﴾ بالزنا ﴿ أُسمّ لم يأتوا بأربعة شهداء، فاجلدوهم ثمانين جلدة ، وكا تقبلوا لَهُم شهادة أبدا، وأولئك هُم الفاسقُونَ (٤) ، إلا الذِينَ تابوا من بعد ذَلِكَ وأصلحوا، فإنَّ الله غَفُور رحيم (٥)، والذِينَ يرمون أزواجهم ولم يكن لَهُم شهداء إلا أنفسهم، فشهادة أحدهم أربع شهادات بالله إنه لمن الصادقِين (٢)، والخامسة أن لعنة الله عليه إن كَانَ مِنَ الكاذبين (٧)؛ ويدرَوُ اعنها العذاب أنْ تشهد أربع شهادات بالله إنه لمن الكاذبين (٨)، والخامسة أن غضب الله عليها إن كَانَ مِنَ الكاذبين (٨)، والخامسة أن غضب الله عليها إن كانَ مِنَ المادقِين (٩)؛ ولولا فضل الله عَلَيْكُم ورحمته وأنَّ الله تواب كيم (١٠) ﴾ متروك الجواب، أي: لفضحكم وعاحلكم بالعقوبة.

﴿إِنَّ اللَّذِينَ جَاءُوا بِالإفك ﴾ بأبلغ (١) مَا يكون مِنَ الكذب مِنَ الأَفك،

١ في الأصل: «بالغ». والصواب ما أثبت اله من: الزمخشري: الكشّاف، ١٧١/٣. أبو السعود: تفسير، مج٣/ ج٦/ ص١٦٠.

وَهُوَ الصرف(١)، لأنّهُ قول مَأْفُوك عَن وجهه، وَالْمُرَاد مَا أَفْك به عَن عائشة. هُعُصبَة منكم به جماعة منكم، ﴿لا تحسبوه شوّا لكم به مستأنف، معناه: [يا]عائشة ويا صفوان(٢)؛ (لَعَلَّهُ) وَقِيلَ: هُو خِطاب لعائشة؛ ﴿بَل هُو خير لكم له لاكتسابكم بِهِ التواب العظيم من أجل صبركم، ﴿لكلِّ أموى مِنْهُم مّا لكم به لاكتسب مِن الإثم لكلِّ حزاء مَا اكتسب بقدر مَا حاض فيه مختصًا بِهِ، يعني: مِنَ العُصبة الكاذبة، ﴿والذي تولَّ كِبره به معظمه ﴿مِنْهُم بُمنَ الخائضين، ﴿لَهُ (١٤) به.

﴿لُولا﴾ هـلا ﴿إِذ سمعتموه ظنَّ المؤمنون والمؤمناتُ بأنفسهم خيرا، وَقَالُوا: هَذَا إِفْكُ مُبِين(١٢)﴾ قَالَ محبوب: «بلغنا أنَّها نزلت في أبي أيـتُوب الأنصاري، إِذ قالت لَهُ أمرأته: ألا تسمع [يا]أبا أيـتُوب مَا يقولَ الناس('') في عائشة، فقال لها أبو أيتُوب: كنتِ فاعلة ذَلِكَ يـا أمَّ أبي أيـتُوب، فقالت: لا والله، فقال لها: فعائشة خير منك؛ فأنزل الله فِيهِ الآية».

﴿لُولَا جَاءُوا عَلَيْهُ بَارِبِعَةً شَهْدَاء، فَإِذْ (٥) لَمْ يَأْتُوا بِالشَّهْدَاء، فَأُولَئَكُ عَنْدُ الله الله هُمُ الكَاذَبُونَ (١٣)﴾ فإن قيل كيف يصيرون عند الله كاذبين إِذ لم يـأتوا

٩ (وأَفَكَ عنه يأفِكُه أَفْكًا: صَرَفه وقلبه، أو قلب رأيه». الفيروز آبادي: القاموس المحيط،
 ص ٨٣٨، مادَّة: «أفك».

٢ - وَهُوَ الصحابيُّ: صفوان بن المعطَّل السلميُّ. انظر: الزعشري: المصدر نفسه. أبو
 السعود: المصدر نفسه.

٣ - في الأصل: «لهم»، وهو خطأ.

٤ - في الأصل: «للناس»، وهو خطأ.

هو خطأ.

بالشهداء، ومن كذب فهو عند الله كاذب، سواء أتى بالشهداء أو لم يأت؟ قيل: «عند الله» أي: في حكم الله.

[٣٩٣] ﴿ ولولا فضلُ الله عَلَيْكُم ورحمته في الدُّنْيَا والآخِرَة ﴾ المَعْنى: لولا فضل الله عَلَيْكُم في الدُّنْيَا بأنواع النعم التِي من جُملَتها الإمهال للتَّوبة، ورحمته في الآخِرة بقبولها، ﴿ لمستكم في مَا أفضتم فِيهِ خُصتُم فِيهِ ﴿ عَذَابِ عظيم (٤٢)، إذ تلقَّونه بألسنتكم ﴾ يأخذه بعضكم من بعض ﴿ وتقولون بأفواهكم مَا ليس لكم بهِ علم وتحسبونه هيئنا ﴾ سهلا لا عقوبة لَهُ، وَلا سؤال عَنْهُ، ﴿ وَهُو عَند الله عظيم (٥١) ﴾ في الوزر واستجلاب العذاب، وتفويت الرحمة، وهكذا جميع معاصي الله، ولو حسبها فاعلُها لظنه أنه المنه عليم الحجّة.

﴿ولولا إذ سمعتموه، قلتم: مَا يكون لَننَا أَن نتكلَّم بهذا ﴾ مَا ينبغي وَمَا يصحُّ لَننَا، ﴿سبحانك هَذَا ﴾ تعجُّب لِمَن يقول ذَلِكَ، وأصل أَن يُذكَر عند كل مُتعجَّب (١) تنزيها لله تعالى مِن أَن يصعب عليه مثله، ثُمَّ كثُر فاستعمل لِكُل مُتعجَّب؛ ﴿بهتانٌ عظيم (٦٦) ﴾.

﴿يعظكم الله أن تَعودوا لمثله أبدًا ﴾ مَا دمتم أحياء مكلَّفين، وذلك يتناول تحقيق كُل ظنَّ قَولا واعتقادا، ﴿إِن كُنتُم مؤمنِين(١٧)﴾ فإنَّ الإيمان

إلعبارة نقص، وتمامها عند أبي السعود: «وأصله أن يذكر عند معاينة العجيب من صنائعه تعالى تنزيها له عن أن يصعب عليه أمثاله، ثُمَّ كثر حَتَّى استعمل في كلِّ متعجَّب منه». أبو السعود: تفسير، مج٣/ ج٦/ ص١٦٣. وانظر نحو تلك العبارة: الزمخشري: الكثاف، ١٧٣/٣.

يمنع عَنْهُ. ﴿وَيُبِيِّنُ الله لَكُمُ الآيات﴾ الدالَّة عَلَى الشرائع، ومحاسـن الآداب، كي تتَّعظوا، ﴿وَالله عليم حكيم(١٨)﴾.

﴿إِنَّ الذِينَ يُحبُّون أَن تشيع أَن تنتشر ﴿الفاحشة في الذِينَ آمنوا، لَهُم عَذَابِ أَلِيم في الدُّنْيَا والآخِرَة، وَا لله يعلم وأنسم لاَ تَعْلَمُونَ (١٩)، ولولا عذاب أليم في الدُّنْيَا والآخِرة، وَا لله يعلم وأنسم لاَ تعْلَمُونَ (١٩)، ولولا فضل الله عَلَيْكُم ورحمته (١٠) وأنَّ الله رءوف رحيم (٢٠) لعله حواب "لو" عذوف، أي: لعاجلكم بالعقوبة. ﴿يَا أَينُّهَا الذِينَ آمنوا لاَ تسبّعوا خطوات الشيطان فَإِنسَّهُ يَأْمُرُ الله الله على الله عنه، وينهى عَن جميع مَا أمر الله بِه، وينهى عَن جميع مَا أمر الله بِه، ﴿ولُولًا فَضِل الله عَلَيْكُم ورحمته له بتوفيق التوبة، ﴿مَا زكى له مَا لَمُ طهر من دنسها ﴿منكم مِن أحد أبدا له من أوّلكم إِلَى آخركم، ﴿ولكسَّ الله يُزكّي مَن يَشَاء له يحمله عَلَى التوبة، ﴿والله سميع عليم (٢١) .

﴿ وَلاَ يَاتِل ﴾ وَلاَ يَحلف، افتعال مِنَ الألية. قيل: نزل في أبي بكر، وقد حلف أن لاَ يُنفق عَلَى مسطح بعد، وكَانَ ابن حالته، وكَانَ مِنَ الفقراء، ﴿ أُولُو الفضل منكم ﴾ في الدين، ﴿ والسعة ﴾ في المال، ﴿ أَن يُؤتوا أولي القربى والمساكين والمهاجرين في سبيل الله، وليعفوا ﴾ مَا فرط مِنْهُم، ﴿ وليصفحوا ﴾ بالإغماض عَنْهُ، ﴿ اللهُ تُحبُّونُ أَن يَغْفِر الله لكم ﴾ عَلَى عفوكم وصفحكم وإحسانكم إلى من أساء إليكم، ﴿ والله غَفُور رحيم (٢٢) ﴾ مَعَ كمال قدرته، فتحلَّقوا بأخلاقه. روي أنَّه التَلِيَكُمُ قرأها على أبي بكر، فقال: بلى أحبُّ، ورجع إلى مسطح نفقته.

۱ – في الأصل: – «ورحمته»، وهو سهو.

﴿إِنَّ الذِينَ يرمون المحصنات العفائف ﴿الغافلات عَمَّا قُذَفَن بِهِ، الغافلات عَن الفاحشة أن لاَ تقع في قلوبهنَّ فضلا عَن مُواقعتها، ﴿المؤمنات الغافلات عَن الفاحشة أن لاَ تقع في قلوبهنَّ فضلا عَن مُواقعتها، ﴿المُوسِلِهِ اللهِ ورسوله، استباحة لعِرضهن، ﴿لُعنُوا ﴾ أَبْعِدوا مِنَ الرحمة ﴿فِي الدُّارِين. ﴿يوم والآخِرَة ﴾ كما طعنوا فِيهِنَّ، ﴿وهم عذابٌ عظيمٌ (٣٣) ﴾ في الدَّارين. ﴿يوم تشهد عَلَيْهِم ألسنتهم وأيديهم وأرجلهم بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (٢٤) يومئذ يُوفِيهم الله دينهم الحَق جزاءهم المستحق، ﴿ويعلمون لمعاينتهم الأمر ﴿أَنَّ اللهِ وينهم الخَق عُيره، وَلاَ يقدِر عَلَى الجزاء سواه.

﴿ الخبيشات للخبيشين، والخبيشون للخبيشات، والطيّبات للطيّبين، والطيّبين، والطيّبين، والطيّبين، والطيّب مِنَ العباد، والطيّب مِنَ القول للطيب مِنَ العباد، والخبيث مِنَ العباد، ويخرج في النيات والأعمال، كما يخرج في الأقوال؛ ويخرج في المؤواح، ولعلّه قد في الأقوال؛ ويخرج في الجنان والنيران لأهلهما؛ ويخرج في الأرواح، ولعلّه قد قيل ذَلِكَ بدليل قوله: ﴿ أُولَـئِكَ مُبرّءون مِمّا يَقولون، لَهُم مَغفرة ورزق كريم (٢٦) ﴾ في الدّارين.

﴿ يَا أَيُّهَا اللَّهِنَ آمنوا لا تدخلوا بيوتا غير بيوتكم حَتَّى تستأنسوا ﴾ تستأذنوا، مِنَ الاستئناس بَمُعْنَى: الاستعلام، من أنس الشيء إِذَا أبصره ﴿ وتُسلَّمُوا عَلَى أهلها، ذلكم خيرٌ لكم لَعَلَّكُم تذكَّرُونَ (٢٧)، فإن لم تجدوا فيها أحدا، فلا تدخلوها حَتَّى يُؤذن لكم، وإن قيل لكم ارجعوا فارجعوا هُوَ أزكى لكم ﴾ أي: أطهر، ﴿ والله بِمَا تَعْمَلُونَ عليه (٢٨)؛ ليس عَلَيْكُم

جُناح أن تدخلوا بيوتا غير مسكونة الله قيل: هِيَ الحانات عَلَــى طُـرق النـاس، ﴿فِيهَا متاع لكم﴾ لعلّه مِنَ الحر والبرد، أو منفعة من قضاء حاجـة، ﴿وَا لَلْهُ يعلم مَا تُبدون وَمَا تكتمُونَ (٢٩)﴾.

﴿قُلُ لَلْمُؤْمَنِينَ: يَغُضُّوا مَن أَبْصَارِهُمْ وَيَحْفُطُوا فَرُوجِهُمْ، فَلِكَ أَزْكَى لَهُمْ، إِنَّ اللهُ خبير بِمَا يَصْنَعُونَ (٣٠)﴾ لا يخفى عليه إحالة أبصارهم، واستعمال سائر حواسهم، وتحريك جوارحهم، وَمَا يقصدون بها فيكون عَلَى حذر مِنْهُ فِي كُل حركة وسكون.

﴿ وقل للمؤمنات: يغضضن من أبصارهنّ، ويحفظن فروجهنّ، ولا يبلدين زينتهنّ قَالَ أبو الحسن العمانيُّ: «فمن أبدى مِنَ النساء زينتها فقد كفرت وارتكبت كبيرة، ويُبرَأ مِنها، من حينها، وهذا إنَّمَا تَكفر إِذَا أصرّت على ذَلِكَ ولم تتُب من حينها». انتهى كلامه. ﴿ إِلاَّ مَا ظهر منها هُو عَلَى ذَلِكَ ولم تتُب من حينها». انتهى كلامه. ﴿ إِلاَّ مَا ظهر منها هُو الوجه والكفّان، ﴿ وليضوبن بخموهنَّ عَلَى جيوبهنَّ ﴾ سترا لأعناقهن؛ وقيل لصدورهن وقروطهن، ﴿ وَلاَ يُبدِين زينتهنَّ ﴾ الخفياة التِي أمرت بتغطيتها، وهي مَا عدى الوجه والكفين، ﴿ إِلاَّ لبعولتهنَّ أو آبائهنَّ أو آباء بعولتهنَّ أو أبنائهنَّ أو أبناء بعولتهنَّ أو إخوانهنَّ أو بني إخوانهنَّ أو بني أخواتهنَّ أو بني أخواتهنَّ أو النائهنَّ أو مَا ملكت أيمانهنَّ أو التابعين غير أولي الإربة مِنَ الرجال ﴾ قيل: البُلّه الذِينَ يَبْعون الناس لفضلِ طعامهم، وَلاَ يعرفون شَيْئًا من أمور النساء، ﴿ وَلِي الطّهور المفلل الذِينَ لم يظهروا عَلَى عورات النساء ﴾ لعدم تمييزهم، مِنَ الظّهور بمعنى الغلبة؛ وقيل: عمني الإطّلاع، أو لعدم بلوغهم حدًّ الشهوة مِنَ الظهور بمعنى الغلبة؛ وقيل:

أَرَادَ: لم ينكشفوا عَن عورات النساء للحماع فيطَّلعوا عليها؛ وقيل: لم يعرفوا العورة من غيرها مِنَ الصغر؛ وقيل: لم يلغوا حدَّ (لَعَلَّهُ) الشهوة؛ ﴿وَلاَ يَضْرِبن بأرجلهنَّ ليُعلم مَا يُخفين مِن زينتهنَّ ليتقعقع خلخالها، فيعلم أنسَّها ذات خلخال، فإنَّ ذَلِكَ يُورِث ميلاً في الرجال، ﴿وتوبوا إِلَى الله جميعا له مِنَ التقصير في أمره ونهيه، ﴿أَيُّهَا المؤمنون، لَعَلَّكُم تفلحُونَ (٣١)﴾.

﴿ وَأَنكُمُوا الْأَيَامَى مَنكُم ﴾ زوجُوا التِي لاَ أزواج لهنَّ مِنَ النساء إن طَلَبَن، أو استأمروهن إن طُلِبن، ﴿ والصالحين من عبادكم وإمائكم ﴾ تخصيص الصالحين، قيل: المُرَاد الصالحون للنكاح والقيام بحقوقه، ﴿ إِن يَكُونُوا فَقُواء يُعْنَهُم الله مِن فَضله ﴾ المعنى [٣٩٥] لم يمنعن فقرا الخاطب أو المخطوبة مِنَ المناكحة ( )، فإنَّ في فضل الله غُنية عَن المال، فإنَّه غادٍ ورائح. (وقيل: الغنى هُوَ القناعة) (٢)، ﴿ والله واسع ﴾ ذو سَعة لا تنفد نعمته، إذ لا تتناهى قدرته، ﴿ عليم (٣٢) ﴾ يسط الرزق ويقدر عَلَى مَا تقتضيه حكمته.

﴿وليستعفف﴾ وليحتهد في العفّة وقمع الشهوة، مِنَ الاستفعال لطلب العفّة عَن الحرام والزنا، ﴿الذِّينَ لاَ يجدون نكاحا﴾ أسبابه، ويجوز أن يراد بالنكاح مَا يُنكح، أو بالوحدان التّمكُّن مِنهُ، ﴿حتّى يُغنييهم الله من فضله فيحدوا مَا يتزوّجونه، أو يتزوّجون بهِ.

ا كذا في الأصل، والصواب ما ذكره أبو السعود: «لا يَمنعنَ فقــرٌ الخـاطبَ أو المخطوبـةَ
 مِنَ المناكحة». أبو السعود: تفسير، مج٣/ ج٦/ ص١٧١.

٢ - ما بين قوسين كتب في الحاشية ولا يُدرى علَّه من النصِّ وأثبتناه في سياقه باجتهادنا،
 ويبدو أنَّه من إضافة الناسخ.

﴿وَالذِينَ يبتغون الكتاب المكاتبة ﴿مِمَّا مَلكت أيمانكم، فكر وَالذِينَ يبتغون الكتاب المكاتبة ﴿مِمَّا مَلكت أيمانكم، فكر علمه مرفوعا؛ وقيل صلاحا في الدين، ﴿وآتوهم من مال الله الذِي آتاكم الأنَّ المال وجميع الحلق من [الله] إِنَّمَا يؤتي مِنهُ من يشاء مِنهُم. ﴿وَلاَ تُكرهوا فَتياتكم الماكم إماءكم ﴿عَلَى البغاء ﴾ عَلَى الزنا. قيل: كَانَت لعبد الله بن أُبي ستُّ حوار يُكْرَهُن عَلَى الزنا، وضرب عليهنَّ الضرائب، فشكا بعضهنَّ إلى رسول الله عَلَى الزنا وأردن تحصَّنا ومن يُكرههُنَّ عَلَى الزنا وأردن تحصَّنا تعفَّفا ﴿لتبتغوا عَرَض الحياة الدُّنْ يَا ومن يُكرههُنَّ عَلَى الزنا ﴿فَإِنَّ اللهُ مِن بعد إكراهِهنَّ عَقُور رحيم (٣٣) ﴾.

﴿ وَلَقَدُ أَنْوَلْنَا إِلِيكُم آيات مُبيَّنات ﴾ مِنَ الحلال والحرام، يَعني الآيات التي بُينت في هَذِهِ السورة، وأوضحت فِيهَا الأحكام والحدود، أو مَا تقدَّم مِنَ التنزيل. وقُرئ هنا وفي الطَّلاق بالكسر، لأنَّهَا واضحات تُصدقها الكتب المتقدمة والعقول السليمة المستقيمة؛ أو لأنَّهَا بَينت الأحكام والحدود، وومَشَلاً مِنَ الذِينَ خَلُوا من قبلكم أي: ومثلا من أمثال مَن قبلكم ومعظة للمتَّقِين (٣٤) ﴾ يعني: مَا وُعظ بِهِ فِي تلك الآيات، وتخصيص المتَّقين لأنَّهُم المنتفعون بها.

﴿ الله نور السَّمَاوَات والأَرْضِ (ومن كتب أصحابنا: «وعن قول الله: ﴿ الله نور السَّمَاوَات والأَرْضِ المعنى: لَعَلَّهُ أَنَّهُ الهادي لِمَن في السموات والأَرْضِ المعنى: لَعَلَّهُ أَنَّهُ الهادي لِمَن في السموات والأَرض (١٠). النور في الأصل: كَيفِية تدركها الباصرة أوَّلاً، وبواسطتها سائر

١ - ما بين قوسين كتب في الحاشية و لم يُحِل إِلَيهِ في النـص، وأثبتنـاه في سياقه باحتهادنـا،
 ويبدو أنَّه من إضافة الناسخ.

المبصرات، كالكيفية مِنَ النيرين عَلَى الأحرام الكثيفة المحاذية لهما، وَهُوَ بهذا المعنى لايصحُّ إطلاقه عَلَى الله تعالى إلاَّ بتقدير مضاف، كقولك: زيدٌ كَرَمٌ، يَمعنكي: ذو كرم. أو عَلَى تَحِوُّز، إمَّا بمعنى: مُنور السَّمَاوَات والأَرْض، وقد قرئ به؛ وأنَّ الله تعالى نوَّرها بالكواكب، وَمَا يفيض عليها مِنَ الأنوار، أو بالمَلاَّئِكَة والأنبياء. أو مدبرُها ــ من قولهم للرئيس الفائق في التدبير: نور القوم، لأنَّهُم يهتدون بهِ في الأمور ــ وموجدُها، فإنَّ النور ظاهر بذاته مُظهر لغيره؛ وأصل الظهـور هُـوَ الوجـود، كمـا أنَّ أصل الخفاء هُوَ العدم، واللهُ سبحانه موجود بذاته موجد لبِمَا عداه. أو للذي بـــــ يُدرَك. أو يُدرِك أهلها، من حيث أنَّه يُطلق عَلَى الباصرة لتعلُّقها بـهِ، أو لمشاركتها لَـهُ في توقّف الإدراك عليه، ثُمَّ عَلَى البصيرة، لأَنَّهَا أقوى إدراكا، فإنَّها تُدرك نفسها وغيرها من الكلِّيَّات والجزئيَّات للموجودات والمعدومات، وتغوص في بواطنها وتنصرف فِيهَا بالتراكيب والتحليل، ثُمَّ إنَّ هَذِهِ الإدراكات ليست لذاتها، وَإلاَّ لَمَا فارقتها، فهي إذن مِن سببٍ يُفيضها عليها، وَهُوَ الله سبحانه وتعالى ابتداء أو بتوسُّط مِنَ الْمَلاَئِكَةَ والأنبياء، ولذلك سُمُّو أنوارًا. ويقرب مِنْهُ قول ابن عبَّاس: «معناه هــادي من فِيهَما». فَهُم بنوره يهتدون، وإضافته إلَيْهما للدلالة عَلَى سعة إشــراقه. [٣٩٦] أو لاشتمالهما عَلَى الأنوار الحسية والعقليَّة، قصور الإدراكات البشريَّة عَلَيهما وَعَلَى المتعلّق بهما، والمدلول لهما(١).

﴿ مَثَل نُوره ﴾ صفة نوره العجيبة الشأن؛ وإضافته إلى ضميره سبحانه، دليل عَلَى أنَّ إطلاقه عليه لم يكن عَلَى ظاهره، ﴿ كَمِشْكَاقَ ﴾ كصفة مِشكاة:

١ - كذا في الأصل، ويبدو أنَّ في العبارة سقطا.

وهي الكوَّة الغير النافذة، ﴿فِيهَا مِصباحِ﴾ سِراج ضَخم ثاقب؛ وقيل المشكاة: الأنبوب في وسط القنديل؛ والمصباح: الفتيلة المشتعلة، ﴿المصباحُ في زُجاجة﴾ فِي قنديل مِنَ الزحاج، ﴿الزجاجة كأنَّها كوكبٌ دُرِّيٌّ مُضىء مُتلألئ كالزهرة في صفائه وزهرتِه، منسوبٌ إلى الدُّر، ﴿يُوفَد مِن شجرةٍ مباركة زيتونقٍ أي: ابتداء ثقـوب المصباح مِن شـحرة الزيتـون المتكـاثر نفعـه، بـأن رُويت ذبالتها بزيتها؛ وفي إبهام الشحرة ووصفها بالبركة، ثُـمَّ إبـدال الزيتونـة عنها تفخيم لشأنها؛ ﴿لاَ شَرِقيَّة وَلاَ غربيَّة﴾ تقع عليها الشمس حينا بعد حين، بَل بِحيث تقع عليها طوال النهار، كالتي تكون عَلَى قُلَّة<sup>(١)</sup>، أو صحراء واسعة، فإنَّ ثمرتها تكون أنضج، وزيتها أصفى؛ أو لأنَّهَا نابتة في شرق المعمورة وغربها(٢٠)، بَل في وسطها، وَهُوَ الشام، فإنَّ زيتونه أجود الزيتون؛ أو لأَنَّهَا [لاً] في مَضحى تُشرق الشمس عليها دائما فتحرقهـا، وَلاَ مَقَنَّأَةٍ تغيب عنها دائما فتتركها نيًّا(٣). وفي الحديث: ﴿لَا حَـير في شَـَـجرَهُ وَلَا في نبـات في مقنأة، وَلاَ خير فيهما في مضحي» (١).

١ - «وقُلَّة كُل شَيْء: رأسه. والقُلَّة: أعلى الجبل... وخص بعضهم به أعلى السرأس والسنام والجبل». ابن منظور: لسان العرب، ١٥٤٥، مادَّة: «قلل».

كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «أو لأنتها لا نابتة في شــرق المعمــورة ولا في غربهــا».
 كما ذكر أبو السعود: تفسير، مج٣/ ج٦/ ص١٧٦.

٣ - أي غير ناضجة. انظر الكلمة وتصاريفها ومعانيها في: ابن منظور: لسان العرب،
 ٢/٦ ٧٠ مادة: «نمأ».

٤ - لم نعثر عَلَيه في الربيع و لا في الكتب التسعة. وقد أورده الزمخشـريُّ في الكشَّاف، ١٩٠/٣، وقال
 مصححه: «لم أجده». وأورده أبو السعود في تفسيره، مج٣/ ج٦/ ص١٧٦. و لم يعزه إلى أحد.

﴿ يَكَادُ زِيتِهَا يُضِيءَ وَلُو لَمْ تَمسَسُهُ نَارٌ ﴾ أي: يكاد يُضيء بنفسه من غير نار، لتلألسئِه، وفرط بيضه (١)، ﴿ نُورٌ عَلَى نُورٍ ﴾ نور مُتضاعف، فإنَّ نور المساح زادَ في إنارته صفاء الزَّيت، وزهرة القنديل، وضبط المشكاة الأشعَّته.

## وقد ذُكر في مَعنَى التمثيل وجوه:

- الأوَّل: أنَّه تمثيل للهدى الذِي دلَّ عليه الآيات البَينات، في حلاء مدلولها، وظهور ما تضمَّنته مِن الهدى بالمشكاة المنعوتة؛ أو تشبيه للهدى مِن حيث [أنَّه] مَحفوف بظلمات أوهام الناس وخيالاتهم، وإنسَّما ولى بالمصباح الكاف المشكاة [كَذاً] لاشتمالها عليه؛ وتشبيهه به أوفق من تشبيهه بالشمس.
- أو تَمثيل لِمَا نور الله به قلب المؤمن مِنَ المعارف والعلوم، بنــور المشكاة، والمثبت فِيهَا من مصباحها؛ ويؤيـده قراءة أُبيِّ: «مَثَل نور المؤمن».
- أو تمثيل لِمَا مَنح الله بِهِ عباده مِنَ القوى الدرَّاكة الخمس المُتَرَتبة، التِي ينوط بها المعاش والمعاد، وهي الحسَّاسة التِي تُدرِك المحسوسات بالحواس الخمس؛ والخيالية التِي تَحفظ صُور تلك المحسوسات، لتعرضها عَلَى القوَّة العقليَّة متى شاءت؛ والعلميَّة تدرك الحقائق الكُليَّة؛ والفكرة (٢): وهي التِي تتجلَّى تُولف المعقولات لتستنتج منها عِلم مَا لم يُعلم؛ والقوَّة القدسية التِي تتجلَّى فِيهَا لوائح الغيب، وأسرار الملكوت المختصَّة بالأنبياء والأولياء، والمعنية بقوله

ا كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «وَبِيصِه». و «الوبيص: الـبريق». ابن منظور: لسان العرب، ٨٦٩/٦ مادَّة: «وبض».

٢ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «والفكريَّة».

تعالى: ﴿ وَلَكُن جعلناه نورا نَهدِي بِهِ مِن نشاء مِن عبادنا ﴾ (١) بالأشياء الخمسة المذكورة في الآية، وهي: المشكاة والزجاجة والمصباح والشجرة والزيت، فإن الحسّاسة كالمشكاة، لأنَّ مَحلَّها كالكوى، ووجهها إلى الظاهر لا يُدرك مَا وراءها، وإضاءتها بالمعقولات لا بالذات؛ والخياليَّة كالزجاجة في قبول صور [٣٩٧] المدركات مِنَ الجوانب، وضبطها للأنوار العقليَّة، وإنارتها بِمَا يشتمل عليها مِنَ المعقولات؛ والعاقلة: كالمصباح لإضاءتها بالإدراكات للكُليَّة، والمعارف الإلهيَّة؛ والفكرة كالشجرة المباركة لتؤديها (٢) إلى تُمرات لا نهاية لها.

الزيتونة: المثمرة بالزيت الذي هُوَ مادَّة المصباح، التِي لا تكون شرقية وَلاَ غربية، لتحرُّدها عنَ اللواحق الجسميَّة، أو لوقوعها بين الصور والمعاني متصرّفة في القبيلتين، منتفعة مِنَ الجانبين. والقوة القدسيَّة كالزيت، فإنَّها لصفائها وشدَّة ذكائها تكاد تضيء بالمعارف، من غير تفكير ولا تعليم، ولا تمثيل للقوَّة العقليَّة في مراتبها بذلك؛ فإنَّها في مبدإ أمرها حالية عَن العلوم، مستعدَّة لقبولها كالمشكاة، ثُمَّ ينتقش بالعلوم الضَّرورية بتوسُّط إحساس الجزئيَّات، بحيث يتمكن مِن تَحصيل النظريَّات، فتصير كالزجاجة متلألئة في نفسها، قابلة للأنوار؛ وذلك التمكُّن إن كَانَ تفكُّرا واجتهادا، فكالشحرة الزيتونة؛ وإن كانَ بالحلس فكالزيت؛ وإن كانَ بقوَّة قدسيَّة، فكالذي يكاد

١ - سورة الشورى: ٥٢.

٢ - في الأصل: «لتأديها»، ولَعَلَّهُ يقصد: «لتأديتها».

زيتها يُضيء، لأنَّهَا تكاد تعلم ولو لم تَتَّصِل بملك الوحي، والإلهام الذِي مثله النار، من حيث أنَّ العقول تشتعل منهما؛ ثُمَّ إِذَا حصلت لها العوم<sup>(١)</sup> بحيث يتمكَّن مِن استحضارها متى شاءت، كَانَ كالمصباح؛ فإذا استحضرها كَانَ نور.

﴿يهدي الله لنوره لهذا النور الثاقب ﴿مَن يَشَاء له فإنَّ الأسباب دون مشيئته لاغية، إذ بها تَمامها، ﴿ويضربُ الله الأمثالَ للناس له إدناءً للعقول مِنَ الحسوس، توضيحا وبيانا، ﴿والله بِكُلِّ شيء عليم (٣٥) له معقولا كَانَ أو محسوسا؛ ظاهرا كَانَ أو خفياً؛ وفيه وعد ووعيد لِمَن تدبيرها، ولم يكترث بها.

﴿ فِي بيوتِ أَذِنَ الله أَن تُرفع ﴾ عماً يُستقذر فِيها مِن أعمال الدُّنيا والأنجاس، بالثناء والتعظيم. قَالَ أبو سعيد: «فثبت في هَـذِهِ البيوت أنها المساحد، لا يُعلم في ذَلِكَ اختلاف (٢٠)، مِنَ المسجد الحرام وغيره مِنَ المساحد؛ فمعناها وَاحِد في التعظيم؛ وإن اختلف تعظيمها بمنزلة كُل وَاحِد منها بِما عظمه الله؛ فإنها كلها وَاحِدة مرفوعة مطهرة، فيخرج في معاني الاتفاق وَمَا تسنه السُّنة والكتاب أنَّ المشرك مَمنوع من دخول المساحد كلها، فلا يَحوز أن يقرب أحد المشركين إلى دخول المسحد الحرام، لثبوت قول الله تعالى: ﴿ وَلَا يَقربُوا المسجد الحرام، فهو عَلَى الأبد».

ا في الأصل، ولعل الصواب: «العلوم».

٢ - في الأصل: «اختلافا»، وهو خطأ.

٣ - سورة التوبة: ٢٨.

﴿وَيُذَكُو فِيهَا اسمه ﴾ عامٌ فيما يتضمَّن ذكره، ﴿يُسبِّح لَهُ فِيهَا بِالغَدُوِّ والآصال(٣٦)﴾ ينزهونه، أو يُصلُّون لَهُ فيها بالغدوات والعشايا؛ والغدوُّ: مصدر إطلاق للوقت؛ ولذلك حَسن اقترانه بالآصال.

﴿ رَجَالَ لاَ تُلهيهم تِجَارِة ﴾ لاَ تشغلهم تحامرة (لَعَلَّهُ تَجَارة) (١) معاملة دنياوية رابحة، وَهُوَ يتناول جميع أعمال الدُّنْيَا. وخصَّ الرجال بالذكر في هَــنـهِ المساجد، لأَنَّهُ ليس عَلَى النساء جُمعة وَلاَ جماعة، وخصَّ التجارة بالذكر، لأَنَّهَا أعظم مَـا يشتغل بِهِ الإنسان عَن الصَّلاة والطَّاعات. ﴿ وَلاَ بيعٌ عَن ذكر الله ﴾ عَن طاعته وأداء فرائضه، لقوله: ﴿ يَـا أَيُّهَا الذِينَ [٣٩٨] آمنوا لاَ تُلهكم أموالكم وَلاَ أولادُكم عَن ذكر الله، ومن يفعل ذَلِكَ فأولئك هُمُ الخاسرون (١) مبالغة في باب العميم (١) بعد التَّخصيص إن أريد بِهِ مطلق المعاوضة، ﴿ وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة ﴾ مَا يجب إخراجه من المال للمستحقين.

﴿ يَعْافُون يَوْما ﴾ أو لأنهم لا يَملكون ثباتها عَلَى مَا هم عليه مِنَ الطاعة مَعَ مَا هم عليه مِنَ الطاعة مَعَ مَا هم عليه مِنَ الذكر والطاعة (أ)، ﴿ تَتَقَلَّب فِيهِ القلوب والأبصار (٣٧) ﴾ تتغيَّر مِنَ الهول من هوله [كَذَا] بين طمع في النحاة، وحذر مِنَ الهلاك؛ وقيل تتقلَّب القلوب عمَّا كَانَت عليه في الدُّنْ يَا مِنَ الشك

١ - كذا في الأصل، وما بين قوسين كتب في الحاشية.

٢ - سورة المنافقون: ٩.

٣ - في الأصل: «بات لتعميم»، ولا مَعنى له.

٤ - كذا في الأصل، والعبارة غامضة، ولم نجد ما يوضحها فيما بين أيدينا من المصادر.

والكفر، وتتفتَّح الأبصار مِنَ الأغطية، ﴿لِيَجزِيهُم اللهِ أحسنَ مَا عملوا﴾ أحسن جزاء مَا عملوا الموعود لَهُم مِنَ الجنَّة. ﴿ويزيدهم من فضله﴾ أشياءً لم يَعِدُهم عَلَى أعمالهم ولم تخطر ببالهم، ﴿والله يوزق من يَشَاء بغير حساب (٣٨)﴾ تقرير للزيادة، وتنبيه عَلَى كمال القدرة، وإنفاذ المشيئة، وسعة الإحسان.

﴿وَالذِينَ كَفَرُوا أَعَمَاهُم كَسَوَابِ كَانَّه فِي النظر ماء، فإذا قرب مِنهُ لم ير شَيْئًا، ﴿بقيعة يحسبه الظمآن() ماء العطشان. الآية قَالَ أبو سعيد فِيهَا: ﴿إِنَّه قيل: الدائن بضلال يعمل بدين، ويجتنب بدين، وبحتهد بذلك، وأمَّا قوله: ﴿أُو كظلماتٍ فِي بحر لُه حَيِّ... ﴾ الآية، أحسب أنَّه قيل هَذَا إفيمن] يرتكب مَا يدين بتحريمه ويتجاهل، ويعمل المعاصي بغير دين، وَاللهُ أعلم بتأويل كتابه». ﴿حتَّى إِذَا جاءه لم يجده شَيْئًا، ووجد الله عنده ﴾ أعلم بتأويل كتابه». ﴿وقفًاه حسابه، وَاللهُ سريع الحساب (٣٩) ﴾ لا عقابه، أو محاب عَن حساب.

﴿أَو كَظُلُمَاتٍ فِي بَحْرِ لَّجِّي يَعْشَاهُ مَـوجٌ مِن فَوقِهُ مَوجٌ ﴾ أمواج مترادفة متراكمة، ﴿مَن فوقه مَ من فوق الموج الثاني ﴿سِحَابٌ ﴾ غطّى النجوم، وحجب أنوارها، ﴿ظُلَمَاتٌ بِعضُها فَوق بعض؛ إِذَا أُخرج يده ﴾ وهي أقرب مَا يرى إليه، ﴿لَمْ يَكُدُ يُواها ﴾ لم يقرب أن يراها، فضلًا عَن أن يراها، أو يرى ما هُوَ أبعد منها. ﴿وَمِن لَم يَجعل الله لَهُ نُورا ﴾ ومن لم يُقدر لَـهُ الهداية و لم يوفّقه الأسبابها، ﴿فَمَا لَهُ مَن نُور( • ٤ ) ﴾ خلاف الموفّق الذي لَهُ نور عَلَى نور.

١ - هنا وضع الناسخ إحالة إلى الحاشية وكتب فيها: «العطشان»، ولا مَعنى لِهَذِهِ الإضافة.

وَأَلُمْ تَرَ اللّهُ أَلَمْ تعلم علما يشبه المساهدة في اليقين، والوثاقة بالوحي، أو الاستدلال، وأنَّ الله يُسبِّح لَهُ مِن في السَّمَاوَات والأرْض ينخيب العقلاء، أو المَلائِكة كُل نقص وآفة أهلُ السَّمَاوَات والأرْض. و «من» لتغليب العقلاء، أو المَلائِكة والنقلان، مَا يدلُّ عليه، أو دلالة حال، (والطير عَلَى الأوَّل بتخصيص، لما فيها مِن الصنيع الظاهر، والدليل الباهر، لذلك قيدها بقوله: (صافَّات في أي المواعد الأجرام الثقيلة مَا بهِ تقوى عَلَى الوقوف في الجو صافَّة باسطة أجنحتها بما فيها مِن القبض والبسط، حُجَّة قاطعة عَلَى كمال قدرة الصانع، ولطف تدبيره. (كُلُّ كُلُّ وَاحِد مِمَّا ذُكر، أو مِن الطير (قد علم صلات وسيحه أي: قد علم الله دعاءه وتنزيهه، اختيارا أو طبعا، لقوله: (وا الله عليم بِمَا يفعلُونَ (١٤)) أو علم كُلُّ عَلَى تشبيه حاله في الدلالة عَلَى الحق، والميل إِلَى النفع، على وجه يخصُّه بحال من علم ذَلِك، مَعَ أنَّه لاَ يبعد أن يُلهم والميل إِلى النفع، على وجه يخصُّه بحال من علم ذَلِك، مَعَ أنَّه لاَ يبعد أن يُلهم الله الطير دعاءً وتسبيحًا، كما ألهمها علوما دقيقة في تعيشها وغيره، لاَ يكاد يهتدي إليه العقلاء.

﴿ و لله مُلكُ السَّمَاوَات والأَرْضِ فإنَّه الخالق لهما، أو لما فيهما مِنَ النوات والصفات [٣٩٩] والأفعال، من حيث أنَّها مُمكِنة، واحبة الانتهاء إلى الواحب، أي: تقديرها، وتدبير أمرها، وتصريف أحوالها كما يَشَاء، ﴿ وَإِلَى الله المصير (٤٢) ﴾ مرجع الجميع.

﴿ أَلَمْ تُو أَنَّ الله يُزجِي سحابا﴾ يسوق سحابا إِلَى حيث يَشَاء من أرضه وخلقه، ومنه "البضاعة المزجاة"، فإنَّها يزجيها كلُّ أحد. ﴿ تُسمَّ يُؤلِّف بينه ﴾

١ - في الأصل: «تنزه»، وهو خطأ.

بأن يكون قِزَعًا(١)، فيضمُّ بعضه إلى بعض، ﴿ ثُمَّ يجعله رُكامًا ﴾ متراكما بعضه فوق بعض، ﴿ فترى الوَدق ﴾ المطر، ﴿ يخرج من خلاله ﴾ من فتوقيه ؛ جمع خَلَل، ﴿ ويُنزِّل مِنَ السَّمَاء ﴾ مِن الغمام ؛ وكلُّ مَا علاك فهو سماء، ﴿ من جبال فِيهَا ﴾ من قطع عظامٍ تشبه الجبال في عظمها، أو جمودها، ﴿ من بَرَدٍ ﴾ بيان للجبال، ﴿ فيصيب بِهِ من يَشَاء ﴾ فيهلك زرعه وأمواله، ﴿ ويصرفه عَن من يَشَاء ﴾ فيلا زرعه وأمواله، ﴿ ويصرفه عَن من يَشَاء ﴾ فيلا نرعه وأمواله، ﴿ ويصرفه عَن من يَشَاء ﴾ فلا يضرُه ؛ والضمير للبَرَد، ﴿ يكاد سَنَا بَرْقِه ﴾ ضوء برقه ﴿ يَلُهُ هَلُ اللَّهُ مَن فرط الإضاءة، وذلك أقوى دليل عَلَى كمال القدرة من حيث أنَّهُ توليد الضد مِنَ الضد.

﴿ يُقلَّب الله الليلَ والنهارَ ﴾ بالمعاقبة بينهما، أو بنقص أحدهما وزيادة الآخر، أو بتغيَّر أحوالهما بالحر والبرد، والظلمة والنُّور، أو بما يعمُّ ذَلِكَ، ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ ﴾ لَدَلالة عَلَى وحدو في ذَلِكَ ﴾ لَدَلالة عَلَى وحدود الصانع القديم، وكمال قدرته، وإحاطة علمه، وإنفاذ مشيئته، وتنزيهه مِنَ الحاجة وَمَا يفضي إِلَيْها، لمن يرجع إِلى بصيرة (٢).

﴿وَا اللهُ خَلَقَ كُلَّ دَابَـة مِّن مَّاء﴾ هُوَ جزء مادَّته، أو ماء مخصوص هُوَ النطفة، فيكون تنزيلا للغالب منزلة الكل، إذ مِنَ الحيوان مَا يتولَّد لا من نطفة، ﴿فمنهم من يمشي عَلَى رِجلين، ومنهم من يمشي

المنحد: «القزع، الواحدة: قزعة: أخذ بعض الشعر وترك بعضه. كُـلُّ شيء يكون قطعا متفرقة. قطع من السحاب صغار متفرقة. ص ۲۲۷، مادَّة: «قزع».

٢ - كذا في الأصل، ولعل الصواب: «بصيرته».

عَلَى أربع، يخلقُ الله مَا يَشَاء﴾ مِمَّا ذُكِر، وممَّا لم يُذكس، بسيطا ومركَّبا عَلَى الحتلاف الصُّور والأعضاء والهيئات والحركات والطبائع والقوى والأفعال، مَعَ اتحاذ العناصر بمقتضى مشيئته، ﴿إِنَّ الله عَلَى كُلِّ شيء قدير (٥٤)﴾.

﴿لَقَد أَنْولْنَا آيَات مُّبِيِّنَات﴾ للحقائق بأنواع الدلائل، ﴿وَالله يهدي مَـن يَشَـاء﴾ بالتوفيق للنظر فِيهَا، والتدبُّر لمعانيها، ﴿إِلَى صِــرَاط مُسْتَــقِيم(٤٦)﴾ هُوَ دين الإسلام الموصل إلى درك الحق، والفوز والجنَّة.

﴿ ويقولون: آمنًا با لله وبالرسول وأطعنا، ثُمَّ يتولَى ﴾ بالامتناع عَن قبول حكمه ﴿ فريق مِنهُم من بعد ذَلِكَ ﴾ بعد قولهم هَذَا، ﴿ وَهَا أُولَائِكَ بِعلَمُ اللهِ مِن بعد وَله مِن اللهُ مُن مِن اللهُ مُن مِن اللهُ مُن مِن اللهُ مُن مِن اللهُ اللهُ مَن اللهُ اللهُ مَن اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَن اللهُ مِن اللهُ عَلَيْهِم ورسولُه ﴾ في الحكومة، ﴿ اللهُ اللهُ عَلَيْهِم اللهُ اللهُ عَلَيْهِم ورسولُه ﴾ في الحكومة، ﴿ اللهُ أُولَائِكُ مُن اللهُ عَلَيْهِم اللهُ عَلَيْهِم ورسولُه ﴾ في الحكومة، ﴿ اللهُ أُولَائِكُ مُن اللهُ عَلَيْهِم اللهُ اللهُ عَلَيْهِم اللهُ اللهُ عَلَيْهُم اللهُ اللهُ عَلَيْهِم اللهُ عَلَيْهِم اللهُ اللهُ عَلَيْهِم اللهُ اللهُ عَلَيْهِم اللهُ عَلَيْهِم اللهُ عَلَيْهُم الطَالِمُونَ ( • ٥ ) ﴾ حكم الله عليهم بالظلم بعد [ما] بين فعلهم.

﴿إِنَّـمَا كَانَ قُولَ المؤمنين إِذَا دُعُوا إِلَى الله ورسوله ليحكمَ بَـيْـنَــهُم أَن يقولوا: سمعنا﴾ قولك، ﴿وأطعنا﴾ أمرك، ﴿وأولئــك هُــمُ المفلحُـونَ(٥١)﴾

١ - في الأصل: «فزال»، وهو خطأ.

الفلاح هُوَ: [٤٠٠] الفوز والنجاة، والبقاء في الخير. ﴿ ومن يُطع الله ورسوله ﴾ فيما حكما بيه عليه، ﴿ ويخش الله ويَتَّقه، فأولئك هُمُمُ الفائزُونَ (٢٥) ﴾ الفوز: النجاة والظفر بالخير، ضدُّ الهلاك.

﴿وأقسموا با لله جهد أيمانهم﴾ إنكارا للامتناع عَن حكمه وأمره، ﴿لئن أمرتهم﴾ بالخروج عَن ديارهم وأموالهم، ﴿ليخرُجُنَّ، قل: لاَ تُقسموا طاعةٌ معروفة ﴾ أي: المطلوب منكم طاعة معروفة لاَ اليمين، ﴿إِنَّ الله خبير بِمَا تَعْمَلُونَ (٥٣)﴾ فلا تخفى عليه سرائركم.

﴿ قَل: أَطِيعُوا الله وأَطِيعُوا الرسول، فإن تولُّوا فَإِنَّمَا عليه مَا حُمَّلُ مِنَ التبليغ، ﴿ وَعليكُم مَا حُمِّلُتُم ﴾ مِنَ الامتثال؛ ﴿ وَإِن تطيعُوه ﴾ فيما بلَّغكم ﴿ تَهتدُوا ﴾ إِلَى الحق، ﴿ وَمَا عَلَى الرسول إِلاَّ البلاغ الْمُبِين (٤٥) ﴾ التبليغ الموضح لما كُلِّفتم بهِ، وقد أدَّى، وإنَّما بقى ما حُملتم، فإن قبلتم فلكم، وإن توليتم فعليكم.

﴿وعد الله اللهِ آمنوا منكم وعملوا الصالحات ورغيب لقبول مَا أمر بِهِ الرَّسول وبلَّعهم إيَّاه ﴿ليَستخلِفَ بهم في الأَرْض ليَ حعلنَّهم خلفاء متصرفين في الأَرْض ، تصرُّف اللوك في بمالكهم، ﴿كما استخلف الذين من قبلهم مِمسَّن مَضى، ﴿وليُمكِّن لَهُم دينهم الذي ارتضى لَهُم ووهُو الإسلام، بالتقوية والعلم والتنبيت، ﴿وليمبلَّلنَّهم من بعد خوفهم في الأعداء ﴿أمنًا، يعبلونني لا يُشركون بي شَيْننًا في يعبلونني غير مشركين؛ ﴿ومن كفر هو من ارتد، أو كفر هذهِ النعمة ﴿بعد ذَلِك عبد حصول الخلافة، ﴿فأولئك هُمُ الفاسقُونَ (٥٥) وأقيموا الصلاة، وآنوا الزكاة، وأطيعوا الرسول في سائر مَا أمركم بِهِ، ﴿لَعَلَّكُم تَرْهُونَ (٥٥) ﴾.

﴿لاَ تحسبنَّ الذِينَ كَفَرُوا معجزين في الأَرْضُ لاَ تحسبنَّ يا محسَّد، الكفَّار معجزين الله عَن إدراكهم وإهلاكهم، ﴿وَمَأُواهُمُ النَّارِ وَلَبِئُسَ المُصير (٥٧) ﴾ المأوى الذِي يصيرون إليه.

ويا أينها الذين آمنوا ليستأذنكم الذين مَلَكَت أيمانكم رحوع إلى تتمة الأحكام السالفة بعد الفراغ مِنَ الإلهيات الدالة عَلَى وجوب الطاعة فيما سلف مِن الأحكام وغيره، ﴿وَالذِينَ لَم يبلُغوا الحُلُمُ منكم والصبيان الذِينَ لَم يبلغوا، مِنَ الأحرار؛ فعبَّر عَن البلوغ بالاحتلام، لأنّه أقوى دلائله، ﴿ثلاث موّات: من قبل صلاة الفجر لأنّه وقت القيام مِن المضاجع، وطرح ثياب النوم، ولبس ثياب اليقظة، ﴿وحين تَضعون ثيابكم مِنَ اليقظة للقيلولة، أمن الظهيرة، ومن بعد صلاة العشاء لأنه وقت التحرُّد عَن اللباس، أشلاث عورات لكم أي: هذه الثلاث الأوقات، ﴿ليس عَلَيْكُم وَلاَ عَلَيْهِم جُناحٌ بعدَهنَ طوّافون عَلَيْكُم بعضكم عَلَى بعض، كذلك مثل مثل ذَلِك النبين، ﴿يُبيِسُ الله لكم الآيات، وَالله عليم حكيم(٥٨) .

﴿ وَإِذَا بِلَغِ الْأَطْفَالَ مَنكُم الحَلَم، فليستأذنوا كما استأذن الذينَ من قبلهم الذينَ بلغوا من قبلهم في كل الأوقات، ﴿ كذلك يُبَيِّنُ الله لكم آياته وَاللهُ عليم حكيم (٥٩) ﴾.

﴿ وَالْقُواعِدُ مِنَ النساء اللاتي لا يرجون نكاحا ﴾ (لَعَلَّهُ) ومن كتب أهل عمان (لَعَلَّهُ): اللاتي قعدن عن الأزواج، وهي اللاتي ادبراهن (١) الرحال،

١ - كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «أدبر عنهنَّ».

[و]استقذروهن، فأماً من كَانَت فِيهِن بقية من حَمال، وَهُوَ محلُّ الشهوة، فلا تدخل في هَنهِ الإباحة، لأن علة الحجر التي [٤٠١] لزمها، لم تَزُل عنها من أجلها، وهي المرعي المرحال[كذا]، ﴿فليس عليهن جُناح أن يضعن ثيابهن ولا أجلها، وهي المرحال؛ يعني: يضعن بعض ثيابهن وهو الجلباب والرداء الذي فوق الثياب، فوق الخمار، فأما الخمار فلا يجوز. ﴿غير مُتبرّجات بزينة ﴾ قيل: هُوَ الجلباب، وذلك في المرأة الكبيرة، التي لا تريد الرحال ولا تُراد، وقد انقضت شهوتها مِن هُم؛ قلت: «فعند من يَسعُها وضعُ الجلباب عند الكلام؟ [أم] ذَلِك خاص قال: لا أعلم في ذَلِك فرقا، إلا أنَّه لا يعجبني أن تضعه عند المتهمين. وقوله: ﴿وأن يَستعفِفنَ خيرٌ هُنَ ﴾ فقيل: عن وضع الجلباب إظهار زينتهن والتربُّج، وهُو أن تظهر المرأة من محاسنها مَا يجب عليها أن تستره، ﴿وا لله سميع عليم (٢٠) ﴾.

﴿ليس عَلَى الأعمى حرجٌ، وَلاَ عَلَى الأعرج حرجٌ، وَلاَ عَلَى المريض حرجٌ ﴾ إذا علم رضَى صاحب البيت بإذن أو قرينة، ﴿وَلاَ عَلَى أَنفسكم أَن تأكلوا من بيوتكم ﴾ مِنَ البيوت التِي فِيها أزواجكم وعيالكم؛ ويدخل فِيها بيوت الأولاد، لأنَّ بيت الولد كبيت عَلَى قول الطَّيِّكِمُ: ﴿أنست ومالك لأبيك (٢)، ﴿أو بيوت آبائكم أو بيوت أمَّهاتكم أو بيوت إخوانكم أو

١ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «يُردُّنَ».

٢ - رواه ابن ماجه عَنْ حَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ أَنَّ رَجُلًا قَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، إِنَّ لِي مَـالاً وَوَلَـدًا،

بيوت أخواتكم أو بيوت أعمامكم أو بيوت عمّاتكم أو بيوت أخوالكم أو بيوت أخوالكم أو بيوت خالاتكم أو مَا مَلكتُم مفاتحه وهُو مَا يكون تحت أيديكم وتصرُّفِكم من صنعة (۱) أو غيرها، وكالة أو حفظا، ﴿أو صديقكم ﴿ فإنه مُا بَسْتُ الله وَ أموالهم، وأسرُّ به ؛ ولذلك حصّص هؤلاء، فإنه يعتاد التبسط بيننه مُم، ﴿ليس عَلَيْكُم جُناح أن تأكلوا جميعا أو أشتاتا، فإذا دخلتم بيوتا فسلموا عَلَى أنفسكم ﴾ وذلك يعمُّ البيوت والمساجد عامه ؛ وذلك أدب مِن الله وتعليم ؛ فإذا دخل الرَّحل بيت نفسه، فليقل : «السَّلام علينا من رَبناً ، والحمد لله رب الْعَالَمِينَ ». حتى قيل : إن تَركه تهاونا واستخفافا بأدب الله مَلك . ﴿ تَحَيَّةٌ من عند الله مباركة ﴾ ، لأنها ترجى بها زيادة الخير والنُّواب، ﴿ طيبة مِن النُّواب والأحر، ﴿ كذلك يُبَيِّنُ الله لكم الآيات لَعَلَّكُم تعقلُونَ (٢٦) ﴾ الخير في الأمور.

﴿إِنَّمَا المؤمنون الذِينَ آمنوا بالله ورسوله، وإذا كَانُوا معه عَلَى أمر جامع ﴾ كالجمعة والأعياد، والحروب، والمشاورة في الأمور؛ ووصف الأمر بالجمع للمبالغة، ﴿لم يذهبوا حَتَّى يستأذنوه ﴾ جعل الاستئذان علامة للإبمان. ﴿إِنَّ الذِينَ يَستأذنونك أُولَئِكَ الذِينَ يُوْمِنُونَ با لله ورسوله ﴾ كَانَ المنافقون يتفرَّقون من غير إذن، ﴿فَإِذَا استأذنوك لبعض شأنهم ﴾ مَا يعرض لَهُم مِنَ

وَإِنَّ أَبِي يُرِيدُ أَنْ يَحْتَاحَ مَالِي، فَقَالَ: «أَنْتَ وَمَالُكَ لأَبِيـكَ». كتــاب التحــارات، رقــم ۲۲۸۲، ۲۲۸۳. وروى نحــوه أبــو داود في كتــاب البيــوع، رقــم ۳۰۱۳، مــع زيــادة. أحمد: مسند المكثرين من الصحابة، رقم ۲۳۹۱، ۲۱۰۸، ۲۷۰۲.

١ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «ضيعة».

المهام، ﴿فَأَذَن لِمَن شِئتَ مِنهُم﴾ تفويض للأمر إِلَى رأي الرَّسول، وكَـأنَّ المَعنــَى: فَـأذَن لمن عَلِمـت أنَّ لَـهُ عـــذرا، ﴿واســتغفو لَهُـــمُ الله﴾ لزلاَّتهـــم وصغائرهم، ﴿إِنَّ الله غَفُور رحيم(٢٢)﴾.

ولا تجعلوا دعاء الرسول بينكم كدعاء بعضكم بعضا الإعراض، والمساهلة لاتقيسوا دعاء إيًّا كم عَلَى دعاء بعضكم بعضا في حوار الإعراض، والمساهلة في الإحابة، والرجوع بغير إذن، فإنَّ المبادرة إلى إحابته واجبة، والرجعة بغير إذن مُحرَّمة؛ وقيل: لا تجعلوا نداءه وتسميته كنداء بعضكم بعضا باسمه، ورفع الصوت به، والنداء وراء الحجرة، ولكن بلقبه المعظم مثل: يا نبي الله الله ويارسول الله؛ مَعَ التوقير والتواضع، وخفض الصوت، وقد يَعلم الله الله المنين يتسلّلون منكم لواذا بعض يتسلّلون منكم لواذا بعض المعاذير الكاذبة، كقوله: وإنَّ بيوتنا عورةٌ وَمَا هِيَ بعورة، إن يريدون إلا فرارا (١٠)، وفليحذر الذين يُخالفون عَن أمره أن تصيبهم فتنة محنة في الدُّنيا، وأو يصيبهم عذاب أليم (٦٣) في الآخرة؛ واستدل به على أنَّ الأمر للوجوب.

﴿ الله إِنَّ لله مَا فِي السَّمَاوَات والأَرْضِ اللهِ ملكا وعبيدا وخَلْقا، ﴿ قَدْ يَعْلَمُ مَا أَنْتُم عَلَيْهُ وَالنَّفَاقُ وَالإِحْلَاصُ مَا أَنْتُم عَلَيْهُ وَالنَّهُ الْمُكَلِّفُونَ مِنَ المَحْالفَةُ والمُوافقة، والنّفاق والإخلاص ﴿ وَيُومِ مُن المُحَلِّفُ اللهِ اللهُ الل



١ - سورة الأحزاب: ١٣.



وتبارك الذي نَزَّل الفرقان عَلَى عَبده الله تكاثر حيره، مِنَ البركة، وهي كثرة الخير؛ أو تزايد عَن كُلِّ شيء، وتعالى عَنْهُ في صفاته وأفعاله، فإنَّ البركة تتضمَّن معنى الزيادة؛ وقيل: تبارك الله: تقلَّس وتنزَّه، صفة خاصَّة بالله تعالى وبرتبته [كَذَا] عَلَى إنزال الفرقان لِمَا فِيهِ من كثرة الخير، أو لدلالته عَلَى تعاليه. والفرقان: مصدر فَرَقَ بين الشَيْعَين: إِذَا فصل بينهما؛ سُمِّي بهِ القرآن لفصله بين الحقِّ والباطل بتقريره، والمُحقِّ والمُبطل بإعجازه؛ أو لكونه مفصولا بعضه عَن بعض في الإنزال؛ وقيل: إنَّ الفرقان اسم حنس للكتب السماويَّة. ﴿ليكون العبد، أو الفرقان ﴿للعالمين للحنِّ والإنس ﴿نليرا(١) ﴾.

﴿الذِي لَهُ مُلك السَّمَاوَات والأَرْض، ولم يتَّخذ ولدا ولم يكن لَهُ شريك في المبادة، ﴿وخلق كُلَّ شيء﴾ في الملك ﴿ فلا يستحقُّ أن يكون لَهُ شريك في العبادة، ﴿وخلق كُلَّ شيء ﴾ أحدثه إحداثًا مراعًا فِيهِ التقدير حسب إرادته، كخلقه الإنسان من موادً خصوصةٍ، وصور وأشكال مُعيَّنة، ﴿فقدَّره تقديرا(٢) ﴾ فقدَّره وهيَّاه لِمَا أَرَادَ مِنْهُ مِنَ الخصائص والأفعال، كهيئة الإنسان للإدراك، والفهم والحفظ

والنظر والتدبير، واستنباط الصنائع المتنوِّعة، ومزاولة الأعمال المختلفة، إِلَى غير ذَلِكَ؛ أو فقدَّره للبقاء إِلَى أجل مسمَّى؛ وقد يطلق الخلق لِمجرَّد الإيجاد من غير نظر إِلَى وحه الاشتقاق، فيكون المَعنكى: وأوجد كُلَّ شيء فقدَّره في إيجاده، حتَّى لاَ يكون متفاوتا.

﴿ وَاتَّخَذُوا مِن دُونِهِ آلْهَ ﴾ لَمَّا تَضمَّن الكلام إثبات التوحيد والنبوَّة، أَخَذ في الردِّ عَلَى المخالفين، [٤٠٣] ﴿ لاَ يَخلقون شَيْئًا وَهُم (١) يُخلَقون ﴾ لأَنَّ عبدتهم يَخلقونهم ويُصوِّرونهم، ﴿ وَلاَ يَملكون لأنفسهم ضَرَّا وَلاَ نفعا، وَلاَ يَملكون موتا وَلاَ حياةً وَلاَ نُشورا (٣) ﴾ وَلاَ يَملكون إماتة أحد، وَلاَ إحياءه أوَّلاً، وبعثه ثانيا؛ ومن كَانَ كذلك فبمعزل عَن الألوهية؛ وفيه تنبيه عَلَى أنَّ الإله يَجب أن يكون قادرا عَلَى الإيجاد والجزاء.

﴿وقال الذين كَفَرُوا: إِنْ هَذَا إِلاَّ إِفْكُ كَذَبٌ مصروف عَن وجهه، ﴿افْتِراه ﴾ اختلقه، ﴿وأعانه عليه قومٌ آخرون ﴾ أي: اليهود، فإنهم يلقون إلَيْهِ اخبار الأمم، وَهُو يُعبِّر عنه بعبارتهم، ﴿فقد جاءوا ظُلما ﴾ يَجعل الكلام المعجز إِنكا مُختلَقًا مُتلَفَّقًا، ﴿وزورا(٤) ﴾ بنسبة مَا هُو بريء مِنهُ إلَيْهِ. و ﴿أَتَى » و ﴿حَاءَ » يُطلَقان بمعنى: فَعَل. ﴿وقَالُوا: أساطيرُ الأَوَّلين ﴾ مَا سطره المتقدِّمون ﴿اكتبها، فهي تُملى عليه بُكرة وأصيلاً (٥) ﴾ ليَحفظها، فإنه أمِّي لا يقدر أن يُكرِّر مِن الكتاب، أو ليكتب.

١ - في الأصل: - «هم»، وهو خطأ.

﴿قل: أنزَلُه الذِي يَعلَمُ السرَّ فِي السَّمَاوَات والأَرْضِ ﴾ لأَنهُ أعجز كم عَن آخِرِكم بفصاحته؛ وتضمَّن إخبارا عَن مغيبات مستقبلة، وأشياء مكنونة لا يعلمها إِلاَّ عالم الأسرار؛ فكيف يجعلونه أساطير الأولين؟. ﴿إِنَّهُ كَانَ غَفُورا رحيما(٦) ﴾ فلذلك لا يُعجِّل في عقوبتكم عَلَى مَا تقولون، مَعَ كمال قدرته عليها، واستحقاقكم أن يَصبَّ عَلَيْكُم العذاب صبًّا.

﴿ وَقَالُوا: مَالِ هَذَا الرسول ﴾ مَا لهذا الذِي يزعم الرسالة؛ وفيه استهانة وتهكُم، ﴿ يَأْكُلُ الطّعام ﴾ كما نأكل، ﴿ ويَمشي في الأسواق ﴾ لطلب المعاش كما نَمشي؛ والمَعنى: إن صحَّ دعواه فما باله لم تخالف حاله حالنا، وذلك لعماهم وقصور نظرهم عَلَى المحسوسات، فإنَّ تَمييز الرسل عمَّن عداهم ليس [بأمور] (١) حسمانيَّة، وإنَّما هُوَ بأحوال نفسانيَّة، كما أشار إلَيْهِ بقوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا أَنْ بشر مِثْلُكُم يُوحى إليَّ أنَّمَا إله يُكم إله واحد ﴾ (٢)، ﴿ لولا أَنْوِلَ إِلَيْهِ مَلَكٌ فيكونَ معه نذير (٧) ﴾ لنعلم صدقه بتصديق الملك.

﴿ أُو يُلقَى إِلَيْهِ كَنزٌ ﴾ فيستظهر بهِ، ويستغني عَن تَحصيل المعاش، ﴿ أُو تَكُون لَهُ جَنَّة ﴾ اغتناء بها عَن العدم، ﴿ يَأْكُل منها ﴾ لأنَّ نظرهم قاصر عَلَى ظواهر الأمور؛ ﴿ وقال الظالمون ﴾: وضع "الظالمون" موضع ضميرهم تسجيلا عَلَيْهِم بالظلم فيما قالوه، ﴿ إِن تَتَبَعُونَ إِلاَّ رَجِلاً مسحورا (٨) ﴾ سُحر فغُلب عَلَى عقله؛ وقيل: ذا سحر، أي: بشرا لا مَلكا.

١ - زيادة من أبو السعود: تفسير، مج٣/ ج٦/ ص٢٠٥، ليستقيم المَعنكي.

٢ - سورة الكهف: ١١٠؛ وسورة فصَّلت: ٦.

﴿انظر كيف ضربوا لك الأمثالَ ﴾ يعنى: الأشباه، فَقَـالُوا: مسحور، وَقَـالُوا فيك الأقوال الشادّة، واخترعوا لك الأحوال النادرة، ﴿فضلُوا ﴾ عَن الطريق الموصل إلى معرفة خواص النَّبي؛ والميز بينه وبين المتنبئ، فخبطوا خَبْط عشواء، ﴿فلا يستطيعون سبيلا(٩) ﴾ إلى القدح في نبوَّتك، أو إلى الرشد والهدى.

﴿ تِبَارِكُ السَّذِي إِن شَاءَ جَعَلَ لَكَ خيرًا مِن ذَلِكَ ﴾ الذي اخترعوه، ﴿ جَنَّاتَ تَجري مِن تَحتها الأنهار ﴾ خيرا مِنَ الجنَّة التِّي [٤٠٤] ذكروها، ﴿ وَيَجعل لَّكَ قصورا (١٠) ﴾ خيرا مِنَ البيت المزخرف كما قَالُوا: ﴿ أُو يَكُونَ لَكَ بِيتَ مِن زُخرف ﴾ (١) وسمَّاها (١) قصورا وجنَّات، وَهُوَ جَمع مَا زاد عَلَى الاثنين إِلَى مَا فوق ذَلِكَ.

وَبَل كَذَّبُوا بِالسَاعَة فَقَصُرت أنظارهم عَلَى الحطام الدنيوية، وظنُّوا أنَّ الكرامة إِنَّمَا هِيَ بِالمَال، وطعنوا فيك لفقرك؛ أو فلا تَعجَب بتكذيبهم إيَّاك، فإنَّه أعجب منه، وأعتدنا لِمَن كندب بالساعة سعيرا (١١) في نارا شديدة الاستعار؛ وقيل: هُوَ اسم لجهنّم. وإذا رأتهم إذا كَانَت بمرأى (٢٠) مِنْهُم هُمِّن مَّكَان بعيد هُو أقصى مَا يُمكن أن يُرى منه، وسَمِعوا لها تغينظا وزفيرًا (٢٠) صوت تغينظ؛ شبّه صوت غلّانها بصوت المغتاظ وزفير، وهُو صوت يُسمع مِن حوفه. ﴿ وإذا ألقوا منها مكانا ضيقًا في لزيادة

١ - سورة الإسراء: ٩٣.

٢ - في الأصل: «وسما هو»، ويمكن أن نقرأ: «وبينما هو قصور أو جَنَّات».

٣ - في الأصل: «بمراء»، وهو خطأ.

العذاب، فإنَّ الكرب مَعَ الضيق، والرَّوْحَ مَعَ السَّعة، ﴿ مُقَوِّنِينَ ﴾ قُرنت أيديهم إلى أعناقهم بالسلاسل؛ أو مقرَّنين مَسعَ الشياطين في السلاسل، ﴿ وَعَـوا هنالك ﴾ في ذَلِكَ المكان ﴿ تُبورًا (١٣) ﴾ إهلاكا؛ أي: يَتمنَّون الهلك، وينادونه فيقولون: "يا ثبوراه تَعال، فَهَذَا حينك!!". ﴿ لاَ تَدعوا اليومَ تُبورا واحدا ﴾ أي: يُقال لَهُم ذَلِك، ﴿ وادعوا تُبورا كثيرا(١٤) ﴾ لأنَّ عذابكم أنواع كثيرة، وكلُّ نوع منها ثبورٌ عَلَى حياله لشدَّته.

﴿ قَلَ: أَذَلَكَ حَيرٌ أَمْ جَنَّةُ الْخَلَدِ التِي وُعِدَ الْمَتْقُونَ ﴾ الإشارة إلى العذاب؛ والاستفهام للتقريع مَعَ التهكُّم، ﴿ كَانَت لَهُم ﴾ في عِلم الله ﴿ جَزاءٌ ﴾ عَلَى أعمالهم، ﴿ ومصيرا (١٥) ﴾ ينقلبون إلَيْهِ. ﴿ لَهُم فِيهَا مَا يَشَاءُونَ ﴾ مَا يَشَاؤُونه مِنَ النعيم، و(لعله) لِقِصَرِ هممهم (١٠) كُلُّ طائفة عَلَى مَا لاَ يلقى برتبته (١٠)؛ ولعل الناقص لا يُلقى إلَيْهِ إن شاء كما يَشَاء الكامل، لكمال النعمة للحميع فِيهَا، وإن كَانَت أكبر درجات وأكبر تفضيلا، (لعله) لزوال الحزن عَن الأقل؛ وفيه تنبيه عَلَى أنَّ كُلُّ المرادات لاَ تَحصل إلاَّ فِي الحَنَّة، ﴿ خَالَدِينَ ﴾ فِيهَا ﴿ كَانَ عَلَى رَبِّكَ وعدًا مَسئولا (٢١) ﴾ أي: كَانَ ذَلِكَ موعودا حقيقيًّا، بأن يُسأل ويُطلب؛ أو مسؤولا يَسأله الناس في دعائهم: ﴿ رَبَّنَا وآتنا مَا وعدتَنا عَلَى رسلك ﴾ (٢)، أو المَلاَئِكَة بقولهم: ﴿ رَبَّنَا وأدَنِهُم حنَّاتِ عدن ﴾ (١٠).

١ - كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «هِمَم كُلِّ».

٢ - كذا في الأصل، ولعل الصواب: «برتبتها».

٣ - سورة آل عمران: ١٩٤.

٤ - سورة غافر: ٨.

﴿ ويوم يَحشرهم ﴾ للجزاء، ﴿ وَمَا يعبدون مِن دون الله ﴾ تعم كُلُّ معبود سواه، ﴿ فيقول ﴾ أي: للمعبودين ﴿ أأنتم أضللتم عبادِي هؤلاء، أم هم ضلُّوا السبيل(١٧) ﴾ ؟ لإخلافهم بالنظر الصحيح، وإعراضهم عَن المرشد النصيح ؛ وهو استفهام تقريع وتبكيت ؛ ﴿ قَالُوا: سُبحانك ﴾ !! تعجُّبا مِمَّا قيل لَهُم، لأنهُم إمَّا مَلاَئِكَة أو أنبياء، أو جمادات لا تقدر عَلَى شيء ؛ أو إشعار (١) بأنهم الموسومون بتسبيحه وتوحيده، فكيف يليق بهم إضلال عبيده ؟ أو تنزيها لله عَن الأنداد؛ وَمَعنى ﴿ سبحانك ﴾ : وَهُو الله (٢) من أن يكون معه أولياء للعصمة إن كَانُوا مَلاَئِكَة، أو عدم القدرة إن كَانُوا جمادا؛ فكيف يصح لنا أن ندعو غيرنا أن يتولَّى أحدا دونك، ﴿ ولكن متَّعتهم و آباءَهم ﴾ بأنواع النعم، فاستغرقوا في الشهوات، ﴿ حَتَّى نَسوا الذكر ﴾ حتَّى غَفَلوا عَن ذكرك ؛ أو التذكر لآلائك، والتدبُّر في آياتك، ﴿ وكانوا ﴾ في قضائك ﴿ قوما فرار ١٨) ﴾ هالكين متروكين في الهلاك ؛ والبور واحب تركه.

﴿فَقَدَ كَذَّبُوكُم﴾ المعبودون ﴿بِمَا تقولُون، فَمَا تُسْتَطَيْعُونَ ﴾ فِي قُولُكُم إنَّهُمْ آلْهَ، أَو هُؤُلاء أَصْلُونا. ﴿صَرِّفا﴾ دَفعا للعذاب عنكم؛ وقيل: حيلة من قولهم: لَيَتَصَرَّفُ، أي: يَحتال، ﴿وَلاَ نصوا﴾ فيعينكم عليه، ﴿وَمَن يَظلم مُنكم﴾ أيُّها المكلفون، ﴿فُلْقَه عَذَابًا كبيرا(١٩)﴾ فِي الدَّارِين.

١ - كذا في الأصل، ولعلَّ الأصوب: «أو إشعارًا». لأنتهُ عطف عَلَى «تعجبًا مِمَّا قيل...»، وَهُوَ ما ذكره أبو السعود: تفسير، مج٣/ ج٦/ ص٢٠٨.

٢ - كذا في الأصل، ولعل الصواب: «وهو تنزيه لله».

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا قَبَلُكَ مِنَ الْمُرْسَلِينَ إِلاَّ إِنَّهُمْ لَيَأْكُلُونَ الطَّعَامُ ويَمشُونَ فِي الأسواق مِمَّا يبطل الرسالة، الأسواق مِمَّا يبطل الرسالة، ﴿ وَجَعَلْنَا بِعَضَكُم لِبَعْضَ فَتَنَةً ﴾ ابتلاءً، ﴿ اتصبرون ﴾ علّة للجعل؛ والمُعنكى: وحعلنا بعضكم لبعض فتنة لنعلم أيَّكُم يصبر، ﴿ وكَانَ رَبَّكَ بصيرا ( • ٧ ) ﴾ بالصَّابرين والجازعين، وَهُوَ فِي صورة الوعد والوعيد.

﴿ وقال الذِينَ لاَ يرجون لقاءنا ﴾ بالخير، لكفرهم بالبعث: ﴿ لُولا ﴾ هلاً ﴿ أُنزِل علينا الْمَلاَئِكَة ﴾ فتخبرنا بصدق محمَّد؛ وقيل: فيكونون رسلا إلينا ؛ ﴿ أُو نَوَى رَبَّنَا ﴾ عَيانا، في أُمرُنا بتصديقه واتباعه ؛ ﴿ لَقَد استكبروا في أَنفسهم ﴾ أي: في شأنها، ﴿ وعَتوا ﴾ وتَجاوزوا الحدَّ في الظلم، ﴿ عُتُوا أَنفسهم ﴾ أي: الله أقصى مَراتبه، حيث عاينوا المعجزات القاهرة، فأعرضوا عنها، واقترحوا لأنفسهم الخبيئة مَا سدَّت دونه مطامح النفوس القدسيَّة.

﴿يوم يَرُون الْمَلاَمِكَة ﴾ عند الموت، أو يوم القيامة ﴿لاَ بُشرَى يومنة للمجرمين ﴾ بمعنى: يمنعون البشرى، ﴿ويقولون: حِجْوا مَحجورا (٢٢) ﴾ أي: حراما مُحرَّما عَلَيْكُم الجنَّة والبشرى. ﴿وقَدِمْنَا إِلَى مَا عَمِلُوا مِن عَمَلُ فَجعلناه هَبَاء منثورا (٢٣) ﴾ لأنَّهُ لاَ يثبت عملُ طاعةٍ مِن عاص. ﴿أصحابُ الجَنَّة يومئذ خيرٌ مستقرًا وأحسنُ مَقِيلا (٢٤) ﴾.

﴿ ويوم تَشَقَّق السَّمَاءُ بالغمام ونُوزُل اللَارِكَة تنزيلا (٢٥) ﴾ يَحتمل لقبض الأرواح؛ أو يوم القيامة. ﴿ المُلك يومئذ الحَـنَّ للرحمنِ ﴾ الشابت له، لأنَّ كُلُّ مُلكٍ يبطل يومئذ، وَلاَ يبقى إِلاَّ ملكه، ﴿ وكَانَ يوما عَلَى الْكَافِرِينَ عَسيرا (٢٦) ﴾ (لعله) لأنَّهُ يُجازى بعمله.

﴿ ويوم يَعَضُّ الظّالَم عَلَى يَدَيْه ﴾ مِن فرط الحسرة؛ وعضُّ اليدين، وأكل البَنان، وحرق الأسنان ونحوها، كنايات عَن الغيظ والحسرة، لأنها مِن روادفها؛ والمُراد بالظالم: الجنس؛ وقيل عقبة بن أبي مُعيط، ﴿ يقول: يا ليتني لم اتَّخَذَتُ مَعَ الرسول سبيلا(٢٧) ﴾ طريقا إلى النحاة. ﴿ يا وَيلتي لَيتني لم أَتَّخَذُ فُلانا خليلا(٢٨) ﴾ يعني: مَن أَضِلَهِ ﴿ لَقَدَ أَضلني عَن الذكر بعد إذ جاءني ﴾ والذكر: يعمُّ جميع حجج الله وآياته البالغة للعبد، من أي حال قامت عليه، ﴿ وَكَانَ الشيطان ﴾ يعني الخليل المضل، أو إبليس الموسوس، لأنهُ عَن صبيل الله فهو شيطان ﴿ للإنسان خَذُولا (٢٩) ﴾ يُواليه حتى يؤديهُ عَن سبيل الله فهو شيطان ﴿ للإنسان خَذُولا (٢٩) ﴾ يُواليه حتى يؤديهُ المَلك، ثُمَّ يَرَكه وَلاَ ينفعه. وحُكم هَذِهِ الآيات عامٌ فِي كُل مُتحابَّيْن الحتمعا في معصية الله.

﴿وقال الرسول﴾ مُحَمَّد الطَّنِينَة: ﴿يَا رَبِّ إِنَّ قَوْمَيَ اتَّخَذُوا هَـٰذَا القَرآنَ مَهجورا(٣٠)﴾ بأن تركوه، وصدُّوا عَنْهُ. ﴿وكذلك جعلنا لِكُلِّ نَبِيًّ عَدوًّا مِنَ المُجرمين﴾ كما جعلناه لك، فاصبر كما صبروا، ﴿وكفى بربَّكَ هاديا ونصيرا(٣١)﴾.

﴿وقال اللَّذِينَ كَفَرُوا: لولا نُـزِّل عليه القرآنُ جُملة وَاحِـدَة، كذلك لِنشبِّت (١) بِهِ فُوَادَك ﴾ أي: كذلك أنزلناه مُفرَّقا، لِنتُقَويَ بتفريقه فؤادَك عَلَى حفظه وفهمه، ولأنَّه إِذَا نزل بِهِ حبريل حالاً بعد حال يشبت بِـهِ فؤادك،

١ - في الأصل: «نثبت»، وهو خطأ.

﴿ورتَّلْنَاهُ تُرتِيلًا(٣٢)﴾ وقرأناه عليك شَيْئًا بعد شيء عَلَى تَواَّدة وتَمهُّل؛ وأصل النزتيل أن يكون في الأسنان، وَهُوَ تَفليحُها.

﴿ وَلاَ يَأْتُونَكَ بِمَثَلَ ﴾ سؤال عجيب، كأنَّه مَثَل في البطلان، يريدون بهِ القدح في نبوَّتك، ﴿ إِلاَّ جَئناك بِالْحَق ﴾ الدَّافع لَهُ في حوابه؛ أي: يبطل ما حاءوا به مِنَ المثل؛ فسمَّى مَا يوردون مِنَ الشبه مَثَلا؛ وسمَّى مَا تُدفع بهِ الشبه حقًا. ﴿ وأحسن تَفسيرا (٣٣) ﴾ أو إنَّما هُوَ أحسن بيانا وتفصيلا؛ والتفسير تفعيل مِنَ الفَسْرِ: وَهُو كَشف مَا غُطِّي. ﴿ اللّذِينَ يُحشرون عَلَى وُجوههم إِلَى جَهَنَّم ﴾ أي: مقلوبين، أو مسحوبين إلَيْها، ﴿ أُولَئِكَ شرَّ مَكانا وأضلُّ سبيلا (٣٤) ﴾ عَن الرحمة؛ أي: أخطأ طريقا.

﴿ وَلَقَد آتينا مُوسى الكتابَ وجعلنا مَعَه أَخَاهُ هَارُونُ وزيرا (٣٥) ﴾ يُؤازره في الدَّعـوة وإعـلاء الكلمـة، وَلاَ يُنـافي ذَلِكَ مشـاركته في النبـوَّة، لأَنَّ المتشارِكَين في الأمر مُتَوازران عليه. ﴿ فقلنا: اذهبا إِلَى القـوم الذِيـنَ كَذَّبـوا بِلَيَاتِنا فدمَّرناهم تَدميرا (٣٦) ﴾ (لعله) أي: إهلاكا.

﴿ وقومَ نوحٍ لَمَّا كَذَّبُوا الرسلَ ﴾ كذَّبُوا نوحا ومَن قبله؛ أو نوحا وحده؛ ولكنَّ تكذيب والحِنَّ تكذيب والحلِّ، ﴿ أَغُرِقْنَاهُم وجعلناهُم ﴾ أي: وجعلنا إغراقهم، أو قصَّتهم ﴿ للنَّاس آيةً ﴾ عبرةً، ﴿ وأعتدنا للظالمين عذابا أليما(٣٧) ﴾ (لعلَّه بالحجارة والآجر، فهي رسٌّ؛ وقيل: فلَج باليمامة؛ وقيل: المعدن)(١).

١ - ما بين قوسين يظهر أنَّه ليس في محلِّه لأنَّه تفسير معنى: «الرس».

﴿وعادًا وثَمودًا وأصحابَ الرَّس﴾ (لعلّه) بثر؛ قيل: وكلُّ ركبة [كذاً إلم تُطو، ﴿وقُرونا بين ذَلِكَ كثيرا (٣٨) وكلاً ضَرَبَا لَهُ الأمشالَ بيَّا لَهُ الأمشالَ بيَّا لَهُ (لعلّه) له الأشباه في إقامة الحُجَّة عَلَيْهِم، أو القصص العجيبة مِن قصص الأُولين إنذارا، فَلَمَّا أصرُّوا أُهلكوا، كما قَالَ: ﴿وكلاً تَبَونا تتبيرا (٣٩)﴾ فتنتّاه تفتينا؛ (لعلّه) أي: أهلكناه إهلاكا. ﴿وَلَقَد أَتُوا عَلَى القريةِ التِي أَمْطِرَت مَطَّرَ السَّوعِ يعني: قُريشا، مِرارا في مَتاجرهم إلى الشَّام عليها، أمطِرَت مَطَّر السَّوعِ يعني: قُريشا، مِرارا في مَتاجرهم إلى الشَّام عليها، [٤٠٧] وهي قريةُ "سَدُوم "العظمى، قُرى قوم لوط، أمطرت عليها الحجارة، ﴿أَفلم يكونوا يَرَونها﴾ في مرار مُرورهم، فيتَعظون بِمَا يَرون فِيهَا مِن آثار عذاب الله، ﴿بَل كَانُوا كَفَرة لاَ يتوقّعون نشورا ولا عاقبة؛ فلذلك لم ينظروا و لم يتَعظوا؛ فمرُّوا بها كما مرَّت ركابهم، ولا يُؤمّلون كما يُؤمِّله (١ المؤمنون طمعا في الثواب.

﴿ وَإِذَا رَأُوكَ إِنْ يَتَخَذُونَكَ إِلاَّ هُزُوا﴾ مَا يَتَخذُونَكَ إِلاَّ مُوضِع هـزؤ؟ أو مهزوء بِهِ وهذا يعمُّ كُلَّ مُؤْمِن رآه كُلُّ كـافر، مَا يلقـاه إِلاَّ مُستهزئا بِهِ الْأَنَّهُ إِذَا حَالَفه صار مُستهزئا بِهِ مِن حيث المعنى اللَّنَّ الذِينَ اتَّخَذُوا آيات الله هزؤا هم الذِينَ لم يعملوا بها، ﴿ أهذا الذِي بَعَثُ الله رَسولا (٤١) ﴾؟ استحقارا لَـهُ، واستهزاءً بِهِ. ﴿ إِن كَاذَ ﴾ أنتُهُ كَانَ ﴿ لَيُصَلَّنا عَن آلهتنا ﴾

كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «ولا يتأمَّلون كما يتأمَّله المؤمنون...»، لأنَّ أمَل يَأْمَل، وأمَّل يؤمل بمعنى: رجا يرجو. بخلاف تأمَّل فهو بمعنى: تشبَّت في الأمر أو في النظر. راجع: ابن منظور: لسان العرب، ١/٠٠/، مادَّة: «أمل».

لِيصرفنا عَن عبادتها، بفرط احتهاد في الدعاء إلى التوحيد، وكثرة ما يورد مِمَّا يسبق إلى الذهن أنَّها حجج ومعجزات، ﴿لُولا أَنْ صَبَونا عليها﴾ تُبَــتنا عليها، واستمسكنا بعبادتها، ﴿وسوف يَعْلَمُونَ حين يَرون العذاب﴾ حين وُتوع الموت بهم، أو يوم القيامة، ﴿مَن أَصَلُّ سبيلا(٢٤)﴾.

﴿ أُرأيت من اتَّخَذَ إلهه هواه ﴾ بأن أطاعه وبني عليه دينه، لا يسمع حجَّة وَلاَ يَتَبِصُّر دليلا، ﴿أَفَأَنت تكون عليه وكيلا(٤٣) ﴾؟ حفيظا لمنعه عَن الشرك والمعاصى، وحالـةُ هَـذَا ليـس عليـك إلاَّ البـلاغ. ﴿ أَمْ تَحسـب أَنَّ أَكــثرهم يسمعون، سماعَ تفهُّم، ﴿أُو يعقلون، بقلوبهم مَا تُبلِّغهم مِنَ الحجج، فتحدي لَهُمُ الآيات والحجج، فتهتمَّ بشأنهم، وتطمع في إيمانهم؛ وَهُوَ أَشدُّ مذمَّة مِمَّا قبلـه حتى حقَّ بالإضراب عنه إليه، ﴿إِن هُم الأَ كَالأَنْعَامِ ﴾ في عدم انتفاعهم بقرع الآيات آذانهم، وعدم تُدبُّرهم فيما شاهدوا مِنَ الدلائل والمعجزات، ﴿ بَل هم أَضِلُّ سبيلا(٤٤)﴾ مِنَ الأنعام، لأنَّهَا تنقاد لِمَن يتعهَّدها، وتُميِّز مَن يُحسن إِلَيْهِا مِمَّن يُسيء إِلَيْها، و تطلب مَا ينفعها، وتَحتنب مَا يضرُّها؛ وهـؤلاء لاَ ينقادون لِرَبِّهمْ، وَلاَ يعرفون إحسانه مِن إساءة الشيطان، وَلاَ يطلبـون الشواب الذِي هُوَ أعظم المنافع، وَلاَ يَتَّقُون العقاب الذِي هُوَ أُشــُدُّ المضــارِّ، ولأنــُّها إن لم تعتقد حقًّا، ولم تلتبس حيرًا، لم تنعقد<sup>(۱)</sup> باطلا، ولم تكتسب شرًّا، بخلاف هؤلاء؛ ولأنَّ حهالتها لاَ تضرُّ بأحد، وجهالة هـؤلاء تؤدِّي إلىَ تهييج الفـن، وصدِّ النَّاسِ عَنِ الحقِّ، ولأنَّها غير مُمَكَّنة مِن طلب المنافع، فلا تقصير منها وَلاَ

١ - كذا في الأصل، ولعل الصواب: «تعتقد». وانظر أبو السعود: تفسير، مج٣/ ج٦/ ص٢٢١.

ذمَّ؛ وهؤلاء مقصِّرون مستحقُّون أعظم العقاب عَلَى تقصيرهم، لأَنَّ القادر عَلَى نيل الكمال أحرى بالذَّمِّ، وأجدر بالنسبة إِلَى الضلال مهما تقاعد عَن طلب الكمال.

﴿ أَلَمْ تُو إِلَى رَبِكَ ﴾ أَلَم تنظر كيف صُنعه، ﴿ كيف مَدَّ الظلَّ ﴾ كيف بَسَطه، ألم تنظر إلى الظلِّ كيف مدَّه رَبُّك؟؛ فغيَّر النظمَ إشـعارا بـأنَّ المعقـول مِن هَذَا الكلام لِوضع برهانه، هُوَ دلالة [٤٠٨] حدوثه، ولصرفه عَلَىي الوجــه النافع، بأسباب مُمكنة عَلَى أنَّ ذَلِكَ فِعْلِ الصانع الحكيم، كالمشاهدة(١) المرئي، فكيف بالمحسوس مِنْهُ؛ أو أَلَمْ ينته علمك إلى أنَّ رَبِّكَ كيف مدَّ الظـلَّ فيما بين طلوع الفجر إلى طلوع الشمس، وَهُوَ أطيب الأحوال؛ فـإنَّ الظلمـة الخالصة تُنفِّر الطُّبع وتشدُّ النظر، وشعاعُ الشمس يُسخِّن الحوَّ ويبهر البصر، ولذلك وَصف بهِ الحنَّة، فقال: ﴿وظلُّ مَمدود﴾ (٢). ﴿ولو شاء لَجعله ساكنا﴾ ثابتا مِنَ السكني؛ أو غير متقلِّص مِنَ السكون، بأن يَجعل الشمس مُقيمة عَلَى موضع وَاحِد، ﴿ثُمَّ جعلنا الشمسَ عليهِ دَليـــــلا(٥٤)﴾ فإنَّــــه لاَ يظهر للحسُّ حتَّى تَطلع، فيقع ضوؤها عَلَى بعض الأحرام؛ أو لاَ يوجـد وَلاَ يتفاوت إلاَّ بسبب حَرَكتها؛ أي: الشمس جُعلت دليلا عَلَى الظلِّ، ولولا النور لَمَا عُرِفت الظلمة؛ والأشياءُ تُعرف بأضدادها.

١ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «كالمشاهَد».

٢ - سورة الواقعة: ٣٠.

﴿ ثُمَّ قَبَضْنَاهُ إلينا ﴾ أي: أنزلنا بإيقاع الشعاع في مَعنَى موقعه لـمَّا عبسَّر في مَعنكي الكفِّ، ﴿قَبضًا يُسيرا (٢٤)﴾ قليلا قليلا حسب مَا ترتفع الشمس، لتنتظم بذلك مَصالح الكون، ويتحصُّل بهِ مَا لاَ يُحصى مِن منافع الخلق. و «ثمّ» في الموضعين لتفاضل الأمور، أو لتفاضل مبادئ أوقات ظهورها؟ وقيل: مدَّ الظلُّ لمَّا بني السَّمَاء، ودَحَى الأَرْضِ تَحتها فالتفت عليها ظلُّها(١)، ولو شاء لَجعله ثابتا عَلَى تلك الحال، ثُـمَّ حَلَق الشمس عليه دليلا أي: مُسلَّطا عليه، مُستتبعا إيَّاه كما يستتبع الدليل المدلول؛ أو دليلُ الطَّريق<sup>(٢)</sup> مَن يهديه، فإنَّه يَتَفاوت بحركتها، ويتحوَّل بتحوُّلها، ﴿ ثُمَّ قبضناه إلينـا قبضـا يسيرا ﴾: شَيْئًا فشَيْئًا، إلى أن ينتهي إلى غاية نقصانه؛ أو قَبْضًا سهلا عند قيام الساعة، بقبض أسبابه مِنَ الأجرام المظلَّة، والمظلِّ عليها. وقيل: مَعنَى ﴿ ثُمُّ قبضناه إلينا قبضا يسيراك بالشمس التبي تأتي عليه. والقبض: حَمع المنبسط مِنَ الشيء؛ وَمَعناه: أنَّ الظلُّ يَعمُّ جميع قبل الشمس؛ فإذا طلعت الشمس فَيُقِلُّ الله الظلُّ حزءً حزءً. ﴿فَبْضًا يسيرا﴾ أي: حَفيًّا.

﴿ وَهُوَ الذِي جَعل لكم الليلَ لِباسا ﴾ شبَّه ظلامه باللباس في ستره، ﴿ وَالنَّوْمُ سُبَاتًا ﴾ راحةً للأبدان بقطع المشاغل؛ وأصل السبت: القطع؛ أو موتا

كذا في الأصل، وصواب العبارة عند أبي السعود: «وقيل: إنَّ الله تعالى لَمَّا بني السماء كالقبئة المضروبة، ودحا الأرض تحتها، ألقت القبئة ظلَّها عَلَى الأرض لعدم النير». أبو السعود: تفسير، مج٣/ ج٦/ ص٢٢٣/٣.

٢ - كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «دليلٌ لِطَريقٍ».

كقوله: ﴿وَهُوَ الذِي يَتُوفَّاكُم بالليل﴾ (١) لأنَّهُ قطع الحياة، ومنه المسبوت: للمَيِّت، ﴿وَجَعَلَ النهارِ نشورا(٤٧)﴾ ذا نشور؛ أي: انتشار ينتشر فِيهِ النّاس للمعاش؛ أو بعث مِنَ النوم بعث الأموات؛ أو يكون إشارة إِلَى [أنَّ](٢) النوم واليقظة أنموذجٌ للموت والنشور.

﴿ وَهُوَ الذِي أَرْسُلِ الرِيَاحَ بُشُواً بَين يَدَي رحمته ﴾ يعني: قدام المطر، ﴿ وَأَنْولْنَا مِن [ ٩٠ ٤] السَّمَاء ماءً طَهورا (٤٨) ﴾ توصيف (٢) الماء به إشعارا بالنعمة فِيه، وتتميما للمِنَّة فيما بعده، فإنَّ الماء الطهور أهنأ وأنفع مِمَّا خالطه مِمَّا يُزيل طهوريته؛ وتنبية عَلَى أنَّ ظواهرهم لَمَّا كَانَت مِمَّا ينبغي أن يطهّرها، فبواطنهم أولى. ﴿ لِنُحِي بِهِ بلدةً مَّيْتَا ﴾ بالنبات؛ وتذكير «مَيْتَا» يطهّرها، فبواطنهم أولى. ﴿ وَنُسْقِيَهُ مِمَّا خَلَقنا أنعاما وأناسيَّ كثيرا (٩٤) ﴾ لأنَّ البلدة في معنى البَلد، ﴿ وَنُسْقِيَهُ مِمَّا خَلَقنا أنعاما وأناسيَّ كثيرا (٩٤) ﴾ يعني: أهل البراري الذين يعيشون بالحيا. ونكر الأنعام والأناسي وتخصيصهم، لأنَّ أهل المدن والقرى يقيمون بالقرب مِنَ الأنهار والمنابع، فبهم (٤) وبما حوَّهُم مِنَ الأنعام غُنية عَن سُقيا السَّمَاء، وسائر الحيوانات تبعد في طلب الماء، فلا

١ - سورة الأنعام: ٦٠.

٢ - إضافة منَّا ليستقيم المعنى، وفي تفسير أبي السعود: «وفيه إشارة إلى أنَّ النـوم واليقظة أغوذجٌ للموت والنشور». أبو السعود: المصدر نفسه.

٣ - كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «وَصَفَ الماءَ...». وَفي تفسير أبي السعود: «ووصف
الماء به إشعارٌ بالنعمة فِيه، وتتميمٌ للمِنَّة فيما بعده... يُزيــل طهوريــَّته». أبــو السعود:
تفسير، مج٣/ ج٦/ ص٢٢٤.

٤ - كذا في الأصل، وفي تفسير أبي السعود، ولعلُّ الأصوب: «فبها»، أي بالأنهار والمنابع.

يعوزُها الشرب غالبا، مَعَ أَنَّ (لعلَّه) مساقَ هَــنـِهِ الآيــَات للدَّلالات(١) عَلَى عِظم القــدرة، فهــو لِتعـداد أنـواع النعمـة؛ والأنــواع قنيــة (٢) النَّــاس، وعامَّــة منافعهم، وعُلْيهُ(٢) معايشهم منوطة، ولذلك قدَّم سَقيها عَلَى سقيهم، كما قدَّم عليها إحياء الأَرْض، فإنَّـه سبب لِحياتها وتعيُّشها.

﴿ وَلَقَد صَرَّفناه بَيْنَهُم ﴾ صرّفنا هذا القول بين النّاس في القرآن، وسائر الكتب؛ أو المطر بَيْنَهُم في البلدان المختلفة، والأوقات المتغايرة، والصفات المتفاوتة، مِن وابل وطلِّ وغيرهما. وعن ابن عبّاس: «مَا عام أمطر مِن عام، ولكنَّ الله قسَّم ذَلِكَ بين عباده عَلَى من يَشَاء»، وتلا هَذِهِ الآية. أو في الأنهار والمنافع. ﴿ ليدًّكُروا ﴾ ليتفكّروا ويعرفوا كمال القدرة، وحق النعمة في ذَلِك، ويقوموا بشكره؛ أو ليعتبروا بالصرف عَنْهُم وإلَيْهِم، ليتيقّنوا عدم حيلتهم إذا صُرف (لعله) لَعَلهم يشكرون؛ ﴿ وَلَمْ النّاسِ إِلاَّ كُفُورا( • • ) ﴾ لكفران النعمة، وقِلَة الاكتراث لها؟ أو حدودها بأن يقولوا: مُطِرنا بنوء كذا ( أ)؛ أو مَن لا يرى الأمطار إلاً مِنَ الأنواء حدودها بأن يقولوا: مُطِرنا بنوء كذا ( )

١ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «للدلالة». كما عند أبي السعود: تفسير، المصدر نفسه.

٢ - «القِنوة والقُنوة والقِنية، والقُنية: الكِسبة». ابن منظور: لسان العرب، ١٧٧/٥، مادّة: «قنا».

٣ - كذا في الأصل، مع الشكل، ولا معنتى له، وفي تفسيرَي أبي السعود والألوسي:
 «وعامَّة منافعهم ومعايشهم منوطة بها». أبو السعود: المصدر نفسه. الألوسي: روح
 المعانى: ٩١/١٩.

إشارة إلى الحديث الذي رواه الإمام الربيع بن حبيب عن أبي عبيدة عن حابر بن زيـد
 قال: بلغني عن رسول الله ﷺ أنَّه صلَّى بأصحابه صلاة الصبح بالحديبيَّة في أثر سماء

كَانَ كافرا؛ بِخلاف مَن يرى أنَّها مِن خلق الله؛ والأنواء وسائطٌ وأَمَاراتٌ يَجعلها الله.

وولو شِئنا لبعثنا في كُلِّ قريةٍ ننديوا (١٥) نبياً يُندر أهلها، فتخف عليك أعباء النبوّة؛ ولكن قصرنا الأمر عليك إحلالا لك، وتعظيما لشأنك، وتفضيلا لك عَلَى سائر الرسل؛ فقابل ذَلِك بالثبات والاجتهاد في الدعوة وإظهار الحق؛ أو لاجتهاد النّاس الذينَ لم يشاهدوا الرسول ليَتَعاظم الأجر لَهُم، لأنّه ليس الخبر كالمشاهدة. ﴿ فلا تُطع الْكَافِرِينَ ﴾ فيما يريدونك؛ وَهُو تهييج لهُ وللمؤمنين، ﴿ وجَاهِدُهُم بِهِ ﴾ بالقرآن؛ والمعنى: أنّهم مُجتهدون في إبطال حقك، فقاتلهم بالاجتهاد في مُخالفتهم، وإزاحة باطلهم اجتهادا، ﴿ جهادا كبيرا (٢٠) ﴾ لأنّ مُحاهدة السفهاء بالحجج، أكثر مِن مُحاهدة الأعداء بالسيف؛ أو ينضم إلَيْهما جهادُ النفس، ليعم كُلّ جهاد.

﴿ وَهُوَ الذِي مَرَجَ البَحرَيْنَ ﴾ خَلاَهما مُتجاورين متلاصقين، بحيث لاَ يتمازجان؛ مِن مَرَجَ دابَّته: إِذَا خلاَها، ﴿ هَذَا عَـٰدَبٌ فُـراتٌ ﴾ قـاطع [٤١٠] للعطش مِن فرط عذوبته، ﴿ وهذا مِلح أُجَاجِ ﴾ بليغ الملوحة، ﴿ وجعل بينهمـا

كان من الليل فَلَمَّا انصرف من صلاته أقبل على الناس فقال: «هَلْ تَدْرُونَ مَا قَالَ رَبُّكُمْ؟»؛ قَالُوا: الله وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: «قَالَ: أَصَبَعَ مِنْ عِبَادِي مُوْمِنٌ وَكَافِرٌ، فأمَّا مَنْ قَالَ مُطِرْنًا بِفَصْلِ اللهِ وَبَرَحْمَتِهِ؛ فَذَلِكَ مُوْمِنٌ بِي وَكَافِرٌ بِالْكُورَاكِب؛ وَأَمَّا مَنْ قَالَ مُطِرْنًا بِنَوْء كَذَا وَكَذَا فَكَذَا فَكَدَا فَكَافِرٌ بِي وَمُومِنٌ بِالْكُورَاكِبِ». باب [١٠] في ذكر الشرك والكفر، حديث رقم ٦٢.

بَوزَخا الله حاجزا مِن قدرته، ﴿وَحِجْوا مَحجورا (٣٥) ﴾ تنافرا بليغا، كأنَّ كلاً منهما يقول للآخر مَا يقوله المتعوَّذ مِنهُ ؛ وقيل: حدًّا مَحدودا، وذلك كدجلة تدخل البحر فتشقُه، فتجري في خلاله فراسخ لا يتغيَّر طعمها ؛ وقيل: المسرَاد بالبحر العذب: النهر العظيم، مثل: النيل، وبالبحر الملح: البحر الكبير ؛ وبالبرزخ: مَا يحول بينهما مِنَ الأَرْض، فتكون القدرة في الفصل، واختلاف الصفة، مَعَ أنَّ مُقتضى طبيعة إجراء كُل عنصرات (١) تضامَّت وتلاصقت وتشابهت في الكيفيَّة.

﴿ وَهُوَ الذِي خَلَق مِنَ الماء بَشُوا، فجعله نَسَبا وصهوا ﴾ أي: قسمه قسمين، ذوي نسب، أي: ذكورا ينتسب إلَيْهِم، وذوات صهر، أي: إناثا يصاهر بهنّ، كقوله: ﴿ فَحعل منه الزوجين الذكر والأنثى ﴾ (٢٠) وقيل: النسب من لا يُحلُّ نكاحه، ﴿ وَكَانَ رَبُّكُ قديوا (٤٠) ﴾ حيث خلق مِنَ مادّة وَاحِدة بشرا ذا أعضاء مختلفة، وطباع متباعدة، وجعله قسمين متماثلين؛ وربَّما يُخلق من نطفة وَاحِدة توأمين ذكرا وأنثى.

﴿ويعبدون مِن دون الله مَا لا ينفعهم وَلا يضرُّهم ﴾ يعني: الأصنام؛ وَهُوَ يَعَمُّ كلَّ مَا عُبد مِن دون الله، إذ مَا من مَخلوق يستقلُّ بالنفع والضر، ﴿وكَانَ الكافرُ عَلَى رَبِه ظهيرا(٥٥) ﴾ يظاهر الشيطان بالعداوة والشرك؛ والمُرَاد بالكافر: الجنس، مُعِينا للشيطان عَلَى معصية الله.

النصل، والصواب ما ذكره أبو السعود: «مَعَ أنَّ مُقتضى طبيعة كُل عنصر التضامُ والتلاصق والتشابه في الكيفيَّة».

٢ - سورة القيامة: ٣٩. في الأصل: «وجعل...»، وهو خطأ.

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ مَبْشُوا وَنَذْيُوا (٢٥) ﴾ للمؤمنين والْكَافِرِينَ. ﴿ قَلَ: مَا أَسَالُكُم عليه ﴾ عَلَى التبليغ الذِي يَدلُّ عليه: ﴿ إِلاَّ مُبشرا ونذيرا » ، ﴿ مِن أَجَو إِلاَّ مَن شَاء ﴾ إِلاَّ مَن شَاء ﴾ إِلاَّ مَن شَاء ﴾ إلاَّ مَن شاء ﴾ إلاَّ فيعل مَن يَشَاء ﴿ أَن يَتَّخَذُ إِلَى رَبِّهُ سَبِيلًا (٥٧) ﴾ أن يتقرَّب إِلَيْهِ، ويطلب الزلفي عنده بالإيمان والطَّاعة ؛ فصوَّر ذَلِكَ بصورة الأجر مِن حيث أنَّه مقصود فعله ؛ وقيل: الاستثناء منقطع، معناه: لكن مَن شاء أن يتَّخذ إلى رَبه سبيلا فليفعل.

﴿ وَتُوكُلُ عَلَى الحَيِّ الذِي لاَ يَمُوت ﴾ في استكفاء شرورهم، والإغناء عَن أجورهم، فإنه الحقيق بأن يُعتَوكُل عليه، دون الأحياء الذين يموتون، فإنهم إذا ماتوا ضاع مَن توكّل عَلَيْهِم، ﴿ وسبّح بِحمده ﴾ ونزهه عَن صفاتِ النقصان مُثنيا عليه بأوصاف الكمال، طالبا لمزيد الإنعام بالشكر عَلَى سوابغه، ﴿ وكفى بِهِ بلنوب عِبادِه ﴾ ما ظَهَر منها وَمَا بطن، ﴿ حبيرا (٥٨) ﴾ مطّلعا؛ فما عليك إن آمنوا أو كَفَرُوا.

والذي خَلَق السَّمَاوَات والأرْض وَمَا بينهما في ستَّة أَيَّام، ثُمَّ استوى عَلَى العرش سَبَق الكلامُ فِيهِ؛ ولعلَّ ذكرَه زيادةُ تقرير لكونه حقيقًا بِأَن يُتَوكَّلُ عليه مَن حيث أنَّه الخالق للكل، والمتصرف فِيهِ؛ وتحريضٌ عَلَى الثبات والتأني في الأمر، فإنَّه تعالى مَعَ كمال قدرته، وسرعة نفاذ أمره في كلُّ مراد، خلق الأشياء عَلَى تُودَة وتدرُّج، والرحمنُ، [١١٤] فاسأل بِهِ خبيرا(٥٩) عمَّا ذكر مِنَ الخلق والاستواء عالما يخبرك بحقيقته، وَهُوَ الله تعالى، أو حبريل، أو من وحده في الكتب المتقدمة، ليصدُقك فِيهِ؛ وقيل: الضمير للرحمن،

والمَعنَى: إن أنكروا إطلاقه عَلَى الله فاسأل عَنْـهُ مَن يُخبرك من أهل الكتاب، لتعرفوا مجيء مَا يُرادفه في كتبهم.

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُم: اسجدوا للرحمن، قَالُوا: وَمَا الرحمن ﴾؟ لأنهُم مَا كَانُوا يطلقونه عَلَى الله؛ أو لأنهُم ظُنُوا أنه غيره (١)، أو لأنهُم نَفُوا الإلهية، كقوله: ﴿ وَهُم يكفرون بالرحمن ﴿ (٢)، [ولذلك] قَالُوا: ﴿ أَنسَجُدُ لِمَا تأمونه ﴾؟ أي: الذِي تأمرناه (٢)، يعني: تأمرنا بسجوده؛ أو لأمرك النّاس من غير عرفان؛ وقرئ: بالياء عَلَى أنّه قول بعضهم لبعض، ﴿ وزادهم ﴾ أي: الأمر بالسجود ﴿ وَفُو الإَذْعَانُ والانقياد، ﴿ وَزادهم فَو الإَذْعَانُ والانقياد، ﴿ وَزادهم نَفُورا ﴾ عَن الإيمان؛ وفيه دليل عَلَى أنّ السجود هُوَ الإذعانُ والانقياد، ووزادهم نفورا ﴾ عَن أن نفورهم المتقدم.

﴿ تِبَارِكُ الَّـذِي جَعَل فِي السَّمَاء بُرُوجا ﴾ يعني: البروج (لعلَّه) الإثنا عشر؛ سُميت بهِ، وهي القصور العالية، لأَنَّهَا للكواكب السائرة السيَّارة، كالمنازل لسكَّانها، واشتقاقها مِنَ البرج: وَهُوَ الظهور. ﴿ وجعل فِيهَا سِراجا وقموا منيرا (٢٦) وَهُوَ الذِي جعل الليل والنهار خِلْفَة ﴾ أي: ذوي خلفة يَخلف كلِّ منهما الآخر، بأن يقوم مقامه فيما ينبغي أن يعمل فِيهِ؛ أو بأن

١ - في الأصل: + «ولذلك»، وهـ و خطأ، فالصواب تأخيرهـ إلى مـا قبـل قولـه: «قـالوا:
 ﴿ وَانسجد لِمَا تأمرنا ﴾»، كما في أبو السعود: تفسير، مج٣ جـ ج٦ ص٢٢٧.

٢ - سورة الرعد: ٣٠.

٣ - كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «تأمرنا به».

٤ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «على».

يعتقبا، لقوله: ﴿واختلاف الليل والنهار﴾(١). ﴿لِمَن أَرَادَ أَن يذَّكُو﴾ أن يتذكّر آلاء الله، ويتفكّر في صنعه، فيعلم أنه لا بُددٌ لَهُ من صانع حكيم، والحب الذَّات، رحيم عَلَى العباد، ﴿أَو أَرَادَ شُكُورا(٢٢)﴾ أن يشكر الله تعالى عَلَى مَا فِيهِ مِنَ النعم؛ أو ليكونا وقتين للذاكرين والشاكرين، من فاته وردُّه في أحدهما تَذاركه في الآخر.

﴿وعِبَادُ الرحمن الذِينَ يَمشون عَلَى الأَرْضُ وإضافتهم إِلَى الرحمن للتخصيص والتفضيل؛ أو لأنسَّهُم الرَّاسخون في عبادته، ﴿هونا هينين؛ أو مشيًا هينًا؛ والمَعنَى: أنَّهم يَمشون سكينة وتواضعا عَلَى هيأتهم لا يسرعون، مشيًا هينًا؛ والمُعنى: أنَّهم يَمشون سكينة وتواضعا عَلَى هيأتهم لا يسرعون، وذلك مِن الأحلاق الحسنة، وَهُو من أحلاق الصَّالحين، ﴿وإذا خاطبهم الجاهلون، قَالُوا: سلاما (٦٣) ﴾ تسليما لكم ومباركة لَهُم؛ لا حير بيننا وبينكم وكا شرَّ؛ أو سَدادا مِن القول تَسلَمون فِيهِ مِن الإيذاء والإثم، ولا تنافية آية القتال لتنسخه؛ فإنَّ المُراد بِهِ هُو: الإغضاء عَن السفهاء، وترك مقابلتهم في الكلام بِمَا لا ينفع، اشتغالا عَمَّا ينفع.

﴿ وَالَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِّهِمْ سُجَّدًا وقيامًا (٣٤) ﴾ في الصلاة؛ وتخصيص البيتوتة لأنَّ العبادة بالليل أضمن، وأبعد مِنَ الرياء؛ وقيل: مَن صلَّى ركعتين بالليل، عمَّه تأويل هَذِهِ الآية. قَالَ أبو سعيد: «التأويل فيما يقال في هَذِهِ الآية: القيام آخر الليل؛ قَالَ: ويقال: إنَّ مَن صلَّى ركعتين لحقتة الآية». وَاللَّهُ أَعَلَم بذلك.

١ – سورة البقرة: ١٦٤؛ وسورة آل عمران: ١٦٠؛ وسورة الجاثية: ٥.

﴿ وَالذِينَ يقولون: رَبَّنَا اصرِف عَنَّا عَذَابَ جَهَنَّم إِنَّ عَذَابِها كَانَ عَرَاما (٣٥) ﴾ [٢١٤] مُلازما؛ ومنه الغريم، لملازمته؛ وَهُوَ إِيذَان بأنَّهم مَعَ حسن مُخالقتهم مَعَ الخلق واجتهادهم في عبادة الحق، وَجلُون مِنَ العذاب، مبتهلون إِلَى الله في صرفه عَنْهُم، لعدم اعتدادهم بأعماهم، ووثوقهم عَلَى استمرار أحوالهم؛ قيل: الغريم: الشرُّ الدائم، والعذاب والهلاك. ﴿ إِنَّهَا ساءت مُستقرًا ومُقَاما (٣٦) ﴾ أي: بئسَت مُستقرًا ومقامةً.

﴿ وَالْذِينَ إِذَا أَنفقوا لَم يُسوفوا ﴾ لم يجاوزوا حدَّ الكرَم، ﴿ وَلَم يَقتُرُوا ﴾ و لم يُضيقوا تضييق الشَّحيح؛ وقيل: الإسراف: هو الإنفاق في المحارم، والتَّقتيسر: منع الواحب. (لَعَلَّهُ) ويروى عَن أُبيِّ: «سبَّب في هَذِهِ الآية أولئك أصحاب محمَّد عَنَّهُ الواحب. كَانُوا لاَ يأكلون طعامًا للتَّنعُم واللذَّة، ولاَ يلبسون ثوبا للحمال، ولكن كَانُوا يريلون مِن الطعام مَا يَسُدُّ عَنْهُم الحوع، ويقويهم عَلَى عبادة الله؛ ومن الشياب مَا يستر عوراتهم ومَا يُكنُّهم مِنَ الحر والبرد». ﴿ وكَانَ بين ذَلِكَ قَوَاها (١٧) ﴾ وسطا وعدلا سُمي به لاستقامة الطرفين، كما سُمي «سويُّ» (١) لاستوائهما؛ وقرئ: بالكسر، وهُو مَا تُقام به الحاجة، لاَ فضل يفضل عنها، ولاَ ينقص.

﴿ وَالذِينَ لاَ يَدعونَ مَعَ الله إلها آخر ﴾ لاَ يعبدون هواهم من دون الله، ﴿ وَلاَ يَقِتلُونَ ﴾ نفى عَنْهُم ﴿ وَلاَ يَقِتلُونَ النفسَ النِّي حَرَّم الله إلاَّ بِالْحَقِّ وَلاَ يَوْنُدُونَ ﴾ نفى عَنْهُم أُصُول الطَّاعات، إظهارا لكمال إيمانهم،

وإشعارا بِأَنَّ الأحر المذكور موعود للجامع بين ذَلِكَ، وتعريضا للكفرة بأضداده، ولذلك عقبه الوعيد تهديدا لَهُم فَقَالَ: ﴿وَمَن يَفْعِلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَاما (١٨) ﴾ جزاء إثم، أو آثما بإضمار الجزاء؛ وقيل: «أثاما» واد في جهنم، ﴿يُضاعَف لَهُ العذاب يومَ القيامة ويَخلُد فِيهِ مُهانا (٢٩) ﴾ (لعلّه) استحقلُوا تضعيف العذاب برّكهم المأمور به، وارتكابهم المنهي عَنْهُ.

﴿إِلاَّ مَن تَابَ وَآمَن وعمل عملا صالحا، فأولئك يُبدِّل الله سَيئاتهم حسنات الله بأن يَمحو سوابق معاصيهم بالتوبة، ويثبت مكانها لواحق الطّاعات؛ أو يبدل ملكة المعصية في النفس بملكة الطّاعة؛ وقيل: بأن يُوفقه لأضداد مَا سلف مِنهُ وا بأن يثيب لَهُ بدل كُل عقاب ثوابا ويحتمل في تأويل قوله تعالى: ﴿فأولئك يُبدل الله سيئاتهم حسنات اي: يُبدل الله سيئاتهم، أي: أعمالهم السيئة، ﴿وكَانَ الله غَفُورا رَحيما(٧٠) فلذلك يعفو عَن السيئات، ويثيب عَلَى الحسنات. ﴿ومَن تَاب عَن المعاصي بتركها، والنّدم عليها، ﴿وعمل صالحا يتلافَى بِهِ مَا فرط واو خرج عَن المعاصي، ودخل في الطّاعة، ﴿فإنّه يتوب إِلَى الله يرجع إِلَى الله بذلك المعاصي، ودخل في الطّاعة، ﴿فإنّه يتوب إِلَى الله يرجع إِلَى الله بذلك ﴿مَتَابا(٧١) مرضيًا عند الله مَاحيا للعقاب، مُحصلا للثواب.

﴿وَاللَّذِينَ لاَ يَشْهَدُونَ الزور﴾ بلسان مقالهم، وَلاَ لسان حالهم؛ وأصل الزُّور: تَحسين الشيء ووضعه عَلَى [٤١٣] خِلاف صنعته، فهو تمويه الباطل(١)؛ ﴿وَإِذَا مَرُّوا بِاللَّغُو﴾ مَا يَحب أن يلقى ويطرح، ولو من لسان

١ - هنا وضع الناسخ إحالة إلى الحاشية و لم يكتب فيها شيئًا. وَلَعَلَّ في العبارة نقصا.

وساوسهم، وحيال أفكارهم، وكَذُوب أمانيهم، هُمَوُوا كِرَاما(٧٢) هُمُوسَدُوا كِرَاما(٧٢) هُمُوسَيْن عَنْهُ، مكرمين أنفسهم عَن الوقوف عليه، والخوض فِيهِ، والاشتغال بهِ؛ ومن ذَلِكَ الإغضاء عَن الفواحش، والصفح عَن الذنوب. والكناية عَمَّا يُستهجن التصريح بهِ.

﴿وَالَذِينَ إِذَا ذُكُرُوا بِآيَاتِ رَبِّهُم﴾ بالوعظ والقراءة، وقيام الحجَّة من حيثما كَانَت، ﴿لَمْ يَخِرُّوا عَليها صُمَّا وعُميانا(٧٣)﴾ لم يقيموا عليها غير واعين لها، ولا متبصرين بِمَا فِيهَا، كمن لا يسمع وَلا يبصر؛ بَل أكبُّوا عَلَيها سامعين بآذان واعية، مبصرين بعيون (لعلَّه) راعية.

﴿ وَاللَّهِ مِنَ يَقُولُونَ: رَبّنَا هَبْ لَنَا مِن أَزُواجِنا وَذَرّيّاتِنا قُرَّةَ أَعِينَ ﴾ بتوفيقهم للطّاعة، وحيازة الفضائل؛ فإنَّ المؤمن إِذَا شاركه أهله في طاعة الله سرَّ بهِم قلبه، وقرَّت بهِم عينه، لِمَا يرى من مساعدتهم لَهُ في الدين؛ وَلاَ تقرُّ عين المؤمن إِلاَّ بالطَّاعَة، بَل يتأذَّى قلبه بالمعصية، وخاصَّة مِنَ الأقارب؛ لأَنَّهُم يكونون في الدُّنْيَا مُشاققين معادين لَهُ، وفي الآخِرة خائف عَلَيْهِمُ العذاب، كما قالَ إبراهيم عليه السّلام: ﴿ يَا أَبت إِنِي أَخاف أَن يَمسَّكُ عذابً... ﴾ (١) الآية، وقول نوح لابنه: ﴿ يَا أَبْتَ إِنِي أَخاف أَن يَمسَّكُ عذابً... ﴾ (١) الآية، وقول نوح لابنه: ﴿ يَا أَبْتَ إِنِي أَخاف أَن يَمسَّكُ عذابً... ﴾ (١) الآية، وقول نوح لابنه: إماما(٤٧) ﴾ يَقتلون بنا في أمر الدين، بإضافة العلم والتوفيق للعمل، كأنسَّهم

ا - سورة مريم: ٥٤؛ وتمامها: ﴿...أن يَمسُّك عذابٌ منَ الرحمن فتكون للشيطان وليًّا﴾.

٢ - سورة هود: ٤٢.

يريدون المسابقة والمسارعة إِلَى الخير، لأنَّ السابق حدير بأن يُقتدى بِهِ اقتداء بالرسول؛ فيكون لَهُم أحر المسابقة، وأحر من اقتدى بهم.

وأولَئِك يُجزون الغرفة اعلا موضع في الجنّة، وبمَا صَبَروا العصرهم عَلَى المشاق مِن مضض الطَّاعَات، ورفض الشهوات، وتَحمُّل المجاهدات، ويُلقَون فِيهَا تَحيَّة وسلامًا (٧٥) الحامة بالتعمير والسلامة أي: يُحييهم المَلاَئِكَة ويـُسلِّمون عليهم، أو يُحيي بعضهم بعضا، ويسلِّم عليه؛ أو ببقاء دائم وسلامة مِن كُل آفة. ﴿خالدين فِيهَا ﴾ لاَ يَموتون وَلاَ يحزنون، ﴿حَسَّنَت مُستقرًا ومُقاما (٧٦) ﴾ مقابل «ساءت مستقرًا».

﴿ وَلَ مَا يَعْبُوُ ا بِكُم رَبِي ﴾ مَا يصنع بكم ربي، مِن عَبَّات الجيش: إِذَا هيَّاته، ﴿ لُولا دُعاؤكم ﴾ لولا عبادتكم؛ فإنَّ شرف الإنسان وكرامت بالمعرف والطَّاعة، وَإِلاَ فهو وسائر الحيوانات سواء، ﴿ فقد كُذَّبتم ﴾ بِمَا أُحبِركم بِهِ حيث خالفتموه، ﴿ فسوف يَكُون لِزاما(٧٧) ﴾ جزاء التكذيب لازما يَحيق بكم لاَ مَحالة، فإنَّ أثره لازم بكم حتَّى يَكُبُّكِم بِهِ في النار.





براسالهمز الرحم

﴿طسم(١) تلك آيات الكتاب الْمُبِين(٢)﴾ الظاهر إعجازه وصحَّته، والإشارة إِلَى السُّورة، أو القرآن.

﴿لعلّ باخعٌ نَفسك قاتل نفسك؛ وقرئ: «باخعُ نفسِك» بالإضافة، و «لعلّ» للإشفاق، [113] أي: اشفق عَلَى نفسك أن تَقتلها، ﴿ألا يكونوا مؤمنين(٣) ﴾ لئلا يُؤمنوا؛ أو خيفة أن لا يؤمنوا؛ وذلك أنّه لمّ كذّبه أهل مكّة شقّ عليه، فأعلمه الله تعالى أنّه لو شاء لاضطرّهم. ﴿إِن نَشأ نُنزل عَلَيْهِم مِنَ السَّمَاء آيَة ﴾ دلالة مُلحئه إلى الإيمان، ﴿فظلّت أعناقهم لها خاضعين(٤) ﴾ منقادين يذلّون لها، فلا يَلوي أحد مِنهُم عُنقه إلى معصية الله. ﴿وَمَا يَأْتِيهم مِن ذِكر ﴾ موعظة؛ أو طائفة مِن القرآن ﴿مِن الرحمن بوحيه إلى نبيّه، ﴿مُحدث مُحدّد إنزاله، لتكرير التذكير وتنويع التقرير؛ ويدخل في ذَلِك الآيات الإهامية (١) والسماوية والأرضية، إذا قامت عليه حجّتها لمعرفتها، ﴿إلا كَانُوا عَنْهُ مُعرضين(٥) ﴾ إلا حدّدوا إعراضا عَنْهُ،

١ - لم أحد فيما بين يديّ من مصادر اللغة والتفسير مَعنى لِكلمة «إهام».

وإصرارا عَلَى مَا كَانُوا عليه. ﴿فقد كذَّبوا﴾ بالذكر بعد إعراضهم، فأمعنوا في تكذيبه، بحيث أدّى بهم إلى الاستهزاء به، المحبر به عَنْهُم ضمنا في قوله: ﴿فَسَيَاتِيهِم أَنباء﴾ أخبار وعواقب ﴿مَا كَانُوا بِهِ يستهزءُون(٦)﴾ مِن أنَّه كَانَ حقًّا أم باطلا، وكَانَ حقيقا بأن يُصدَّق ويُعظّم قدره، فصاروا بالإعراض والكذب مستهزئين.

﴿ أُولُم يَرُوا إِلَى الأَرْضِ ﴾ أو لم ينظروا إِلى عجائبها، ﴿ كُم أُنبتنا فِيهَا مِن كُلُ رَوج ﴾ صنف ﴿ كُريم (٧) ﴾ مَحمود كثير المنفعة؛ وَهُو صفة لِكُلِّ مَا يُحمد ويُرضى؛ وههنا يحتمل أن تكون مفيدة لِمَا تتضمَّن الدلالة عَلَى القدرة؛ وأن تكون مبينة منبيهة عَلَى أنه مَا من نبت إِلاَّ وله فائدة، إمَّا وحده أو مَعَ غيره؛ و ﴿ كُلِّ وَ لَا خَلَى الله الأرواج؛ و ﴿ كُم ﴾ لكثرتها. ﴿ إِن فِي ذَلِك ﴾ إنَّ فِي غيره؛ و ﴿ كُلِّ المَّاصناف، أو فِي كُلِّ وَاحِدة ﴿ لآية ﴾ عَلَى أنَّ مُنبتَها تامُّ القدرة والحكمة، سابغ النَّعمة والرَّحمة، مستحقُّ للحمد والشُّكر؛ وهذه الآية مِن الحكمة، سابغ النَّعمة والرَّحمة، مستحقُّ للحمد والشُّكر؛ وهذه الآية مِن أيات القرآن... (١)، ﴿ وَهَا كُانَ أكثرهم مؤمنِين (٨) ﴾ في علم الله وقضائه؛ فلذلك لا تنفعهم أمثال هَذِهِ الآيات العظام. ﴿ وإنَّ رَبَّكَ لَهو العزيز في الغالب القادر عَلَى الانتقام مِنَ الكفرة، ﴿ الرحيم (٩) ﴾ حيث أمهلهم؛ أو العزيز في التقامه مِمَّن كفر؛ الرَّحيم لِمَن تاب وآمن.

﴿ وَإِذْ نَادَى رَبَّكَ مُوسَى: أَنْ ائْتِ القَوْمَ الظّالِين( • 1 ) قَـوم فُوعـونَ ٱلاَ يَتَّقُونُ( 1 1 ) ﴾ ألا يصرفون عَن أنفسهم عقوبة الله بطاعته.

١ - يبدو أنَّ في العبارة نقصا، إذ أبن هو خبرُ قوله: «وهذه الآيةُ»؟.

﴿قَالَ: رَبِ إِنِي أَحَافَ أَن يَكُذَّبُونَ(١٢) ويضيق صدري به بسبب تكذيبهم إيَّاي، ﴿وَلاَ يَنطَلِق لِساني فَ فإنَّ انطلاق اللَّسان عَلَى قَدْر وسع الصَّدر؛ ﴿فَأَرسُل إِلَى هَارُونَ(١٣)﴾ (لَعَلَّهُ) كأنَّه رآه مُستأهلا للرِّسالة بوجود صفات [فيه]. ﴿وَلَهِم عَلَيَّ ذَنبِ ﴾ إِنَّمَا سَّاه ذَنبا عَلَى زعمهم، ﴿فَأَحَافُ أَن يَقتلُونَ (١٤)﴾ قوله ذَلِكَ ليس تَعلُّلا، إنَّمَا هُوَ استدفاع للبليَّة المتوقَّعة.

﴿قَالَ كَلاَّ﴾ (لَعَلَّهُ) بالذَّهاب كِلَيهما، ويكون المقدَّم في الرسالة موسى، وهـــارون (لَعَلَّــهُ) [٥١٤] وزيــرا لَــهُ، ﴿فاذهبــا بِـآيـــَاتِنا إِنـــَا<sup>(١)</sup> معكـــم مُّسـتمعُون(٥١) فَأتيـا فرعـون فقـولا: إِنـَّا رسـولُ رَب الْعَــالَمِين(١٦) أَن أرسل معنا يَنِي إِسْرَائِيلَ(١٧)﴾.

﴿ قَالَ: أَلَمْ نُوبَكَ فِينا ﴾ فِي منازلنا ﴿ وليدا ﴾ سُمِّيَ بِهِ لقربه مِنَ الـولادة ؛ أقبل بخطابه لموسى دون هارون، لأنَّهُ هُوَ المقدَّم فِي الرِّسَالَة ؛ أو مِن قِبَل الغيظ الكامِن عليه، ﴿ ولبثْتَ فينا مِن عُمرك سنِينَ (١٨) وفعلتَ فَعلَتك التِي فعلتَ وأنت مِنَ الْكَافِرين (١٩) ﴾ بنعمتي.

﴿قَالَ: فَعَلَتُهَا إِذًا وَأَنا مِنَ الضالِّين (٢٠) ﴾ المَعنى: مِنَ الفاعلين فعل أولي الجهل والسفَه. ﴿ففررتُ منكم لَمَّا خِفتكم، فَوَهَب لي رَبي حُكمًا ﴾ حكمةً، ﴿وجعلني مِنَ المرسلِين (٢١) ﴾ فيالها مِن هِبة مَا أعظمها!. ﴿وتلك نعمة تَمنُها عليَّ أَن عبَّدت بَنِي إِسْرَائِيلَ (٢٢) ﴾ أي: وتلك التربية نعمة تَمنُها عَليَّ ظاهرًا وهي في الحقيقة تعبيدك يَنِي إِسْرَائِيلَ.

١ - في الأصل: «إنَّما»، وهو خطأ.

٢ - في الأصل: «الظالمين»، وهو خطأ.

﴿قَالَ: رَبُّ السَّمَاوَات والأَرْض وَمَا بينهما ﴾ عرَّفه بأظهَر خواصَّه وآثاره، لمَّا امتنع تعريف الأفراد إِلاَّ بذكر الخواصِّ والأفعال، وَإِلَيْهِ أشار بقوله: ﴿إِنْ كُنتُم مُوقِينِ (٢٤) ﴾ أي: إن كنتم موقنين الأشياء، مُحقِّقين لها علمتم أنَّ هذه (١) الأحرام المحسوسة مُمكنة لتركيبها وتعدُّدها، وتغيُّر أحوالها، فلها مبدأً واحبُّ لذاته. قَالَ أهل المَعاني: أي كَما تُوقنون هَذِهِ الأشياء التِي تُعاينوها، فأيقنوا أنَّ لَهُ الخلق، هُوَ الله عزَّ وجلُّ (١).

﴿قَالَ لِمَن حوله: ألا تستمعُون (٢٥) وذلك من قول فرعون لِمَن حوله يتكلَّم بكلام مَن لاَ عقل لَهُ؛ لاَ يعقله وَلاَ يَعرف صحَّه. ﴿قَالَ ﴾ موسى مُفهما لَهُم، ومُلزما للحجَّة عَلَيْهِم، ﴿رَبَّكُم وربُّ آبائكم الأُوَّلِين (٢٦) قَالَ ﴾ فرعون: ﴿إِنَّ رَسولكم اللّذِي أُرسل إليكم لَمجنُون (٢٧) ﴾ إِلَى (٢٠ زعمه ودعواه.

﴿ قَالَ: رَبُّ المشرق والمغرب وَمَا بينهما ﴾ (لَعَلَّهُ) يُشاهدون كلَّ يوم أنَّه يأتي بالشمس مِنَ المشرق، ويحرِّكها عَلَى مَدَار غير مَدَار اليوم الذي قَبلَه،

١ - في الأصل: «لهذه»، ولا مَعنَى له.

كذا في الأصل، ويبدو أنَّ الصواب: «فأيقنوا أنَّ لَها حالقًا، هُـوَ الله عـزَّ وحـلُّ». أو:
 «فأيقنوا أنَّ مَنْ لَهُ الخلقُ هُوَ الله عزَّ وحلُّ».

حنا وضع الناسخ إحالة إلى الحاشية وكتب فيها: «لَعَلُّه». والصواب: «في».

حتى يبلغها إلى المغرب عَلَى وجه نافع، تنتظم بهِ أمور الكائنات، ﴿إِن كُنتُمُ تَعَلَّمُ وَانقطع عَن الجواب تَعَلَّمُ وَانقطع عَن الجواب تَكَبُّرًا عَن الحقِّ: ﴿لَئِن اتَّخَذَت إلها غيري لأَجعَلنَّك مِنَ المسجونِين(٢٩)﴾ عُدولا إلى التهديد عَن المحاجَّة بعد الانقطاع، وهكذا ديدن المعاند المحجوج.

﴿ قَالَ: أُولُو جَنْتُك بشيء مُبِين (٣٠) ﴾ بِحجَّةٍ بيِّنَه؛ وإنَّما قَالَ ذَلِكَ موسى، لأَنَّ مِن أخلاق النَّاس السكون إلى الإنصاف، والإحابة إلى الحق بعد البيان. ﴿ قَالَ: فَأْت بِهِ إِن كنتَ مِنَ الصادقِين (٣١) ﴾.

﴿ فَالْقَى عَصَاه، فإذا هِيَ ثَعبان مُبِين (٣٣) ونزعَ يَدَه، فإذا هِيَ بيضاء [٤١٦] للنَّاظِرِين (٣٣) قَالَ: للملا حوله إنَّ هَذَا لَسَاحر عليم (٤٣) فَالَ فَائِق فِي علم السَّحر. ﴿ يُرِيد أَن يُخرجكم مِن أَرضكم بسحره، فماذا تأمرُون (٣٥) ﴾؟ بهره سلطان المعجزة، حتَّى حطَّه عَن دعوى الربوبيَّة، إِلَى مؤامرة القوم وائتمارهم، وتنفيرهم عَن موسى، وإظهار الاستشعار عَن ظهوره، واستلائه عَلَى ملكه (١).

﴿ قَالُوا: أَرْجِهِ وَأَخَاهُ أُخَّر أَمْرِهُمَا، ﴿ وَابَعَثْ فِي الْمُدَائِنَ حَاشَــوِينَ (٣٦) يأتوك بِكُل سحَّارُ (٢) عليم(٣٧) فَجُمِع السحرة لِميقَــات يــوم معلــوم(٣٨)

١ - كذا في الأصل، وفي العبارة حلل واضح، وفي تفسير أبي السعود صوابها: «وأطهر استشعار الخوف من استيلاته على ملكه، ونسبة الإخراج والأرض إليهم لتنفيرهم عن موسى عليه السلام». أبو السعود: تفسير، مج٣/ ج٦/ ص٢٤١. وانظر: الألوسي: روح المعاني: ٩ ٧٦/١٩.

٢ - في الأصل: «ساحر»، وهو خطأ.

وقيل للناس: هل أنتُم مجتمِعُون (٣٩) لَعَلَّنا نتَّبع السحرة إن كَانُوا هُمُ الغالبين (٠٤) ﴾؟ لأَنَّ اتِّباعهم أشهى مِن اتسِّباع موسى وأخيه، ومقصودهم الأصليُّ ألاَّ يَبَّعوا موسى، وإن قامت لَهُ الحجَّة.

﴿ فَلَمَّا جَاءَ السَّحَرَةُ، قَالُوا لَفُرْعُونَ: أَثِنَّ لَنَا لَأَجُوا إِنْ كُنتَا نَحْنُ الْعَالَمِينِ (13) ﴾ لأنَّ ديدن أهل الدُّنْ يَا لاَ يَعْمَلُونَ إِلاَّ بالجَعالَة لها، وأهل الآخِرَة يَعْمَلُونَ لِلآخِرَة، والذين هم فارطون منهما جميعا، لاَ يَعْمَلُونَ لشيء، وَلاَ فِي شيء. ﴿ قَالَ: نعم وَإِنَّكُم إِذًا لَمَن المَقرَّبِينِ (٢٤) ﴾ وَعَدهم بالجاه، لأنتُهُ أملك بالأحوال معهم.

﴿قَالَ لَهُم موسى: ألقوا مَا أَنتُم مُلقُون (٤٣) ﴾ لَم يسُرِدْ به (١) أَمْرَهم بِالسِّحر والتمويه، بَل الأدبَ في تقديم مَا هُم فاعلوه لاَ مَحالة، توسُّلا بِهِ إِلَى إِلْمَارِ الحَقِّ. ﴿فَاللَّهُوا حِباهُم وَعِصِيَّهُم، وَقَالُوا: بعزَّة فرعون إِنَّا لَنحن الغالبُون (٤٤) فألقى موسى عصاه، فإذا هِيَ تَلَقَّف مَا يأفكُون (٥٤) ﴾ مَا يقلبونه بتمويههم وتزويرهم.

﴿ فَأَلْقِيَ السحرةُ ساجلين (٢٦) ﴾ لعلمهم بأنَّ مثله لاَ يأتي بالسِّحر؛ وفيه دليل عَلَى أنَّ منتهى السِّحر تَمويه وتزويق يخيلِّ شَيْئًا لاَ حقيقة لَهُ. ﴿ فَالُوا: آمنا بِرَب الْعَالَمِين (٤٧) رَب موسى وهارُون (٤٨) قَالَ: آمنتم لَـهُ قبل أن آذن لَكم إِنَّهُ لَكَبير كم الذِي علَّمكم السحرَ ﴾ أَرَادَ بِهِ التلبيس عَلَى قبل أن آذن لَكم إِنَّهُ لَكَبير كم الذِي علَّمكم السحرَ ﴾ أَرَادَ بِهِ التلبيس عَلَى

١ - في الأصل: «بهم»، وهو خطأ.

قومه، كيلا يعتقدوا أنَّهم آمنوا عَن بصيرة، وظهور حقٍّ، ﴿فلسوف تَعْلَمُونَ؛ لأُقَطَّعنَّ أيديكم وأرجلكم من خِلاف، ولأصلَّبنَّكم أجمعِين(٤٩)﴾.

﴿ فَالُوا: لاَ ضَيْرَ ﴾ لاَ ضَرَر علينا؛ وذلك لأنه لاَ يَضرُهم مَا ينالهم مِنَ الضَّر في دنياهم، لأنهم عَلَى حقيقة مِنَ الأمر، ولو أنهم عَلَى العكس لضرَّهم الضَّر في دنياهم، لأنهم عَلَى حقيقة مِنَ الأمر، ولو أنهم عَلَى العكس لضرَّهم أقلُّ مِن ذَلِكَ، إذ يكون عَلَيْهِم عذابا، لأنهم لاَ يَتغون بهِ ثوابا، ﴿ إِنَّا إِلَى رَبِّنَا مُنقلبُون ( • ٥ ) ﴾ لأنه لم يكن دائما، كما قَالُوا: ﴿ إِنَّا مَعْمِي هَذِهِ الحَياةَ الدُّنْيَا ﴾ (١٠) ﴿ إِنَّا نظمع أن يَعْفِهِ لَنا رَبَّنَا خطايانا أن كُنا أُولَ المؤمنين (١٥) ﴾ أوَّل مَن آمن بموسى.

﴿ وَأُوحِينا إِلَى موسى أَن أسرِ بعبادي إِنكُم مُتَ بَعُون (٥٢) في يتبعكم فرعون وجنوده. (لَعَلَّهُ) قبل: خرج فرعون في الكرسيِّ العظيم. ﴿ فَأَرسَلَ فَرعونُ فِي المدائن حاشرين (٥٣) في يَحشرون النَّاس، يعني: الشرط ليجمعوا السحرة والجيش؛ وقبل: إنَّ المدائن ألف مدينة، واثنتي عشر ألف قرية. ﴿ إِنَّ هُولاء لَشِر دُمةٌ قليلُون (٤٥) وَإِنَّهُم لَنا لغائظُون (٥٥) ﴾ [٤١٧] لفاعلون مَا يغيظنا. ﴿ وَإِنَّا لَجميعٌ حاذِرُون (٥٦) ﴾ وَإِنَّا لَجميعٌ مِن عَادَتِنَا الحَدرُ واستعمال الحزم في الأمور، أشار أُولاً إِلَى (٢) عدم مَا يَمنع اتباعهم من شوكتهم، ثُمَّ إِلَى تَحقُّق مَا يدعو إِلَيْهِ مِن فرط عداوتهم، ووجوب التيقُّظ في شأنهم، حثًا عليه.

١ - سورة طـه: ٧٢.

٢ - في الأصل: «لى»، وهو خطأ.

﴿ فَأَخُوجِناهُم ﴾ بأن خلقنا داعية الخروج بهذا السبب، فحَمَلتهم عليه ؛ ﴿ مِن جَنّات وعيُون (٥٧) و كُنوز ومَقام كريم (٥٨) ﴾ يعني: المنازل الحسنة ، والمجالس البهيّة. قيل: كَانَ لفرعون ثَماني مائة ألف غلام ، كلُّ غلام عَلَى فرس، في عنق كلِّ فرس طَوْقا مِن ذهب، والبساتين كَانَت عَلَى حافتي النيل. ﴿ كَذَلِكُ وأُورِثناها(١) بَنِي إِسْرَائِيل (٥٩) فَأَتبَعوهم مُشرقِين (٥٠) فَلَمَّا تواءا الجمعان، قَالَ أصحاب موسى: إنَّا لَمدرَكُون (٢١) ﴾ لمَّا رأو من هنا البحر، ومن هنا القتل. ﴿ قَالَ: كَلاً ﴾ لن يُدركونا(١٦) ﴾ كما وَعَدَني.

﴿فَاوِحِينا إِلَى موسى: أن اضرب بعَصَاك البحر فانفَلَقَ، فكَانَ كُلُّ فِرْقِ كَالطُّودِ العظيم (٦٣) كالطُّودِ العظيم (٦٣) كالجبل المنيف الثابت في مقرِّه. ﴿وَأَزَلْفَنا ﴾ قَرَّبناً ﴿ثَمَّ الآخرِين (٢٤) ﴾ فرعون وقومه حتَّى دخلوا عَلَى أثرهم مداخلهم؛ وهذه آية عظيمة لو اعتبروا بها؛ لكن الضَّال لا يَهتدي. ﴿وَأَنجِينا موسى ومن معه أجمعِين (٦٥) ﴾ بحفظ البحر عَلَى تلك الهيئة إِلَى أن عبروا. ﴿تُسمَّ أَعْرِقْنَا الآخرِين (٦٦) إِنَّ فِي ذَلِكَ لآية وَمَا كَانَ أكثرهم مؤمنِين (٦٧) ﴾ وَمَا تَنبَّه الآخرين (٦٦) إِنَّ فِي ذَلِكَ لآية وَمَا كَانَ أكثرهم مؤمنِين مصر مِنَ القبط وبني (٦٧) عليها أكثرهم، إذ لم يُؤمِنُ بها أحد، فَمَن بقي في مصر مِنَ القبط وبني (السرائيل بعد مَا نَحوا سألوا بقرة يَعبدونها، واتَّخذوا العجل، وَقَالُوا: ﴿لنَ

١ - في الأصل: - «و»، وهو خطأ.

٢ - في الأصل: «يدركون»، وهو خطأ.

٣ - في الأصل: «وبنوا اسرائيل»، وهو حطأ.

نۇمن لك حتَّى نَرى الله جهرة﴾<sup>(۱)</sup>. ﴿**وَإِنَّ رَبــَكَ لَهــو العزيــز**﴾ المنتقــم مــن أعدائه، ﴿**الرحيـم(٦٨**)﴾ بأوليائه.

﴿ واتل عَلَيْهِم نَبَأ إبراهيم (٢٩) إذ قَالَ ﴾ هُوَ ﴿ لأبيه وقومه: مَا تعبدُون (٧٠) ﴾؟ سألهم ليريهم أنَّ مَا يعبدونه لاَ يستحقُّ العبادة. ﴿ قَالُوا: نعبد أصناما فَنَظُلُّ لَها عاكفِين (٧١) ﴾ فأطالوا جوابهم لشرح حالهم، افتخارا بهِ، و ﴿ نَظُلُ ﴾ ههنا بمعنى: نَدوم. ﴿ قَالَ: هل يسمعونكم ﴾ دعاءكم ﴿ إذ تَدعُون (٧٢) أو ينفعونكم ﴾ عَلَى عبادتكم لها ﴿ أو يَضُرُون (٧٣) ﴾؟ مَن أعرض عنها. ﴿ قَالُوا: بَل وجدنا آباءنا كذلك يفعلُون (٤٤) ﴾ أضرَبوا عَن أن يكون لهم سمع، أو يتوقّع مِنْهُم ضرّ أو نفع؛ [وإنّما] التحاوا إلى التقليد.

﴿ قَالَ: أَفَرَأَيْتُم مَا كُنتُم تعبدُون (٧٥) أَنتُم وآباؤكم الأقدمُون (٧٦) فإنَّ التقدُّم لاَ يدلُّ عَلَى الصِحَّة، وَلاَ ينقلب بِهِ الباطل حقَّا. ﴿ فَإِنسَّهُم عَدُوِّ لِي ﴾ وأنا بريء مِنهُم؛ والمَعنسَى: أنَّ كلَّ معبود لكم عدوِّ لي. فإن قيل: كيف وصف الأصنام بالعداوة وهي جمادات؟ قيل: معناه فَإنتَّهُم عدوَّ لي لو عبدتهم يوم القيامة، كما قَالَ: ﴿ سيكفرون بعبادتهم ويكونون عَلَيْهِم صِدَّا ﴾ (٢٠). ﴿ إلاَّ رَبَّ الْعَالَمِين (٧٧) الذِي خَلقني فهو يهدين (٧٨) ﴾ لأنَّهُ يهدي [٤١٨] كلَّ مخلوق لِمَا حلق لَهُ مِن أمور المعاش والمعاد، كما قَالَ: ﴿ والذي قدَّر فهدى ﴾ (٢٠ هداية

١ - سورة البقرة: ٥٥.

۲ - سورة مريم: ۸۲.

٣ - سورة الأعلى: ٣.

مقدَّرة مُدرَجة مِن مبدإ إيجاده إلى منتهى أجَله، يتمكَّن بها مِن حلب المنافع، ودفع المضارِّ؛ مبدؤها بالنسبة إلى الإنسان: هدايـةُ الجنين إلى امتصـاص دم الطمـث مِنَ الرحم؛ ومنتهاها: الهداية إلى طريق الجنَّة والتنعُّم بلذائذها.

والذي هُو يطعمني ويسقين (٢٩) وإذا مَرِضت فهو يشفين (١٨) عطف عَلَى «يطعمني ويسقين وأنه من روادفهما من أنَّ الصِحَّة والمرض في عطف عَلَى «يطعمني ويسقين» لأنَّهُ من روادفهما من أنَّ الصِحَّة والمرض في الأغلب يتبعان المأكول والمشروب؛ وإنَّما لم ينسب المرض إلَيْهِ، لأَنَّ المقصود تعديد النعم، وَلاَ تنقص بإسناد الإماتة إلَيْهِ، فإنَّ الموت من حيث لاَ يحسُّ به لاَ ضرر فِيهِ، وإنَّما الضرر في مقدِّماته وهي المرض؛ ثُمَّ إنَّه لأهل الكمال وصلة إلى نيل المحابِّ التِي تُستحقر دونها الحياة الدنيويَّة، وخلاص من أنواع المحن والبليَّة؛ ولأنَّ المرض في غالب الأمر إنَّما يَحدث بتفريط مِنَ الإنسان في مطاعمه ومشاربه. ﴿والذي يُميتُني ثُمَّ يُحينِ (٨١) والدي أطمع أن يَغْفِر لي خَطِيئتي يوم الدين (٨١) رَب هب لي حُكما كمالا في العلم والعمل، في خطيئتي يوم الدين (٨٢) رب هب لي حُكما كمالا في العلم والعمل، ووفقي في العلم والعمل، لأنتظم به في عداد الكاملين في الصَّلاح، الذي لاَ يشوب صلاحهم بفساد.

﴿وَاجْعُلُ لِي لُسَانَ صِدَقَ فِي الآخْرِينَ(٨٤)﴾ لسان مقالي، ولسان حالي. ﴿وَاجْعُلْسَنِي مِسْنُ وَرَثُمَةَ جَسَنَّةُ النَّعِيْسُمْ(٨٥) واغْفُر لأَبِي إِنسَّةُ كُسَانَ مِسْنَ الضالين(١٦)﴾ طريق الحقّ. ﴿وَلاَ تُخزني يومَ يُبْعَثُونَ(٨٧) يومَ لاَ ينفع مال

١ - في الأصل: «الظالمين»، وهو خطأ.

وَلاَ بنُون (٨٨) إِلاَّ مَن أَتَى الله بقلب سليم (٨٩) اي: لاَ ينفعان أحدًا إِلاَّ عَلَمَ الله بقلب سليم (٨٩) اي: لاَ ينفعان أحدًا إِلاَّ عَلَمَا سليم القلب عَن الكفر وميل المعاصي (١) وسائر آفاته. ومن كِتاب بيان الشرع: «وَقَالَ فِي قُولَ الله تعالى: ﴿ إِلاَّ مَن أَتَى الله بقلب سليم الله قَالَ: ليس في قلبه إِلاَّ الله وأمرُه، خالصًا لاَ غير ذَلِكَ، وَإِلاَّ فالهلاك، عَلَى مَعنى قوله. وقيل: ﴿ إِلاَّ مَن أَتَى الله بقلب سليم الله قيل: سليم مِنَ الذنوب؛ وأمرُهما واحد».

﴿ وَأُزلِفَت الجَنَّة ﴾ أي: طويت مسافتها ﴿ للمتَّقِين ( • ٩ ) ﴾ الطائرين (٢) لما ﴿ وَقِيل: لَهُم أين مَا لما ﴿ وَبُرزت الجحيم للغاوين ( ٩ ٩ ) ﴾ السالكين سبيلها. ﴿ وقيل: لَهُم أين مَا كُنتُم تعبدُون ( ٩ ٢ ) مِن دون الله هل يَنصرونكم أو ينتصرون ( ٩ ٣ ) ؟ فَكُبكِبوا فِيهَا هم والغاوون ( ٩ ٤ ) ﴾ أي: الآلهة وعبدتهم؛ والكبكبة: تكرير الكب لتكرير مَعناه، كَأَنَّ مَن أُلقيَ فِي النارينكبُ مرَّة بعد أُخْرَى ؛ وقيل: طرح بعضهم عَلَى بعض. ﴿ وجنودُ إبليسَ أَجْعُون ( ٩ ٥ ) ﴾ متبعوه من عصاة النقلين، أو شياطينه.

﴿ قَالُوا وَهُم فِيهَا يَختصمُون (٩٦) ﴾ وباختصامهم فِيهَا يُعذَّبون: ﴿ تَا للهُ إِن كُنَّا لَهُي ضلال مُبِين (٩٧) إذ نُسويكم بِرَب الْعَالَمِين (٩٨) ﴾ أي: في استحقاق العبادة والألوهية؛ والمَعنى: أنَّهم مَعَ تَخاصمهم في مبدإ ضلالهم، معترفون بانهماكهم [٩١٤] في الضلالة، متحسِّرون عليها. ﴿ وَمَا أَصْلَّنَا ﴾ أي: وَمَا دعانا إِلَى الضلالة الذِينَ اقتدينا بهم، ﴿ إِلاَّ المجرمُون (٩٩) فما لَنَا

١ - كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «والميل إلى المعاصي».

١ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «الصائرين إلَّيْهَا».

من شافعِين(١٠٠) وَلاَ صديق حميــم(١٠١) فلــو أن لَنــَا كــرَّةَ﴾ رجعــة إِلَىَ الدُّنــُيَا، ﴿فنكون مِنَ المؤمنِين(١٠٢)﴾.

﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآية ﴾ لَحجَّة وعظةً لِمَن أَرَادَ أَن يستبصر بها ويعتبر؛ فإنها حاءت عَلَى أنظم تَرتيب، وأحسن تقرير، يتفطَّن المتأمِّل فِيهَا لغزارة علمه، لِمَا فِيها مِنَ الإشارة إِلَى أصول العلوم الدينيَّة عَلَى دلائلها، وحسن دعوته للقوم، وحسن مُحالفته معهم، وكمال إشفاقه عَلَيْهِم، وقصور الأمر في نفسه. وإطلاق الوعد والوعيد عَلَى سبيل الحكاية تعريضا وإيقاظا، ليكون أدعى لَهُم إِلَى الاستماع والقبول، ﴿ وَمَا كَانَ أَكشُوهُم مؤمنِين (١٠٣) وإنَّ رَبَّك لَهو العزيز الرحيم (١٠٤) ﴾.

﴿كذَّبت قومُ نوح المرسلين (١٠٥) إذ قَالَ لَهُم أخوهم نوح: ألا تَتَقُون (١٠٩) الله فتر كوا غَيْره. ﴿إني لكم رسولٌ أمِين (١٠٧) عَلَى الله فتر كوا غَيْره. ﴿إني لكم رسولٌ أمِين (١٠٩) عَلَى الوحي والرسالة. ﴿فَاتَقُدوا الله وأطيعون (١٠٨) فيما آمركم به مِنَ الوحيد والطّاعة لله. ﴿وَمَا أَسَالُكُم عليه مِن أَجر إن أَجري إلا عَلَى رَب الله الْعَالَمِين (١٠٩) لأنَّ الأمانة وترك السؤال للأجر، والعمل (لَعَلَّهُ) لأحر الله مِن دلائل الرسالة لو اعتبروا. ﴿فَاتَـقُوا الله وأطيعون (١١٠) ﴾.

﴿ قَالُوا: أَنُومَن لَكَ وَاتَبَعِكَ الأَرِذُلُونَ (١١١) ﴿ الْأَلَوُن جَاهَا وَمَالا ؟ وَهَذَا مِن سَخَافَة عَقَلَهُم وقصور رأيهم عَلَى الحطام الدنيويَّة، حتَّى جعلوا اتبِّاع المقلِّين فِيهَا مانعا عَن اتبِّاعهم ولِمانهم بِمَا يدعوهم إِلَيْهِ، ودليلا عَلَى بُطلانه ؟ وأشاروا بذلك عَلَى أَنَّ اتبَاعهم ليس عَن نظر وبصيرة، وإنَّما هُوَ لتوقُّع مال

ورفعة؛ فلذلك ﴿قَالَ: وَمَا عِلْمِي بِمَا كَانُوا يَعْمَلُون (١١٢)﴾ أنهُم عملوه إلاً إخلاصا، أو طمعا في طعمة، وَمَا عَلَيَّ [إلاً] اعتبار الظاهر. ﴿إِنْ حِسابهم إِلاً عَلَى رَبِي﴾ مَا حسابهم عَلَى بواطنهم إِلاَّ عَلَى الله ﴿لو تشعرُون (١١٣) وَمَا أَنا بطارد المؤمنين (١١٤) إن أنا إلاَّ نذير مُبين (١١٥)﴾.

﴿ فَالُوا: لَئِن لَم تَنته يَا نُوحِ لِتَكُونَنَّ مِنَ المرجومِين(١١٦) قَالَ: رَب إِنَّ قَومي كُذَّبُونِ(١١٩) فَافْتَح بِينِي وبينهم فَتَحَا ونَجنِي ومن معيي مِنَ المؤمنِين(١١٨) فَانْجَيناه ومن معه في الفلك المشحُون(١١٩) المالوء. ﴿ ثُمُّ أَغُرِقنا بَعْدُ البَاقِين(١٢٠) إِنَّ فِي ذَلِكَ لآية ﴾ لِمَن آمن، ﴿ وَمَا كَانَ أَكْثَرُهم مؤمنِين(١٢١) وإنَّ رَبَّكَ لهو العزيز الرحيم(١٢١) ﴾.

﴿ كذَّبت عاد المرسلين (١٢٣) إذ قَالَ لَهُم أخوهم هود: ألا تتَّقُون (١٢٤) إني لكم رسول أمين (١٢٥) فاتَّقُوا الله وأطيعون (١٢٦) تتَّقُون (١٢٥) إني لكم رسول أمين (١٢٥) فاتَّقُوا الله وأطيعون (١٢٧) تصدير وَمَا أسألكم عليه مِن أجر إن أجري إلا عَلَى رَب الْعَالَمِين (١٢٧) تصدير القصص بها دلالة عَلَى أنَّ البعثة مقصورة عَلَى الدعاء إلى معرفة الحقِّ والطَّاعة فيما يُقرِّب المدعو إلى ثوابه، ويعده عَن عقابه؛ وكَانَ الأنبياء متَّفقين عَلَى ذَلِكَ، وإن احتلفوا [٢٠٤] في بعض التفاريع، مبرَّؤون عَن المطامع الدنيتَّة، والأغراض الدنيويَّة.

﴿ أَتَـبَنُونَ بِكُلُ رِيعِ ﴾ بِكُلِّ مكَان مرتفع، أو بِكُلِّ طريق؛ وقيل: هُوَ الفجُّ بِين الجبلين ﴿ آية ﴾ أي: علامة ﴿ تَعِبُنُونَ (١٢٨) ﴾؟! لِمَن (١) مَـرَّ بالطريق؛

١ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «بمن».

وقيل: إنَّهم كَانُوا يبنون المواضع المرتفعة ليشرفوا عَلَى المارَّة والسَّابلة. ﴿آية﴾: للمارَّة، ﴿تعبثونَ ببنائها؛ إذ كَانُوا يهتدون بالنحوم في أسفارهم، فلا يحتاجون إلَيْها؛ أو بنيانا يَجتمعون إلَيْها للعبـــث(١) بمـن يمـرُّ عَــلَــْـهــــم؛ أو قصورا يفتخرون بها؛ والعبث لاَ ينفع عمله إذَا عُمل، وَلاَ يضرُّ تركه إن تُـرك، وعمله والاشتغال به في لاَ شيء، بَل يشغل عمَّا ينفع. ﴿وتَّخذُونَ مَصانعِ﴾ مَآخذ الماء، وقيل: قصورا مشيَّدة وحصونا ﴿لَعَلَّكُم تَخلَـدُون(١٢٩)﴾ فتبنون بناء التخليد، ﴿وإذا بطشتم﴾ بسيف أو سوط أو لسان، ﴿بطشتم جبَّارِين (١٣٠)﴾ مُتسلِّطين غاشمين بلا رأفة، وَلاَ قصد تأديب، وَلاَ نظر في العاقبة. ﴿ فَاتَّقُوا الله ﴾ بترك هَذهِ الأشياء، ﴿ وأطيعـون (١٣١) ﴾ فيما أدعوكم إلَيْهِ. ﴿واتَّقُوا الذِي أمدَّكم بمَا تَعْلَمُون (١٣٢) ﴾ كرَّره مرتّبا عَلَى إمداد الله إيَّاهم بمَا يعرفونه من أنواع النعم، تعليلا وتنبيهــا عَلَـى الوعــد عليه بدوام الإمداد، والوعيد عَلَى تركه بالانقطاع. ﴿أُمدُّكم بأنعام وبنين(١٣٣) وجنَّات وعيُون(١٣٤)﴾ ثُمَّ أوعدهم فقال: ﴿إِنْسِي أَحَافَ عَلَيْكُم عَذَابَ يُومُ عَظِيمٍ(١٣٥)﴾ في الدُّنْـيَا والآخِرَة.

﴿ فَالُوا: سواء علينا أَوَعظت أم لم تكن مِنَ الواعظِين (١٣٦) إِن هَذَا إِلاَّ خُلُقُ الأَوَّلِين (١٣٧) ﴾ مَا هَذَا الذِي حَتَنا بِهِ إِلاَّ كَـذَب الأَوَّلِين؛ أَو مَا هَـذَا خُلُقُنا إِلاَّ كَـذَب الأَوَّلِين؛ أَو مَا هَـذَا خُلُقُنا إِلاَّ كَخُلُقِهم نَحيتَى ونموت، وهي إعادة من سبق نعيش كما عاشوا، ونموت كما ماتوا بلا بعث وَلاَ جزاء. ﴿ وَمَا نَحْنُ بِمعلَّبِين (١٣٨) ﴾ عَلَى مَـا

١ - في الأصل: «للبعث»، ولا مَعنكي له.

نَحْنُ عليه، لأَنَّ عذابهم ليس بحسيٍّ؛ وإنسَّما هُوَ يُعرف بـالتمييز بـين الموافقة والمخالفة؛ فلذلك لم يُحسُّوا بهِ؛ وَقَالُوا: وما نَحْنُ بمعدَّبين، وَهُم معدَّبون بهِ في الدارين، إِلاَّ مَن تـاب. ﴿فَكَذَّبُوهُ فَأَهلكناهم إنَّ في ذَلِكَ لآية وَمَا كَسَانَ أَكْثرهم مؤمنِين(١٤٩) وإنَّ رَبِّكَ لهو العزيز الرحيم(١٤٠)﴾.

وكذّبت غمود المرسلين (١٤١) إذ قَالَ لَهُم أخوهم صالح: ألا تتتّقُون (٢٤١)؟ إني لكم رسول أمين (١٤١) فاتقُوا الله وأطيعون (١٤١) ومَا أسألكم عليه مِن أجر إن أجري إلا عَلَى رَب الْعَالَمِين (١٤٥) أَتْرَكُون في مَا ها هنا آمنين (٢٤١) ه؟ أي: في الدُّنْيَا آمنين مِن مكر الله وعذابه؟ إنكار لأن يُرتركوا كذلك؛ أو تذكير بالنعمة في تخلية الله إيّاهم في أسباب تنعُمهم آمنين؛ ثُمَّ فسَّره بقوله: ﴿في جَانات وعيُون (١٤١) وزروع ونَحل طلعُها فسَّره بقوله: ﴿في جَانات وعيُون (١٤١) وزروع ونَحل طلعُها هَضِيم (١٤١) ولله لطيف هين؛ وإفراد النخل لفضله عَلَى سائر أشحار الجنات. هوتنحتون مِنَ الجبال بيوتا فارهين (١٤١) وقيل: بَطِرين؛ [٢١١] أو حاذقين، مِن الفراهة وهي النشاط، فإنَّ الحاذق يعمل بنشاط وطيب قلب؛ وقرئ مِن الفراهة وهي النشاط، فإنَّ الحاذق يعمل بنشاط وطيب قلب؛ وقرئ أمر المسرفين (١٥١) الذين يُفسلون في الأرض وَلا يُصلحُون (١٥١) الذين يُفسلون في الأرض وَلا يُصلحُون (١٥١) الذين مُفسلون في الأرض وَلا يُصلحُون (١٥١) الذين منه صلاح لنفسه أصلا، لأنَّ أعماله غير مقبولة مِنهُ، ومردودة عليه، وإن وقع مِنهُ صلاح لغيره فذلك تسخير مِنهُ، وهُو بَعزل عَن نفعه.

﴿ قَالُوا: إِنَّمَا أَنت مِنَ المسحَّرِين (١٥٣) ﴾ قبل: الذِينَ سُحِّروا كثيرا حتَّى غُلِب عَلَى عقلهم؛ أو مِن ذوي السِّحر. ﴿ مَا أَنت إِلاَّ بشو مثلنا فَأْتِ بِآيَةٍ إِن كنتَ مِنَ الصادقِين (١٥٤) ﴾.

﴿قَالَ: هَذِهِ نَاقَـةٌ لَهَا شِرْبٌ فَ نَصِبٌ مِنَ المَاء، ﴿وَلَكُم شِرْبُ يَوْمٍ مَعْلُومُ (١٥٥) فَاقْتَصِروا عَلَى شُربكُم وَلاَ تزاحموها في شُربها. ﴿وَلاَ تَمسُّوها بسوء ﴾ بضرب أو عقر، ﴿فَيأْخَذَكُم عَذَابُ يُومٍ عَظَيم (١٥٦) ﴾ مَا يَحُلُّ فِيهِ، وَهُوَ أَبلغ مِن تعظيم (١٥٦) ﴾ مَا

﴿فعقروها﴾ أسند العقر إلى كلّهم، لأنَّ عاقرها إنها عَقرها برضاهم، ولذلك أُحِذوا جميعا، ﴿فأصبحوا نادهين(١٥٧)﴾ في عَقْرِها، حوفا من حُلول العذاب لا توبة؛ أو عند معاينة العذاب، ولذلك لم ينفعهم. ﴿فأخذهم العذاب﴾ أي: العذاب الموعود، ﴿إنَّ في ذَلِكَ لآية وَمَا كَانَ أكثرهم مؤمنين(١٥٨)﴾ فيحملهم إيمانهم عَلَى التدبُّر والاعتبار للآيات. ﴿وإنَّ رَبَّكَ لَهُو العزيز الرحيم(١٥٩)﴾ في نفي الإيمان عَن أكثرهم في هَذَا المعرض، إيماء بأنَّه لو آمن أكثرهم أو شطرهم لَما أُحذوا بالعذاب؛ وأنَّ قريشا إِنَّمَا عُصِموا عَن مثله بهركة مَن آمن مِنْهُم، هكذا قيل.

﴿ كَذَّبت قوم لُوط المرسلين (١٦٠) إذ قَالَ لَهُم أخوهم لوط: ألا تتَّقُون (١٦١) إني لكم رسول أمين (١٦٦) فاتَّقُوا الله وأطيعون (١٦٦) ومَا أسألكم عليه من أجر إن أجري إلا عَلَى رَب الْعَالَمِين (١٦٤) أتأتون الذكران مِنَ الْعَالَمِين (١٦٥) وتذرون مَا خَلَق لكم رَبّكُم من أزواجكم بَل أنتُم قوم عادُون (١٦٦) متحاوزون عَن حدِّ الشهوة؛ حيث زادوا عَلَى سائر النّاس بَل عَلَى الحيوانات. ﴿ قَالُوا: لئن لم تنته يا لوط لتكوننَّ مِنَ المخرجِين (١٦٧) فَالَ: إنسي لِعَمَلكم مِنَ القالِين (١٦٨) مِنَ المبغضين. المخرجِين وأهلي مِمَّا يَعْمَلُون (١٦٩) في: من شؤمه وعذابه.

﴿ فَنجَينَاهُ وَأَهَلَهُ أَجْعِينَ (١٧٠) إِلاَّ عَجُوزًا فِي الْغَابِرِينَ (١٧١) ﴾ مُقدَّرة في الباتين في العذاب. ﴿ ثُمَّ دَمَّرِنَا الآخرِينَ (١٧٢) وأمطرنا عَلَيْ هِـم مطراً فساءَ مطردُ المنذريسن (١٧٣) إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيسة وَمَا كَانَ أَكَــثرهم مؤمنِينَ (١٧٤) وإِنَّ رَبِّكَ هُو الْعَزِيزِ الرحيم (١٧٥) ﴾.

﴿ كذَّب (١) أصحابُ الأيكةِ الموسلين(١٧٦) ﴾ قيل: الأيكة: غيضة (٢) تنبت ناعم النتَّجر. ﴿إِذْ قَالَ لَهُم ﴾ أخوهم (٢) ﴿ شعيب: ألا تتَّقون (١٧٧) ﴾ وقيل: الأيكة: شجر ملتفٌّ؛ وكانَ شجرهم الدوم، وَهُوَ المُقل. ﴿إِنبي لكم رسول أمين (١٧٨) فاتَّقُوا الله وأطيعون (١٧٩) وَمَا أسألكم عليه من أجر إن أجري إلاً عَلَى [٢٧٤] رَب الْعَالَمِينَ (١٨٨) ﴾ لمّا أبقوا معنى دعوتهم لقومهم أنبأ (١٤) عَلَى معنى خطابهم بلفظ وَاحِد، وهُو (٥) قوله: ﴿الاَ تَتَّقُون إِنبِي لكم رسول أمين، فاتَّقُوا الله وأطيعون، وَمَا أسألكم عليه من أحر إن أحري إلاً عَلَى رَبِّ

١ - في الأصل: «كذبت»، وهو خطأ.

٢ - في الأصل: «عيطه»، وهو خطأ.

حذا في الأصل، والصواب أنَّ شعيبا لم يكن أخًا لأصحاب الأيكة، كما ذكر المفسرون، قال الزخشريُّ: «فإن قلتَ: هلاَّ قبل: "أخوهم شعيبً " كما في سائر المواضع ؟ قلت: قالوا: إنَّ شعيبا لم يكن من أصحاب الأيكة، وفي الحديث: "إنَّ شعيبا أحيا مدين، أرسل إليهم وَإِلَى أصحاب الأيكة"». الزمخشري: الكشَّاف، ٣/٦٢٢. وانظر: أبو السعود: تفسير، مج٣/ حـ٢١/ ١٠٤٠. الألوسي: ووح المعاني: ١١٧/١٩.

٤ - في الأصل: «ابناء»، وهو خطأ.

ون الأصل: «أو هو»، ولا معنى له.

الْعَالَمِينَ ﴾ فصار كأنّه لسان قائل واحِد مِنْهُم. ﴿أُوفُوا الْكَيْلُ وَلاَ تَكُونُوا مِنَ الْمُخْسِرِينِ(١٨١)﴾ حقوق النّاس. ﴿وَزِنُوا بِالقسطَاسِ الْمُسْتَقِيمِ(١٨٢) وَلاَ تَعْشُوا فِي وَلاَ تَبْخُسُوا الناسِ أَشْيَاءُهُم وَلاَ تُنقِصُوهُم شَيْئًا من حقوقهم، ﴿وَلاَ تَعْشُوا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِين(١٨٤) واتّقُوا الذِي خلقكم والجبِلّة الأوَّلِين(١٨٤) ونتقدهم مِنَ الخلائق.

﴿ قَالُوا: إِنَّمَا أَنت مِنَ المُسحَّرِين (١٨٥) وَمَا أَنت إِلا بشر مثلنا وإن نظنُك لِمَن الكاذبين (١٨٨) فأسقط علينا كِسفا مِنَ السَّمَاء في قطعة مِنها ﴿ الْمَن الكاذبين (١٨٨) قَالَ رَبي أعلم بِمَا تَعْمَلُون (١٨٨) وَيعِد أَنَّه ينزل عَلَيْكُم في وقته المقدَّر لَهُ. ﴿ فَكَذَّبُوه ، فَأَخَذَهم عَذَاب يوم الظُلَّة في عَلَى نحو مَا اقترحوا ، بأن سلَّط الله عَلَيْهِمُ الحرَّ سبعة أيَّام ، فأظلَّتهم سحابة ، فاحتمعوا تحتها ، فأمطرت عَلَيْهِم نارا ، فاحترقوا عَلَى مَا قيل ، ﴿ إِنَّهُ كَانَ عَذَابَ يوم عظيم (١٨٩) إِنَّ في ذَلِك لَآية وَمَا كَانَ أكثرهم مؤمنين (١٩٠ ) وإنَّ رَبَّك هو العزيز الرحيم (١٩١) ﴾ هَذَا آخر القصص مؤمنين (١٩٠) وإنَّ رَبَّك هو العزيز الرحيم (١٩١) ﴾ هَذَا آخر القصص السبع المذكورة عَلَى سبيل الاختصار ، تسلية لرسوله عَلَى وتهديد للمكذّبين به ، واطرّاد نزول العذاب عَلَى تكذيب الأمم بعد إنذار الرُّسل بِه ؛ واقتراحهم لَهُ استهزاء ، وعدم مبالاة به .

﴿وَإِنَّهُ لَتَنزيلَ رَبِ الْعَالَمِين(١٩٢) نَزَلَ بِـهِ الـروح الأمِـين(١٩٣) عَلَـى قلبك اللهِ تقرير لحقّ القرآن، وتنبيه عَلَـى إعجازه، ونبـوَّة محمَّد ﷺ، فـإنَّ الإحبـار

عنها مِمَّن لم يتعلَّمها لا يكون إلا وحيا مِن الله. و"القلب" إن أراد به الروح ، فذاك، وإن أراد به العضو فتخصيصه، لأنَّ المعاني الروحانية تنزل أوَّلاً عَلَى الروح، ثُمَّ تنتقل مِنهُ إلى القلب لِمَا بينهما مِن التَّعَلَّق، ثُمَّ تـتصعَّد مِنهُ إلى اللماغ، فينتقش بها لوح المتخيِّلة. والروح الأمين: جبريل، فإنك أمين الله عَلَى وحيه؛ أمين مِن الزيادة والنقصان عمَّا أمر به وأوحي إلَيْهِ. وهكذا ينبغي لِكُلِّ عالم لأهل أمين مِن الزيادة والخيانة مِن حيث لا يشعر، ﴿لِتكُون مِن المنافِرين(١٩٤) بلسان عربي مُبين(١٩٥) واضح المعنى، لئلاً يقولوا لا نفهمه. ﴿وَإِنَّهُ لَفي رَبُو الأَوَّلِين(١٩٤) وانَّ ذكره، أو معناه لفي الكتب المتقدِّمة.

﴿ وَلَمْ يَكُنَ لَهُم آيةً ﴾ عَلَى صِحَّة القرآن، أو نبوَّة محمَّد ﷺ، ﴿ أَن يَعْلَمُهُ عَلَمَ اللَّهُ عَلَى عِط علماء بنسي إسْرَائِيلَ(١٩٧) ﴾ أن يعرفوه. ﴿ ولو نزَّلناه عَلَى بعض الأعجمِين(١٩٨) ﴾ كما هُو زيادة في إعجازه؛ أم بلغة العجم. ﴿ فقرأه عَلَيْهِم مَا كَانُوا بِهِ مؤمنِين(١٩٩) ﴾ لفرط عنادهم واستكبارهم؛ أو لعدم فهمهم واستنكافهم من اتباع العجم.

﴿كذلك سلكناه﴾ أدخلناه ﴿في قلوب [٢٣] المجرمين (٢٠٠)﴾ الزاما للحجّة إن كَانَ الضمير للقرآن؛ وَقِيلَ: الضمير للكفر. ﴿لاَ يُؤْمِنُونَ بِهِ حَتَّى يَروا العذاب الأليم (٢٠١)﴾ هُوَ الموت الملجئ إلى الإيمان. ﴿فيأتيهم بعتةً وَهُم لاَ يشعرُون (٢٠٢)﴾ في الدُّنْيَا وأبقيناهم [كذاً].

﴿ أَفِعِذَابِنَا يَسْتَعْجَلُونَ (٤٠٤)؟ أَفْرَأَيْتَ إِنْ مَتَّعْنَاهُم ﴾ وذلك أَنَّ المُسْرِكِينَ وَاللهِ اللّهِ تَعَالَى: ﴿ مَسْنِينَ (٥٠٧) وَاللّهِ تَعَالَى: ﴿ مَسْنِينَ (٥٠٧) وَاللّهِ تَعَالَى: ﴿ مَا أَغْنَى عَنْهُم مَا كَانُوا يُوعِدُونَ (٢٠٢) ﴾ يعني: العذاب. ﴿ مَا أَغْنَى عَنْهُم مَا كَانُوا يُمَتَّعُونَ (٢٠٧) ﴾ لم يغن عَنْهُم تَمتُعهم المتطاول في دفع العذاب وتخفيفه، لأنسَّهُمْ لم يستعدُوا به دفع العذاب. ﴿ وَمَا أَهْلَكُنَا مِسْنَ قَرِيسَةَ إِلاَّ لَهَا مُنْفِرُونَ (٢٠٨) ﴾ أنذروا أهلها إلزاما للحجَّة. ﴿ ذكرى ﴾ بِمَا تذكّرهم الحجَّة، ﴿ وَمَا كُنتًا ظَالِينَ (٢٠٩) ﴾ فنهلك قبل الإنذار.

﴿ وَمَا تنزَّلت بِهِ اللهِ أَي: القرآن ﴿ الشياطِينُ ( • ٢١) ﴾ كما زعم المشركون بأنه من قبيل مَا يُلقي الشيطان عَلَى الكهنة. ﴿ وَمَا يَنبغي لَهُم ﴾ وَمَا يَصبحُ لَهُم أَن يَتنزَّلُوا بِهِ ، ﴿ وَمَا يَستطيعُون ( ٢ ١ ٢) ﴾ وَمَا يقدرون. ﴿ إِنهُم عَن السمع ﴾ عَن استراق السمع لكلام اللَارَكِ كَة ﴿ لَمعزولُون ( ٢ ١ ٢) ﴾ لأنه مشروط بمشاركة في صفاء اللوات، وقبول فيضان الحقّ، والانتقاش بالصور الملكوتيّة؛ ونفوسهم خبيثة ظلمانيّة شرّيرة باللّات، لا تقبل ذَلِك؛ والقرآن مشتمل عَلَى حقائق ومغيبات، لا يُمكن تلقيها إلا مِن المَلاَئِكَة؛ لأنَّ القرآن نور إلهيَّ، والنفوس الشيطانيَّة مِنَ الجنِّ والإنس ظلمانيَّة ، فلا يَحتمع النور والظلمة، كما قَالَ: ﴿ سأصرف عَن آياتي الذِينَ يَتكبَّرون في الأَرْض بغير الحقيِّ ( ) وَلاَ يَحمله شياطين الإنس والجنِّ حمل انتفاع؛ ولكن يجوز أن يحملوا إيَّاه، ويهلوا بِهِ هدي البيان، إبلاغا للحجَّة.

١ - سورة الأعراف: ١٤٦.

﴿ فَلا تَدْعُ مَعَ الله إلها آخر ﴾ وهُو يقتضي نهيا عَن عمل جميع المعاصي، ولتكونَ مِنَ المعذّبين (٢١٣) ﴾ في الدارين؛ تهييج لازدياد الإخلاص، ولطف لسائر المكلّفين. ﴿ وأنفر عشيرتك الأقربِين (٢١٤) ﴾ الأقرب مِنْهُم فالأقرب، فإنَّ الاهتمام بشأنهم أهمُّ. ﴿ واخفض جناحك لِمَن اتبَّعك مِنَ المؤمنِين (٢١٥) ﴾ ليرّن حانِبَك لَهُم؛ مستعار عَلَى خفض الطائر جناحيه إِذَا أَرَادَ أَن ينحطٌ. ﴿ فإن عَصَوك ﴾ و لم يتبعوك، ﴿ فقل: إني بريء مِمَّا تَعْمَلُون (٢١٦) ﴾ من عبادة غير الله. ﴿ وتوكل عَلَى العزين الرحيم (٢١٧) النّبي يسواك حين تقوم (٢١٨) وتقلّبك في الساجدين (٢١٩) وتقلّبك في الساجدين (٢١٩) وتقلّبك في الساجدين (٢١٩) والله المعيع العليم (٢٢٠) ﴾.

﴿ هِل أَنبِنكُم عَلَى مَن تنزَّلُ الشياطِينُ (٢٢١) ﴾ (لَعَلَهُ) مِنَ الخلق؛ ثُمَّ قَالَ: ﴿ تنزَّلُ عَلَى كُل أَقَاكُ أَثْبِهِ (٢٢٢) ﴾ لَمَّا بيَّن أَنَّ القرآن لاَ يصحُ أَن يكون مِمَّا تنزَّلت بِهِ الشياطين، أكَّدَ ذَلِكَ بأَن يُبَيِّنَ أَنَّ محمَّدا الطَّيِّلَا لاَ يصحُ أَن يتنزَّلوا عليه من وجهين: أحدهما: أنَّه إِنَّمَا يكون عَلَى شرِّير كذَّاب كشير الإثم، فإنَّ الطبائع بينهما متناسبة، وحال محمَّد هَنَّ عَلَى حلاف [٤٢٤] والشعراء ذَلِكَ؛ وثانيهما: قوله: ﴿ يُلقُون السمع وأكثرهم كاذبُون (٢٢٣) والشعراء يَتَعِهم الغاوُون (٢٢٤) ﴾ وأتباع محمَّد هَنَّ ليسوا كذلك.

﴿ أَلَمْ تَوَ أَنَّهُمْ فِي كُل وادٍ يَهِيمُون (٢٢٥) ﴿ قيل: من أودية الكلام، فِ كُلِّ أَمْر يخوضون؛ لأَنَّ أكثر مقدِّماتهم خيالات لاَ حقيقة لها. ﴿ وَأَنَّهُمْ يقولون مَا لاَ يفعلُون (٢٢٦) ﴾ وكأنَّه لمَّا كَانَ إعجاز القرآن من جهة المُعنسَى واللفظ، وقد

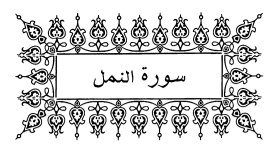
قدحوا في المَعنَى بأنَّه مِمَّا تنزَّلت بِهِ الشياطين، وفي اللفظ بأنَّه من حسن كلام الشعراء، تكلَّم في القسمين، وبيَّن منافاة القرآن لهما، ومضادَّة حال الرسول عَلَى الشعراء، تكلَّم في القسمين، وبيَّن منافاة القرآن لهما، ومضادَّة حال الرسول الله كشيرا لله كشيرا الله كشيرا الله المواص، هوانتصروا من بعد مَا ظُلِموا، وسيعلم لاقامة دين الله هوالذين ظلموا، أيَّ منقلب ينقلبُون (٢٢٧) ته تهديد (١) شديد، لِمَا (٢) في «سيعلم» مِنَ الوعد البليغ، وفي «الذِينَ ظلموا» مِنَ الإطلاق والتعميم؛ وفي «أيَّ منقلب ينقلبون» أي: بعد الموت، (إلى أيِّ مرجع يرجعون إليه بعد مماتهم) (٢).



١ - في الأصل: «تهيد»، وهو خطأ.

۲ - يمكن أن نقرأ: «كما».

٣ - ما بين قوسين كتب في الحاشية، و لم يجِل إليهِ في المنن، وأثبتناه في سياقه باحتهادنا.



## براسدار همز الرحم

﴿ طس تلك آياتُ القرآنَ ﴾ آيات السورة، و «القرآن »: الوارد فِيهَا؛ أو القرآن كُلُه، ﴿ وَكتاب مُبِين (١) هُدى وبشرى للمؤمنيين (٢) الله ين من شأنهم ﴿ يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وَهُم بالآخِرة هم يوقنون (٣) ﴾ كأنَّه قبل: وهؤلاء الذين يُؤْمِنُونَ ويعملون الصالحات هُمُ الموقنون بالآخِرة ؛ فإنَّ تَحمُّل المشاقِ إنَّمَا يكون لخوف العاقبة، والوقوف عَلَى المحاسبة.

﴿إِنَّ الذِينَ لاَ يُوْمِنُونَ بالآخِرَة زِيَّنَا لَهُم أعمالهم فَهُم يعمهُون (٤) ﴾ يتحيَّرون (إلى أيِّ مرجع يرجعون إلَيْهِ بعد مماتهم) (١). زيَّن الله لهم أعمالهم القبيحة (لَعَلَّهُ) التِي رأوها حسنة، بأن جعلها مشتهاة بالطبع، محبوبة للنفس؛ أو الأعمال الحسنة التِي وجب عَلَيْهِم أن يعملوها، بترتيب المثوبات عليها مَا يتبعها من ضرِّ أو نفع. ﴿أُولَئِكَ الذِينَ لَهُم سوء العذاب ﴾ أيُّ عذاب كانَ من عذاب (٢) الأدنى، كما قَالَ: ﴿ولنذيقنَهم مِنَ العذاب الأدنى ﴾ (١).

١ – ما بين قوسين إضافة من الحاشية و لم يُجِل إِلَيْهَا الناسخ في المنن، وأثبتناها في سياقها.

٢ - كذا في الأصل، ويبدو أنَّ الصواب: «العذاب»، أو لَعَـلَّهُ بتقدير مضاف، أي: «من عذاب الحياة الأدنى».

﴿ وَهُم فِي الآخِرَة هُمُ الأخسرُون (٥) ﴾ أشدَّ النَّاس خسرانا لفوات المثوبة، واستحقاق العقوبة.

﴿ وَإِنَّكَ لَتُلَقَّى القرآنَ ﴾ لتؤتاه ﴿ من لَدُن حكيم عليم (٦) ﴾ العلم: داخل في الحكمة لعموم العلم، ودلالة الحكمة عَلَى إتقان الفعل.

﴿إِذْ قَالَ مُوسَى لأهله: إِنِّي آنست نارا سآتيكم منها بِخبر أو آتيكم بشهاب قبس لَعَلَّكُم تصطلُون (٧) فَلَـمًا جاءها نودي: أن بُورِك من في النار ومَن حولَها وسبحان الله رَبِّ الْعَالَمِين (٨) يا موسى إِنَّهُ أنا الله العزيز الحكيم (٩) وألق (١) عصاك، فَلَمًا رآها تهتزُ هُ تَتَحَرَّكُ باضطراب، ﴿كَانَّها جانِّ هُ حَيَّة خفيفة سريعة، ﴿وَلَى مدبرا ولم يُعقَّب ﴾ و لم يرجع؛ مِن عقب المقاتل: إِذَا كرَّ بعد الفرار، ﴿يا موسى لاَ تَخف إِنِّي [٤٢٥] لاَ يَخاف لديً المرسلُون (١٠) إِلاَّ مَن ظَلَم ثُمَّ بدًل حُسنا بعد سوء فَإِنتِي غَفُور رحيم (١١) وأدخِلْ يدك في جَيبك تَخرِجْ بيضاءَ من غير سوء في تِسعِ رحيم (١١) وأدخِلْ يدك في جَيبك تَخرِجْ بيضاءَ من غير سوء في تِسعِ رائي فرعون وقومه إِنَّهُمْ كَانُوا قوما فاسقِين (١٢) ﴾.

﴿فَلَـمَّا جَاءَتِهِم آياتِنا مُبْصِرةً ﴾ بينّة، اسم فاعل أُطلق للمفعول، إشعارا بأنّها لفرط اجتلائها للأبصار بحيث تكاد تبصر نفسها، ﴿قَـالُوا: هَـذَا سحر مُبِين(٣٣)﴾ واضح سحريتّه. ﴿وجحدوا بهـا﴾ وكذّبوهـا، ﴿واستيقنتها

٢ - سورة السجدة: ٢١.

١ - في الأصل: «وألقى». وَهُوَ خطأ.

أنفسهم صارت بمعنى اليقين؛ ولكن عاندوها، ﴿ظلما للهُ الفسهم، ﴿الفسالِين (١٤) ﴾. ﴿وَعُلُوا لِهُ الفسلِين (١٤) ﴾.

﴿ وَلَقَد آتينا داوودَ وسليمان علما، وقالاً: الحمد لله الذِي فضّلنا عَلَى كثير من عباده المؤمنين( (٥٠) ﴾ يعني: من لم يؤت علما؛ أو مثل علمهما؛ وفيه دليل عَلَى فضل العلم وشرف أهله، حيث شكرا الله عَلَى مَا آتاهما مِنَ العلم، وجعلاه أساس الفضل؛ ولم يذكرا دونه مَا أوتيا مِنَ المُلك مَا لم يؤت غيرهما؛ وتحريض للعالم أن يُحمد الله عَلَى مَا آتاه مِن فضله، وأن يتواضع ويعتقد أنَّه وإن فُضِّل عَلَى كثير فقد فُضِّل عليه كثير.

﴿ وَوَرِث سليمانُ داوودَ ﴾ النبوَّة، أو العلم، أو الملك، بأن قام مقامه في ذَلِكَ دون سائر بنيه، ﴿ وقال: يَا أَيُّهَا الناس عُلِّمنا مَنطقَ الطير، وأُوتينا من كُلِّ شيء ﴾ تشهيرا لنعمة الله، وتنزيها لها (١١)، ودعاء للناس إلى التصديق بذكر المعجزة التي هِيَ علم منطق الطير، وغير ذَلِكَ من عظائم مَا أُوتيه، ﴿ إِنَّ هَذَا لَهُو الفضل الْمُبِين (١٦) ﴾ الذي لا يَحفى عَلَى أحد.

﴿وحُشِر﴾ وجُمِع ﴿لسليمانَ جنودُه مِنَ الجنَّ والإنس والطير فَهُم يُوزعُون (١٧)﴾ يُحبسون بحبس أَوَّلهم عَلَى آخرهم (لَعَلَّهُ) ليتلاحقوا. ﴿حتَّى إِذَا أَتُوا عَلَى وادي النمل قالت نملةٌ: يَا أَيُّهَا النمل ادخلوا مساكنكم لاَ يُحطمنَّكم سليمانُ وجنودُه وَهُم لاَ يشعرُون (١٨)﴾ قيل: علم النمل أنَّ

١ - كذا في الأصل، ولا مُعنى له، وفي تفسيري الزعشري وأبي السعود: «وتنويها بها».
 الزعشري: الكشّاف، ٣/٢٧٨. أبو السعود: تفسير، مج٣/ ج٦/ ص٢٧٧.

سليمان نَبِيِّ ليس فِيهِ جبروتة (١) وظلم؛ ومَعنسَى الآيسَة: أَنسَّكُم لو لم تدخلوا مساكنكم وطؤوكم، ولم يشعروا بكم. ﴿فتبسَّم ضاحكا مِن قولها﴾ تعجُبا من حذرها وتحذيرها، واهتدائها إلى مصالحها؛ أو سرورا بما خصَّه الله بهِ من إدراك همسها وفهم غرضها؛ ولذلك سأل توفيق شُكره ﴿وقال: رَبُّ أوزعني في قيل: ألهمني ﴿أَن أَشَكَرُ (١) نعمتك التِي أنعمت عليَّ وعلى والدِديَّ وأن أعمل صالحا ترضاه ﴾ تَماما للشكر، واستدامة للنعمة، ﴿وأدخلني برحمتك في عبادك الصالحِين (١٩)﴾.

﴿ وَتَفَقَّدُ الطَيرِ ﴾ وتعرَّف الطير، ﴿ فقال: مَا لِي لاَ أَرَى الهدهـ لَهُ أَمْ كَانَ مِنَ الغَائبِينِ (٢٠)؟ لأعذبنَه عذاب شديدا ﴾ لنجعلنَه في (لَعَلَهُ) قفص مَعَ ضدِّه؛ وقيل: أضيق السحون، معاشرة الأضداد. ﴿ أَو لاَذْبَحَنَه ﴾ ليعتبر بِهِ أَبناء جنسه، ﴿ أَو لَيَاتَينِي بسلطان مُبِينِ (٢١) ﴾ بحجَّة تبينِ عذره. ولو لم يُظهِر سليمانُ الهيبة لجنوده [٤٢٦] لَمَا استقاموا لَهُ طوعا.

﴿ فَمَكَثُ غَيرَ بعيد ﴾ زمانا غير بعيد، يريد بهِ الدلالة عَلَى سرعة رجوعـه خوفا من عُقوبته، ﴿ فقال: أَحَطتُ بِمَا لَم تُحِطُّ بِهِ ﴾ يعني: حال سبأ؛ وفي

١ – لم أحد فيما بين يديً من مصادر اللغة المصدر عَلَى هَذَا الوزن. قال ابن منظور: «يقال: جَبَّار بين الجَبَريَّةِ والجَبِرِيَّة والجَبِرِيَّة والجَبِرِيَّة والجَبِرِيَّة والجَبِرِيَّة والجَبِرِيَّة والجَبِرياء والجَبِياء والتَّجْبارُ هـو بمعنى الكِبـرْ... وَفِي الجَبِياء والتَّجْبارُ هـو بمعنى الكِبـرْ... وَفِي الجَبِياء والمَهـر». ابن الحديث: "سبحان ذي الجَبَروت والملكوتَ"، هـو فَعَلوت من الجبر والقهـر». ابن منظور: لسان العرب، ج١/ ص٣٩٥، مَادَّة «جبر».

٢ - في الأصلل: «أن شكر»، وَهُوَ خطأ.

عاطبته إيّاه بذلك تنبيه لَهُ عَلَى أنَّ فِي أدنى حلق الله مَن أحاط علما بِمَا لاَ يَعِط بِهِ لتتحاقر إِلَيْهِ نفسه، ويقلَّ إِلَيْهِ علمه؛ والإحاطة: العلم بالشيء مِن جميع جهاته، ﴿وجئت مُن كُلِّ شيء ﴾ يَحْتَاج إِلَيْهِ اللّه اللّه وَالآيَّ وجدت امرأة تملكهم، وأوتِيَت من كُلِّ شيء ﴾ يَحْتَاج إِلَيْهِ اللّه اللّه وَأَمَّا فِي التحقيق فلم تؤت سبأ كما أوتي سليمان، لأنها من عبدة (١) الأصنام، ﴿وها عرش عظيم (٢٣) ﴾ عظمه بالنسبة إلَيْها، أو إلى عرش (١) أمثالها. ﴿وجدتُها وقومَها يسجدون للشمس من دون الله كأنَّهم كَانُوا يعبدونها، ﴿وزيَّ نَ لَهُمُ الشيطان أعمالهم عبادة الشمس وغيرها من مقابح أعمالهم، وجميع أعمال المعاصي، من تزينه للخلق المتعبدين لعنه الله؛ كما أنَّ أعمال البرِّ مِن تزيين الله لَهُ مَن السيال السيادة، ﴿فَهُم لاَ يَعِيدُون (٢٤) ﴾ إلَيْهِ مَا داموا عَلَى ذَلِكَ الحال.

وَالا يسجدوا؛ والنبي يُخرج الخباء في السّماوات والأرْض قيل: مَعنى يسجدوا؛ وزيسَّن لَهُم أن لا يسجدوا؛ والمؤرض قيل: مَعنى الحباء: الغيب؛ يريد: يعلم غيب السَّماوات والأرْض، ويعلم مَا تُخفُون وَمَا تُعلنُون (٢٥) وصف لَهُم بِمَا يوجب المتصاصه باستحقاق السجود، مِن التفرُّد لكمال القدرة والعلم، والحت عَلَى السجود لَه، ورَدًّا عَلَى من يسجد لغيره؛ والخباء: مَا خفى مِن (٢) غيره، وإخراجُه: إظهاره؛ وَهُو (١) يعمُّ يسجد لغيره؛ والخباء: مَا خفى مِن (٢) غيره، وإخراجُه: إظهاره؛ وَهُو (١) يعمُّ

١ - في الأصل: «عباده» ولا مَعْنَى له.

٢ - في الأصلي: «العرش»، وَهُوَ خطأ.

٣ - كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «عن».

٤ - في الأصْل: «وهم»، وَهُوَ خطأ.

إشراق الكواكب، وإنزال الأمطار، وإنبات النبات؛ بَل الإنشاء: فإنَّه إخراج مَا كَانَ الإمكان مِـنَ مَا فِي الشيء بالقوَّة (١) إِلَى الفعل؛ والإبداع: فإنَّه إخراج مَا كَانَ الإمكان مِـنَ العدم إِلَى الوجوبِ والوجود (٢)؛ ومعلوم أنَّه يَختصُّ بالواجب لذاته. وقرئ: ﴿ وَمَا يُعلنون ﴾ بالياء.

والله لا إله إلا هُو رَبُّ العرش العظيم (٢٦) اي أي: هُو المستحقُّ للعبادة والسحود لا غيره. الآن وصف عرشها بالعظم، بالإضافة إلى عرش أبناء جنسها مِن الملوك؛ ووصفُ عرشِ الله تعالى بالعظم تعظيمٌ لَهُ بالنسبة إلى سائر مَا خلق الله مِن السَّمَاوَات والأَرْض؛ فبين العظمتين بَوْنٌ عظيم، لأَنَّ حملته عَلَى مَا جاء في التأويل أَنَّهُمْ ثمانية أجزاء مِن المَلاَئِكَة، (لَعَلَّهُ) مَعَ مَا جعل الله لَهُم مِن القوَّة، كُلُّ جزء مثل التقلين؛ والحافيِّين من حوله هم غير الحملة؛ وَاللهُ العالم بهم وبعددهم.

﴿ قَالَ: سننظر ﴾ سنعرف مِنَ النظر، بمعنى: الاعتبار، ﴿ أَصَدَقْتَ أَم كُنتَ مِنَ الكَاذِبِين (٢٧) اذهب بكتابي هَذَا فألقه إلَّـيْهِم، ثُمَّ تولَّ عَنْهُم ﴾ إلى مكّان قريب تسوارى فِيهِ، ﴿ فَانظر ماذا يرجع بعضهم إلى بعض مِنَ القول.

١ - كذا في الأصل، ونفس العبارة عند أبي السعود، (مج٣/ ج٦/ ص٢٨٢). ولعلً الصواب: «من القُوَّة»، أي أنَّ وجود الأشياء كان بِالقُوَّةِ ثُمَّ صار وجودا بالفعل، كما يقول علماء الكلام.

كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «مَا كَانَ في الإمكان مِنَ العدم إلى الوحوب
 والوجود»، وفي تفسير أبي السعود: «إخراج مَا في الإمكان والعدم إلى الوحود وغير
 ذَلِكَ». المصدر نفسه.

﴿قالت ﴾ أي: بعدما أُلقيَ إِلَيْها، ﴿ يَا أَيُّهَا الملا إنسِّي أُلقي إليَّ كِتسَاب كريم (٢٩)﴾ لكرم مضمونه؛ أو لغرابةِ شأنه؛ فقيل: إنَّها كَانَت مستلقية في بيت مغلقة الأبواب، فدخل الهدهد مِن كوَّة، وألقاه عَلَى نُحرها، بحيث لم تشعر بهِ. ﴿إِنَّهُ مِن سليمانُ استئناف، كأنَّه قيل لها: مِمَّن هُوَ؟ وَمَا هُـوَ؟ فقالت: إنَّهُ أي: إنَّ الكتاب، أو العنوان مِن سليمان، ﴿وَإِنَّهُ ﴾ وَإِنَّ المكتوب، أو المضمون ﴿بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ (٣٠) ألاَّ تَعَلُّوا عليَّ ﴾ «أن» مفسِّرة لـ«كتابّ»، أو مصدريَّة؛ فيكون بصِلَتِه خبرَ محذوفٍ، أي: هُوَ؛ أو: المقصـود أن لا تعلوا؛ أو بدل من «كِتاب»، ﴿ وأتونى مُسْلِمِين (٣١) ﴾ مؤمنين، أو منقادين. وهذا كلام فِيهِ غاية الوجازة مُعَ كمال الدلالة عَلَى المقصود، لاشتماله عَلَى البسملة، الدلالة(١) عَلَى ذات الصانع، وصفاتها صريحا(٢) والتزاما؛ والنهي عَـن الـنزفُع الـذِي هُـوَ أمُّ الرذائـل؛ والأمر بالإسـلام الجـامع لأمُّهات الفضائل، والأمر فِيهِ بالانقياد بعــد إقامـة الحجَّـة عَلَـى رســالته؛ فــإنَّ إلقاء الكتاب إِلَــْها عَلَى منقار الطائر، وهي عَلَى تلك الحالة مِن أعظم الدلالة.

﴿قالت: يَما أَيُّهَا المَلاَ أَفْتُونِي فِي أَمْرِي الْجَبِيونِي فِي أَمْرِي، واذكروا مَا تَستصوبون فِيهِ، ﴿مَا كُنت قاطعة أَمْرا ﴾ مَا أَبتُ أَمْرا ﴿حَتَّى تَشْهَدُون (٣٢)﴾ إلاَّ بمحضر كم؛ استعطفتهم بذلك ليمالئوها عَلَى الإجابة، أي: يُجامعوها ويعاضدوها، وذلك بعد مَا أهالَها(٢) أمر الكتاب والكاتب، ولم تستهن بِهِ، ولم

١ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «للدَّلالة»، أو «الدالَّة».

٢ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «تصريحا».

تستخفَّ بِهِ، ولم تُهمِله، وعظُم شأن عاقبته في قلبها؛ وهي ربَّما لم تشعر بأحوال سليمان وَلاَ جنوده، وكلُّ ذَلِكَ لأمر مُلكِها ودنياها، لاَ عَلَى دينها. وانظر مَا صنعه سليمان وَهُوَ بعدُ لم يصحَّ معه صِدق الطير مِن كَذِبه، كيف لم يتوسَّع بالعذر، وَهُوَ عدم الصِحَّة مَا عَلَى مَا نَطَق بهِ الطير (١)، وانتهز الفرصة للمسابقة عَلى الأمر بالمعروف، والنهي عَن المنكر، وعَلَى إظهار دين الله.

﴿قَالُوا: نَحْنُ أُولُو قُوَّةَ ﴾ بالأحساد والعدد، ﴿وأُولُو بأس شديد ﴾ نَجدة وشجاعة، ﴿والأمرُ إليك ﴾ وتدبير الأمر إليك مَوكول؛ لأَنَّ القوَّة مَعَ عدم التدبير للأمور، تؤول إِلَى الموهن(٢)، ﴿فانظري ماذا تَأْمُرِين(٣٣) ﴾ من المقاتلة، أو الصلح نُطِعْك، ونتبعْ رأيك.

وقالت: إنَّ الملوك إِذَا دخلوا قرية أفسدوها تزييف لِمَا أحسَّت مِنْهُم إِلَى الميل إِلَى المقاتلة، بادِّعائهم القوَى الذاتيَّة والعرضيَّة، وإشعار بأنَّها ترى الصلح، مُخافة أن يَتخطَّى سليمان خططهم، فيسرع إِلَى فساد مَا يصادفه من أموالهم وعماراتهم؛ ثُمَّ إِنَّ الحرب سِجَال لاَ يُدرى عاقبتها، ﴿وجعلوا أَعِزَّة أَهلها(٢) أَذَلَّة ﴾ بحبرهم لَهُم عَلَى الانقياد والطَّاعة، [٢١٨] وأن يكونوا مَملوكين لاَ مالكين، ﴿وكذلك يفعلُون (٣٤) ﴾ تأكيد لِمَا وصفت مِن

· to the

<sup>«</sup>وهَـالـــني الأمــر يَــهُــولُــني هَوْلاً: أفزعــني». ابن منظور: لسان العرب، ج٦/ ص٥٤٥، مَادَّة «هول».

١ - كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: «وَهُوَ عدم النبيُّن من صِحَّة مَا نَطَق بهِ الطير».

٢ - كذا في الأصل، ولعلُّ الصواب: «الوهن».

٣ - في الأصل: - «أهلها»، وهو سهو.

حالهم؛ وتقرير بأنَّ ذَلِكَ مِن عاداتهم الثابتة المستمرَّة. ﴿وَإِنِّي مُرسلة إِلَـيْهِم بِهِدِيَّة ﴾ بيان لِمَا ترى تقديمه مِنَ المصالحة؛ والمَعنَى: أنتي (لَعَلَّهُ) مُرسلة رسلا بهديَّة دَفعَة بها عَلَى مُلكي، ﴿فناظرةٌ بِمَ يرجعُ المرسلُون(٣٥) ﴾ من حاله، حتَّى أعمل بحسب ذَلِكَ.

﴿ فَلَمَّا جَاءَ سليمانَ ﴾ أي: الرسولُ، ﴿ قَالَ: أَتُمِدُّونَ نِ بَمَالُ ﴾ خطاب للرسول ومن معه، ﴿ فَهَا آتانِي الله ﴾ مِنَ النبوَّة والملك النبي لاَ مَزيد عليه، ﴿ خيرٌ مِمَّا آتاكم ﴾ فلا حاجة لي إلى هديئتكم، وَلاَ وقع لها عندي، ﴿ بَلُ أَنتُم بِهديئتكم تفرحُون (٣٦) ﴾ لأنتَّكم لاَ تَعْلَمُونَ إِلاَّ ظاهرا مِن الحياة الدُّنيّا، فتفرحون بِمَا يُهدى إليكم، حباً لزيادة أموالكم؛ أو بِمَا تهدونه افتخارا عَلَى أمثالكم. ﴿ ارجع ﴾ أيُّها الرَّسول ﴿ إِلَيْهِم، فلنأتينَهم بِجنود لاَ قِبَلَ لَهُم بِها ﴾ لاَ طاقة لَهُم بمقاومتها، وَلاَ قدرة لَهُم عَلَى مقابلتها، وَلاَ قدرة لَهُم عَلَى مقابلتها، ﴿ وَلنخرجنَهم منها ﴾ مِن سبأ، ﴿ أَذَكُ هُ بذهابِ مَا كَانُوا فِيهِ مِنَ العزّ، ﴿ وَهُم صاغرُون (١٠) (٣٧) ﴾ أُسرًاء مُهانون.

﴿ قَالَ: يَا أَيُّهَا المَلاَ أَيُّكُم يَأْتِنِي بعوشها ﴾ أَرَادَ بذلك أن يريها بعض مَا خصَّه الله مِنَ العجائب الدالَّة عَلَى عظيم القدرة، وصدقه في دعوى النبوَّة، ويختبر عقلها بِأَن يُنكِّر عرشها، فينظر أتعرفه أم تُنكِره، ﴿ قَبل أن يَأْتُوني مُسْلِمِين (٣٨) ﴾ فإنَّهم إِذَا أَتُوه مُسْلِمِينَ منقادين لأمره وطاعته، حُرِّمت عليه غنيمة أموالهم.

۱ - في الأصل: «صارغرون»، وهو خطأ.

﴿ فَالَ: عِفريت ﴾ حبيث مارد ﴿ فِمِن الجنّ : أنا آتيك بِهِ قبلَ أن تقوم من مَقَامك ﴾ ذَلِك، ﴿ وَإِنِّي عليه ﴾ عَلَى حَمله ﴿ لقويٌّ أُمِين (٣٩) ﴾ لا أختزل مِنهُ شَيْئًا، وَلا أضيعه، وَلا أضعه في غير مأمنه؛ ووصف نفسه مَا يكون بِهِ آلةً لحمله وحفظه، وَهُ وَ القوَّة والأمانة، اللَّذان لا بُدَّ للأمين منهما، وإن أختل الله واحدهما، فلا يكون آلة وَلا حجَّة لذلك.

وقال: الذي عنده علم مِن الكتاب وقيل: هُو آصف بن برحيا؛ أو حبريل، أو ملك غيره، أو سليمان نفسه، فيكون التعبير عَنْهُ بذلك للدّلالة عَلَى شرف العلم؛ وأنَّ هَذِهِ الكرامة كَانَت نسبيَّة. والخطاب: وأنا آتيك بِ قبل أن يَرتَدُّ إليك طرفُك للعفريت، أرادَ إظهار معجزة في نقله، فتحدًاهم أوَّلاً؛ ثُمَّ أراهم أنَّه يتأتَّى لَهُ مَا لاَ يتهيئًا لعفاريت الجنِّ فضلا عَن غيره. والمراد بالكتاب: حنسُ الكتب المنزَّلة، وهذا غاية في الإسراع ومَثَل فِيهِ، وقلَل مَا رَبِّي في ولم يقل: إنَّمَا أوتيته عَلَى علم عندي (۱) وليبلُوني أأشكر أم أكفر، ومَن شكر فإنَّما يشكر لنفسه، ومن كفر فإنَّ رَبِي غني كريم (۱٤) قال: نَكُروا لَها عرشها بغيسير (۱) هيأته وشكله، وننظر أتهتدي، أم تكون مِن الذيب لا بغيسير (۱۶) قيل: إلى معرفته؛ أو إلى الإيمان با لله ورسوله.

١ - في الأصل: «اختلاً»، وَهُوَ خطأ.

٢ - كما قال قارون لَمًّا سأله قومه أن يحسن كما أحسن الله إليه. انظر: سورة القصص:
 ٧٧-٧٧.

٣ - في الأصلل: «تتغير»، وَهُوَ خطأ.

﴿ فَلَمَّا جاءت [٢٩] قيل: أهكذا عرشك ؟ تشبيها عليها، زيادة في المتحان عقلها، ﴿ قالت: كأنَّه هُو ﴾ ولم تَقل هُو هُو، لاحتمال أن يكون مثله، وذلك من تتدقُّها في النظريات؛ تعرَّف سليمان كمال عقلها، حيث لم تُقرّ ولم تُنكر؛ وقِيلَ: اشتبه عليها؛ ﴿ وأُوتينا العلم مِن قبلها وَكُنتًا مُسْلِمِين (٢٤) ﴾ قيل: إنَّه كلام سليمان؛ أي: أوتينا العلم بالله وقدرته، وصِحَّة مَا جاء مِن عنده قبلها، وكُنتًا منقادين لحكمه، لم نزل عَلَى دينه. ﴿ وصِحَّة مَا خاء مِن عنده قبلها، وكُنتًا منقادين لحكمه، لم نزل عَلَى دينه. ﴿ وصِحَّة مَا خَامَتُ تعبد مِن دون الله ﴾ أي: وصدَّها عبادتها الشمس عَن التقدُّم إِلَى الإسلام، ﴿ إنَّهَا كَانَت مِن قوم كَافِرِين (٣٤) ﴾ أي: صدَّها نشؤها بين أظهر الكفّار، واختيارها للكفر.

وقيل لها: ادخلي الصرح، فَلَه مَّا رأته حَسِبَته لُجَّة، وكشفت عَن ساقيها وي: أنَّه أمرَ قبل قدومها ببناء قصر، صحنه من زجاج أبيض، وأجرى من تَحتِه الماء، وألقى حيوانات البحر، ووضع سريره في صدره، فحلس عليه؛ فَلَمَّا أبصرته ظنتَه ماءً راكدا، فكشفت عَن ساقيها، ﴿قَالَ: إِنَّهُ صرحٌ مُمرَّد مُملَّس ﴿مِن قوارير من الزجاج. وتلك أسوة حسنة لملوك الدين، بإلقاء القوَّة والهيبة والحيلة عَلَى مَن عاداهم في دين الله؛ فإنَّها مَا نزلت هَذِهِ الآيات بحبر صنعهم عبثا وَلا لعبا، بَل لِحكمة قاهرة وحجَّة باهرة. فَلَمَّا رأت مَا رأت، ﴿قالت: رَبُّ إِنِّي ظلمت نفسي له بعبادة غيرك، وأسلمت مَع سليمان لله رَبَّ الْعَالَمِين (٤٤) فيما أمر به عباده.

﴿وَلَقَد أَرْسَلْنَا إِلَى تُمُود أَخَاهُم صَالَحًا أَنْ اعْبَـدُوا الله فَإِذَا هُـم فَرَيْقَانَ يَختصمُونَ(٤٥)﴾ تَفاجأ التفرُّق والاختصام، فآمن فريق، وكفر فريق. ﴿قَالَ: يا قوم لم تستعجلون بالسيسِّئة ﴾ بالعقوبة، فتقولون ائتنا بِمَا تعدنا، ﴿قَبَـلُ الْحَسنةِ ﴾ قبل التوبة، فتؤخّرونها إِلَى نُـزول العـذاب، ﴿لُـولا تستغفرون الله ﴾ قبل نزوله، ﴿لَعَلَّكُم تُرحمون(٢٤)﴾ بقبولها، فإنَّها لاَ تُقبل حين ذَلِكَ.

﴿ قَالُوا اطَّيرِنا ﴾ تشاءمنا ﴿ بك وبمن معك ﴾ إذ تَتَابَعَت علينا الشدائد؛ أو وقع بيننا الافتراق منذ اخترعتم دينكم، ﴿ قَالَ: طائر كم ﴾ سببكم النبي حاء مِنهُ شركم، ﴿ عند الله ﴾ وَهُ وَ قَدَرُه؛ أو علمكم المكتوب عنده؛ أي: مَا يصيبكم مِنَ الخير والشرِّ مِن عند الله بأمره، وَهُ وَ مكتوب عليكم؛ يُسمَّى طائرا لسرعة نزوله بالإنسان، فإنَّه لا شيء أسرعَ مِن قضاء مَحتوم. وَقِيلَ عَن ابن عبَّاس: ﴿ الشَّوْم أَتَاكم مِن عند الله لكفركم». ﴿ بَسَل أَنتُم قَوم تَصُعَدُون بتعاقب السَّرَّاء والضَّرَّاء.

﴿ وَكَانَ فِي المدينة تسعة رهط، يُفسدون فِ (١) الأَرْض وَلاَ يُصلحُون (٤٨) ﴾ أي: شأنهم الفساد الخالص من شوب الصلاح. ﴿ قَالُوا ﴾ أي: قَالَ بعضهم لبعض [٤٣٠] ﴿ تَقَاسموا بِاللهِ ﴾ أي: تَحالفوا بِاللهِ فَيْ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

﴿ فَانظر كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ مَكْرَهُمُ أَنَّا دَمَّرْنَاهُمُ وَقُومُهُمُ أَجْعِينَ (٥٠) فَتَلَكَ بِيوتُهُم خاويةً ﴾ خالية؛ مِن "خَوَى البطنُ": إذًا خَلَا؛ أو ساقطة

۱ – في الأصل: + «و»، وهو خطأ.

منهدمة؛ مِن "خوى النجم": إِذَا سَقط، ﴿ بِمَا ظُلَمُوا﴾ بسبب ظُلْمِهم، ﴿ إِنَّ فَي ذَٰلِكَ لآية لقوم يَعْلَمُون (٢٥) ﴾ فيتَّعظون. ﴿ وَأَنجينا الذِينَ آمنوا ﴾ صالحا ومن معه، ﴿ وَكَانُوا يَتَقُون (٥٣) ﴾ الكفر والمعاصي؛ فلذلك حصُّوا بالنجاة. ويوجد عَن أبي سعيد فيما أرجو (لَعَلَّهُ): ﴿ وَأَمَّا التسعة الرهط، فأولئك معنا ألزم أمرا في البراءة، وأوضح كفرا، وَلاَ يسع جهلهم مَعنا؛ لأَنَّ في ظاهر الآية لزوم العقوبة لَهُم، والكفر لازم لَهُم، وَلاَ يسع جهلهم مَن وقف عَلَى تغيير أمرهم؛ والبراءة مِنْهُم براءة الحقيقة بالشهادة عَلَى مَا صحَّ في كِتاب الله فيهم، وَاللهُ أعلم بالصَّواب».

﴿ وُلُوطًا إِذْ قَالَ لَقُومُه: أَتَاتُونَ الفَاحِشَةُ وَأَنتِم تُبصرُونَ (٤٠) ﴾ فُحشَها؟ واقتراف القبائح مِنَ العالِم بقُبحِها أقبح؛ أو تبصرون آثار العصاة وَمَا نزل بهم. ﴿ أَنْتُكُم لَتَأْتُونَ الرجالَ شهوةً ﴾ بيان لإتيانهم الفاحشة اتبّاعا للشّهوة، لا بحجَّة حقِّ؛ للدَّلالة عَلَى قُبحه، والتنبيهِ عَلَى أنَّ الحكمة في المواقعة طلب النسل، ﴿ مِن دُونَ النساء ﴾ اللآئي خُلِقنَ لذلك، ﴿ بَلُ أَنتُم قوم تَجهلُونَ (٥٥) ﴾ تفعلون فِعل من يَحهل قُبحها؛ أو يكون سفيها لا يُميِّز بين الحسن والقبيح؛ أو تَحهلون العاقبة.

﴿فَمَا كَانَ جُوابِ قُومُهُ إِلاَّ أَنْ قَالُوا: أَخْرِجُوا آلَ لُّوطُ مِن قَريتُكُم، إِنَّهُمْ أُناسِ يَتَطَهَّرُونَ(٣٦)﴾ يَتنزَّهُونَ عَن أَنعالنا، أَو عَـن الأَقـذَار، ويعـدُّونَ فعلنا قذرا.

﴿فَانْجِينَاهُ وَأَهْلُهُ، إِلاَّ أَمْرَاتُهُ قَدَّرْنَاهُا مِنَ الْعَابِرِينَ(٥٧)﴾ قَدَّرُنَا كُونُهَا مِنَ الباقين في العذاب. ﴿وَأَمْطُرْنَا عَلَيْهِم مَطْرًا فَسَاءَ مَطُرُ المُنذَرِينَ(٨٥)﴾. وقل: الحمد لله وسلامٌ عَلَى عباده الذيسنَ اصطفَى امر رسوله الله على عباده الذيسنَ اصطفَى امر رسوله الله بعد ما قص عليه القصص الدالَّة عَلَى كمال قدرته، وعِظَم شأنه، ومَا خص به رسله مِنَ الآيات الكبرى، والانتصار مِنَ العِدا بتحميده، والسلام عَلَى المصطفين مِن عبيده، شكرا عَلَى مَا أنعمَ عليهم، وعلَّمَه مَا جهل مِن أحوالهم، وعرفانا لفضلهم وحقِّ تقدُّمهم، واجتهادهم في الدين. أو لوطا بأن يَحمده عَلَى هلاك كفرة قومه، ويسلم عَلَى مَن اصطفاه بالعصمة مِنَ الفواحش، والنحاة مِنَ الهلاك. ﴿ آلله خيرٌ أَما يشركُون (٥٩) ﴾ إلزاما لَهُم، وتهكم بهم، وتسفيه لرأيهم؛ إذ معلوم أن لا خيرَ فيما أشركوه رأسا حتَّى [٤٣١]

﴿أَمَّن خلق السَّمَاوَات والأَرْضِ التِي هِيَ أصول الكائنات ومبادئ المنافع، ﴿وأنزل لكم ﴾ لأحلكم ﴿من السَّمَاء ماء، فأنبتنا بِهِ حدائق ذات بهجة ﴾ تنبيه على أنَّ نبات الحدائق البهيَّة، المحتلفة الأنواع، المتباعدة الطباع، مِنَ الموادِّ المتشابهة التِي لا يقدر عليها غيره، كما أشار إلَيْهِ بقوله: ﴿مَا كَانَ لكم أن تُنبِتوا شَجرَها ﴾ شجر الحدائق، وهي البساتين؛ مِنَ الإحداق: وَهُو الإحاطة، ﴿أَإِلَه مَعَ الله ﴾ أغيره يُقرن بِهِ، ويتُجعل لَـهُ شريكا، وَهُو المنفرد بالخلق والتكوين، ﴿بَل هم قوم يَعدِلُون (٢٠) ﴾ عن الحق الذي هُو التوحيد.

﴿أَمَّن جعل الأَرْض قرارا﴾ بدلٌ من ﴿أَمَّن خلق السَّمَاوَاتِ» وجعلُها قرارًا: تسويتُها بحيث يتأتَّى استقرار الإنسان والدَّوابِّ عليها، ﴿وجعل خلالها أنهارا وجعل لها رواسي﴾ جبالا تتكوَّن فِيهَا المعادن، وتنبع من

حضيضها المنافع، ﴿وجعل بين البحرين﴾ العذب والمالح ﴿حاجزا﴾ برزحا، ﴿أَالِه مَعَ الله بَل أكثرهم لاَ يَعْلَمُون(٢٦)﴾ لأَنتَّهُم لاَ يتعلَّمون فيعلمون؛ أو لاَ يقبلون العلم إن أتاهم.

والطّلمات: ظلمات الليالي، أضافها إلى البرِّ والبحر » بالنجوم وعلامات الأرْض؛ والظلمات: ظلمات الليالي، أضافها إلى البرِّ والبحر للملابسة؛ أو مشتبهات الطرق؛ يقال: طريقة ظلماء وعمياء: للتي لاَ مَنار بها، ﴿وَمِن يُوسِل الرياح بُشُوا بِين يَدي رحمته عيني: المطر؛ ولو صحَّ أنَّ السبب الأكثريَّ في تكوُّن الريح معاودة الأدخنة الصاعدة مِن الطبقة الباردة، لانكسار حرِّها وتمويجها الهويِّ؛ وَلاَ شكَ أنَّ الأسباب الفاعليَّة والقابليَّة لذلك مِن خلق الله، والفاعل

المصدر الأكثر استعمالا هو اللحوء، وَلَكِن قد تستعمل أوزان أخرى للفعل "لجأ" كما ورد هنا، قال في اللسان: «لَجَأَ إِلَى الشَّيْء والمكان يلجأ لَجْأ ولُجُوءاو ملجَاً، ولَجِئ لَجَأ والتجاً، وألجات أمري إلى الله: أسندتُ». ابن منظور: لسان العرب، ج٥/ص٣٤٣، مَادَّة «لجأ».

السبب للسَّبب فاعل المُسَبَّب؛ ﴿ أَإِلَهُ مَعَ الله ﴾ يَقدِر عَلَى مثل ذَلِك؟ ﴿ وَتَعَالَى اللهُ عَمَّا يُشْرِكُون (٦٣) ﴾ تعالى القادر الخالق عَن مشاركة العاجز المخلوق.

﴿أُمَّن يبدأ الخلق ثُمَّ يعيده ﴾ والكفرة وإن أنكروا الإعادة، فَهُم عجوجون بالحجج الدالة عليها، ﴿وَمِن يرزقكم مِنَ السَّمَاء والأَرْض ﴾ أي: بأسباب سماوية وأرضية، [٤٣٢] ﴿أَإِلّه مَعَ الله ﴾ يفعل ذَلِك؟ ﴿قل: هاتوا بُرهانكم ﴾ عَلَى أَنَّ غَيْره يقدر عَلَى شيء مِن ذَلِكَ ﴿إِن كُنتهُم صادقِين (٤٤) ﴾ في إشراككم؛ فإنَّ القدرة من لوازم الألوهيَّة.

﴿ قَلَ: لاَ يَعْلَمُ مَن فِي السَّمَاوَاتُ وَالأَرْضُ الغَيْبَ إِلاَّ الله ﴾ لمَّا بيَّن المتحتصاصه بالقدرة التامَّة الفائقة العامَّة، أتبعه بما هُوَ كاللاَّزَم لَـهُ، وَهُوَ التفرُّد بعلم الغيب، ﴿ وَمَا يشعرون أيَّان يُبعثُون (٣٥) ﴾ متى يُنشرون؛ مركَّبة من: "أي" و"آن".

﴿ بَلِ ادَّارِكَ عِلْمَهُم فِي الآخِرَةِ ﴾ لمَّا نفى عَنْهُم علم الغيب، وَأَكَّـدَ فَلِكَ بنفي شعورهم بِمَا هُوَ مآلهم لاَ محالة، بالغ فِيهِ بأن أضرب عَنْهُ؛ وبيَّن أنَّ مَا انتهى وتكامل فِيهِ أسباب علمهم مِنَ الحجج والآيات، وَهُـوَ أَنَّ القيامة كافية لاَ مَحالة، لاَ يعلمونه كما يحقُّ وينبغى؛ وقيل: أَرَادَ مَا جهلوا فِي الدُّنْيَا، وسقط علمه عَنْهُم، علموه فِي الآخِرَة. وقال مجاهد (١): «﴿ بَلَ هُمَ

ا - وضع الناسخ هنا إحالة إلى الحاشية و لم يكتب فيها شَيْئًا، ولَعَلَّ في العبارة نقصا، لأنَّ السياق اللاحق يبدو أنَّهُ مواصلة للتفسير وليس مقولة بحاهد، وا لله أعلم، و لم أحد فيما بين يبديًّ من مصادر التفسير مقولة بحاهد غير قراءة نسبت إليبُ،قال الالوسي: «وقرأ بحاهد: "أم أدرك" جعل "أم" بدل ﴿بل ﴾ وأدرك على وزن أفعل».

في شكَّ منهـا﴾ كمـن تَحيَّر في أمر لاَ يَحـد عليـه دليـلا». ﴿بَـل هـم منهـا عَمُون(٦٦)﴾ لاَ يُدركون دلائلها لتعــاميهم عنهـا. وقـرئ: «بَـل أدَّارك» (١٠ بمعنى: تبابع حتَّى استحكم، أو تبابع حتَّى انقطع.

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا: أَنْذَا كُنَّا تُرابا وآباؤنا أَنْنَّا لَمُخرَجُون (٦٧) ﴾؟ بيان لِعَمَهِهم. ﴿ لَقَد وُعدنا هَذَا نَحْنُ وآباؤنا من قبل ﴾ من قبل وعد محمَّد؛ وتقديم «هَذَا» عَلَى «نَحْنُ» لأَنَّ المقصود بـالذّكر هُوَ البعث، وحيث أُخَّر فالمقصود (٢٠) بِهِ المبعوث، ﴿ إِنْ هَذَا إِلاَّ أَسَاطِيرِ الأُولِين (٦٨) ﴾.

﴿قل: سيروا في الأرض فانظروا كيف كَانَ عاقبة المجرمِين(٦٩)﴾ تهديد لَهُم عَلَى التكذيب (٢٩)، وتخويف بأن ينزل بهم مشل مَا نزل بالمكذّبين قبلهم. ﴿وَلاَ تَكن في ضيق﴾ في حرج صدر ﴿مِمَّا يَمكرُون(٧٠)﴾ مِن مكرهم.

﴿ ويقولون: متى هَـذَا الوعـد ﴾ العـذاب الموعـود، ﴿ إِن كُنتـمُ صادقِين (٧١) قل: عسى أن يكون رَدِف لكم ﴾ تَبِعكم ولحقكم؛ وقيل: دنا وَقَرُب لكم ﴿ بعضَ الذِي تَستعجِلُون (٧٢) ﴾ حلوله.

N6 -/V .... 1511 ... 1511

الألوسي: روح المعاني، ج٢٠/ ص١٤.

 <sup>( ﴿</sup> بَلُ أَدَّارِكَ، بهمزة داخلة عَلَى ادَّارِكَ، فتسقط همزة الوصل المحتلبة لأجل الإدغام والنطق بالساكن»، وهي قراءة ابن عَبَّاس في رواية. وانظر مختلف القراءات في قوله تعَالى: ﴿ وَلِمَا الدَّارِكَ ﴾ المصدر نفسه.

٢ - في الأصلل: «بالمقصود»، ولا معنى له.

٣ - في الأصل: «الكذيب»، وَهُوَ خطأ.

﴿ وَإِنَّ رَبِّكَ لَذُو فَضَلَ عَلَى الناسِ ﴾ بتأخير عقوبتهم عَلَى المعاصي، ﴿ وَلَكُنَّ أَكْثُرُهُم لاَ يَشْكُرُون (٧٣) ﴾ لاَ يعرفون حقَّ النَّعمة فِيهِ، بَل (١) فلا يشكرون، بَل يستعجلون بجهلهم وقوعه. ﴿ وَإِنَّ رَبِّكَ لَيعلم مَا تُكِنُ صُدورُهُم وَمَا يُعلنُون (٧٤) وَمَا مِن غائبة في السَّمَاء والأَرْض إِلاَّ في صدورُهُم وَمَا يُعلنُون (٧٤) وَمَا مِن غائبة في السَّمَاء والأَرْض إِلاَّ في كِتَاب مُين (٧٥) ﴾ بين، أو مبين مَا فِيهِ لِمَن يطالعه؛ والمُرَاد: اللوح، أو القضاء عَلَى الاستعارة.

﴿إِنَّ هَذَا القرآن يقصُّ عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ أَكَــْثَرَ اللّهِي هــم فِيــهِ يَختلفُون (٧٦)﴾ [٤٣٣] أمر الدِّين؛ قيل: إِنَّ أهـلَ الكتاب اختلفوا فيما بَيْنَهُم، فصاروا أحزابا يطعن بعضهم عَلَى بعض؛ فنزل القرآن ببيان مَا اختلفوا فِيهِ. ﴿وَإِنَّهُ لَهدى ورحمةٌ للمؤمنِين (٧٧)﴾ فإنَّهم المنتفعون به لا غير. ﴿إِنَّ رَبَّكَ يقضي بَيْنَهُم﴾ (لَعَلَّهُ) بين المختلفين في الدِّين يوم القيامة ﴿بحكمه، وَهُوَ العزيزُ العليم (٧٨)﴾.

﴿ وَتُوكُ لَ عَلَى الله ﴾ وَلا تُبال بمعاداتهم، ﴿ إِنسَك عَلَى الحَسَقُ الْمُبِين (٧٩) ﴾ وصاحب الحقِّ حقيق بالوثوق بحفظ الله ونصره. ﴿ إِنسَك لا تُسمع الموتى ﴾ تعليل آخر للأمر بالتوكُّل، من حيث إنه يقطع طمعه عَن متابعتهم ومشايعتهم ومعاضدتهم رأسا، وإنَّما شُبَّهوا بالموتى لعدم انتفاعهم باستماع مَا يُتلى عَلَيْهِم، كما شبّهوا بالصمِّ في قوله: ﴿ وَلا تُسمع الصمَّ الله الدعاء إذا ولوا مدبرين (٨٠) ﴾ فإن إسماعهم في هذه الحالة أبعد، وإدبارهم

١ - كذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: - «بل».

هاهنا كناية لعدم قبولهم. ﴿وَمَا أَنت بِهادي العمي عَن ضلالتهم عَن الله حيث الاهتداء لا يحصل إلا بالبصر، ﴿إِن تُسمِع ﴾ أي: مَا يُجدي إسماعك ﴿إلا مَن يُوْمِنُ بِآياتِنا ﴾ مَن هُوَ فِي علم الله كذلك، ﴿فَهُم مُسْلِمُون (٨١) ﴾ منقادون مستسلمون لأمر الله.

﴿ وَإِذَا وَقِعَ الْقُولُ عَلَيْهِم ﴾ إِذَا دنا وقوع معناه، وَهُوَ مَا وُعدوا بِهِ مِنَ البعث أو العذاب؛ (لَعَلَّهُ) وقيل: وحوب العذاب عليهم؛ وقيل: إِذَا غضب الله عَلَيْهِم، ﴿ أَخْرَجْنَا لَهُم دَابَّة مِنَ الأَرْض ﴾ وهي التِي لاَ يفوتها هارب، وَلاَ يُدركها طالب، ﴿ تُكَلِّمُهُم ﴾ ببطلان الأديان، إِلاَّ دين الإسلام فيما قيل، ﴿ أَنُ النَاسَ كَانُوا بِآيَاتِنا لاَ يُوقَنُون (٨٢) ﴾.

﴿ وَيَوْمُ نَحَسُر مِن كُلِّ أُمَّة فُوجا مِمَّن يُكَذَّب بِآياتِنا فَهُم يُوزِعُون (٨٣) ﴾ يجبس أوَّله عَلَى آخرهم ليتلاحقوا؛ وَهُوَ عبارة عَن كثرة عددهم، وتباعد أطرافهم. ﴿ حَتَّى إِذَا جاءوا قَالَ: أكذَّبتم بِآياتِي وَلَم تُحيطوا بِها علما ﴾؟ أي: أكذَّبتم بها بادئ الرأي، غير ناظرين فِيهَا نظرا يُحيط علمكم بكنهها، وأَنَّهَا حقيقة بالتصديق، ﴿ أُمَّاذَا كُنتُم تَعْمَلُون (٨٤) ﴾؟ حين لم تَتَفَكَّرُوا فِيهَا؛ وَمَعنى الآية أكذَّبتم بِآياتِي غير عالمين بها؟.

﴿ وَوَقَع القولُ عليهم ﴾ حلَّ بهم العذاب الموعود، وَهُـوَ كَبُّهم في النَّار بعد ذَلِكَ ﴿ بِمَا ظَلْمُوا ﴾ بسبب ظُلمهم؛ وَهُوَ التكذيب بِآيَاتِ الله، ﴿ فَهُـم لاَ ينطقُون (٨٥) ﴾ باعتذار لشغلهم بالعذاب. ﴿ أَلَمْ يَرُوا﴾ لِيتحقَّق لَهُمُ التوحيد، ويرشدهم إِلَى تجويز الحشر، وبعثة الرسل؛ لأنَّ تعاقب النور والظلمة عَلَى وجه مخصوص، غير متعين بذاته، لاَ يكون إِلاَّ بقدرة قاهرة، [٤٣٤] وَأَنَّ من قدر عَلَى إبدال الظلمة بالنور في مادَّة وَاحِدة، قَدر عَلَى إبدال الظلمة بالنور في مادَّة وَاحِدة، قَدر عَلَى إبدال الظلمة بالنور في مادَّة وَاحِدة، قَدر عَلَى إبدال الموت بالحياة في موادِّ الأبدان، ﴿ أَنَّ جعلنا الليل ليسكنوا فِيهِ وَالنَّهَار مبصرا، إنَّ في ذَلِكَ لآيات لقوم يُؤْمِنُون (٨٦)﴾.

﴿ وَيُومَ يُنفَخَ فِي الصورِ فَفَرَعَ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَمَن فِي الأَرْضِ إِلاَّ مَن شاء الله وكلِّ أَتَوه داخرِين(٨٧)﴾ صاغرين.

﴿وترى الجبالَ تَحسَبها جامدةً ﴾ ثابتة في مكانها، ﴿وهي تَمرُّ مرَّ مرَّ السحاب ﴾ في السرعة؛ وذلك لأنَّ الأحرامَ الكبار إذا تَحرَّكت في سمت وَاحِد، لا يكاد يتبيَّن حركتها، ﴿صُنعَ الله الذي أتقنَ كُلَّ شيء الحكم كلَّ شيء، وسوَّاه عَلَى مَا ينبغي، ﴿إنَّهُ خبير بِمَا تَفْعُلُون (٨٨) ﴾ عالم بظواهر الأفعال وبواطنها، فيجازيهم عليها، كما قَالَ:

﴿ مَن جاء بالحسنة ﴾ قيل: كلُّ طاعة وقعت مِن مُطيع، ﴿ فله خيرٌ منها ﴾ يُضاعف لَهُ بالوَاحِدَة سبعمائة، ﴿ وَهُم من فزع يومئذ آمنُون (٨٩) ﴾ يعنى: بِهِ خوف عذاب يوم القيامة. ﴿ ومن جاء بالسيَّنة فكُبَّت وجوههم في النار ﴾ (لَعَلَّهُ) كما كَانَت في الدُّنْيًا، ﴿ هل تُجزون إِلاَّ مَا كُنتُم تَعْمَلُون (٩٠) ﴾.

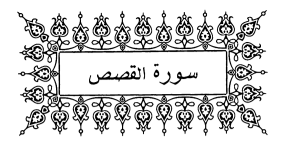
﴿إِنَّمَا أَمُوتُ أَنْ أَعَبَدُ رَبَّ هَذِهِ البَلَدَةِ الذِي حَرَّمَها﴾ أَمَر الرَّسول بـأن يقول لَهُم ذَلِكَ بعد مَا بيَّن المبدأ والمعاد، وشرح أحوال القيامة، إشعارا بأنَّه قـد أَتَمَّ النَّعوة، وَمَا عليه بعدُ إِلاَّ الاشتغال بشأنه والاستغراق في عبـادة ربِّه، ﴿وَلَهُ

كُلُّ شيء خلقا وملكا، ﴿وأُمِرتُ أَن أكونَ مِنَ السَمُسْلِمِين (٩١) ﴾ المنقادين. ﴿وأن أَتلُوا القرآن ﴾ وأن أُواضِب عَلَى تلاوته، لتنكشف لي حقائقه في تلاوته شيئنًا فشيئنًا وأن أَتلُو القرآن عَلَى الثقلين، ويُحقِّق ذَلِكَ قوله: ﴿فَهُن المعتدى النفسه ﴿ فَإِنَّ مَنافعه ﴿ فَهُن الله الله الله الله عَلَى المنذِرِين (٩٢) ﴾ به، عائدة إلَيْهِ، ﴿ وهن ضل ﴾ بمحالفي، ﴿ فقل: إنَّمَا أنا هِنَ المنذِرِين (٩٢) ﴾ به، فليس على وبال ضلاله، إذ مَا عَلَى الرَّسُول إلاَّ البلاغ؛ وفيه إيذان أنَّ مَن قُرئ عليه القرآن فقد قامت عليه حجَّة الله، قَبلَها أم ردَّها.

﴿ وقل: الحمد الله عَلَى مَا عَلَمنِ ووفَقنِ للعمل بِهِ، ﴿ سَيسُرِيكُم آياته ﴾ القاهرة في الدُّنْيَا أو في الآخِرَة؛ أو ضرب المَلاَئِكَة وجوههم وأدبارهم، وكلُّ مَا لم يؤمنوا بِهِ؛ نظيره ﴿ سأريكم آياتي ﴾ (١) ﴿ فتعرفونها ﴾ حيث لاَ ينفعكم، ﴿ وَمَا رَبُكُ بغافل عَمَّا تَعْمَلُون (٩٣). ﴾ فلا تحسبوا أنَّ تخير عذابكم لغفلته عمَّا تَعْمَلُونَ.



١ - سورة الأنبياء: ٣٧.



براييدالرحمز الرحم

﴿ طَسِم (١) تلك آيات الكتاب الْمُبِين (٢) ﴾ آياتُ السورة [٤٣٥] ﴿ نتلو عليك مِن نَبَا موسى وفرعون ﴾ بَعض نَبَئِهما ﴿ بِالْحَقُّ لقوم يُؤْمِنُونَ (٣) ﴾ لأنَّهُم المنتفعون بهِ.

﴿إِنَّ فرعونَ علاَ فِي الأَرْض وجعل أهلها شِيعًا ﴾ فِرَقا ﴿يستضعف طائفةٌ مِنْهُم، يُذَبِّحُ أبناءَهم ويستحيى نساءهم، إِنَّهُ كَانَ مِنَ المفسدينَ(٤) ونريد أَن نَمُنَّ عَلَى الذِينَ استُضعِفُوا فِي الأَرْض ونَجعلَهم أَنَّمَة ﴾ مُقَدَّمين فِي أمر الدِّين، ﴿وَنَجعلهم الوارثِينَ(٥) ﴾ للائمَّة المتقدِّمين، ﴿وَنُمكِّن لَهُم فِي الأَرْض، ونُرِيَ فرعونَ وهامان وجنودَهما مِنْهُم ﴾ مِن يَنِي إِسْرَائِيلَ ﴿مَا كَانُوا يَحذرُونَ(٦) ﴾ مِن ذهاب مُلكِهم، وذهابهم عَلَى يد مولودٍ مِنْهُم فيما قيل.

﴿ وَأُوحِينَا إِلَى أُمَّ مُوسَى ﴾ بإلهام، أو رؤيا، ﴿ أَنْ أَرْضِعِيه ﴾ مَا أَمَكَنَكُ إِخْفَاوَه، ﴿ وَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَاللَّهِ عَلَيْكِ دَلَائِلَ الْخُوف، ﴿ وَأَلْقَيْهُ فِي السِمِّ وَلاَ تَحْزَنِي ﴾ لفراقه، ﴿ إِنَّ رَادُّوهُ وَلاَ تَحْزَنِي ﴾ لفراقه، ﴿ إِنَّ رَادُّوهُ إِلَيْكِ ﴾ عَن قريب، بحيث تأمنين عليه، ﴿ وجاعلوه مِنَ المُرسَلِينَ (٧) ﴾.

﴿فالتَقَطَه آلُ فرعونَ ليكونَ لَهُم عَدُوًا وحَزَنا﴾ تعليل لالتقاطهم إيَّاه بِمَا هُوَ عاقبته، ﴿إِنَّ فرعونَ وهامانَ وجنودَهما كَانُوا خاطئِينَ(٨)﴾.

﴿ وقالت امرأة فرعون: قرَّتُ عِينٍ ﴿ قرَّة العين: تَرَى مَا يسرُها، وذلك لأَنَّهُ أَتَى بِهِ المَاء مِن أَرضٍ أُخْرَى، وليس مِن بَنِي إِسْرَائِيلَ؛ ﴿ لِي ولك، لاَ تَقتلوه عسى أن ينفعنا، أو نتَّخذه ولدا، وَهُم لاَ يشعرُونَ (٩) ﴾ أي: وَهُم لاَ يشعرون أنَّهم عَلَى الخطإ في التقاطه، أو في تربيته لِمَا يتوسَّمون مِنهُ (من كلَّ شيء، إلاَّ مِن ذِكر موسى) (١).

﴿ وَأَصِبِحَ فُؤَادَ أَمَّ مُوسَى فَارِغَا﴾ (لَعَلَّهُ) مِن كُلِّ شيء، إِلاَّ مِن ذِكر موسى، لِمَا دهمها مِنَ الخوف والحيرة حين سمعت بوقوعه في يبدِ فرعون؛ كقوله: ﴿ وَأَفَنَدَتُهُم هَوَاءَ ﴾ أي: خالية لا عقول فِيهَا، ﴿ إِن كَادَتَ لَتُبدِي بِهِ ﴾ إنسَّها كادت لتُظهر بموسى، أي: بأمره وقصَّته، مِن فرط الضَّجر؛ ﴿ لُولا أَن رَبطنا عَلَى قَلبَهَ ﴾ بالصبر والثبات، ﴿ لتكون مِنَ المؤمنِينَ (١٠) ﴾ لتكون مِنَ المصدِّقين بوعد الله، إذ أُوحِيَ إِلَيْها مِن قبلُ في شأن موسى، وبأنَّه مِنَ المرسلين.

﴿ وَقَالَتَ لَأَحْتُهُ: قُصِّيهِ ﴾ اتَّبِعي أثره، وتتبَّعي خبره؛ ﴿ فَبَصُرَت بِهِ عَن جُنُب ﴾ عَن بُعد ﴿ وَهُم لاَ يشعرُونَ (١١) ﴾ أنَّها تَقصُّ، أو أنَّها أخته.

﴿وَحَرَّمُنَا عَلَيْهُ المُراضِعَ﴾ وَمَعَنَاهُ: أَنْ يَرْضِعَ مِنَ المُرْضِعَات ﴿مِن قَبَـلُ﴾ مِن قبل قَصِّها أثره؛ ﴿فقالت: هِل أَدلُنكُم عَلَى أَهِـل بيـت يَكَفُلُونـه لكـم﴾ لأجلكم ﴿وَهُم لَهُ ناصحُونَ(٢٢)﴾ لا يُقصِّرون [٤٣٦] في رضاعه وتربيته.

١ - ما بين قوسين يبدو أنَّهُ لا محلَّ له هنا، وَهُوَ تكرار لِمَا سيأتي بعد سطر.

٢ - سورة إبراهيم: ٤٣.

﴿ فَرَدُدُنَاهُ إِلَى أُمِّهُ كَي تَقَرَّ عَيْنُهَا وَلاَ تَحزَن، ولتعلمَ أَنَّ وعَدَ الله حَقِّ ﴾ عِلْم مشاهدة، ﴿ وَلَكُنَّ أَكْثَرُهُم لاَ يَعْلَمُونَ (١٣) ﴾ أنَّ وعدَ الله حقِّ فَيرتابون فِيهِ.

﴿ وَلَمَّا بَلَغُ أَشُدُهُ هِ مَلِغُه الذِي لا يزيد عليه نشْؤُه، ﴿ واستوى ﴾ صار رجلا. [قال] ابن عبّاس: «الأشدُّ مَا بين ثلاث عشرة سنة إلى ثلاثين؛ ثُمَّ هُو مَا بين الثلاثين إلى الأربعين شدَّته سواء؛ فإذا طفر (۱) في الأربعين أُحَذ في النقصان». وقيل: استوى قدُّه، أو عقله، أو أنهت قوَّته، واستوى عقله، وحدُّه: بأن يكون عاقلا للتعبُّد، لأنَّهُ قيل: «الصلاة عَلَى مَن عَقَل»، فيكون بحدٍ مَن يعقلها إذَا علمها؛ أي: الفقه والعلم والعقل في الدِّين، وهذا الحال يؤتى كلُّ متعبد إلاَّ من بيده... (۱) ﴿ آتيناه حُكما وعِلما ﴾ بالدين، ﴿ وكذلك ﴾ ومثل ذَلِك الذِي فعلنا بموسى وأمِّه ﴿ فَجْزِي المحسنِينَ (١٤) ﴾ عَلَى إحسانهم؛ والمعنى: أنَّه «مَن عَمِل مَا لم يعلم» (۱).

١ - «طَفَر يطفِر طَفْرا وطُفورا: وثب في ارتفاع، وطفر الحائط: وثب إلى ما وراءه». ابن منظور: لسان العرب، ج٤/ ص٩٧، مَادَّة «طفر»، وهنــا شبــَّه الانتقــال مـن العقــد الرابع إلى الحامس بالوثبة.

٢ - وضع الناسخ هنا إحالة إلى الحاشية و لم يكتب فيها شُـبــُـــًا، وَفِي العبارة نقص واضح.

٣ - لم ينصَّ هنا عَلَى أَنَّهُ حديث، وفي تفسير آخر آية من سورة العنكبوت أورده عَلَى أَنَّهُ حديث. ولكن لم نعثر عَلَيْ عند الربيع ولا في الكتب التسعة، ولا في الجامع الصغير وزياداته. ونجد روايةً في الموضوع عن أبي الشيخ عن ابن عَبَّاس جاء فيها: «العِلْمُ حَيَاهُ الإسلام، وَعِمَادُ الإِيمَان، وَمَنْ عَلِمَ عِلْمًا أَنَمَّ اللهُ أَجْرَهُ، وَمَنْ تَعَلَّمَ فَعَمِلَ عَلَّمَهُ اللهُ مَا لَمْ يَعْلَمْ». السيوطي: الجامع الصغير، وقم ٨٣٠٨. برنامج سلسلة كنوز السنَّة.

﴿ودخلَ المدينة عَلَى حين غَفلة مِن أهلها ﴾ قيل: كَانَ لموسى نَفَرٌ مِن بَنِي إِسْرَائِيلَ يستمعون لَهُ ويقتدون (لَعَلَّهُ) بهِ ؛ فَلَــمَّا عرف مَا هو عليه مِن الحقّ، رأى فراق فرعون وقومه، فخالفهم في دينه، حتَّى (لَعَلَّهُ) ذكر ذَلِكَ مِنهُ وخافوه وخافهم، (لَعَلَّهُ) وكَانَ لاَ يدخل فريدا إلاَّ خائفا (لَعَلَّهُ) مستخفيا ؛ فدخلها يوما عَلَى حِينِ غفلة من أهلها ﴿فوجد فِيها رجلين يقتــتلان، هَذَا مِن شيعته وهذا من عدوِّه، فاستغاثه الذِي مِن شيعتِه عَلَى الذِي مِن عـدوِّه، فوكزه موسى فقضى عليه ﴾ فقتله، وأصله أنهى حياته، مِن قوله: ﴿وقضينا إلَيْهِ ذَلِكَ الأمرَ ﴾(١). ﴿قَالَ: هَذَا مِن عملِ الشيطان ﴾ لأنَّهُ لم يُؤمَر بقتله، وكلُّ شيء لم يَأْمُر الله به بَل نهى عَنْهُ وعَمِلُه العامل فلا شكَّ أنَّه مِن عمل الشيطان، ﴿إنَّهُ عدوِّ مُضِلٌ مُبِينٌ (٥٠) ﴾ ظاهر العداوة، ومِن شأنه يصدُّ النَّاس عَن الحَقِّ إِلَى الضلالة.

﴿ فَالَ: رَبِّ إِنِّي ظَلَمتُ نفسي ﴾ بقتله، ﴿ فاغفر لَي ؛ فغفر لَـ هُ إِنَّـ هُ هُـ وَ الغَفُـ ور الرحيم (١٦) قَـالَ: رَبِّ بِمَا أنعمتَ عليَّ، فلــن أكــون ظهــيرا للمجرمِينَ (١٧) ﴾ بالمغفرة ؛ وقيل معناه: بِمَا أنعمت عليَّ مِـنَ القـوَّة أُعِـين أولياءك، فلن أستعملها في مظاهرة أعدائك.

﴿ فَأَصِبِحُ فِي المُدينة خَانُفَا يَرَقُّبُ ۗ الاستقادة، ﴿ فَإِذَا الَّـذِي استنصرهُ اللَّمِسُ يَستَصَرَّحُهُ فِي يَستَغِيثُهُ مَشْتَقٌّ مِنَ الصُّراخِ؛ [٤٣٧] ﴿ قَالَ لَــهُ مُوسَى: إِنَّكَ لَغُوِيٌّ مُبِينٌ (١٨) ﴾ بيِّنُ الغوايةِ، لأنَّك تسبَّبت لقتل رجل وتقاتل آخر.

١ - سورة الحجر: ٦٦.

٢ - في الأصل: «للمؤمنين»، وهو خطأ فاحش.

﴿ فَلَمَّ أَنَ أَرَادَ أَن يبطشَ بالذي هُوَ عدوٌ لهما ﴾ لموسى والإسرائيليّ، وَقَالَ: لأَنَّهُ لم يكن عَلَى دينهما؛ أو لأَنَّ القِبطَ كَانُوا أعداء بَنِي إِسْرَائِيلَ، ﴿ قَالَ لَهُ الإسرائيليُّ ياموسى أتريد أن تقتلني كما قَتلتَ نفسا بالأمس ﴾؟ قيل: قَالَ لَهُ الإسرائيليُّ لمَّا سميّاه غويبًا ظنَّ أنَّه يبطش عليه؛ أو القبطي، وكَأَنَّهُ توهَّم مِن قوله أنَّه الذِي قتله القبطي بالأمس لهذا الإسرائيلي (١٠)؛ ﴿إن تُريد ﴾ مَا تريد ﴿إلاَّ أن تكون جبّارا في الأرض ﴾ تَطاوِل عَلَى النّاس، وَلاَ تنظر إِلى العواقب، ﴿وَمَا تريد أن تكون مِن المصلحِين (١٩) ﴾ أمورك، أو بين النّاس، بدفع التخاصم بالتي هِيَ أحسن؛ قيل: لمّا قَالَ، انتشر الحديث وارتقى إِلى فرعون وملته، وهمّوا بقتله؛ فخرج مُؤْمِن مِن آل فرعون ليخبره بِمَا عَلِم فقال:

﴿وجاء رجلٌ مِن أقصى المدينة ﴾ مِن آخرها ﴿يسعى ﴾ يُسرع، ﴿قَالَ: يَا مُوسَى اِنَّ المَـلاَ يَـاتَمِرون بَـك لِيقتلُـوك، فَـاخرج إِنَـنِي لَـك مِـنَ الناصحينَ (٢٠) فخرج منها خائفا يترقَّب ﴾ الطلب، ﴿قَالَ: رَبِّ نَجَّني مِنَ القوم الظالمِينَ (٢١) ﴾ خلَّصني مِنْهُم، واحفظني مِن لحوقهم، أو مِن عملهم.

﴿ وَلَــمَّا تُوجَّهُ تَلَقَاءَ مَدِينَ ﴾ قُبَالَة مَدِين، قرية شعيب، ولم تَكُـن في سلطان فرعون؛ ﴿ قَالَ: عسى رَبِّي أَنْ يَهِدِيني سواءَ السبيل(٢٢) ﴾ توكُّـلاً عَلَى الله، وحسنَ ظنَّ بِهِ، وكَانَ لاَ يعرف الطرق.

﴿وَلَـمًّا وَرَدَ مَاءَ مَدِينَ وَصَـلِ إِلَيْهِ، وَهُـوَ بَـثر كَـانُوا يَسَـقُونَ مَنها، ﴿ووجد عَلَيه أُمَّة مِنَ الناسِ جماعة ﴿يسقونَ فَيَـل: مُواشِيهم، ﴿ووجد

١ - لَعَلَّ مَعْنَى العبارة: وَكَأْنَهُ توهَم القبطيُّ بقول موسى للإسرائيليُّ: «إِنسَّكَ لغويٌّ مبين»
 أنَّ ذَلِكَ الإسرائيليُّ هو الذي قتل القبطيُّ بالأمس. وَا لله أعلم.

مِن دونهم امرأتين تَـذودَان في قيل: تَمنعان أغنامهما مِـنَ الماء لئـلاَّ تختلط بأغنامهم، ﴿قَالَتا: لاَ نسقي حَتَّى يُصدرَ الرعاءُ وأبونا شيخٌ كبير(٢٣) ﴾ كبيرُ السِّنِّ.

﴿ وَسَقَى لَهُما ﴾ مواشيهما ﴿ تُمَّ تُولَى إِلَى الظلِّ، فقال: رَبِّ إِنَّي لِمَا أَنْوِلْتَ ﴾ أيِّ شيء أنزلت ﴿ إِلَيَّ مِن خير ﴾ يدعو عَلَى معنى دعاء المضطرِّ، ﴿ وَقَيْرِ (٢٤) ﴾ محتاج، يبلغ به إلى درجات الخير الحقيقيِّ.

﴿ فجاءته إحداهما تَمشي عَلَى استحياء، قالت: إِنَّ أَبِي يدعوكُ لِيَحَانِكُ ﴿ لَكَانِئُكُ ﴿ لَكَانِئُكُ ﴿ لَا مَنْ مَنَ لَنَا ﴾ جزاءً سقيك لَنَا ؛ ﴿ فَلَمَا جَاءه وقصَّ عليه القَصَصَ، قَالَ: لاَ تَخف نَجُوتَ مِنَ القوم الظالمِينَ (٢٥) قالت إحداهما: يا أَبِتِ استأجره ﴾ لرعي الغنم ﴿ إِنَّ خيرَ مَن استأجرتَ القويُ الخيرُ (٢٦) ﴾ أي: خير من استعملت، من قوي عَلَى العمل، وأدَّى [٤٣٨] الأمانة. ورويَ أنَّ شعيبا قَالَ لها: ومَا عِلمك بقوَّتِه وأمانته ؟ فذكرت إقلال الحجر، وأنَّه صوَّب رأسه حتَّى بلغته رسالته، وأمرها بالمشي خلفه.

﴿ فَالَ إِنِّي أُرِيد أَن أُنكِحَك إحدى ابنتي هاتين عَلَى أَن تَأْجُرَني ﴾ تؤجر نفسك منتي ﴿ ثَمَاني حِجَج، فإن أَتْممت عشرا فمن عندك، وَمَا أريد أَن أَشَى عليك ﴾ قيل: بالزام إتمام العشر، أو المناقشة في مراعاة الأوقات، واستيفاء الأعمال، ﴿ ستجدني إِن شاءَ الله مِنَ الصالحِينَ (٢٧) ﴾ في حسن المعاملة، ولين الجانب، والوفاء بالعهد.

﴿ قَالَ: ذَلِكَ بَيني وبينَك ﴾ أي: ذَلِكَ الذِي عاهدتني فِيهِ قائم بيننا، لا نَحرج عَنْهُ، ﴿ أَيَّمَا الأجلين قضيتُ ﴾ ونَّيتُ ﴿ فلا عُـدوَان عليَّ ﴾ تَتعدَّى عليَّ بطلب الزيادة، ﴿والله عَلَى مَا نقولُ ﴾ مِنَ المعاقدة ﴿وكيـلُ(٢٨)﴾ شاهد حفيظ.

﴿فَلَـمَّا قَضَى موسى الأجل وسار بأهله، آنس مِن جانبِ الطورِ نــارا﴾ أبصر مِنَ الحِهة التِي تَلي الطور؛ ﴿قَالَ لأهله: امكثوا إِنَّي آنست نارا لعلّي آتيكم منها بخبر، أو جذوة مِنَ النار لَعَلَّكُم تصطلُونٌ(٢٩)﴾.

﴿ فَلَمَّا أَتَاهَا نُودِي مِن شَاطِئِ الوادِي الأَيْمَـن ﴾ عَن يمين موسى، ﴿ فِي البَقِعة المباركة ﴾ نُبَارِك الحير (لَعَلَّهُ) بها لموسى بنزول الوحي إلَيْهِ فِيهَا، وصار مِنَ النبيئين المرسلين، ﴿ مِنَ الشَّجرةِ: أَنْ يَا مُوسَى إِنَّي أَنَا الله رَبُّ الْعَالَمِينَ (٣٠) وأَنْ أَلَقِ عصاك، فَلَمَّا رآهَا تَهْتُرُ كَانَّهَا جَالٌ ﴾ فِي الحيئة أو في السرعة، ﴿ وَلَى مَدْبُوا وَلَم يُعَقِّب ﴾ ولم يرجع ﴿ يَا مُوسَى أَقبل وَلاَ تَخْف إِنَّكَ مِنَ الآمنِينَ (٣١) اسلك يدك في جيبك تَخرج بيضاء مِن غير سوء، واضمم إليك جناحك ﴾ قيل: يَدَك ﴿ مَن الرَّهَبِ فَذَانِك برهانان مِن رَبِلُكَ وَاضمم إليك برهانان مِن رَبِلُك اللهِ فرعون ومَلَئِه إنَّهُمْ كَانُوا قوما فاسقِينَ (٣٢) ﴾.

﴿قَالَ: رَبِّ إِنِّي قتلت مِنْهُم نفسا فأخاف أن يَقتلوني (٣٣) وأخي هارون هُوَ أفصحُ مني لسانا﴾ أحسن مِنِّي بيانا، ﴿فأرسله معي رِدْءًا﴾ مُعينا ﴿يُصدِّقنِي، إِنِّي أخافُ أن يكذَّبون (٣٤)﴾ ولساني لا يطاوعني عند المحادلة؛ وقيل: المراد تصديق القوم لتقريره وتوضيحه، ولكنَّه أسند إِلَيْهِ إسناد الفعل إِلى السبب.

﴿ قَالَ: سنشُدُّ عَضُدَك بأخيك ﴾ سَنُقرِّيك، وإنَّ قوَّة الشخص بشدَّة اليـد عَلَى مزاولة الأمور، ﴿ ونجعل لكمـا سـلطانا ﴾ غلبـةً وحجَّة، ﴿ فلا يصلـون

إليكمما ﴾ باستيلاء أو حِحاج ﴿بِآيكَاتِنا، أنتما ومن اتعَبعكما العَالَبُونَ(٣٥)﴾.

﴿ فَلَمَّ جَاءَهُم مُوسَى بِآيَاتِنا بَيَّنَات، قَالُوا: مَا هَذَا إِلاَّ سِحرٌ مُفَتَرُى وَمَا سَعَنا بَهذا في آبائنا الأَوَّلِينَ (٣٦) وقال موسى: رَبِّي أعلم بمن جاء بالهُدَى مِن عندِه في يعلم أنِّي مُحقِّ، وأنتم مُبطلون، ﴿ وَمَن تكون لَهُ عاقبةُ الله العاقبة المحمودة، فإنَّ [٣٦٤] المراد بالدار الدُّنْيَا وعاقبتَها الأصليَّة، وهي الجنَّة، لأَنتَها خُلقت بحازا إِلَى الآخِرَة؛ والمقصود منها بالذَّات هُوَ الثواب للموحِّدين، والعقاب للمشركين العابدين غير الله، ﴿ إِنَّهُ لاَ يُفلح الظَّالِمُونَ (٣٧) ﴾ لاَ يفوزون بالهدى في الدُّنْيَا، وحسن العاقبة في العقبى.

﴿وقال فرعون: يَا أَيُّهَا المَلاَّ مَا عَلِمتُ لَكُمْ مِن إلَـهِ غيري، فأوقد لي ياهامان عَلَى الطينِ، فاجعل لي صرحا لَعَلِّي أطَّلَـعُ إِلَى إِلَـهِ موسى وَإِنـتِّي لاَظنَّهُ مِنَ الكاذبِينَ(٣٨) واستكبر هُوَ وجنودُه في الأَرْض بغير الحَقِّ بغير استحقاق، ﴿وظنُوا أَنَّهُمْ إلينا لاَ يرجعُونَ(٣٩)﴾ بالنشور.

﴿ فَأَحَدُنَاهُ وَجَنُودُهُ فَنَبَدُنَاهُمْ فِي السِمِّ، فَانظر ﴾ يَا عَمَّد ﴿ كَيْفَ كَانَ عَاقِبُهُ الظَّالِينَ ( • ٤) وجعلناهم أَيْمَّة ﴾ قُدُوة للضُّلاَّل بالحمل عَلَى الإضلال. ﴿ وَيَدْعُونَ إِلَى النَّارِ ﴾ إِلَى مُوجباتها مِنَ الكفر والمعاصى، ﴿ ويوم القيامة لاَ يُنصرُونَ ( • ٤) ﴾ بدفع العذاب. ﴿ وَأَتْبَعْنَاهُمْ فِي هَذِهِ الدُّنْيَا لَعْنَة ﴾ طردا عَن المرحمة، ﴿ ويوم القيامة هم مِنَ المقبوحِينَ ( • ٤) ﴾ مِنَ المطرودين، أو مِمَّن المُقبوحِينَ ( • ٤) ﴾ مِنَ المطرودين، أو مِمَّن قُبِّح وجوههم.

﴿وَلَقَد آتینا موسى الکتابَ مِن بعد مَا أهلکنا القرون الأولى بصائر للناس ﴾ أنوارا لقلوبهم يستبصرون بها الحقائق، ويميزون بينها وبين الظواهر، ﴿وهدّى ﴾ للشرائع التِي هِيَ سبيل الحنّة، ﴿ورحمة ﴾ لأَنَّهُم لو عَمِلُوا بها نالوا رحمة الله ﴿لعلَّهم يتذكّرُونَ (٤٣) ﴾ ليكونوا عَلَى حالٍ يُرجى مِنْهُم التذكّر.

﴿ وَمَا كُنتَ بِجَانِبِ الغربيُ ﴾ قيل: الوادي، أو الطور؛ والخطاب لرسول الله على أن أي: مَا كُنت حاضرا ﴿ إِذْ قضينا إِلَى موسى الأمرَ ﴾ إذ أوحينا إلَيْهِ الأمر، ﴿ وَمَا كُنتَ مِنَ الشَّاهِدِينَ (٤٤) ﴾ والمراد: الدلالة عَلَى أنَّ إخباره عَن ذَلِكَ مِن قبيل الإخبار عَن المغيبات التِي لا تُعرف إِلاَّ بالوحي؛ ولذلك استدرك عَنْهُ بقوله:

﴿ ولكنا أنشأنا قُرونا فتطاول عَلَيْهِمُ العُمْرُ ﴾ أي: ولكناً أوحينا إليك لأنا أنشأنا قرونا مختلفة بعد موسى، فتطاول عَلَيْهِمُ المدد، فحُرِّفت الأخبار، وتغيَّرت الشرائع، واندرست العلوم، ﴿ وَمَا كنت ثاويا ﴾ مُقِيما ﴿ فِي أهل مدينَ تتلو عليهم ﴾ تقرأ عَلَيْهِم تَعلَّما مِنْهُم ﴿ آياتنا ﴾ التِي فِيهَا قصَّتهم، ﴿ ولكنا كُنا مُرسِلِينَ ( 2 ) ﴾ إياك، ومُحبرين لك بها.

﴿ وَمَا كَنِت ﴾ في القصَّة ﴿ بجانب الطور إذ نادينا (١) ولكن رَّحمة مِن رَبِّكَ ﴾ ولكن علَّمناك رحمة ﴿ لتنذر قوما مَا أتاهم مِن نذير مِن قَبْلِك ﴾ لوقوعهم في فترة بينك وبين عيسى وبين إسماعيل، عَلَى أنَّ دعوة موسى وعيسى مُختصَّة بِبَنِي إِسْرَائِيلَ، وَمَا حواليهم ﴿ لعلَّهم يَتذَكُّرُونَ (٢٤) ﴾ يتعظون.

١ - في الأصل: - «بجانب الطور إذ نادينا»، وهو سهو.

﴿ولولا أَنْ تُصيبَهِم مُصيبةٌ ﴿ (لَعَلَّهُ) عقوبة ونقمة، ﴿بِمَا قدَّمت أيديهم هِنَ الكفر والمعاصي، ﴿فيقولوا: رَبَّنَا لولا ﴾ هلا ﴿أرسلت إلينا رسولا ﴾ لعلى المعنى: لولا قولهم إِذَا مَا أصابتهم عقوبة ومصيبة بسبب كفرهم ومعاصيهم: ﴿رَبَّنَا لولا أرسلت ﴾ [٤٤] هلا أرسلت إلينا رسولاً يُبلِّغنا آياتك فنتبَّعها، ونكون مِنَ المصدِّقين، ﴿فَنتبَّع آياتك ﴾ يعنى: الرَّسول المصدَّق بنوع مِنَ المعجزات، ﴿ونكون مِنَ المؤمنِينَ(٤٧)﴾.

﴿فَلَـمًا جَاءَهُمُ الْحَقُّ مِن عَندَنا، قَالُوا: لُولا أُوتِي مثل مَا أُوتِي مُوسى، أُولُم يكفروا بِمَا أُوتِي مُوسى مِن قبلُ يعنى: أبناء جنسهم في السرأي والمذهب، وَهُم كفرة زمان موسى، ﴿قَالُوا: سِـحرَانِ ﴾ يعنى: موسى وهمرون؛ أو موسى ومحمَّد ﴿تَظَاهَرا ﴾ تعاونا بإظهار تلك الخوارق؛ أو بتوافق الكتابين، ﴿وَقَالُوا: إِنَّا بِكُلُّ كَافِرُونَ (٤٨) ﴾ أي: بِكُلُّ منهما.

﴿قُلَ فَأَتُوا بَكَتَابٍ مِن عَنْدِ اللهِ هُوَ أَهْدَى مَنْهُمَا﴾ مِمَّا نَـزل عَلَى موسى وعلى محمَّد، وإظهارهما لدلالة المعنى، ﴿أَتَّبُعُه إِنْ كُنتُم صادقِينَ(٤٩)﴾ أنــًا ساحران مُختلفان، لأنَّهُ واجب عَلَى كُلِّ مُؤْمِن اتَّبَاع مَا هُوَ أَهْدَى سبيلا.

﴿ فَإِن لَمْ يَسْتَجَيَّبُوا لَكَ، فَاعَلَمُ أَنَّمَا يَتَّبِعُونَ أَهُواءَهُمَ ۚ إِذَ الْمُقَصُودُ مِنْ الله ﴿ مِنْ الله ﴾ فِي مِنْ الله ﴾ فِي مِنْ الله ﴾ في موضع الحال للتقييد، فإنَّ هوى النفس قد يُوافق الحقَّ فِي حال، ﴿ إِنَّ الله لاَ يَهِدَى القوم الظالمِينَ ( • ٥ ) ﴾ الذِينَ ظلموا أنفسهم بالانهماك في اتباع الهوى.

﴿وَلَقَدُ وصَّلْنَا لَهُمُ القُولِ﴾ أتبعنا بعضه بعضا في الإنزال، ليتَّصل التذكير؛ وقيل: وصَّلنا لَهُم خبر الدُّنْكِا بِخبر الآخِرَة، حتَّى كأنَّهم عاينوا الآخِرَة في الدُّنْكِا؛ أو في النظم، لتتقرَّر الدعوة بالحجَّة، والمواعظ بالمواعيد، والنصائح بالعبر؛ ﴿لعلَّهم يَتَذَكَّرُونَ (١٥)﴾ فيؤمنون ويطيعون.

﴿ الذِينَ آتيناهم الكتاب مِن قبله هم بِهِ يُؤْمِنُونَ (٥٢) ﴾ قيل: نزلت في مؤمني أهل الكتاب. ﴿ وإِذَا يُتلَى عَلَيْهِم، قَالُوا: آمنًا بِهِ إِنَّهُ الحَقُّ من رَبِّنَا إِنَّا كُنَّا مِن قبله مُسْلِمِينَ (٥٣) ﴾ دلالة عَلَى أنَّ إِمَانهم بِهِ ليس مِمًا أحدثوه حينئذ، وإنَّما هُو أمر تَقَادَم عهدُه، لمَّا رأو ذكره في الكتب المتقدِّمة، وكونهم عَلَى دين الإسلام قبل نزول القرآن، أو تلاوته عَلَيْهِم، باعتقادهم صحَّته في الجملة.

وأولئك يُؤتون أجرَهم مَرَّين هُ مرَّة عَلَى إيمانهم بكتابهم، ومرَّة عَلَى المانهم بالقرآن، ﴿ويَدرَءون المائه بالحسنة السيئة ﴾ ويدفعون بالطَّاعة المعصية؛ أو يدفعون بالتي هِيَ أحسن مَن أساء إلَيْهِم، ﴿ومِمَّا رزقناهم ينفِقُون (٤٥) ﴾ في سبيل الخير. ﴿وإذا سمعوا اللغوَ أعرضوا عَنْهُ كَارَّما، ﴿وَقَالُوا ﴾ للأُغين: ﴿لَنَا أعمالنا ولكم أعمالكم، سلامٌ عليكم ﴾ متاركة لَهُم وتوديعا، معناه: أسلمتم مِناً لا نعارضكم بالشتم، ﴿لا نبتغي الجاهلين (٥٥) ﴾ لا نريد صحبتهم عَلَى دينهم، أو لا نريد أذاهم ومقاومتهم بالباطل.

﴿إِنَّكُ لاَ تهدي مَن أُحببتَ﴾ أي: مَن أُحببت هِدايته؛ وقيل: أُحببتُ لقرابته، فإنَّكُ لاَ تقدر أن تهديه، ﴿ولكنَّ الله يهدي مَن يَشَاء [٤٤١] وَهُوَ أَعلم بالمهتدِينَ(٢٥)﴾ بالمستعدِّين لذلك، وَهُم من قدَّر لَهُم (لَعَلَّهُ) الهدى.

﴿وَقَالُوا إِن نَتَّعِ الهَدى معك نُتَخطَّفْ مِن أرضنا ﴾ نُحرج منها، تعلَّلا مِنهُم لاغترارهم بالباطل، بِمَا حَيَّل لَهُمُ الشيطان أنَّه لاَ يقوم لَهُم عزُّهم دونه، وَهُوَ كقوله: ﴿فترى الذينَ فِي قلوبهم مرض يسارعون فِيهِم...﴾(١) دونه، وَهُوَ كقوله: ﴿فترى الذينَ فِي قلوبهم مرض يسارعون فِيهِم...﴾(١) [إلى] تمام الآية، وكقوله: ﴿يقولون: إنَّ بيوتنا عورة وَمَا هِيَ بعورةٍ...﴾(١) الآية. ﴿أُولَم نُمكُن لَهُم حَرَمًا آمنا ﴾ أولَم نجعل مكانهم حَرَما ذا أمن، ﴿يَجِي إلَيْهِ ﴾ يُحمل إلَيْهِ ﴿تُمرات كُلِّ شيء رزقا مِن لدناً ولكنَّ أكثرهم لا يَعْلَمُونَ (٧٥) ﴾ جهلة لا يتفطّنون وَلا يتفكّرون ليعلمون أنَّ ذَلِكَ أَتُهُم مَن الله، إذ لو علموا لَمَا خافوا غَيْره؛ ثُمَّ بين أنَّ الأمر بالعكس، بأنسَّهم رقوله: ﴿مَن لدناً خافوا غَيْره؛ ثُمَّ بين أنَّ الأمر بالعكس، بأنسَّهم أحقاًء بأن يخافوا من بأس الله، عَلَى مَا هم عليه بقوله:

﴿وكم أهلكنا مِن قرية بَطِرَت مَعيشتها اي: وكم من أهل قرية كَانَت حالهم كحالهم في الأمن وخفض العيش، حتَّى أشِرُوا فدمَّــر الله عَلَيْهِم، فخرَّب ديارهم، ﴿فتلك مساكنهم الله خاوية، ﴿لم تُسكن مِن بعدهم إِلاَّ قليلا، وَكُنَّا نَحْنُ الوارثينَ(٥٨) الله مِنْهُم.

﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهلِك القرى حَتَّى يَبعث في أملِها ﴾ في أصلها التِي عليها مندار أمرهم، لأنَّ أهلها أفطنُ وأنبل؛ ولأنَّ القرى تابعة لأملها في

١ - سورة المائدة: ٥٧؛ وتمامها: ﴿ يقولون: نُخشى أن تصيبنا دائرة، فعسى الله أن يأتي بالفتح أو أمر من عنده، فيصبحوا على ما أسرُّوا في أنفسهم نادمين ﴾.

٢ - سورة الأحزاب: ١٣؛ وتمامها: ﴿ويستأذن فريق منهم النبيَّ يقولـون: إنَّ بيوتنـا عـورة وما هـي بعورة إن يُريدون إلاَّ فرارا﴾.

الأعمال عَلَى الأغلب مِنَ الأمور، فيستحقُّون مَا يستحقُّون، ﴿رسولا يتلو عَلَيْ هِـم آياتنا﴾ لإلزام(١) الحجَّة، وقطع المعذرة؛ ﴿وَمَا كُنَّا مُهلكي القرى إلاَّ وأهلها ظَالِمُونَ(٩٥)﴾ بتكذيب الرسل، والعتوِّ في الكفر.

﴿ وَمَا أُوتِيتُم مِن شيء ﴾ من أسباب الدُّنْ يَا، ﴿ فَمَتَاعُ الْحِياةَ الدُّنْ يَا وزينتُها ﴾ تتمتَّعون وتنزيَّنون بهِ مدَّة حَياتكم المنقضية، ﴿ وَمَا عند الله ﴾ وَهُوَ ثُوابه ﴿ حَير ﴾ حير في نفسه مِن ذَلِك، لأنَّهُ لذَّة خالصة، وبهجة كاملة، ﴿ وَأَبْقَى ﴾ لأَنَّهُ أَبْديٌّ، ﴿ أَفْ لا تعقلُونَ ( • ٦ ) ﴾ فتستبدلون الذي هُوَ أدنى بالذي هُوَ خير؟.

﴿ أَفْمَنَ وَعَدَاهُ وَعَدَا حَسَنَا﴾ وعدا بالجنّة، فإنَّ حُسن الموعد بِحُسن الموعد بِحُسن الموعد بِحُسن الموعد، ﴿ كَمَنَ المُوعِدِ، ﴿ فَهُو لاَ مَحَالَة، لامتناع الحُلف في وعده، ﴿ كَمَنَ مَتَّعَنَاهُ مَتَاعَ الحَيَاةِ الدُّنْيَا﴾ الذي هُوَ مَشُوب بالآلام، مكدَّر بالمتاعب، مستعقب للتحسُّر عَلَى الانقطاع، ﴿ ثُمَّ هُو يوم القيامة مِنَ المحضرِينَ (٢٦) ﴾ للعذاب.

﴿ ويوم يناديهم فيقول: أين شركائي ﴾ أي: مَا عبدتم في الدُّنْ يَا من دوني ﴿ اللهِ ينَ كُنتُم تزعمُونَ (٢٣) ﴾؟ تدَّعون، ﴿ قَالَ اللهِ ينَ حَقَّ عَلَيْهِمُ القول ﴾ بنبوت مُقتضاه، وحصول مؤدًاه، وَهُو قوله: ﴿ لأملأنَّ جهناً مِنَ الجِنَّة والناس أجمعين ﴾ (٢). ﴿ رَبَّنَا هؤلاء اللهِ ينَ أغوينا أغويناهم كما غوينا ﴾ دلالة عَلَى أنَّهم غَوَوا [٤٤٢] باختيارهم، وأَنَّهُمْ لم يفعلوا بهم إلا وسوسة

١ – في الأصل: «لا رام»، وَهُوَ خطأ.

٢ - سورة هود: ١١٩؛ وسورة السجدة: ١٣.

وتسويلا، ﴿تِبرَّأَنَا إليك ﴾ مِنْهُم، وممَّا اختاروه مِنَ الكفر، ﴿مَا كَانُوا إيَّانَا يعبدُونَ(٦٣)﴾ أي: مَا كَانُوا يعبدوننا، وإنَّما كَانُوا يعبدون أهواءهم؛ وقيل: "مَا" مصدريَّة؛ أي: تبرَّأنا من عبادتهم.

﴿وَقِيل: ادعوا شركاءَكم فدعوهم من فرط الحيرة، ﴿فلم يستجيبوا لَهُم للعجزهم عَن الإجابة والنصرة، ﴿وَرَأُوا الْعَذَابِ للزما بهم، ﴿لُو النَّهُمْ كَانُوا يَهْدُونُ (٢٤) ﴾ لوجهٍ مِنَ الحيل يدفعون بِهِ العذاب، وإلى الحق لممّا رأو العذاب؛ وقيل: "لُو" للتمني، أي: تمنّوا أنّهم كَانُوا مهتدين.

﴿ ويوم يناديهم، فيقول: ماذا أُجبتم المرسلين (٦٥) ﴾ عطف عَلَى الأوَّل، فإنَّه تعالى يسأل أوَّلا عَن إشراكهم به، ثُمَّ عَن تكذيبهم الأنبياء. ﴿ فَعَمِيتَ عَلَيْهِمُ الأنباءُ يومئذ ﴾ فصارت الأنباء كالعمى عَلَيْهِم، ﴿ فَهُم لاَ يتساءلُونَ (٦٦) ﴾ لاَ يسأل بعضهم بعضا. ﴿ فأمنًا مَن تاب ﴾ مِن معاصيه ﴿ وآمن وعمل صالحا ﴾ جَمع بين الإيمان والعمل الصالح، ﴿ فَعَسى أن يكون مِن المفلحِينَ (٦٧) ﴾ عند الله و وحب.

﴿ وَرَبُّكَ يَخَلَقَ مَا يَشَاء ويَختار ﴾ لا موجب عليه، وَلاَ مانع لَهُ، ﴿ مَا كَانَ لَهُمُ الخَيرة ﴾ أي: التحيُّر؛ وظاهره نفيُ الاختيار عَنْهُم رأسا؛ والأمر كذلك عند أهل التحقيق؛ فإنَّ اختيار العباد مخلوق باختيار الله، منوط بدواع لاَ اختيار لَهُم فيها؛ وقيل: المَعنَى ويَختار الذي كَانَ لَهُم فيه إلخيرة ؛ أي: الخير والصلاح لِمَن اختاره مِنْهُم، ﴿ سبحان الله ﴾ تنزيها لَهُ أن يُنازعه أحد، ويُزاحِمَ اختيارَه اختيارٌ، ﴿ وتعالى عَمَّا يُشُورُكُونَ (١٨٠) ﴾ عَن إشراكهم، أو مشاركة مَا يُشركون بهِ.

﴿ وَلَى أُولِهِ الْقَيَامَةِ ﴾ بإسكَانَ الله عَلَيْكُم اللَّيْسِلَ سَرِمدا ﴾ دائما؛ مِنَ السرمد، ﴿ إِلَى يوم القيامة ﴾ بإسكَانَ الشمس تحت الأرْض؛ أو حيث علم الله، ﴿ مَن إِللهُ غَيْرِ الله يأتيكم بضياء، أفلا تسمعُونَ (٧١) ﴾؟! سماعَ تدبير واستبصار. ﴿ قَلَ أُرأيتم إِن جعل الله عَلَيْكُم النَّهَارَ سرمدا إِلَى يوم القيامة مَن إلله [٤٤٣] غيرُ الله يأتيكم بليل تسكنون فِيهِ ﴾؟ استراحة عَن متاعب الأشغال، وذلك مِمَّا يُذكرنا الله مِن نِعَمه، ﴿ أفلا تُبصِرُونَ (٧٢) ﴾ استبصارَ انتفاع. ﴿ ومن رحمته عمل لكم اللَّيْسِل وَالنَّهَار لتسكنوا فِيهِ، ولتبتغوا من فضله ولَعَلَّكُمْ تشكرُونَ (٧٣) ﴾ ولكي تعرفوا نعمة الله في ذَلِكَ فتشكروه عليها.

﴿ ويوم يُناديهم فيقول: أين شركائي الذين كُنتُم تزعمُونَ (٧٤) ﴾؟ تقريع بعد تقريع، إشعار بأنَّه لا شيء أحلب لغضب الله مِنَ الإشراك بِهِ؛ أو

۱ – سورة فاطر: ۳٤.

۲ – سورة الزمر: ۷٤.

الأوَّل لتقرير فسادِ رأيهم؛ والثاني لبيان أنَّه لم يكن عَـن سـند، وإنَّـما كَـانَ مَحض تشهُّ وهوى.

﴿ وَنَوْعَنَا﴾ وأخرجنا ﴿ مِن كُلِّ أُمَّةٍ شهيدا ﴾ وَهُوَ كُلُّ مِن نُبِيّ، أو عالم يشهد عَلَيْهِم بِمَا كَانُوا عليه في الدُّنْيَا؛ ﴿ فقلنا ﴾ للأمم الضاليّة: ﴿ هَاتُوا بِرِهانكم ﴾ عَلَى صِحَّة مَا كُنتُم تَدينون بِهِ، أو عَلَى بُطلان شهادة الشاهد عَلَيْكُم؛ ﴿ فعلموا ﴾ حينئذ ﴿ أَنَّ الحَقَّ لله ﴾ في الألوهِيتَة، لاَ يشاركه فيها أحد، ﴿ وضلٌ عَنْهُم ﴾ وغاب عَنْهُم غيبة الضائع، ﴿ مَا كَانُوا يَفْتُونُ (٧٥) ﴾ مِنَ الباطل.

﴿إِنَّ قارون كَانَ مِن قوم موسى فبغى عَلَيْهِم، وآتيناه مِنَ الكنوز مَا إِنَّ مَفَاتِحه لَتُنُوءُ بِالعُصْبَة أُولِي القُوَّةِ فيل: نَاءَ بِهِ الحمل: إِذَا أَثقله (١) حتَّى أَماله؛ والعصبة: الجماعة الكبيرة؛ ﴿إِذْ قَالَ لَهُ قومُه لاَ تَفْرِح ﴾ لاَ تبطر؛ والفرح بالدُّنْيَا مذموم مُطلقا، لأَنَّهُ نتيجة حُبِّها والرضا بها، والذهول عَن ذهابها، فإنَّ للعلم بأنَّ مَا فِيهَا مِنَ اللذَّة مفارقه لاَ مَحالة، توجب التَّرَح كما قَالَ:

أشدُّ الغمُّ عندي في سرور تيقَّن عَنْهُ صاحبه انتقالا

ولذلك قَالَ تعالى: ﴿وَلاَ تَفرحوا بِمَا أَتاكِم﴾ (٢) وعلَّل النهي هاهنا بكونِه مانعـا مِن مَحبَــَّة الله تعـالى، ﴿إِنَّ الله لاَ يُحِـبُّ الفَرِحِـينَ(٧٦)﴾ (لَعَلَّــهُ) الملتهين بزخرف الدُّنــَيَا.

١ - في الأصلِّ: «ثقله». انظر: ابن منظور: لسان العرب، ج٦/ ص٧٣٥، مَادَّة «نوأ».

٢ - سورة الحديد: ٢٣.

﴿ وابتغ فيما آتاك الله مِن الأموال والأولاد والأزواج، وقوة الأحسام وصحّتها، والعلم وغير ذَلِك، ﴿ الله ارَ الآخِرَة ﴾ بِصرفِه فيما يُوجبها لك؛ فإنَّ المقصودَ مِنْ أَن يكونَ وصلةً إِلَيْها، ﴿ وَلاَ تَنسَ ﴾ وَلاَ تَستِك مِنَ الدُّنْيَا ﴾ مِمَّا حوَّلك الله منها، وَهُو أَن تُحصِّل بها آخرتك؛ لأَنَّ حقيقة نصيب الإنسان مِنَ الدُّنْيَا (لَعَلَّهُ) لِعمل الآخرة؛ وقيل: لاَ تنس صحَّتك وقوَّتك (لَعَلَّهُ) وشبابك وغِناك أَن تطلب بها الآخِرة، ﴿ وَقِل: لاَ تنس صحَّتك عليك أَن تُحسنَه مَا بينك وبينَ الحقِّ والخلق، ﴿ كما أحسن الله إليك ﴾ أنعم عليك أَن تُحسنَه مَا بينك وبينَ الحقِّ والخلق، ﴿ كما أحسن الله إليك ﴾ أنعم عليك؛ وقيل: أحسن بالشكر والطَّاعة كما أحسنَ إليك بالإنعام، ﴿ وَلاَ تَبغِ الفسادَ فِي الأَرْض ﴾ وَهُو العبادة لغير الله، واستعمال مَا خوَّلك إيَّاه لغيره؛ وهذه معنى تعزية أهل العلم للجاهلين إذا أوتو شَيْئًا مِنَ الدُّنْيَا، [٤٤٤] ﴿ إِنَّ الله لاَ يُعْضِهم ويُعَادِيهم.

﴿ قَالَ: إِنَّمَا أُوتِيته عَلَى علم عِندي ﴾ وذلك من نتائج العُحْب، وَهُو طبع النفوس، وَلاَ يزول عنها إِلاَ بالدفع والتزكية لها مِنهُ؛ وَهُو من شِبَاكِ الشيطان يَصيد بهِ الجهلة، ﴿ وَلَمْ يَعلم أَنَّ الله قد أهلك مِن قبله مِن القرون مَن هُو أَشْدُ مِنهُ قَوَّة وأكثرُ جَمعا ﴾ تعجَّب وتوبيخ عَلَى اغتراره بقوّته، وكثرة ماله مَع علمه بذلك، ولَعَلَّهُ قرأه في التَّوْرَاة، أو سَمعه من حفَّاظها، ﴿ وَلاَ يُسألُ عَن ذُنوبهم المجرمُونَ (٧٨) ﴾ (لَعَلَّهُ) سُؤال استعلام؛ فإنَّه تعالى مطلع عليها؛ أو معاتبة، فإنه عِمد يُعذّبون بها بغتة؛ كأنَّه لَمَّ هَدَّد قارونَ بذكر إهلاك مَن قبله مِمنَّ كَانُوا أقوى مِنهُ وأغنى، أكَّد ذَلِكَ بأن بين أنَّه لم يكن مَا يَحصُّهم، بَل الله مُطلِّع عَلَى ذنوب المجرمين كلَّهم، ومعاقبهم عليها لا مَحالة.

﴿ فَخَرِج عَلَى قومه في زِينته ﴾ كما قيل إنَّه حرج عَلَى بغلَة شَهبَاء، عليه الأرجوان، وعليها سَرج مِن ذهب، ومعه أربعة آلاف عَلَى زَيِّه، أو أقلَّ مِنهُ، ليتمَّ لَهُ التفضُّل عَلَيْ هِم، ﴿ قَالَ الذِينَ يُريدون الحياةَ الدُّنْ يَا ﴾ عَلَى مَا هُوَ عادة النَّاس مِنَ الرغبة: ﴿ يَا لَيْتَ لَنَا مِثْلَ مَا أُوتِي قَارُونُ إِنَّهُ لَذُو حَظً عظيم (٧٩) ﴾ مِنَ الدُّنْيَا.

﴿ وقال الذِينَ أُوتُوا العلمَ ﴾ بأحوال مآل الدُّنْيَا، وإقبال عاقبتها؛ قيل: أُوتُوا العلمَ بِمَا وعدَ الله في الآخِرَة، ﴿ وَيلكم ﴾ دُعاءٌ بالهلاك، استُعْمِل للزَّحر عماً لاَ يُرتضى، ﴿ ثُوابُ الله خيرٌ لِمَن آمَنَ وعملَ صالحا ﴾ مِمَّا أُوتِي قارون، بَل مِنَ الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا، ﴿ وَلاَ يُلقَاها ﴾ قيل: الضمير فِيهِ للكلمة التِي تكلَّم بها العلماء؛ أو للثواب، فإنَّه بمعنى المثوبة؛ أو للجنان والعمل الصالح، فإنَّهما في معنى السيرة والطريقة، ﴿ إلاَّ الصابرُونَ (١٨) ﴾ على الطَّاعَات، وعن المعاصي.

﴿ فَحْسَفُنَا بِهِ وَبَدَارَهُ الْأَرْضِ ﴾ قيل: انطبقت عَلَيْهِمُ الأَرْضَ هُوَ وأصحابه وداره وأمواله، وأنَّه يُحسف بهِ كلَّ يوم قامةً، وأنَّه يتجلحل فِيهَا وَلاَ يبلغ قعرها إِلَى يوم القيامة، ﴿ فَمَا كَانَ لَهُ مِن فَئَة يَنصرونه مِن دُونَ ا للهُ وَمَا كَانَ مَن المنتصرينَ (٨١) ﴾.

﴿ وَأَصِبِحَ الذِيسَ تَمنَّوا مَكانِه بِالأَمسِ ﴾ لمَّا أَن صَارِ عَبْرَةَ لَهُمْ لاَ لَنفسه، بعدما انكشف الغطاءُ عَن المتعامين للتَّبصُّر بالبصائر (لُعَلَّهُ) فيمما كَانَ منكشفا قبل وقوعه لأهل البصائر، ﴿ يقولون: وَيكَأَنَّ الله يبسط الوزق لمن

يَشَاء مِن عِباده ويَقلِر ﴾ يَبسط ويقدر بمقتضى مشيئته، لا كرامة تقتضي البسط، وَلاَ لهوان يقتضى القبض؛ ﴿لولاَ أَن مَنَّ الله علينا لَخَسَف بِنا ويكأنَّه لاَ يُفلح الْكَافِرُونَ (٨٢) ﴾ لِنعمة الله، أو المكذَّبون برسله، وبما وعدوا من ثواب الآخِرة.

﴿ تلك الدارُ الآخِرَة ﴾ إشارة تعظيم، كأنَّه قَالَ: تلك التِي سَمعت خبرها، وبلغَكَ وصفها، (لَعَلَّهُ) لأَنَّهَا ليست في الحقيقة [633] بـدار غيرها، ﴿ نَجعلها للذين لا يُريدون علوًا في الأَرْض ﴾ غَلَبَة وقهرا ورئاسة بغير الحـق، ﴿ وَلاَ فسادا ﴾ ظُلما عَلَى النَّاس، كما أراده فرعون وقارون، ﴿ والعاقبةُ ﴾ المحمودة ﴿ للمتَّقِينَ (٨٣) ﴾ مِمَّا لاَ يرضاه الله(١٠).

﴿ مَن جاءَ بالحسنةِ فله خيرٌ منها ﴾ ذاتا وقَدرًا، أو وصفا ودواما، ﴿ ومسن جَاءَ بالسيَّنَةِ فَلَا يُجَزَى الذِينَ عملوا السَّيِّئَاتِ إِلاَّ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (٨٤) ﴾ إِلاَّ مِثل عملهم.

﴿إِنَّ الذِي فَرَض عليك القرآنَ ﴾ أوجب عليك تلاوته وتبليغه والعمل بِمَا فِيهِ ﴿لرَادُّكُ إِلَى مَعَادٍ ﴾ وَهُوَ المقام المحمود، وَعَدَك أَن يَبعثك فِيهِ. ﴿قَلَ: رَبِّي أَعلمُ مَن جَاءَ بالهدى ﴾ وَمَا يستحقُّه مِنَ الجزاء، ﴿وَمَن هُـوَ فِي ضلالٍ مُبِين (٨٥) ﴾ وَمَا يستحقُّه مِنَ العذابِ والإذلال.

١ - «للمتسَّقين: أي الذين يتستَّقون ما لا يرضاه الله تَعَالى من الأفعال والأقوال». أبو السعود: تفسير، مج٤/ ج٧/ ص٢٧٠.

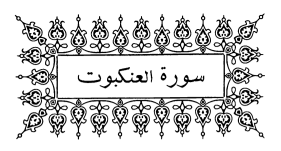
﴿ وَمَا كُنتَ تَرجو أَن يلقى إليك الكتابُ ﴾ وَمَا كنتَ ترجوهُ ﴿ إِلاَّ رحمةً مِن رَبِّكَ ﴾ وَمَا كنتَ ترجوهُ ﴿ إِلاَّ رحمةً مِن رَبِّكَ ﴾ ولكن ألقاه رحمًا (١) مِنْهُ؛ ويجوز أن يكون استثناء مَحمولا عَلَى المعنى، كأنَّ قَالَ: وَمَا أُلقي إليك إِلاَّ رحمة، أي: لأجل التَّرجُّم، ﴿ فلا تَكُونَنَّ ظهيرا للكَافِرِينَ (٨٦) ﴾ مُظاهرا لَهُم علينا بمداراتهم، والتحمُّل عَنْهُم، والإحابة إِلَى طلبهم.

﴿وَلاَ يصدُّنَكُ عَن آيات الله ﴾ عَن قراءتها والعمل بها وتبليغها، ﴿بعـد إِذَ أُنزِلت إليك، وادعُ إِلَى رَبِّكَ ﴾ إِلَى عبادته وتوحيده، ﴿وَلاَ تكوننَّ مِنَ المشركِينَ(٨٧)﴾ بِهِ سِواه.

﴿ وَلاَ تَدَعُ مَعَ الله إلها آخر ﴾ مِن نفس أو هواها، أو أحدٍ مِنَ الحلق؛ قيل: الخطابُ في الظاهر للنِّيِّ؛ وَالمُسرَاد بِهِ: أهل دينه، ﴿لاَ إِله إِلاَّ هُوَ ﴾ لاَ يَستحقُّ العبادةَ سواهُ، ﴿كُلُّ شيء هالك إِلاَّ وجهَه ﴾ إِلاَّ ذاته، ﴿لَهُ المحكم ﴾ القضاءُ النافذُ في الخلائق، ﴿وَإِلَيْهِ ترجعُونَ (٨٨) ﴾ للحزاء بالْحَقِّ.



١ - لَعَلُّ الصواب: «رحمةٌ»، ر: المصدر السابق: ص٢٨.



## براييدالرحمز الرحم

﴿ الم (١) أَحَسِبَ الناسُ أَن يُستركوا أَن يقولوا: آمناً وَهُم لا يُفتنون (٢) فَانَ معناه: أحسبوا أَن نتركهم غير مفتونين لقولهم: «آمناً»، بَل يَمتحنهم الله بمشاق التكاليف، كالمهاجرة والمحاهدة، ورفض الشهوات، ووظائف الطاعات، وأنواع المصايب في الأنفس والأموال، ليتمينز المخلص مِنَ المنافق، والثابت في الدين من الذي يعبد الله عَلَى حرف؛ ولينالوا بالصبر عليها عَوالي المدرجات؛ ولأنَّ القول مصداقه العمل؛ والإيمان: قول وعمل ونيَّة.

﴿ وَلَقَد فَتَنَا الذِينَ مِن قبلهم ﴾ المعنى: أنَّ ذَلِكَ سُنَّة قديمة، حارية في الأمم كلِّها، في النبغي أن يتوقَّع خلافه، فإنَّ ذَلِكَ مِمَّا تقتضيه الحكمة؛ ﴿ فَلَيَعَلَمَنَّ اللهُ الذِينَ صَدَقوا ﴾ في قولهم: آمنًا، ﴿ وَلَيَعلَمَنَّ الكاذبِينَ (٣) ﴾.

﴿ أَم حَسِبَ الذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيِّنَاتِ ﴾ الكفر والمعاصي، فإنَّ العمل يعمُّ أفعال القلوب والحوارح، ﴿ أَن يَسبقونا ﴾ أن يَفُوتونا، ﴿ ساء مَا يَحكُمُونَ (٤) ﴾ بِئُسَ مَا يَحكمون الأنفسهم بهذا الظنِّ.

وَمَن كَانَ يَرجو لقاء الله أي: تلقّي جزائه وفإنَّ أجلَ الله لآت كائن لا عالة؛ فليبادر مَا يُحقِّق أمله، ويصدِّق رحاءه، [٤٤٦] أو مَا يستوجب القربة والرضا. (لَعَلَّهُ) ومَعنى الآية: أنَّ مَن يخشى الله وتأمله فليستعدَّ لَهُ وليعمل، ﴿وَهُو السميع العليم(٥) ومن جَاهَد نفسه الحسمانيَّة، بالصبر عَلَى مضض الطَّاعَة، والكفِّ عَن الشهوات، ﴿فَإنسَّمَا يُجاهد لنفسه الروحانيَّة، لأَنَّ منفعته لها، ولأنَّها خُلقت عادمة لها، ولأنَّها الله لَغنيُّ عَن الْعَالَمِينَ (٦) فلا حاجة به إلى طاعتهم، وإنسَّما كلسَّف عباده رحمة عَلَيْ هِم، ليعود النفع لَهُم. ﴿وَالذِينَ آمنوا وعملوا الصالحات رحمة عَلَيْ هِم، ليعود النفع لَهُم. ﴿وَالذِينَ آمنوا وعملوا الصالحات لنكفرنَ عَنْهُم سَيَّنَاتهم صغائر ذنوبهم لنبطنتَها؛ والتكفير: إذهاب السيِّنة بالحسنة، ﴿ولنجزينَهم أحسن الذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ لَنُهُ أَولَا يَعْمَلُونَ المَالِي عَنْهُ أَصِينَ عَنْهُ أَحسن الذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ لَا عَمالهم.

﴿ ووصَّينا الإنسانَ بوالديه حُسنا ﴾ بإتيانه فعلا ذا حُسن، ﴿ وإن جاهداك لِتُشرك بي مَا ليس لك بِهِ علم ﴾ إشعارا بأنَّ مَا لم يُعلم صحَّته لاَ يجوز اتِّباَعه، وإن لم يعلم بطلانه فضلا عمَّا علم بطلانه؛ والشرك بِه يقتضي جميع المعاصي؛ ﴿ فلا تُطعهما إليَّ مرجعُكم ﴾ مرجع من آمن، ومن أشرك، ومن برَّ بوالديه، ومن عتَّ، ﴿ فأنبِّنكم بِمَا كُنتُم تَعْمَلُونَ ( ٨ ) ﴾ بالجزاء عليه.

﴿وَالذِينَ آمَنُوا وَعَمَلُوا الصَّالَحُاتُ لَنَدَخَلَنَّهُمْ فِي الصَّالِحِينَ(٩)﴾ بالتوفيق في جملتهم؛ والكمالُ في الصلاح منتهى درجات المؤمنين، ومنتهى أنبياء الله المرسلين؛ أو في مُدخلهم وهي الجنَّة.

﴿ وَمِن النَّاسِ مَن يَقُولَ: آمنًا بَا للهُ؛ فَإِذَا أُوذِي فِي الله جعل فَتَنَةَ النَّاسِ كَعَذَابِ اللهُ اللهِ وَلَنْ جَاء نَصَرَ مِن رَبِّكَ ﴾ فتح وغنيمة، ﴿ليقولنَّ: إِنَّا كُنتًا معكم ﴾ في الدين، فأشرِكُونا فِيهِ؛ والمراد بِهِ المنافقون، ﴿أُولِيسِ اللهِ بأعلم بِمَا فِي صدور الْعَالَمِينَ (١٠) ﴾؟ مِنَ الإخلاص والنفاق. ﴿ وَلَيَعْلَمَنَ اللهِ الذِينَ آمنوا ولَيَعْلَمَنَ المنافقينَ (١٠) ﴾.

﴿ وقال الذِينَ كَفَرُوا للذين آمنوا: اتبَعوا سبيلنا الذي نسلكه في دينا، ﴿ وَلَنَحمِل خطاياكم ﴾ إن كَانَ ذَلِكَ خطيئة، ﴿ وَمَا هم بحاملين من خطاياهم من شيء، إنَّهُمْ لكاذبُونَ (١٢) ولَيَحمِلُنَّ أَثقالهم ﴾ أثقال مَا اقترفته أنفسهم، ﴿ وَأَثقالاً مَعَ أَثقالهم ﴾ وأثقالا أُخر معها لِمَا تسبَّبُوا لَـهُ بالإضلال، والحمل عَلَى المعاصي مِن غير أن ينقص من أثقال من تبعهم شيء، ﴿ وليسألنَّ يوم القيامة عَمَّا كَانُوا يفترُونَ (١٣) ﴾ كَانَ الإفتراء قولا أو عملا أو اعتقادا، خلاف الصدق.

﴿ وَلَقَد أرسلنا نوحا إِلَى قومه، فلبث فِيهِم أَلْفَ سَنةٍ إِلاَّ خَسَين عاما ﴾ والمقصود مِنَ القصَّة تسلية لرسول الله على وتثبيته عَلَى مَا يُكابد مِن الكفرة، ﴿ فَأَخِذهم الطوفانُ ﴾ طوفان الماء، وَهُوَ مَا طاف بكثرة، من سيل أو ظلام أو نحوهما، ﴿ وَهُم ظَالِمُونَ (١٤) ﴾ بالكفر. ﴿ فَأَنجيناه وأصحاب السفينة وجعلناها آيةً للعالمِينَ (١٥) ﴾ يتعظون ويستدلُّون بها.

١ - في الأصل: - «جعل فتنة الناس كعذاب الله»، وهو سهو.

﴿وإبراهيم إذ قَالَ لقومه: اعبدوا الله واتَّقُوه ذلكم خيرٌ لكم، مِمَّا أَنتُم عليه، ﴿إِن كُنتُم تَعْلَمُونَ(١٦)﴾ تُميّزون مَا هُوَ خير مِمَّــا هُـوَ شـرٌّ؛ أو كُنتُم تنظرون في الأمور بنظر العلم دون عمَـى الجهـل. ﴿إِنَّمَا تَعبدون من دون الله أوثانا [٤٤٧] وتُخلقون إفكا ، وتكذبون كذبا في تسمِسيَتِها آلهة، وَهُوَ استدلال عَلَى شرارة مَا هم عليه من حيث أنَّه زور وباطل، ﴿إِنَّ الذِّينَ تَعبُدون من دون الله لا يَملكون لكم رزقا الله بان (١) عَلَى شرارة ذَلِك، من حيث أنَّه لاَ يُجدي بطائل، ﴿فابتغوا عند الله الوزقَ﴾ كلُّه، فإنَّه المالك لَهُ، ﴿واعبدوه واشكروا لَهُ ﴾ مُتوسِّلين إلى مطالبكم بعبادته، مُقيِّدين لـما حصَّكم مِنَ النعم بشكره؛ أو مُستعدِّين لِلِقائم بهما، فإنَّه ﴿ إِلَيْهِ تُرجعُونَ (١٧) وإن تكذُّبُوا فقد كَذَّبَ أُمَّمٌ من قَبلكم، من قَبلي مِنَ الرُّسل، فلم يَضرُّهم تكذيبهم، وإنَّما ضرُّوا أنفسهم حيث تسبَّب لِمَا حلَّ بهم مِنَ العذاب، فكذا تكذيبكم، ﴿وَمَا عَلَى الرسول إلاَّ البلاغ الْمُبين(١٨)﴾ الذِي يزول معه الشكُّ؛ وَمَا عليه [إلاًّ] أن يَصدُق وَلاَ يَكذِب.

﴿ وَلَمْ يَرُوا كَيْفَ يُبِدَى الله الحَلْقَ ثُمَّ يَعِيدُه ﴾ إخبار بالإعادة بعد الموت، ﴿ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى الله يسير ( 1 ٩ ) ﴾ إذ لا يفتقر في فعله إلى شيء. ﴿ قـل: سيروا في الأرْض فانظروا كيف بدأً الخلق ﴾ عَلَى اختلاف الأجناس والأحوال، ﴿ ثُمَّ الله يُنشئ النشأة الآخِرَة ﴾ لأنَّ مَن عُرف بالقدرة عَلَى الإبداء ينبغي أن يُحكم لَهُ بالقدرة عَلَى الإعادة، ﴿ إِنَّ الله عَلَى كُلِّ شيء

١ - لعلُّ الصواب: «بائن»، أي بيُّن وواضح.

قدير (٢٠) ﴾ لأَنَّ قدرته لذاته، ونسبة ذاته إِلَى كُلِّ المكنات عَلَى سواء. ﴿يعذَّب مَن يَشَاء ﴾ في الدُّنْيَا، ﴿ويرحم من يَشَاء ﴾ في الدُّنْيَا، ﴿وَإِلَيْ فِي الدُّنْيَا، ﴿وَإِلَيْ فِي الدُّنْيَا، ﴿وَإِلَيْ فِي الدُّنْ وَالْمَا اللَّهُ مِعجزين ﴾ رَبَّكُم عَن إدراككم ﴿فِي الأَرْض، والهبوط الأَرْض وَلا في السَّمَاء ﴾ إن فررتم مِن فضائه بالتواري في الأَرْض، والهبوط في مهاويها، والتحصُّن في السَّمَاء، أو القلاع الذاهبة فِيها، ﴿وَمَا لَكم من دون الله من وَلِي وَلا نصير (٢٢) ﴾ يَحرسكم عَن بلاء يظهر مِنَ الأَرْض، أو ينزل مِنَ السَّمَاء، ويدفعه عنكم.

﴿وَالذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ الله ﴾ بدلائل وحدانيَّته، أو بكتبه ﴿ولقائه ﴾ بالبعث والجزاء، ﴿أُولَـئِكَ يَبِسُوا مِن رحمتي ﴾ يوم القيامة، أو في الدُّنْـيَا لإنكار البعث والجزاء، ﴿وأولئك لَهُم عذابٌ أليم(٢٣)﴾ في الدارين.

﴿ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمَهُ قَوْمِ إِبْرَاهِمِم، ﴿ إِلاَّ أَنْ قَالُوا: اقتلُوهُ أَو حُرِقُوه، فَانْجَاهُ اللهُ مِنَ النار إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيات لقوم يُؤْمِنُونَ (٢٤) ﴾ لأنسَّهُم المنتفعون بالتأمثُّل فِيهَا. ﴿ وقال: إِنَّمَا اتَّخَذَتَم مِن دون اللهُ أوثانا مودَّةَ بَينِكُم فِي الحياة الدُّنْيَا ﴾ (لَعَلُهُ) معناه: إِنَّ الذِينَ اتَّخَذَتَم من دون [الله] من أوثان، وهي مودَّةُ بَينِكُم فِي الحياة الدُّنْيَا ثُمَّ تنقطع فِي الآخِرَة، وَلاَ تنفعكم بَل تضرُّكم كما قَالَ: ﴿ ثُمَّ يَوْم القيامة يكفُرُ بعضكم بَعض، ويلعنُ بعضكم بعضا، وماواكم النار وَمَا لكم من ناصرينَ (٢٥) ﴾.

﴿ فَآمَنَ لَهُ لُـُوطُ ﴾ أي: صدَّقه، ﴿ وقال، إِنِّي مُهاجِر ﴾ من حضوضي (١٠

١ - لَعَلَّ الصواب: «من قومي»، كما ورد عند أبي السعود: تفسير، مج٤/ ج٧/ ص٣٧.
 والألوسي: روح المعاني، ج٢٠/ ص٢٥١. ولم أجد فيما بين يديًّ من مصادر اللغة معنَّى

﴿إِلَى رَبِّي﴾ إِلَى عبادته، ﴿إِنَّهُ هُوَ العزيزِ الحكيم(٢٦)﴾ الذِي لاَ يَأْمُـرُ إِلاَّ بِمَا فِيهِ صلاحي. ﴿ووهبنا لَهُ إسحاق ويعقوبَ وجعلنا في ذرِّيته النبوَّة والكتاب [٤٤٨] وآتيناه أجرَه في الدُّنْيَا﴾ التوفيق عَلَى الطَّاعة، والتنعُّم بهِ، والبشارة بالنعمة الأبديَّة؛ أو صحب معه سعادته في الآخِرَة، ﴿وَإِنَّهُ في الآخِرَة لَمِن الصالحِينَ(٢٧)﴾ لَفي عدد الكاملين في الصلاح.

وولوطا إذ قَالَ لقومه: إنَّكُم لتأتون الفاحشة مَا سبقكم بها مِن أَحدُم مِنَ الْعَالَمِينَ (٢٨) استئناف مقرِّر لفاحشتها، من حيث إنسها مِمَّا اشمأزَّت مِنهُ الطباع، وتحاشت عَنْهُ النفوس، حتَّى أقدموا عليها لِحبث طينتهم. وأنتُكم لتأتون الرجال، وتقطعون السبيل وتعترضون للسابلة بالقتل، وأخذ المال؛ أو بالفاحشة حتَّى انقطعت الطرق؛ أو تقطعون سبيل النسل بالاعتراض عَن الحرث، وإتيان مَا ليس بحرث، ﴿وتأتون في ناديكم في بالاعتراض عَن الحرث، وإتيان مَا ليس بحرث، ﴿وتأتون في ناديكم الجماع بالسكم الغاصَّة؛ وَلاَ يقال: النادي، إلاَّ لِمَا فِيهِ أهله، ﴿ المنكو الجماع والضراط، وحلُّ الإزار، وغير ذلك من القبائح عدم مبالاةٍ بها؛ وقيل: الحذف(١) بالحصا، والرمي بالبنادق(٢)؛ والمنكر: اسم جامع لجميع المعاصي،

لكلمة «حضوض». أو لَعلَّهُ يقصد «خُضُضِي» جمع كلمة «حضيض»، وَهُوَ قرار الأرض عند سفع الجبل. ( ابن منظور: لسان العـرب، ج١/ ص ٦٦، مَـادَّة «حضض»)، أي أَنَّ لوطا التَّنِيُكُمْ مهاجر للدنايا ليسمو بروحه إلى المعــالي الروحانية، وَلِلْلَكُ فسَّر قولـه تَعَـالىَ: ﴿ وَلِلْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ أعلم.

١ - «والحذف: الرمي عن حانب، والضرب عن حانب... قال [الأزهريُّ]: وأَمَّا الخذف بالحاء: فَإِنَّهُ الرمي بالحصى الصغار بأطراف الأصابع»، ابن منظور: لسان العرب، ج١/ ص٥٩١، مادَّة «حذف».

﴿ فَمَا كَانَ جُوابِ قُومُهُ إِلاَّ أَنْ قَالُوا ائتنا بعندابِ الله إن كنست مِنَ الصادقِينَ (٢٩) ﴿ فِي استقباح ذَلِكَ؛ أو في دعوى النبوَّة المفهومة مِنَ التوبيخ. ﴿ قَالَ: رَبُّ انصرني ﴾ بإنزال العذاب ﴿ عَلَى القوم المفسليينَ (٣٠) ﴾ بابتداع الفاحشة، وسنتُها فيمن بعدهم.

﴿ وَلَمَّا جاءت رُسلُنا إبراهيمَ بالبشرى، قَالُوا: إِنا مُهلكو أهلِ هَذِهِ القرية إِنَّ أهلها كَانُوا ظالمِينَ (٣٦) ﴾ تعليل لإهلاكهم، بإصرارهم وتماديهم في ظلمهم، الذي هُو الكفر، وأنواع المعاصي. ﴿ قَالَ: إِنَّ فِيهَا لوطا ﴾ وذلك في اقتضاء الحكمة أن لا يؤخذ المطبع بالعاصين، ﴿ قَالُوا: نَحْنُ أعلم بمن فِيهَا لَنُسُرَجِّينَا هُ وَاهلَه ﴾ تسليم لقوله، مَعَ ادِّعاء مزيد العلم به؛ وأنسَّهُم مَا كَانُوا غافلين عَنْهُ، ﴿ إِلا المواته كَانَت مِنَ الغابرينَ (٣٢) ﴾ الباقين في العذاب.

﴿ وَلَمَّا أَن جَاءَت رُسُلنا لوطا سِيء بهم وضاق بهم ذَرْعًا ﴾ وضاق بشأنهم وتدمير أمرهم ذَرعه، أي: طاقته، كقولهم: "ضاقت يده" وبإزائه "رَحُب ذَرعه بكذا"، إذا كان مطيقا له، وذلك لأن طويل الذراع، ينال ما لا ينال قصير الذراع، ﴿ وَقَالُوا: لاَ تَحف وَلاَ تَحزن (١) إِنَّا مُنجُوك وأهلك إلا امرأتك كَانَت مِنَ الغابرِينَ (٣٣) إِنَّا مُنزلون عَلَى أهل هَذِهِ القرية رِجزا مِنَ السَّمَاء بِمَا كَانُوا يفسقُونٌ (٣٤) وَلَقَد تركنا منها آيةً بيّنة ﴾ هِيَ حكايتها الشائعة، أو آثار

٢ - «والبُندُق: الذي يرمى به، والواحدة بـُندُقة والجمع: البنادق». ابن منظور: لسان
 العرب، ج١/ ص٢٦٧، مَادَّة «بندق».

۱ – في الأصل: – «ولا تحزن»، وهو سهو.

الديـار الخربـة؛ وقيـل: الحجـارة الممطـورة، فإنــَّها كَـانَت باقيــة بعــد ﴿لقــوم يعقلُونَ(٣٥)﴾ يستعملون عقولهم في الاستبصار، ويتدبَّرون الآيات، تدبُّر ذوي العقول؛ قيل: الآيـَة البـيِّنة: آثار منازلهم الخربة.

﴿ وَإِلَى مدين أَخَاهُم شَعِيبًا، فقال: يَا قَوْمُ اعْبَدُوا اللهُ، وارْجُوا اليُّومُ الآخر ﴾ وانعلوا مَا ترجون بِهِ ثُواب، ﴿ وَلاَ تَعْبُوا فِي الأَرْضُ مفسليينَ (٣٦) فَكَذَّبُوهُ فَأَخَذَتُهُم [٤٤٩] الرَّجْفَةُ ﴾ الزلزلة الشديدة؛ وقيل: صيحة جبريل، لأنَّ القلوب ترجف لها، ﴿ فَأَصِبُحُوا فِي دارهم جَاثِمِينَ (٣٧) ﴾ مَيِّتِين.

﴿وعادا وغود وقد تَبَيَّنَ لكم مِّن مَّسَاكِنِهِم ﴾ أي: تبيَّن لكم بعض مساكنهم، أو إهلاكهم من جهة مساكنهم إِذَا نظرتم إِلَيْها، عند مروركم بها، ﴿وزيَّن لَهُمُ الشيطانُ أعمالهم ﴾ فزيَّن قبحها بالحسن، ﴿فصدَّهم عَن السبيل ﴾ السبيل الموصل (١) إِلَى الجنَّة، ﴿وكَانُوا مستبصرِينَ (٣٨) ﴾ أي: مُمكَّنين مِنَ الاستبصار والبصيرة وكشف القناع، ولكنَّهم غطَّت بصائرَهم أهويتُهم التي عبدوها.

﴿وقارون وفرعون وهامان﴾ (لَعَلَّهُ) أي: أهلكنا هؤلاء، ﴿وَلَقَد جـاءهم موسى بِالبَـيِّـنَاتِ، فاستكبروا في الأَرْض، وَمَا كَانُوا سابقِينَ(٣٩)﴾ فائتين، بَل أدركهم أمر الله، مِن "سبق طالِبَه" إذا فاته.

﴿ فَكُلا اللَّهُ اللَّهُ مَا فَمَنْهُ مَنَ أَرْسَلْنَا عَلَيْهُ حَاصِبًا ﴾ كقوم لوط، ﴿ وَمِنْهُمْ مَن الْحَدْتُهُ الصَّيْحَةِ، وَمِنْهُمْ مَن حَسَفْنَا بِهِ الأَرْضُ (٢) وَمِنْهُمْ مَن

١ - السبيل: «يذكّر ويؤنّث». ر: ابن منظور: لسان العرب، ج٣/ ص٩١، مَادّة «سبل».

٢ - في الأصل: - ﴿وَمِنْهُمْ مَن أَخَذَتُهُ الصّيحة، ومنهم مَن خسفنا بِهِ الأَرْضِ﴾، وهو سهو.

أغرقنا ﴾ كقوم نوح وفرعون وقومه، ﴿وَمَا كَانَ الله ليظلمهم ﴾ ليعاملهم معاملة الظالم، فيعاقبهم بغير حُرم، ﴿ولكن كَانُوا أنفسهم يظلمُونَ (٠٤) ﴾ بتركهم لها عَن التزكية.

ومثل الذين اتتَّخَذوا من دون الله أولياء هم مِمَّا اتَّخَذوه مُعتَمَدا، ومُتَّكلا، وكمثل العنكبوتِ اتَّخَذَت بيتا في فيما نسحته في الوهن والخور، بَل ذَلِكَ أوهن، فإنَّ لهذا حقيقة وانتفاعا، (لَعَلَّهُ) وليس لآلهتهم حقيقة، ولا حلب نفع ولا دفع ضرَّ، بَل يتضرَّرون بذلك، ﴿وَإِنَّ أُوهِنَ البيوتِ لَبَيتُ العنكبوتِ لا بيت أوهى وأقلَّ وقاية للحرِّ والبرد مِنهُ وكذلك آلهتهم لا تحلب نفعا ولا تدفع ضرَّا، ﴿ لَو كَانُوا يَعْلَمُونَ (13) ﴾ لو يرجعوا إلى عِلم، لعلموا أنَّ هذَا مثلهم، وأنَّ دينهم أوهى مِن ذَلِك ويجوز أن يكون المراد بيت العنكبوتِ دينهم، سمَّاهم بِهِ تحقيقا للتمثيل، فيكون المعنى: وإنَّ أوهن مَا يعتمد به في الدين دينهم.

﴿ إِنَّ الله يَعلم مَا يَدعون مِن دونه من شيء ﴾ أي: ليس بشيء، لأنها أهوية سيَّارة طيَّارة، مَا كَانَ منها كأنَّه لم يكن، كما قَالَ: ﴿ كَانَ لَم تَعْنَ بِالأَمسِ ﴾ (١) ، ﴿ وَهُوَ العزيز الحكيم (٢٤) ﴾ تعليل عَلَى المعنيين، فإنَّ مِن فرط الغباوة إشراك مَا لا يُعدُّ شَيْئًا بِمن هَذَا شأنه، وإنَّ الجماد بالإضافة إلى القادر القاهر عَلَى كُلِّ شيء، البالغ في العلم وإتقان الفعل الغاية كالمعدوم، وأنَّ مَن هَذَا صفته قَدر (٢) عَلَى مُجازاتهم.

۱ - سورة يونس: ۲٤.

٢ - لَعَلَّ الصواب: «وأنَّ مَن هَذِهِ صفته قادر عَلَى بجازاتهم». كما في أبو السعود: تفسير،
 مج٤/ ج٧/ ص٤١.

﴿وتلك الأمثالُ عِنى: هَذَا المثل أو نظائره، ﴿نضوبُها للنَّاسِ تقريبا لِمَا بَعُدَ مِن أَفهامهم، ﴿وَمَا يَعقلها ﴾ وَلاَ يَعقل حُسنها وفائدتها، ﴿إلاَ العالمُونَ (٤٣) ﴾ الذِينَ يتدبّرون الأشياء عَلَى مَا ينبغي، وعنه الطّيِّكِ : أنَّه تلا هَذِهِ (١) الآية فقال: ﴿العالم: مَن عقل عَن الله، فعمل [٥٥] بطاعته، واحتنب سخطه» (١).

﴿ حَلَقَ الله السَّمَاوَات والأَرْض بِالْحَقِّ ﴾ مُحقًّا غير رائــد بِهِ عبثـا وَلاَ لعبـا؛ فـإنَّ المقصـود بـالذَّات مَـن حلقهمـا إضافـة الخـير، والدلالـة عَلَـى ذاتــه وصفاته، كما أشار إِلَــْهِ بقوله: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لآية للمؤمنِينَ(٤٤)﴾ لأَنــَّهُم المنتفعون بها.

واتل مَا أُوحى إليكَ مِنَ الكتابِ تقرُّبا إِلَى الله بقراءته، وتَحفَّظا لألفاظه، واستكشافا لمعانيه، وتبليغا لأحكامه؛ فإنَّ القارئ المتأمِّل قد ينكشف له بالتكرار مَا لم ينكشف له أوَّل مَا قَرَع سَمعه، ﴿ وَأَقْمِ الصلاة إِنَّ الصلاة ﴾ إِن أقيمت عَلَى الوجه، فإنَّها ﴿ تنهى عَن الفحشاء والمنكر ﴾ بأن تكون سببا للانتهاء عَن المعاصى، من حيث أنَّها تُذكِّر الله، وتُورث للنفس خَشية، ومَا

٢- في الأصل: «هذا»، وهو خطأ.

٢ - لم نجده في الربيع ولا في الكتب التسعة ولا في الجامع الصغير وزياداته. وَفي معناه ما أورده الدارميُّ في سننه: كتاب المقدمة، حديث رقم ٣٨٤: عَنْ عَلِيٌ قَالَ: «يَا حَمَلَـةَ الْعِلْمِ اعْمَلُوا بِهِ فَإِنْمَا الْعَالِمُ مَنْ عَمِـلَ بِمَا عَلِـمَ وَوَافَـقَ عِلْمُهُ عَمَلَـهُ، وَسَيَكُونُ أَقْوَامٌ يَحْمِلُونَ الْعِلْمَ لَا يُحَاوِزُ تَرَاقِيَهُمْ، يُخَالِفُ عَمَلُهُمْ عِلْمَهُمْ، وتُخَالِفُ سَرِيرَتُهُمْ عَلَيْهَمْ...» الحديث.

لم تنهه صلاته عن الفحشاء فليست بمقبولة؛ ﴿ولَذِكُو اللهِ أَكبرُ ﴾ مِن أمر دنياكم؛ أو الصلاة أكبر من سائر الطَّاعات، لأَنَّهَا عمادُ الدين؛ أو مشاهدة المذكور في الصلاة، فهو أكبر مِن الصلاة؛ أو ولذكر الله إيَّاكم برحمته أكبر من ذكركم إيَّاه بطاعته؛ أو مشاهدة المذكور في الصلاة أكبر مِن الصلاة، ﴿والله يعلم مَا تَصنعُونُ (٤٥) ﴾ منها، ومن سائر الطاعة فيحازيكم بها أحسن المجازاة.

﴿ وَلاَ تُجادلوا أهلَ الكتابِ إِلاَّ بالتي هِي أحسن ﴾ إلاَّ بالخصلة التِي هِي أحسن ، كمعارضة الخشونة باللين ، والغضب بالكظم ؛ وقيل: هُو منسوخ بِآية السيف ، إذ لاَ مُحادلة أشدَّ مِنْ أَه ؛ وقيل: المُرَاد بِهِ ذَوُوا العهد مِنْ أَهُ ، ﴿ إِلاَّ اللَّذِينَ ظَلَموا مِنْ هُم ﴾ بإفراط في الاعتداء والعناد ؛ أو بنبذ العهد ، ومنع الحريّة ، ﴿ وقولوا : آمناً بالذي أُنزل إلينا وأُنزل إليكم ﴾ هُو مِن المحادلة بالتِي هي أحسن ، وعن الني الله عن الله عن المحالة الله وبكتبه ورسله ، فإن قَالُوا : باطلا لم تصدّقوهم ، وإن قَالُوا وَقُولُوا آمناً له مُسْلِمُون (٤٦ ٤ ) ﴾ وإلهنا وإلهكم وَاحِد ونَحن لَـهُ مُسْلِمُون (٤٤ ٤ ) ﴾

١ - رواه أبو داود في كتاب العلم، حديث رقم: ٣١٥٩ عن ابْنِ أَبِي نَمْلَةَ الأَنْصَارِيُّ عَنْ أَبِيهِ أَنَّهُ بَيْنَمَا هُوَ حَالِسٌ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ ﷺ وَعِنْدَهُ رَحُلٌ مِنَ الْبَهُودِ مُرَّ بِحَنَازَةٍ، فَقَالَ النبِي عَنْدَ اللهِ عَنْدَ رَسُولُ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْدَ اللهِ عَنْدَ اللهِ عَنْدَ اللهِ اللهُ عَنَالَ النبي عَلَيْد اللهَ أَعْلَمُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ اللهِ اللهَ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

مطيعون لَهُ خاصَّة.

﴿وكذلك﴾ ومثل ذَلِكَ الإنزال، ﴿أنزلنا إليك الكتاب﴾ وحيا وصدقا كسائر الكتب الإلهيَّة، وَهُوَ تحقيق لقوله: ﴿فالذين آتيناهم الكتاب يُؤْمِنُونَ بِهِ في قيل: هم عَبد الله بن سلام وأضرابه؛ أو من تقدَّم عهد الرَّسول من أهل الكتابين، ﴿ومن هؤلاء﴾ من أهل العرب، ﴿مَن يُؤْمِنُ بِهِ بالقرآن، ﴿وَمَا يَجحد بِآياتِنا ﴾ مَعَ ظهورها، وقيام الحجَّة بها، ﴿إلاَّ الْكَافِرُونَ (٤٧) ﴾ إلاً المتوغَّلون في الكفر؛ فإنَّ أهويتهم وتقليدهم عند التَّأَمُّل بتصديقها، لكونها معجزة.

﴿وَمَا كُنتَ تَتَلُو مِن قِبَلُهُ مِن كِتَابُ وَلاَ تَخطُنُهُ بِيمِينَـكُ فَإِنَّ ظَهُـور هَذَا الكتاب الجـامع لأنواع العلـوم الشريفة، عَلَى أُمـيٍّ لم يُعـرَف بالقراءة والتعلَّم خارق للعادة؛ لأَنَّ تلاوته لا تتأتَّى إِلاَّ بالتعلَّم والتكرار لأحـد مِن الخيلقة، والرسول عَلَيُّ كغيره مِنَ النـاس في هَـذَا المعنـى، ﴿إِذَا لاَرْتَـابَ المبطِلُونَ(٤٨)﴾ أي: لوكنت مِمَّن يَخطُّ [٥١] ويقرأ لقالوا: لَعَلَهُ يعلَمه أو

الاعتصام بالكتاب وَالسُّنَّة رقم ٤ ٦٨١: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﴿ لِللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَلْلَ الْمُلْلَ ال الْكِتَابِ وَلاَ تُكَذَّبُوهُــمْ وَقُولُـوا: ﴿ آمَنًا بِا للهِ وَمَا أُنــْزِلَ إِلَيْنَـا...﴾ الآيــة». العالميـــّة: موسوعة الحديث، مَادَّة البحث: «لا تكذَّبوهم».

وعزاه السيوطيُّ إِلَى أبى داود في سننه، وأحمد في مسنده، وابن حــبَّان في صحيحـه، والبيهقي في سننه، عن أبي نملــة الأنصـاريِّ. برنـامج سلســلة كنــوز الســـنَّة، السلســلة الأولى، الجامع الصغير وزياداته، الإصدار الأوَّل، ١٤١٠هـ.

التقطه مِن كتب الأقدمين. وإنَّما سَمَّاهم مُبطلين لكفرهم، أو لارتيابهم بانتفاء وجـه وَاحِـد مـن وحـوه الإعجـاز المتكـاثرة؛ وَقِيـلَ: لارتـاب أهـــل الكتـــاب لوجدانهم نعتك عَلَى خلاف مَا في كتبهم.

﴿بَلَ هُوَ آيات بَيِّنَات في صدور الذِينَ أُوتُوا العلمَ ﴾ يَحفظونه، ويحفظون تأويله لاَ يقدر أحد عَلَى ححدانه وتحريفه، ﴿وَمَا يَجحَد بِآيــَاتِنا إِلاَّ الظَّالِمُونَ(٤٩)﴾ إِلاَّ المتوغَّلون في الظلم بالمكابرة بعد وضوح دلائل إعجازها.

﴿ وَقَالُوا: لولا أُنزل عليه آياتٌ من رَبِّه ﴾ مقترحة، ﴿ قل: إِنَّمَا الآيات عند الله ﴾ ينزلها كما يَشَاء، لستُ أملكها فآتيكم بسما تقترحونه، ﴿ وإنسَّما أنا نذير مُبِنٌ ( • ٥) أولم يكفِهم ﴾ آية مُعيَّنة عمَّا اقترحوه، ﴿ أَنَّا أَنزلنا عليك الكتاب يُتلى عليهم ﴾ تدوم تلاوته عَلَيْهِم متَحَدَّيْنَ بِهِ، فلا تزال معهم آية ثابتة لا تضمحلُّ، بخلاف سائر الآيات؛ أو تُتلى عَلَيْهِم، يعني: اليهود، بتحقيق مَا في أيديهم من نعتك ونعت دينك، ﴿ إِنَّ في ذَلِكَ ﴾ الكتاب الذي هُو آية مستمرَّة، وحجَّة بيِّنة، ﴿ لَوَهَهُ لَنعمة عظيمة، ﴿ وذكرى لقوم يُومُونَ ( ١ ٥) ﴾ وتذكرة لِمَن همه الإيمان دون التعنيُّت.

﴿قُلَ: كَفَى بَا لله بِنِي وَبِينَكُم شَهِيدًا﴾ يَصَدُّقَنِى، وقَـدَ صَدَّقَنِي بِالْمُعَجَزَات، ﴿يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْض، وَالذِينَ آمنوا بالباطل﴾ وَهُـوَ مَـا يُعبد من دون الله، ﴿وَكَفُرُوا بَا للهُ أُولَئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ(٢٥)﴾ (لَعَلَّهُ) للدارين.

﴿ويستعجلونك بالعذاب، ولولا أجلٌ مُسمَّى لَجاءهم العذاب﴾ أي: أنَّهم في حالهم ذَلِكَ مستحِقُوا العذاب لولا الأجل المسمَّى، كمثل مَن وحب

عليه دَين...<sup>(۱)</sup> وَأَنَّهُ حالٌّ بهم، لقوله: ﴿**وليأتينَّهم بغتة**﴾ عند نــزول المـوت، ﴿**وَهُم لاَ يَشعرُونَ(٣٥**)﴾ بإتيانه، ولو شعروا بهِ لتابوا قبل مَحيئه.

﴿ يستعجلونك بالعذاب وإنَّ جَهَنَّم لَمحيطة بالْكَافِرِينَ (٤٥) ﴾ ستحيط بهم يوم يأتيهم العذاب؛ أو هِيَ كالمحيطة بهم الآن، لإحاطة الكفر والمعاصي التي توجبها بهم، كمن أحاط به عدوًّه، فلا يجد مخلصا منث ، وَلاَ يجدون مُخلِّصًا جميعَ العصاةِ من جهنَّم إِلاَّ من تاب. ﴿ يوم يغشاهم العذابُ مِن فوقهم ومن تحت أرجلهم ﴾ إذا غشيهم العذاب أحاطت بهم جهنَّم من جميع حوانبها، ﴿ ويقول ﴾ الله، أو بعض الملائكة بأمره: ﴿ فوقوا مَا كُنتُمُ مَن تَعْمَلُونَ (٥٥) ﴾ أي: حزاءه.

﴿ يَا عَبَادِي الذِينَ آمنوا إِنَّ أَرضي واسعة فِايَّاي فَاعَبْدُونَ (٢٥) ﴾ أي: إِذَا لَمْ تَتَسَهَّلُ لَكُم الْعَبَادة فِي بِلْدَة، ولَمْ يَتِسَّر لَكُمْ إِظْهَار دَيْنَكُم، فَهَاجُرُوا إِلَى حَيث يَتَمَثَّى لَكُمْ ذَلِكَ. وعَنه الطِّيِّلِا: ﴿ مَن فَرَّ بَدِينه مِن أَرض إِلَى أَرض ولُو كَانَ شَيرًا اسْتُوجَبُ الْجَنَّة ﴾ (٢). ﴿ كُلُّ نَفْسَ ذَائقَةُ المُوت، ثُمَّ إِلَيْنَا تُرجعُونَ (٧٥) ﴾ للجزاء، ومن هَذَا عاقبته [فليس له بدُّ مِن التزوُّد والاستعداد لها. وقرئ (٧٥) ﴿ للجزاء، ومن هَذَا عاقبته [فليس له بدُّ من التزوُّد والاستعداد لها. وقرئ الجَنَّة غُرفا ﴾ أي: [٢) علالي ﴿ تَجُرِي مِن تَحْتَهَا الأَنْهَارُ لِنَالِنَّهُم، ﴿ مِن الْجَنَّةُ غُرفا ﴾ أي: [٣) علالي ﴿ تَجُرِي مِن تَحْتَهَا الأَنْهَارِ

١ - هنا وضع الناسخ إحالة إلى الحاشية و لم يكتب فيها شُـبْتًا، ويبدو أنَّ العبارة ناقصة.

٢ - لم أعثر عَلَيْهِ في الربيع ولا في الكتب التسعة ولا في الجامع الصغير وزياداته.

ما يين معقوفين إضافة من تفسير أبي السعود (مج ٤/ ج٧/ ص٥٤) ليتمَّ المَعْنَى، فقـد وقـع
 للناسخ في هذه الفقرة انتقال نظر من قوله: «ومن هذا عاقبته»، إلى قوله: «علالي».

خالدين فِيهَا نِعْمَ أَجَرُ العَامِلِينَ(٥٨) الذِينَ صبروا وعلى ربــُهم يتوكُّلُونَ(٩٥)﴾ يعتمدون.

﴿ وَكَايِّنَ [ ٢ ٥ ٤] مِّن دَابَّة لاَ تَحمل رزقها ﴾ لاَ تطيق من ضعفها، أو لاَ تدَّخره، وإنَّما تصبح وَلاَ غذاء معها، وتُمسي وَلاَ معيشة معها؛ وذلك من دلائل وحدانيَّته وتكفَّله بإرزاق خلقه، وأنَّ الادِّخار لاَ يزيد شَيْئًا مِنَ الرزق وَلاَ ينقصه، لأنَّهَا تغدوا خِماصا وتروح بطانا، ﴿ الله يرزقها وَإِيَّاكُم ﴾ ثُمَّ إنَّها مَعَ ضعفها، وإيَّاكم مَعَ قوتكم واجتهادكم، وادِّخاركم وتهافتكم عَلَى جمع المال سواء في أنَّه لاَ يرزقها وإيَّاكم إلاَّ الله؛ لأنَّ رزق الكلِّ بأسباب هُوَ المُسبَبِ ها وحده، فلا تخافوا عَلَى معاشكم إِذَا انقطعتم في الطاعة، ﴿ وَهُو السميع العليم ( ٢٠) ﴾.

﴿ ولئن سألتهم مَن خلق السَّمَاوَات والأَرْض وسخَّر الشَّمسَ والقمر ليقولُنَّ الله ، فأنَّى يؤفكُون (٦٦) ﴾ ؟! يصرفون عَن توحيده بعد إِفْرَارهم بذلك. ﴿ الله يبسط الرزق لِمَن يَشَاء مِن عباده ويقلر لَهُ ﴾ يحتمل أن يكون الموسَّع لَهُ والمضيَّق عليه واحدا، عَلَى أن البسط والقبض عَلَى التعاقب، ﴿ إِنَّ الله بِكُلِّ شيء عليم (٦٢) ﴾ يعلم مَا تصلحون بِهِ وَمَا تفسدون.

﴿ ولئن سألتهم مَّن نَزَّلَ مِنَ السَّمَاء ماءً فأحيا بِهِ الأَرْض مِن بعدِ موتها ليقولُنَّ: الله المعترفين بأنَّه الموجد للممكنات بأسرها: أصولها وفروعها؛ ثُمَّ إنَّهم يشركون بِهِ بعض مَخلوقاته، الذِي لاَ يقدر عَلَى شيء من ذَلِك، ﴿ قَل: الحمد الله عَلَى مَا عصمك مِن مثل هَذِهِ الضلالة، أو عَلَى

تصديقك وإظهار حجَّتك، ﴿بَل أكثرهم لاَ يعقلُونَ(٦٣)﴾ فيناقضون، حيث يقرُّون بأنَّه المبدأ لِكُلِّ مَا عداه، ثُمَّ إنَّهم يشركون بهِ الصنم.

﴿ وَمَا هَذِهِ الحياة الدُّنْيَا ﴾ إشارة تحقير؛ وكيف لا وهي لا تزن عند الله جناح بعوضة، ﴿ إِلا هُو ولعب ﴾ إِلا كما يلهى ويلعب به الصبيان، يجتمعون عليه ويبتهجون به ساعة، ثُمَّ يتفرَّقون مُتعبين بلا نفع، إِلاَ الذين آمنوا؛ واللهو: هو استمتاع بلذّات الدنيا، واللعب: هو العبث، سمِّيت بها لأَنَّهَا فانية، ﴿ وَإِنَّ الدارَ الآخِرَة لَهِيَ الحيوانُ ﴾ دار الحياة الحقيقيَّة لامتناع زوالها، فانية، ﴿ وَإِنَّ الدارَ الآخِرَة لَهِيَ الحيوانُ ﴾ دار الحياة الحقيقيَّة لامتناع زوالها، ﴿ لو كَانُوا يَعْلَمُونَ (٢٤) ﴾ فناء الدُّنْيَا ودوام الأخرى، لم يؤثروا عليها الدُّنْيَا التِي أصلها عدم الحياة فِيهَا، عارضة سريعة الزوال.

﴿ فَإِذَا رَكِبُوا فِي الفَلْكُ ﴾ وخافوا الغرق، ﴿ ذَعَوُا اللهَ مُخلِصِينَ لَـهُ اللَّهِ مُخلِصِينَ لَـهُ اللَّذِينَ ﴾ كاثنين في صورة مَن أخلص دينه مِنَ المؤمنين، حيث لاَ يذكرون إلاَّ اللهُ، وَلاَ يدعون سواه، لعلمهم بأنَّه لاَ يكشف الشدائد إلاَّ هُـوَ، ﴿ فَلَـمَّا نَجًاهُم إِلَى البرِّ إِذَا هُم يُشركُونَ (٦٥) ليكفروا بِمَا آتيناهُم وليتمتَّعوا ﴾ بالإشراك، ﴿ فسوف يَعْلَمُونَ (٦٦) ﴾ عاقبة ذَلِكَ.

﴿ أُولَمْ يَرُوا أَنَّا جَعلنا حَرَما آمِنًا ﴾ أي: جعلنا بلدهم مصونا عَن النهب [٤٥٣] والتعدِّي؛ آمنا أهله عَن القتل والسبي، (لَعَلَّهُ) وذلك مِمَّا يُنبِّههم ويذكرهم عَلَى جزيل نعمه، ﴿ ويُتخطَّف الناسُ مِن حولهم ﴾ يُختلسون قتلا ونهبا وسبيا. ﴿ أَفِالباطل ﴾ أَبَعد هَذِهِ النعمة المكشوفة وغيرها مِمَّا لاَ يقدر عليه إلاَّ الله ؛ بالأوثان أو الشيطان ﴿ يُؤْمِنُونَ ، وبنعمة الله يكفرُونَ (٦٧) ﴾ إحيث أشركوا به غيره.

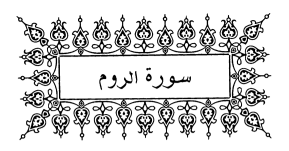
﴿ وَمِن أَظْلُمَ مِمَّن افْتَرَى عَلَى الله كَذِبا﴾ بأن زعم لَهُ شريكا، بلسان مقاله، أو لسان حاله، ﴿ أَو كَذَّب بِالْحَقِّ لَمَّا جاءه ﴾ ردَّ حجَّة الله حين بلغته، من أيِّ حال كَانَت، ﴿ أَلِيس في جَهَنَّم مثوى للكَافِرِينَ (٦٨) ﴾ تقرير لثوائهم؛ أي: ألم يعلموا أنَّ في جهنَّم مثوى للكَافِرِينَ حتَّى احتراوا هَذِهِ الجراة!.

﴿ وَالذِينَ جاهدوا فينا ﴾ في حقنا، بأنفسهم وأموالهم ومُهجهم في إطلاق المجاهدة، ليعمَّ جهاد الأعادي الظاهرة والباطنة بأنواعه، ﴿ لنّهدينَّهم سُبُلنا ﴾ سبل السير إلينا؛ أو لنزيدنَّهم هداية إلى سبيل الخير، وتوفيقا لسلوكها، كقوله: ﴿ وَالذِينَ اهتدوا زادهم هُدًى ﴾ (١) وفي الحديث: «من عمل بمَا علم ورَّنه الله علم ما لم يعلم (١)؛ وقيل: ﴿إنَّ الذِي يرى من جهلنا بِمَا لاَ نعلم إنَّ ما هُو من تقصيرنا فيما نعلم». ﴿ وَإِنَّ الله لَمع المحسنينَ (٩٩). ﴾ بالنصرة والإعانة.



١ - سورة مُحَمَّد: ١٧.

٢ - لم نعثر عُلَيْهِ فيما بين أيدينا من المصادر، وقد تُـفَـدُمُ نحوه في تفسير الآيـــة ١٤ مـن
 سورة القصص.



براسدارهمز الرحم

﴿الْمِ(١)، غُلِبتِ الروم(٢) في أدنى الأرض، وَهُم مِن بعدِ غَلَبهم سَيغلِبُونَ (٣) في بضع سنين، لله الأمر مِن قبلُ ومِن بعدُ، ويَومنـذ يَفـرح المؤمنُونَ (٤) بنصر الله ﴾ بإظهار دينه عَلَى سائر الأديان، ﴿ينصرُ مَن يَشَاء وَهُوَ العزيز الرحيم(٥) وَعْدَ الله لا يُخلف الله وعده الي: من وعده، بنصر أوليائه، وبخذل أعدائه، ﴿ولكنَّ أكثر الناس لاَ يَعْلَمُونَ(٦)﴾ وعده، لجهلهم، وعدم تفكيرهم. ﴿يَعْلَمُونَ ظاهرا مِسنَ الحياة الدُّنسيَا﴾ يعني: أمر معایشهم، کیف یتَّجرون ویکتسبون، ومتی یُعرشون ویحصدون، وکیف يبنون، وكيف سبقوا علماء الآخِرَة بهذه الأحوال، ولم يفهموا ما يُخلِّصهم من عذاب الله، لأنَّهُ لم يهمُّهم؛ وكذلك لاَ يَعْلَمُونَ حقائق الدُّنْـيَا، وَلاَ لِــمَا خُلقت لَهُ، ﴿وَهُم عَنِ الآخِرَةِ﴾ التِـي هِـيَ غايتهـا، والمقصود منهـا، ﴿هـم غافلُونَ(٧)﴾ تقريرًا لجهالتهم، وتشبيهًا لَهُم بالحيوانات المقصور إدراكها مِـنَ الدُّنْيَا ببعض ظاهرها؛ فإنَّ مِنَ العلم بظاهرها معرفةُ حقائقها، وصفاتها، وخصائصها، وأفعالها، وأسبابها، وكيفيَّة صدورها منها، وكيفيَّة التصرُّف فِيهَا، ولذلك نَكَّرُ «ظَاهِرًا»؛ وأمَّا باطنها، فإنَّها مجــَاز إلى الآخِـرَة، ووصلة إِلَىٰ نَيلِها، وأنموذج لأحوالها؛ وإشعارًا(١) بأنَّه لاَ فرق بين العدم والعلم الذِي يختصُّ بظاهر الدُّنْيَا؛ وكان في المعنى: بقدر إقبالهم عَلَى علم ظاهر الحياة الدُّنْيَا، إدبار مِنْهُم عَن علم الآخِرَة.

﴿ أُولَمْ يَتَفَكَّرُوا فِي أَنفُسِهِم ﴾ أو لم يُحدِثُوا التَفكُّر فِيهَا؛ أو لم يتفكَّروا فِي أَمر أَنفُسِهِم ﴾ أو لم يُحدِثُوا التَفكُّر فِيهَا؛ أو لم يتفكَّروا فِي أمر أَنفُسِهِم، فإنسَّها أقرب إلَّهِم [٤٥٤] من غيرها، ومرآة يتحلَّى فِيها للمستبصر، مَا يتحلَّى لَهُ مِنَ الممكنات بأسرها، ليتحقَّق لَهُم قدرة مُبدِعها عَلَى إعادتها، لله أسلَّماوَاتِ والأَرْضَ وَمَا بينهما إلاَّ بِالْحَقِّ وأجلٍ مُسمَّى، وإنَّ كثيرًا مِنَ الناس بلقاء ربِّهم لَكَافِرُونَ (٨) ﴾.

وأولم يسيروا في الأرض فينظروا كيف كان عاقبة الذيس من قبلهم التقرير لسيرهم بأحسادهم؛ أو بالتفكير بقلوبهم في أقطار الأرض، ونظرهم إلى تقرير لسيرهم بأحسادهم؛ أو بالتفكير بقلوبهم في أقطار الأرض، ونظرهم إلى آثار المدمرين؛ أو إلى أخبارهم قبلهم، وكانوا أشد منهم قُوّة، وأثاروا الأرض و (لعله) حرثوها، وقلبوا(٢) وجهها لاستنباط المياه، واستخراج المعادن، وزرع البذور وغيرها، وعمروها أكثر مِمّا عَمَرُوها وفيه تهكم بهم، من حيث إنهم مُغرَّون بالدُّنيا، مُفتخِرون بها؛ وَهُم أضعف حالا، وأقلُ مالا وحيلة مِن الذين سبقوا؛ ومدارُ أمرهم عَلَى التبسُّط في البلاد والتسلُّط عَلَى العمارة؛ وهؤلاء والتسلُّط عَلَى العمارة؛ وهؤلاء ضعفاء مُلحؤون إلى واد لا نفع لها، ﴿وجاءتهم رُسُلهم بِالبَيِّنَاتِ فما كَانَ ضعفاء مُلحؤون إلى واد لا نفع لها، ﴿وجاءتهم رُسُلهم بِالبَيِّنَاتِ فما كَانَ

١ - منصوب عَلَى أنَّهُ معطوف عَلَى قوله من قبلُ: «تقريرًا لجهالتهم، وتشبيهًا…».

٢ - في الأصل: «وقبلوا»، وهو خطأ.

ا لله لِيظلِمَهم ﴾ لِيعاملهم معاملة من يريد ظلمهم، ﴿ولكن كَانُوا أنفسَهم يَظلِمُونَ (٩) ﴾ حيث عملوا مَا أدَّى إلى تدميرهم.

﴿ ثُمَّ كَانَ عَاقبة الذِينَ أَسَاءُوا السُّوأَى أَنْ كَذَّبُوا بِآيَــَاتِ اللهِ وكَـانُوا بِهَا يَسْتَهْزَءُونَ (١٠) ﴾ معناه: ثُمَّ كَانَ عاقبة الذِينَ اقترفوا الخطيئة أن طبع الله عَلَى قلوبهم، حتَّى كَذَّبُوا الآيات واستهزؤوا بها.

﴿ الله يَبِدَأُ الْحَلَق ثُمَّ يُعِيده ثُمَّ إِلَيْهِ تُرجعُونَ (١١) ويـوم تقـوم السـاعةُ يُبلِس المجرمُونَ (١٢) ﴾ يسكتون متحيّرين آيسين؛ يقال: ناظرته، فـأبلس: إِذَا سكت، وأيس من أن يَحتجَّ؛ وقيل: ييأس المجرم من كُلِّ خير. ﴿ ولم يكن لَهُم من شركائهم ﴾ مِمَّن أشركوه با لله، ﴿ شفعاء ﴾ يُحيرونهم من عـذاب الله، ﴿ وَكَانُوا بشركائهم كَافِرِينَ (١٣) ﴾ يكفرون بآلهتهم.

﴿ ويوم تقوم الساعة يومئذ يتفرَّقُونَ (١٤) فأمَّا الذِينَ آمنوا وعملوا الصالحات فَهُم في روضة ﴾ أرض ذات أزهار وأنهار، ﴿ يُحبَرُونَ (١٥) ﴾ يُسرُّون سرورا تهلَّلت لَهُ وجوههم. ﴿ وَأَمَّا الذِينَ كَفَرُوا وكذَّبُوا بِآياتِنا ﴾ بِحُجَجنا ﴿ ولقاء الآخِرَة فأولئك في العذاب مُحضَرُونَ (١٦) ﴾.

﴿فسبحانَ الله ﴿ (لَعَلَّهُ) فصلَّوا لله ﴿حسِين تُمسون وحسين تُصبحُ ونَ (١٧) وَلَهُ الحمد في السَّمَاوَات والأرْض، وعَشِيتًا وحسين تُظهِرُونَ (١٨) يُخرِج الحيَّ مِنَ المسَيتُ ويُخرِج المسَيتُ مِنَ الحيِّ ويُحيى الأَرْضَ بعدَ موتها وكذلك تُخرجُونَ (١٩) ومن آياته أن خَلَقَكم من ترابِ ثُمَّ إِذَا أَنتُم بشرٌ تنتشِرُونَ (٢٠) ومن آياته أن خلق لكم من أنفسكم تُمَّ إِذَا أَنتُم بشرٌ تنتشِرُونَ (٢٠) ومن آياته أن خلق لكم من أنفسكم

أزواجما لتسكنوا إِلَـيْهِا﴾ لتميلوا إِلَـيْهِا، وتألفوا بها؛ فإنَّ الجنسيَّة علَّـة للضمِّ<sup>(۱)</sup>، ﴿وجعل بينكم مودَّة ورحمة﴾ بواسطة الزواج، حال الشبق وغيرها، بخلاف سائر الحيوانات، نظما لأمر المعاش [٥٥] ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيات لقوم يتفكَّرُونَ(٢١)﴾ فيعلمون مَا في ذَلِكَ مِنَ الحكم.

﴿ومن آياته خَلَقُ السَّمَاوَاتِ والأَرْضِ، واختلافُ السنتكِم والوانِكم﴾ وأنتم بنو رجل وَاحِد، وامرأة وَاحِدة، ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيات للعالَمِينَ(٢٢)﴾ لا تكاد تَخفى عَلَى عاقل.

﴿ وَمِن آياته منامُكم بالليلِ وَالنَّهَارِ وَابتغاؤكم مِن فضله ﴾ منامكم في الزمانين، لاستراحة القوى النفسانيَّة، وقوَّة القوى الطبيعيَّة، وطلب معاشكم فيهما؛ أو منامكُم بالليل وابتغاءكم بالنهار؛ وضمَّ بين الزمانين والفعلين بعاطفين، إشعارا بانَّ كلاً مِنَ الزمانين وإن اختُصَّ بأحدهما، فهو صالح للآخر عند الحاجة؛ وتؤيده سائر الآيات الواردة فيه، ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيات لقوم يسمعُونَ (٢٣)﴾ سماعَ تفهُم واستبصار.

﴿وَمَن آيَاتُه يُريكُم البَرقَ خُوفًا وطمعًا، ويُنزِّل مِنَ السَّمَاء مَاءً فيُحيي بِهِ الأَرْضَ بعد موتها، إنَّ في ذَلِكَ لآيــات لقـوم يعقلُـونَ(٢٤)﴾ يستعملون

١ - توضيح العبارة عند أبي السعود: «...من جنسكم لا من جنس آخر... فَإِنَّ المجانسة من دواعي التضام والتعارف، كما أنَّ المخالفة من أسباب التفرُّق والتنافر». أبو السعود: تفسير، مج٤/ ج٧/ ص٥٥.

عقولهم في استنباط أسبابها، وكيفيَّة تكوينها، ليظهر لَهُم كمال(١) قدرة الصانع وحكمته.

﴿وَمِن آيَاتُهُ أَن تَقُومُ السَّمَاءُ وَالأَرْضُ بأمره ﴾ قيامهما بإقامته لهما، وإرادته لقيامهما، ﴿ثُمَّ إِذَا دعاكم دعوةً مِنَ الأَرْضِ إِذَا أَنسَمُ تَخرِجُونَ (٢٥) ﴾ والمراد: تشبيه سرعة ترتُّب حصول ذَلِكَ عَلَى تعلُّق إرادته بلا توقُّف واحتياج إِلَى تَحشُّم عمل، بسرعة ترتُّب إجابة الداعي المطاع عَلَى دعائه.

﴿ وَلَهُ مِن فِي السَّمَاوَات والأَرْض كُلِّ لَهُ قانتُونَ (٢٦) منقادون الأمره ومشيئته، فَهُم لاَ يمتنعون عليه. ﴿ وَهُوَ الذِي يَبدأ الخلقَ ثُمَّ يعيده وَهُوَ أهُونُ عليه بعزيز، ﴿ وَلَهُ المشلُ ﴾ أهونُ عليه بعزيز، ﴿ وَلَهُ المشلُ ﴾ الوصف العجيب الشأن، كالقدرة العامَّة، والحكومة التامَّة؛ ومَن فسرَّه بقول ﴿ لاَ إِله إِلاَّ الله ﴾ أراد به الوصف بالوحدانيَّة، دلالة ونطقا، ﴿ الأعلَى ﴾ الذي ليس لغيره أن يساويه أو يُدانيه ﴿ فِي السَّمَاوَات والأَرْض ﴾ يصفه بهِ مَا فيهما، ﴿ وَهُو العزيز ﴾ القادر الذي لاَ يَعجز عَن إبداء ممكن وإعادته، ﴿ الحكيم (٢٧) ﴾ الذي يُجري الأفعال عَلَى مُقتضى حكمته.

وضربَ لكم مَّ شَلا من أنفسكم الله مستخرجا من أحوالها التِي [هي] أقرب الأمور إليكم؛ معناه: بيَّن لكم شبها بحالكم ذَلِكَ المثل من أنفسكم، ثُمَّ بيَّن المثل فقال: وهل لكم من مَا مَلكَت أيمانكم من مَمَ اليككم، ومن شركاءَ في مَا رزقناكم في مِن الأموال وغيرها، وفأنتم فِيهِ سواءً في فتكونون

١ - في الأصل: «كما»، وهو خطأ.

أَنتُم وَهُم فِيهِ شرع (١) سواء، تتصرَّفون فِيهِ كتصرُّفكم مَعَ أَنَّهم بشر مثلكم، وأنَّها معارة لكم، وتخافونهم أن يستبدُّوا بتصرُّف فِيهِ، وكخيفتكم أنفسكم كما يَخاف (لَعَلَّهُ) الحُرُّ شريكه الحُـرُّ في المال يكون بينهما أن ينفرد بأمر دونه، وإذا لم ترضوا ذَلِكَ لأنفسكم، فكيف رضيتم أن تكون المتكم شُركائي في عبادتكم، وَهُم عبيدي؟!. وكذلك مثل ذَلِكَ التفصيل ونفصل الآيات نبينتها، فإنَّ التمثيل مِمَّا يكشف المعاني ويوضَّحها، ولقوم [٥٦] يعقلُون (٢٨) به يستعملون عقولهم في تدبير الأمثال.

﴿ بَلَ اتَّبِعِ اللَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ بالإشراك ﴿ أهواءهم بغير عِلْم ﴾ حاهلين لا يكفُهم شيء، فإنَّ العالم إِذَا طمحت نفسه إلى هواها، رُبَّما ردعه عِلمُه، ﴿ فَمَن يَهِدِي مَن أَضَلَّ الله ﴾؟ فمن يقدر عَلَى هدايته؟، ﴿ وَمَا لَهُم من نَّاصِرِينَ (٢٩) ﴾ يُخلِّصونهم مِنَ الضلالة، ويحفظونهم من آفاتها.

﴿فَاقِم وجهَك للدين حَنِيفا﴾ فقوِّمه لَهُ غير ملتفت؛ أو متلفِّت بمينا وشمالا؛ وَهُو تَمثيل الإقبال والاستقامة والاهتمام بهِ، ﴿فطرة الله ﴿ حلقته ﴿ التِّبِي فَطَرَ الناس عليها ﴾ خلقهم عليها، وهي قبولهم للحقّ، وتمكَّنهم من إدراكه؛ أو ملّة الإسلام، كانتهم لو خلُوا و مَا خلقوا عليه أدَّى بهم إلَيها؛ وقيل: العهد الماخوذ من آدم وذرِّيته؛ وقيل: فطرهم عَلَى معرفته، ﴿ لاَ تبديلَ خَلَقِ الله ﴾ لاَ ينبغي أن يُبدَّل. ﴿ ذَلِك ﴾ إشارة إلى الدين المأمور بإقامة الوجه لَهُ، ﴿ الدين المأمور بإقامة الوجه لَهُ، ﴿ الدين القيم ﴾ المستوى الذِي لاَ عَوَج فِيهِ، ﴿ ولكنَّ أكثر الناس

١ - لَعَلَّ الصواب: - «شرع»، إذ يستقيم المُعنَى بحذفه.

لاَ يَعْلَمُونَ (٣٠) استقامته لعدم تدبرُ هم. ﴿ مُنسِبِينِ إِلَيْهِ الجَعِينِ إِلَيْهِ الْحَينِ إِلَيْهِ النَّار، مِن أَنَاب: إِذَا رجع مرَّة بعد أُخْرَى؛ وقيل: منقطعين إِلَيْهِ مِنَ النَّار، ﴿ وَاتَّقُوه وَ أَقَيمُوا الصلاة وَلاَ تكونُوا مِنَ المشركينَ (٣١) مِنَ المنينَ فرَّقُوا دينَهُم الله بدل مِنَ المشركين، وتفريقهم: اختلافهم فيما يعبدونه عَلَى اختلاف أهوائهم؛ وقرئ: «فارقوا»، يمعنى: تركوا دينهم الذي أمروا به ﴿ وكَانُوا شِيَعا ﴾ فرقا يُشايع كلِّ إمامه، ﴿ كلُّ حزب بِمَا لديهم فرِحُونَ (٣٢) ﴾ مسرورين (١)، ظنَّا بأنَّه الحقُّ.

﴿ وَإِذَا مِسَّ النَّاسِ ضَرِّ دَعُوا رَبَّهُم مُنْسِبِينِ إِلَيْهِ، ثُمَّ إِذَا أَذَاقَهُم مِّنَهُ رَحَةً ﴾ خلاصا من تلك الشدَّة، ﴿ إِذَا فريق مِنْهُم بِرَبِّهِم يُسْرِكُونَ (٣٣) ﴾ فاجأ فريق مِنْهُم بالإشراك بِرَبِّهِم الذِي عافاهم. ﴿ لِيَكْفُرُوا بِمَا آتيناهم فتمتَّعُوا فسوف تَعْلَمُونَ (٣٤) ﴾ عاقبة تَمتتُّعكم. ﴿ أَمُ أَنْزِلْنَا عَلَيْهِم سُلطانا ﴾ حجَّة ﴿ فهو يتكلّم ﴾ دلالة، كقوله: ﴿ هَذَا كتابنا ينطق عَلَيْكُم بالْحَقِّ ﴾ (١) ، ﴿ بِمَا كَانُوا بِهِ يشركُونَ (٣٥) ﴾ بإشراكهم، وهذا قطع لعذر كُلِّ من دخل فيما لا يعلم.

﴿وَإِذَا أَذَقَنَا النَّاسُ رَحْمَةً ﴾ نعمة ﴿فُرْحُوا بِهَا ﴾ بَطِ رُوا بسببها، واغـرُّوا بها، ﴿وَإِنْ تُصبهم سيِّئَةٌ ﴾ شدَّةً، ﴿بِمَا قدَّمت أيديهم ﴾ بشؤم معـاصيهم، ﴿إِذَا هِم يَقنطُونَ(٣٦) ﴾ والقنوط من أمَّهات المعاصي، وَهُوَ ضدُّ الرجاء.

١ - لَعَلُّ الأصوب: «مسرورون».

٢ – سورة الجاثية: ٢٩.

﴿ وَلَهُ يَمُوا أَنَّ اللهُ يَبسطُ الرزق لِمَن يَشَاء ويَقدِر ﴾ فما لَهُم لم يشكروا، ولم يحسنوا في السرَّاء والضرَّاء كالمؤمنين؟! ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيات لقوم يُؤْمِنُونَ (٣٧) ﴾ فيستدلتُون بها عَلَى كمال القدرة والحكمة؛ أو يتفكّرون في حال من سبق وصفه.

﴿ فَآتِ ذَا القربى حَقَّهُ والمسكينَ وابنَ السبيلِ، ذَلِكَ حَيرٌ للذين يريدون وجهَ الله ﴾ أي: يقصدون بمعرفتهم [٧٥٤] إيَّاه خالصا، ﴿ وأولئـك هُمُ المفلحُونَ (٣٨) ﴾ حيث حصلوا بِمَا بسط إِلَيْهِم النعيم المقيم.

﴿ وَمَا آتيتم من رِبًا ﴾ زيادة مُحرَّمة في المعاملة؛ أو عطيَّة يُتوقَّع بها مزيد مكافأة، ﴿ لِيَربُوا فِي أموالِ الناس ﴾ ليزيد ويزكُو في أموال لَهُم، ﴿ فلا يَربُوا عنده، وَلا يُبارك فِيهِ، ﴿ وَمَا آتيتم من زكاة تريدون وجه الله ﴾ فلا يزكُوا عنده، وَلا يُبارك فِيهِ، ﴿ وَمَا آتيتم من زكاة تريدون وجه الله ﴾ تبتغون به وجهه خالصا، ﴿ فأولئك هُمُ المُضعِفُونَ (٣٩) ﴾ ذوو الأضعاف مِنَ الثواب؛ أو الذينَ ضعّفوا ثوابهم وأموالهم؛ والالتفات فِيهِ للتعظيم، كأنَّه خاطب بهِ المَلائِكة وخواصَّ الحلق، تعريفا لحالهم.

والله الذي خلقكم ثُمَّ رزقكم، ثُمَّ يُميتكم، ثُمَّ يُحييكم تَماما لحكمة خلقهم، وهل من شُركائكم من يفعل مِن ذَلكم مِن شَيْء ؟ أثبت لَهُ لوازم الألوهيَّة ونفاها رأسا عمَّ اتَّخذوه شركاء لَهُ مِنَ الأصنام وغيرها، مؤكّدا بالإنكار عَلَى مَا دلَّ عليه البرهان والعيان، ووقع عليه الوفاق؛ ثُمَّ استنج من ذَلِك تقدُّسه أن يكونوا لَهُ شركاء، فقال: وسبحانه وتعالى عَمَّا يُشركُون (٤٠) .

﴿ ظَهَر الفسادُ في البرِّ والبحر ﴾ كالجذب والنقص في الأموال، وكثرة الغرق، ومحق البركات، وكثرة المضارِّ؛ أو الضلالة والظلم، ﴿ بِمَا كسبت أيدي الناس ﴾ بشؤم معاصيهم، ﴿ لِيُذِيقهم بعضَ الذِي عملوا ﴾ بعض أجزائه، كما قَالَ: ﴿ ويعفو عَن كثير ﴾ (العلَّهم يرجعُونَ (٤١) ﴾ عمًا هم عليه.

﴿قَل: سيروا فِي الأَرْض فانظروا كيف كَانَ عاقبة الذِينَ من قبلُ ليشاهدوا مِصداق ذَلِك، ويتحقَّقوا صدقه، ﴿كَانَ أكثرهم مشركِينَ(٤٢)﴾ أيَّ شرك كَانَ. ﴿فأقم وجهك للدين القيِّم﴾ البليغ الاستقامة الذِي ليس بِـهِ عوج، ﴿من قبلِ أن يأتي يوم لا مَرَدَّ لَهُ مِنَ الله يومنذ يصَّدَّعُونَ(٤٣)﴾ أي: يتفرَّقون، فريق في الجنَّة، وفريق في السعير، كما قَالَ:

ومن عمل صالحا فلأنفسهم يمه كفره فعليه كفره فه خزاء كفره، ومن عمل صالحا فلأنفسهم يمه لون (٤٤) بينون منزلا في الجنة، يمهد أيَّ فراش أَرَادَ لنفسه قبل الوصول إلى التنعيم به. وليجزي الذين آمنوا وعملوا الصالحات من فضله الاقتصار عَلَى جزاء المؤمنين، للإشعار بأنه المقصود بالذّات، والاكتفاء، عَلَى فحوى قوله: (إنَّهُ لا يُحِبُ الْكَافِرِينَ (٤٥) فإنَّ فِيهِ آيات البغض لَهُم، والحبَّة للمؤمنين.

﴿ ومن آياته أن يُرسِل الرياح مبشّرات ﴾ بالمطر، ﴿ ولِيُذِيقَكُم من رحمته ﴾ بمعنى: المنافع التابعة للمطر وغيره، ﴿ ولِتجريَ الفلكُ بـأمره ولتبتغوا من فضله ولعلّكم تشكرُون (٤٦) ﴾ ولتشكروا نعمة الله فِيهَا.

۱ – سورة المائدة: ۱۰. سورة الشورى: ۳۰، ۳۶.

﴿ وَلَقَد أُرسلنا من قبلك رسلا إِلَى قومهم فجاءوهم بالبَيِّناتِ فانتقمنا مِنَ الذِينَ أَجرموا ﴾ بالهلاك، ﴿ وَكَانَ حقَّا علينا نصر المؤمنِينَ (٤٧) ﴾ إشعارا بأنَّ الانتقام لَهُم، وإظهارا لكرامتهم، حيث جعلهم مُستحقِّين عَلَى الله أن ينصرهم، وعنه على: «مَا من امرئ مسلم يردُّ عَن عُرض أخيه، إلِّا كَانَ حقًا عَلَى الله أن يردُّ عَنه نار جهنام »(١) ثُمَّ تلا عِرض أخيه، إلَّا كَانَ حقًا عَلَى الله أن يردُّ عَنْهُ نار جهنام »(١) ثُمَّ تلا [٤٥٨] ذَلِك.

﴿ الله الذي يُرسل الرياح فتشير سحابا فيبسطه في السَّمَاء كيف يَشَاء ﴾ سائرا وواقفا، ﴿ ويَجعله كِسَفا ﴾ قطعا تارة أُخْرَى، ﴿ فترى الودق ﴾ المطر ﴿ يَخرج من خلاله، فإذا أصاب به من يَشَاء من عباده ﴾ يعنى: بلادهم وأراضيهم، ﴿ إِذَا هم يستبشرُونَ (٤٨) ﴾ بمحيء الخصب. ﴿ وإن كَانُوا من قبل أن ينزَّل عليهم ﴾ المطر، ﴿ من قبله لَمُبلِسِينَ (٤٩) ﴾ لآيسين.

رواه الترمذيُّ فِي كتاب البرِّ والصلة، عَنْ أبي الدَّرْدَاءِ بلفظ: ١٨٥٤ «مَنْ رَدَّ عَنْ عِرْضِ أُحِيهِ رَدًّ اللهُ عَنْ وَجْهِهِ النَّارَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ». قَالَ: وَفِي الْبَابِ عَنْ أَسْمَاءَ بنت يَرْيَد. قَالَ أَبُو عِيسَى: هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ. ورواه الإمام أحمد في مسند القبائل: رقم: يَرْيد. قَال أَبُو عِيسَى: هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ. ورواه الإمام أحمد في مسند القبائل: رقم: وَحَلَّ أَنْ بَرُدَّ عَنْ عَرْضٍ أُحِيهِ الْمُسْلِمِ كَانَ حَقًّا عَلَى اللهِ عَنْ وَحَلُّ أَنْ بَرُدًّ عَنْ نَارَ جَهَنَّمَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ». العالميَّة: موسوعة الحديث، مَادَّة البحث: «عرض أحيه».

وأورده السيوطي في الجامع الصغير بلفظ: «مَنْ ذَبَّ عَنْ عِرْضٍ أَخِيهِ بِالغَيْبَةِ كَـانَ حَقًّا عَلَى اللهِ أَنْ يَعْتِقَهُ مِنَ النَّارِ». وعزاه إِلَى أحمد والطبرانيِّ في الكبير، عـن أسمـاء بنت يزيد. وقال الألبانيُّ: صحيح. انظر: حديث رقـم ٦٢٤٠ في صحيح الجـامع. وورد نحوه عند البيهقيِّ عَنْ أَبِي الدَّرْدَاءِ. برنامج سلسلة كنوز السنَّة.

﴿ فانظر إِلَى آثار رحمة الله ﴾ أثر الغيث مِنَ النبات والأشجار، وأنواع الثمار والمنافع؛ ولذلك جُمع، ﴿ كيف يُحيى الأَرْض بعد موتها إِنَّ ذَلِكَ ﴾ يعني: الذي قدر عَلَى إحياء الأَرْض بعد موتها، ﴿ لَمُحيى الموتى ﴾ لقادر عَلَى إحياء أحيائهم، ﴿ وَهُو عَلَى كُلِّ شيء قديو (٥٠) ﴾ لأَنَّ نسبة قدرته إِلَى المكنات عَلَى سواء.

﴿ ولئن أرسلنا ريحا فرأوه مُصفرًا ﴾ فرأوا الأثر والزرع؛ فإنَّه مَدلول عليه بمَا تقدَّم؛ وقيل: السحاب، لأَنَّهُ إِذَا كَانَ مُصفرًا لم يُمطر، ﴿ لظُلُوا من بعده يَكفرُونَ (١٥) ﴾ جواب سدَّ مسدَّ الجزاء، ولذلك فسر بالاستقبال. وهذه الآيات ناعية عَلَى الكفَّار بقِلَّة تثبتتهم وعدم تدبترهم، وسرعة تزلزهم لعدم تفكُّرهم وسوء رأيهم؛ فَإِنَّ النظر السويَّ يقتضي أن يَتَوَكَّلُوا عَلَى الله ويلتحثوا إلَيْهِ بالاستغفار إِذَا احتبس القطر عَنْهُم، وَلاَ يسيأسوا من رحمته، وَلاَ يضرب زروعهم بالاصفرار، وَلاَ يكفروا نعمه.

﴿ فَإِنَّكُ لاَ تُسمع الموتى ﴾ وَهُم مثلهم لمَّا سدُّوا عَن الحقِّ مشاعرَهم، ﴿ وَلاَ تُسمع الصمَّ الدعاء إِذَا ولَّوا مدبرينَ (٢٥) ﴾ قيَّد الحكم بِهِ ليكون أشدَّ استحالة؛ فإنَّ الأصمَّ المقبل، وإن لم يسمع الكلام، يتفطَّن مِنثُه بواسطة الحركات شيفًا. ﴿ وَمَا أَنتَ بهادي العمي عَن ضلالتهم ﴾ سمَّاهم عميا لفقدهم المقصود الحقيقيَّ من الإبصار، أو لِعمى قلوبهم، ﴿ إِن تُسمع إِلاً من يُؤمِنُ بِآياتِنا ﴾ فإنَّ إيمانهم يدعوهم إلى تلقيِّ اللفظ، وتدبُّر المعنى، ﴿ فَهُم مُسْلِمُونَ (٣٣) ﴾ منقادون لِمَا تأمرهم بهِ. ﴿ الله الذي خلقكم مِن ضَعف ﴾ أي: ابتدأكم ضعفاء، وجعل الضعف سائر أمركم، لقوله: ﴿ وُحُلِقَ الإنسانُ ضعيفا ﴾ (١٠. ﴿ ثُمَّ جعل من بعد ضَعف قُوَّة ﴾ وذلك إِذَا بلغتم الحلم، ﴿ ثُمَّ جعل من بعد قوَّة ضَعفًا وشَيئبَةً، يخلُقُ مَا يَشَاء ﴾ من ضعف وقوَّة وشيبة، ﴿ وَهُوَ العليم القدير (٤٥) ﴾ فإنَّ الترديد في الأحوال المختلفة مَعَ إمكان غيره دَلِيل العلم.

﴿ وَيُومَ تَقُومُ السَّاعَةُ ﴾ القيامة، سُمِّيت بها لأنَّهَا تقوم في آخر ساعة من ساعات الدُّنْيَا، ولأنَّها تقع بَغتة، وصارت عَلَما لها بالغلبة، كالكوكب للزَّهرة، ﴿ يُقسم المجرمون مَا لَبِثُوا ﴾ في الدُّنْيَا، أو في القبور، ﴿ غيرَ ساعة ﴾ استقلُّوا مدَّة لبِنهم إضافة إلى مدَّة عذابهم في الآخِرَة؛ أو كما قَالَ: ﴿ كَانَّ لَم تَغنَ بالأمس ﴾ (٢)، لأنَّ الماضي لاَ شيء، ﴿ كذلك ﴾ مِشل ذَلِكَ الصرف عَن الصدق والتحقيق، ﴿ كَانُوا يُؤفكُونَ (٥٥) ﴾ يُصرفون في الدُّنْيَا والآخِرَة.

﴿ وقال الذينَ [ ٥٩ ] أُوتوا العلم والإيمانَ ﴾ مِنَ المَلاَئِكَة والإنس: ﴿ لَقَد لَبْسُم فِي كِسَابِ الله ﴾ في علمه واقتضائه؛ أو مَا كتبه لكم، أي: أوجبه، أو في اللَّوح أو القرآن، وَهُو قوله: ﴿ ومِن ورائهم برزخ ﴾ (") ﴿ إِلَى يَومِ البعث ﴾ ردُّوا بذلك مَا قالوه وحلفوا عليه، ﴿ فَهذا يَومُ البعث ﴾ الذِي أنكرتموه ﴿ ولكنّكم كُنتُم لا تَعْلَمُونَ (٥٦) ﴾ أنَّه حقٌ لتفريطكم في النظر.

١ - سورة النساء: ٢٨.

٢ - سورة يونس: ٢٤.

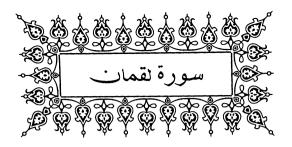
٣ – سورة المؤمنون: ١٠٠.

﴿ فيومئذ لا ينفع الذين ظلموا معذرتُهم وَلا هم يُستَعتَبُونَ (٥٧) ﴾ لا يدعون إلى مَا يقتضي إعتابهم (١)، أي: إزالة عتبهم مِنَ التوبة والطَّاعة، كما دعوا إِلَيْهِ في الدُّنْسَيَا؛ مِن قولهم: استعتبني فلان فأعتبته، أي: استرضاني فأرضيته، وَمَا دام يُمكن الإيمان بالغيب، يمكن الاستعتاب ويقبل، لأنَّ عمنى التوبة؛ والتوبة لا تنفع إِذَا أتى اليقين.

﴿ وَلَقَد ضرَبنا للناس في هَذَا القرآن من كُلِّ مَثَل ﴾ وَلَقَد وصفناهم فِيهِ بأنواع الصفات التِي هِي في الغرابة كالأمثال؛ مثل: صفة المنعوتين فيما يقولون وَمَا يُقال لَهُم، وَمَا لا يكون لَهُم مِنَ الانتفاع بالمعذرة والاستعتاب؛ فَمن آمن بهِ آمن بالغيب؛ أو بَيَّناً لَهُم من كُلِّ مثل يُنبَّئهم عَلَى التوحيد والبعث وصدق الرَّسول، ﴿ ولئن جئتهم بِآية ﴾ من آيات القرآن ﴿ لَيقولَنَ الذِينَ كَفَرُوا ﴾ من فرط عنادهم، وقساوة قلوبهم: ﴿ إِنْ أَنتُم ﴾ يعني: الرسول والمؤمنين، ﴿ إِلاَ مُبطِلُونَ (٥٨) ﴾ مزوّرون.

﴿كذلك مثل ذَلِك الطبع، ﴿يطبعُ الله عَلَى قلوب الذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ (٥٩) لاَ يطلبون العلم، ويصرُّون عَلَى حرافات اعتقدوها؛ فإنَّ الجهل المركِّب يمنع إدراك الحقّ، ويوجب تكذيب المحقّ. ﴿فاصبر﴾ عَلَى أذاهم، ﴿إِنَّ وعدَ الله ﴾ بنصرتهم، وإظهار دينك عَلَى الدين كُلّه ﴿حقِّ ﴾ لاَ بُدَّ من إنجازه ﴿ولاَ يستخفننَك ﴾ ولا يحملننَك عَلَى الخفية والقلق، فإنتَ لاَ يستخف إلاَّ الخفيف الذي ليس لَهُ في الدين إثبات. ﴿الذِينَ لاَ يوقنُونَ (٠٠) ﴾ بتكذيبهم وإيذائهم، شاكُون ضالُون لاَ يستبدع مِنْهُم ذَلِكَ.

١ - في الأصل : «عتابهم»، ولا معنى له.



براسدارهم الرحم

والم (١) تلك آياتُ الكتاب الحكيم (٢) هدى ورحمةً للمحسنين (٣) الأنَّهُمْ هم المنتفعون به لا غير، والذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهُم بالآخِرة هم يوقنُون (٤) أُولَئِك عَلَى هدى من ربسهم وأولئك هُم المفلحُون (٥)، ومن الناس من يشتري لهو الحديث مَا يُلهى عماً يَعني، المفلحُون (٥)، ومن الناس من يشتري لهو الحديث مَا يُلهى عماً يَعني، كالأحاديث التِي لا أصل لها، والأساطير التِي لا اعتبار فِيها، والمضاحيك، وفضول الكلام، وكلِّ مَا حرج إِلَى مَعنى التلهِّي (لَعَلَّهُ) معناه: استبدال الخوض والباطل بالقرآن وتأويله، وليُضلَّ عَن سبيل الله دينه (بغير عِلم الحوض والباطل بالقرآن وتأويله، وليُضلَّ عَن سبيل الله دينه (بغير عِلم الحين ما يشتريه؛ أو بالتحارة، حيث استبدل اللهو بقراءة القرآن، (ويتاخذها هُورُوا) يَتَّخذ السبيل سُخريَّة، وأُولَئِك لَهُم عنداب مُهِين (٢) في الدارين، لإهانتهم الحَقَّ، باستئثار الباطل عليه.

﴿ وَإِذَا تُعلَى عَلِيهِ آياتنا ولَى مُستكبرا ﴾ متكبرا عَن قبولها، لا يعبأ بها، ﴿ كَانَ لَمْ يَسمعها ﴾ [٤٦٠] مشابها حالـه حال من لم يسمعها، ﴿ كَانَ فِي أَذْنِهُ وَقَرّا ﴾ مشابها من في أذنه ثقل لا يقدر أن يسمع؛ والوقر: ذهاب السمع كلّه، ﴿ فَبشّره بعذاب اليم(٧) ﴾ أعلمه أنَّ العذاب يحتفه لا محالة.

﴿إِنَّ الذِينَ آمنوا وعملوا الصالحات لَهُم جَنَّات النعيم(٨)﴾ أي: لَهُم نعيم حنَّات، فعُكس للمبالغة. ﴿خالدين فِيهَا وعدَ الله حقًا﴾ كائن فعله لا عالمة، ﴿وَهُوَ العزيز﴾ الذِي لا يغلبه شيء يمنعه عَن إنجاز وعده ووعيده، ﴿الحكيم(٩)﴾ الذِي لا يفعل إِلاَّ مَا تستدعيه حكمته.

﴿ حَلَقِ السَّمَاوَاتِ بَغِيرِ عَمَد تَرُونِها، وأَلقى في الأَرْض رواسي أَن تَميد بكم، وبثُ فِيهَا مِن كُلِّ دَابَّة، وأَنزلنا مِنَ السَّمَاء مَاء فأنبتنا فِيهَا مَن كُلِّ رَوْج كريم(١٠) مِن كُلِّ صنف كثير المنفعة؛ وكأنَّه استدلَّ بذلك عَلَى عزَّته التِي هِي كمال القدرة، وحكمته التِي هِي كمال العلم، ومهَّد بِهِ قاعدَة التوحيد، [و]قرَّرها بقوله:

﴿ هَذَا خَلْق الله فَأَرُونِي مَاذَا خَلَقَ الذِينَ مِن دُونِه ﴾؟ هَـذَا الـذِي ذكر على عَلْوقه، فماذَا خلق آلهتكم، حتَّى استحقُّوا مشاركته، ﴿ بَـلَ الظَّالِمُونَ فِي ضلال مُبِين (١١) ﴾ إضراب عَن تبكيتهم، إِلَى التسجيل عَـلَيْـهـِم بـالضلال الذِي لاَ يَخفى عَلَى ناظر.

﴿ وَلَقَد آتينا لقمانَ الحكمة ﴾ الحكمة في عُرْف العلماء: استكمال النفس الإنسانيَّة باقتباس العلوم النظريَّة، واستكمال الملكة التامَّة عَلَى الأفعال الفاضلة، عَلَى قدر طاقتها؛ وكلُّ من استكمل طاعة الله تعالى، واجتنب كبائر ما نهي عَنْهُ، فقد أوتي الحكمة؛ وضدُّه [مَن] لم يبلغها ولم يؤتها، وتعبَّر الحكمة بالعقل والعلم (لَعَلَّهُ) والعمل والإصابة في الأمور. ومن حكمته أنَّه صحب داوود شهورا وكان يسرد الدرع فلم يسأله عنها، فلَمَا أتمَها

لبسها، وقال نِعم لَبوس الحرب أنت، فقال: «الصمت حكم، وقليلٌ فاعله»، وأنَّ داوود قَالَ لَهُ يوما: كيف أصبحت؟ فقال: «أصبحت في يد غيري»، فتفكّر داوود في نفسه فصعق. وأنَّه أمر أن يذبح شاة، ويأتي بأطيب مُضغتين منها؛ فأتى باللسان والقلب؛ ثُمَّ بعد أياًم أمر [بأن] يأتي بأخبث مضغتين منها، فأتى بهما أيْضًا؛ فسأله عَن ذَلِكَ فقال: «هما أطيب شيء إِذَا طابا، وأخبث شيء إِذَا حبثا». ﴿أَن اشكر الله فَإنَّ إِيتاء الحكمة في مَعنى القول، ﴿ومن يشكر فَإنَّ مَا يشكر للله فانَّ إِيتاء الحكمة في مَعنى القول، واستحقاق مزيدها، ﴿ومن كَفَر فإنَّ الله غنيُّ ﴾ لا يُحتاج إِلى الشكر، واستحقاق مزيدها، ﴿ومن كَفَر فإنَّ الله غنيُّ ﴾ لا يُحتاج إِلى الشكر، غلوقاته بلسان الحال.

﴿ وَإِذْ قَالَ لِقَمَانَ لَابِنَهُ وَهُوَ يَعَظَهُ: يَا بُنتَيَّ لاَ تَشْرِكُ بِاللهِ إِنَّ الشَّرِكُ لَظُلمٌ عظيم (١٣) ﴾ لأنَّ تسويته بين من لاَ نعمة إِلاَّ مِنهُ، ومن لاَ [٤٦١] نعمة منه ظلمٌ بيِّن مناف للحكمة.

﴿ ووصَّينا الإنسانَ بوالديه حملته أمَّه وهنا ﴾ ذات وهن، ﴿ عَلَى وهن ﴾ أي: تضعف ضعفا ، ﴿ وفصاله ﴾ وفطامه ﴿ في عامين ﴾ في انقضائهما ، ﴿ أن اشكر لي ولوالديك ﴾ كأنَّه أمره بالشكر لَهُ عَلَى إيجاده ، وبالشكر لوالديه عَلَى سبب إيجاده ، وإنَّهُ من أخص النعم وأمَّهاتِها ، إذ لم يتوصَّل إلى النعم الدينيّة والدُّنْ يوية إلا به إذا شكر نعمة الإيجاد ، وإن كفرها استحالت النعمة نقمة ، ﴿ إلى المصير (١٤) ﴾ فأجازيك عَلَى شكرك أو كفرك .

وإن جاهداك عَلَى أن تُشرك بي ايَّ شرك كَانَ، شرك جحود، أو نفاق؛ وذلك يقتضي جميع مخالفة الله، فالتجاهد: بذل الوسع؛ همّا ليس لىك به علم باستحقاقه الإشراك، تقليدا لهما؛ وقيل: أَرَادَ بنفي العلم به نفيه، فلا تطعهما في ذلِكَ، هوصاحبهما في الدُّنيَا معروفا صحاباً معروفا يرتضيه الشرع، ويقتضيه الكرم، هواتبع في الدين، هسبيل مَن أناب يرتضيه الشرع، ويقتضيه الكرم، هواتبع في الدين، هسبيل مَن أناب إلي بالتوحيد والإخلاص؛ ومعناه: دين من أقبل عَلَى طاعتي، هُتُم إلَي مرجعكم، فأنبتكم بِمَا كُنته تَعْمَلُونَ (٥٥) به بأن أجازيك عَلَى إيمانك وتوحيدك، ومحالف لهما، وصحبتك إياهما؛ وأجازيهما عَلَى شركهما ودعوتهما لك بالمعصية.

﴿ يَا بُنَيَّ إِنَّهَا إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةَ مِن خَرِدَلَ ﴾ أي: أنَّ الخصلة مِنَ الإساءة أو الإحسان إن تكن مثلا في الصغر كحبَّة الخردل، ﴿ فتكن في صغرة أو في السَّمَاوَات أو في الأرْض ﴾ في أخفى مكان وأحرزه، كحوف صخرة أو أعلاه، كمُحَدَّب السَّمَاوَات، أو أسفله كمُقَعَّر الأرْض، ﴿ يات بها الله ﴾ يُحضرها، فيحاسب ويجازى عليها، ﴿ إِنَّ الله لطيف ﴾ يصل علمه إلى كُلِّ خفيٍّ؛ ﴿ خبير (١٦) ﴾ عالم بكنهه.

﴿ يَا بُنَى أَقِم الصلاة ﴾ تكميلا لنفسك، ﴿ وأمر بالمعروف وانه عَن المنكر ﴾ تكميلا لغيرك، ﴿ واصبر عُلَى مَا أصابك ﴾ مِنَ الشدائد، سيما في ذَلِك، ﴿ إِنَّ ذَلِكَ ﴾ إشارة إِلَى الضمير، أو إِلَى كُلِّ مَا أمره، ﴿ مِن عَـزَمُ الأمر ﴾ (١٧) ﴾ يجوز أن يكون بمعنى: الفاعل، من قوله: ﴿ فَإِذَا عَزَمُ الأمر ﴾ أي: حدَّ، (لَعَلَهُ) وفي موضع: أي الأمور الواجبة التِي أمر الله بها.

١ - سورة مُحَمَّد: ٢١.

﴿ وَلاَ تُصعِّر حَدَّكُ لَلنَّاسِ ﴾ قيل: لا تُعِله وَلاَ تولَّهم صفحة وجهك كما يفعله المتكبِّرون؛ من الصَّغر... (١) فيلوي عنقه؛ وهذا من حيث الصَّفة، وأَمَّا من حيث المَعنى: فالتوليُّ عَن أداء حقوقهم، والقطع عَن إيصالهم، والاستخفاف بهم، ﴿ وَلاَ تَمش في الأَرْض مَرَحا ﴾ أي: فرحا، مصدر وقع موقع الحال؛ أو تمرح مرحا؛ أو لأجل المرح: وَهُوَ البطر، ﴿ إِنَّ الله لاَ يُحِبُ كُلُّ مُختال فخور (١٨) ﴾ المختال للماشي مرحا.

﴿واقصد في مَشيك﴾ توسَّط فِيهِ بين الدبيب والإسراع. [٤٦٢] وعنه ﷺ: «سرعة المشي تذهب بهاء المؤمن» (٢)، ﴿واغضض من صوتك وأنقب مِنهُ وأقصره، ﴿إِنَّ أَنكُو الأصوات ﴾ أوحشها، ﴿لَصَوت الحمير (١٩) ﴾ والحمار في الذمِّ سيما نهاقه، وكذلك يُكنَّى عَنْهُ...(٢)

﴿ اَلَهُ مَرُوا أَنَّ اللهُ سَخَر لَكُم مَّا فِي السَّمَاوَات ﴾ بأن جعله أسبابا عصِّلة لمنافعكم ﴿ وَمَا فِي الأَرْض ﴾ بأن مكَّنكم مِنَ الانتفاع بِـهِ بوسط وغير

١ - في العبارة نقص واضح، وتمامها عند أبي السعود: «من الصعر وَهُـوَ الصيد، وَهُـوَ داء يصيب البعير فيلوي به عنقه». أبو السعود: تفسير، مج٤ / ج٧/ ص٧٣.

٢ - رواه أبو نعيم في الحلية عن أي هريرة، والخطيب البغدادي في الجامع والديلمي في مسند
 الفردوس عن ابن عمر، وابن النجاً رعن ابن عباس. برنامج سلسلة كنوز السنة.

٣ - هنا وضع الناسخ إحالة إلى الحاشية و لم يكتب فيها شَيْنتًا، والعبارة غير واضحة، ونجد توضيحها عند الزمخشري حيث يقول: «والحمار مَشَل في الذمِّ البليغ والشتيمة، وكَذَلِك نهاقه، ومن استفحاشهم لذكره مُجرَّدًا وتفاديهم من اسمه: أنَّهُم يكنُون به، ويرغبون عن التصريح به فيقولون: الطويل الأذين...». الزمخشري: الكشَّاف، ٣٩٣/٣.

وسط، ﴿وأسبغَ عَلَيْكُم نِعَمَه ﴾ الإسباغ: بمعنى العموم، كما قَالَ: ﴿وما بكم مِّن نِّعمةٍ فَمِنَ اللهِ ﴾ (١) وذلك يَعُمُّ الإيجاد والإمداد وجلبَ المنافع، ﴿ظاهرةً وباطنةً ﴾ محسوسة ومعقولة، مَا تعرفونه وَمَا لاَ تعرفونه، ﴿ومن الناس من يُجادل في الله ﴾ في صفاته وتوحيده ﴿بغير علم ﴾ مستفاد من دليلٍ، ﴿وَلاَ هُدًى وَلاَ كِتَابٍ منيرٍ (٢٠) ﴾ أنزله الله، بَل بالتقليد كما قَالَ:

﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُم: اتَّبَعُوا مَا أَنْزَلَ اللهُ، قَالُوا: بَلَ نَتَّبُعُ مَا وَجَدَنَا عَلَيْهُ آلُوا: بَلَ نَتَّبُعُ مَا وَجَدَنَا عَلَيْهُ آلِهَا وَهُوَ مَنْعُ صَرِيحٍ مِنَ التقليد في الأصول، واتَّبَاعُ الآباء مجبوب في القلوب بالطباع، مهما توافقت الطباع، إِلاَّ مَا نهت عَنْهُ حشية الله، ﴿أَوَلُو كَانَ الشّيطانُ يَدْعُوهُم إِلَى عَذَابِ السّعِير (٢١)﴾ إِلَى مَا يؤول إِلَيْهِ الإشراك.

﴿ وَمَن يُسلَم وَجَهِه إِلَى الله ﴾ وذلك يتضمَّن مَعنَى الإذعان والانقياد والإخلاص لله ، دون التعالي عليه ، والمخالفة لأمره ؛ ومعناه : يخلص دينه لله ، (لعَلَّهُ) ويفوِّض أمره لَهُ (٢) ، ﴿ وَهُو مُحسن ﴾ في عمله ، ﴿ فقد استمسك بالعروة الوُثقَى ﴾ تعلَّق بأوثق مَا يتُعلَّق به ، وَهُو تَمثيل للمتوكّل المشتغل بالطاعة بمن أرّادَ أن يترقَّى شاهق حبل ، فتمسَّك بأوثق عُرى الحبل المتدليِّ بالطاعة بمن أرّادَ أن يترقَّى شاهق حبل ، فتمسَّك بأوثق عُرى الحبل المتدليِّ مِنْهُ ، ويُحتمل لَهُ فِيهِ مَثل آخر ، وَهُو قد تَحصَّن بعروة التوحيد عَن الإشراك با لله ، ﴿ وَإِلَى الله عَاقبةُ الأمور (٢٧) ﴾ أمور الفريقين إذ الكلُّ صائر إلَيْهِ.

١ – سورة النحل: ٥٣.

٢ - في الأصلل: «أمره إلين له».

﴿ وَمَن كَفَر فلا يَحزُنك كُفرُه ﴾ إذ ليس موكول إليك كُفره، وَلاَ يضرُك في الدارين، ﴿ إلينا مرجعهم فننبئهم بِمَا عملوا ﴾ بالإهلاك والتعذيب، ﴿ إِنَّ الله عليم بذات الصدور (٢٣) ﴾ بعقائدها.

﴿ نُمتَّعهم قليلا ﴾ تَمتيعا أو زمانا قليلا، فإنَّ مَا يزول بالنسبة إِلَى مَا يدوم قليلا ﴾ وأي عنداب قليل؛ أي: نُمهِ لهم ليتمتَّعوا بِنَعِيم العاجلة، ﴿ ثُمَّ نضطرُهم إِلَى عنداب غليظ (٢٤) ﴾ بِشقل الأحرام الغلاظ؛ أو يضمُّ إِلَى الإحراق الضغط.

﴿ ولئن سألتهم مَن خَلَق السَّمَاوَات والأَرْض ليقولنَّ الله لوضوح الدليل المانع من إسناد الخلق إلى غيره، بحيث اضطرُّوا إلى إذعانه، ﴿قل: الحمد الله عَلَى الزامهم، وإلحائهم إلى الاعتراف بِمَا يوجب بطلان معتقدهم، ﴿بَلُ أكثرهم لا يَعْلَمُونَ (٢٥)﴾

﴿ لله مَا فِي السَّمَاوَات والأَرْضِ لا يستحقُّ العبادة فيهما غيره، ﴿إِنَّ اللهُ مُو الغَيْ ﴾ عَن حمد الحامدين، ﴿الحميد(٢٦) المستحقُّ للحمد، وإن لم يُحمد.

﴿ وَلُو أُنسَّمَا فِي الأَرْضَ مِن شَجْرَةٍ أَقَلَامٌ ﴾ ولو ثبت كون الأشجار أقلام، ﴿ وَالْبَحْرُ يَمُدُهُ مِن بَعِده سَبِعَةُ أَبْحُرُ مِمَا نَفِدت كلماتُ الله ﴾ أقلاما، ﴿ وَالْبَحْرُ مَا نَفِدت كلماتُ الله ﴾ [٤٦٣] تكتبها تلك الأقلام وبذلك المداد؛ وإيشار جمع القِلَّة، للإشعار بأنَّ ذَلِكَ لاَ يَفِي بالقليل فكيف بالكثير؟، ﴿ إِنَّ الله عزيز ﴾ لاَ يُعجزه شيء، ﴿ حكيم (٢٧) ﴾ لا يخرج عَن علمه وحكمه أمر. والآية \_ قيل \_ حواب

لليهود، سألوا رسول الله عَن قوله: ﴿وَمَا أُوتيتُم مِّنَ العلَم إِلاَّ قليلا﴾(١)، وَلَقَد أنزل التَّوْرَاة وفيها علم كلِّ شيء.

﴿ مَا خَلْقُكُم وَلاَ بَعْنُكُم إِلاَّ كَنفْسِ وَاحِدَةٍ ﴾ إِلاَّ كخلقها وبعثها، إذ لا يشغله شأن عَن شأن، لأَنَّهُ يكفي لوجود الكلِّ تَعلُّق إرادته الواجبة مَعَ قدرته الذاتيَّة، كما قَالَ: ﴿ إِنَّمَا قولُنا لشيء إِذَا أردناه أن نسَقول لَـهُ كُـن فيكون ﴾ (٢٠) ﴿ إِنَّ الله سَمِيع ﴾ يسمع كلَّ مُسموع، ﴿ بصير (٢٨) ﴾ يبصر كلَّ مبصر، لا يشغله إدراك بعضها عَن بعض، فكذلك الخلق والبعث.

﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ الله يُولِجُ اللَّيْسَلُ فِي النَّهَارِ، ويولِجُ النَّهَارِ فِي اللَّيْسَلُ وسخَّر الشمس والقمرَ كُلِّ مِنَ النيِّرِينَ ﴿ يَجري ﴾ فِي فَلَكه ﴿ إِلَى أَجل مُسَمَّى ﴾ إِلَى منتهى معلوم، الشمس إِلَى آخر السنَّة، والقمر إِلَى آخر الشهر؛ وقيل: إِلَى منتهى معلوم، الله بِمَا تَعْمَلُونَ خبير (٢٩) ﴾.

﴿ ذَلِكَ ﴾ إشارة إِلَى الذي ذكر من سعة العلم، وشمول القدرة، وعجائب الصنع، واختصاص الباري بها، ﴿ بِإِنَّ الله هُوَ الحقُ ﴾ بسبب هُوَ الشابت في ذاته (٢)، الثابتة إلهيئه؛ معناه أي: ذَلِكَ الذِي ذكرت، ليعلموا أنَّ الله هُوَ الحقُ،

١ - سورة الإسراء: ٨٥.

٢ - سورة النحل: ٤٠.

٣ - توضيح العبارة عند الزمخشريّ: «بسبب أنه هو الحقُّ الثابت إلهيتُه»، وعند أبي السعود: «أي بسبب بيان أنه تَعَالىَ هو الحقُّ إلهيتُه». الزمخشري: الكشّاف، ٢٩٦/٣
 ٢٩٦/٣

﴿ وَأَنَّ مَا تَدَعُونَ مَن دُونِهِ ﴾ هُوَ ﴿ الباطل ﴾ المعدوم في حدِّ ذاته، لا يوجَد وَلاَ يَسَّصُف إِلاَّ بجعله (١٠)؛ أو الباطل إلهيسَّته، ﴿ وَأَنَّ الله هُسُوَ العلسيُّ الكبير (٣٠) ﴾ متعال عَن كلِّ شيء، وقادرٌ عَلَى كُلِّ شيء.

﴿ الْمُ تُو أَنَّ الفَلْكَ تَجَرِي فِي البحر (٢) بنعمة الله ﴿ بفضله وتفضُّله عَلَى خلقه، فِي تهيئة أسبابه؛ وَهُوَ استشهادٌ آخر عَلَى باهر قدرته، وكمال حكمته، وشمول إنعامه، ﴿ ليريكم مِن آياته ﴾ ودلائله، ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيات لِكُلِّ صبار ﴾ عَلَى المشاقُ؛ فينصب نفسه بالتفكُّر فِي الآفاق والأنفس، ﴿ شكور (٣١) ﴾ يعرف النعم، ويتعرَّف مانِحها؛ أو الْمُؤْمِنِينَ، فإنَّ الإيمان نصف صبر، ونصف شكر.

﴿ وَإِذَا عَشْيَهُم ﴾ علاهم وغطاهم ﴿ موج كَالظُّل ﴾ كما يظلُّ من حبل، أو من سحاب، أو غيرها، ﴿ دَعَوُا الله مُخلصين لَهُ الدين ﴾ لزوال الهوى والتقليد عَن الفطرة بما دهاهم، إلى الخوف الظاهر الشديد، ﴿ فَلَسمًا نَجَاهِم إِلَى البَرِّ فمنهم مُّ قتصد صد في مقيم عَلَى طريق القصد الذي هُ وَ التوحيد، ﴿ وَمَا يَجحد بِآياتِنا إِلاَّ كُلُّ حَتَّار ﴾ غدًار؛ فإنه نقض للعهد الفطري ؛ وقيل: الخر: أشدُ الغدر، ﴿ كَفُور (٣٢) ﴾ للنعم.

﴿ يَمَا أَيُّهَا الناس اتَّقُوا رَبَّكُم واخشَوْا يوما لاَ يَجزي والِدِّ عَن وَلَــدِهِ لاَ يقضي عَـنْـهُ، أو لا يغني عَـنْـهُ؛ ومعناه: كلُّ امرئ تهمُّه نفسه، ﴿ وَلاَ مولـود هُــوَ جازٍ عَن والــده شَيــْـنًا، إنَّ وعـدَ اللهِ بالثواب والعقــاب، ﴿ حقِّ ﴾ لاَ يُمكـن

١ – أي أنَّ ما سوى الله تَعَالَى ليس موجودا بذاته وَإِنَّـمَـا بخلق الله وإيجاده، وجعله كيفمـا شاء.

٢ - في الأصل: - «في البحر»، وهو سهو.

خلفه، ﴿ فَلَا تَغُوَّنَكُمُ الحِياةُ الدُّنْيَا، وَلَا يَغُوَّنَكُمُ بِاللهِ الْغَرُورُ(٣٣)﴾ الشيطان، بأن يرجيكم الرحمة والمغفرة والجنَّة مَعَ الإصرار [٤٦٤] فيجرَّكم عَلَى المعاصي، والغرور با لله [هو] الذِي أهلك عامَّة الهالكين.

﴿إِنَّ اللهَ عنده علم الساعة ﴾ عِلْم وقت قيامها، ﴿وينزُل الغيثَ ﴾ فِ إِبَّانه المقدَّر لَهُ، والمحلِّ المعيَّن، ﴿ويعلم مَا فِي الأرحام، وَمَا تدري نفْسٌ ماذا تكسِبُ غَدًا ﴾ من حير أو شرَّ، وربَّما يعزم عَلَى الشيء ويفعل خلافه، ﴿وَمَا تدري نفس بأيِّ أرض تَموتُ ﴾ كما لا تدري في أيِّ أرض تموت. روي أنَّ ملك الموت مرَّ عَلَى سليمان، فحعل ينظر إلى رجل من حلسائه؛ فقال الرجل: مَن هَذَا؟ قَالَ : مَلَك الموت، فقال: كأنَّ يُريدني، فمر الريح أن تَحملني وتلقيني بالهند، ففعل؛ فقال الملك: كأنَّ دوام نظري إلَيْهِ تعجبُّا، إذ أمرت أن أقبض روحه بالهند وهُو عندك.

وإنَّما حَعل العلمَ لله والدراية للعبد، لأَنَّ فِيهَا معنى الحيلة، فيشعر بالفرق<sup>(۱)</sup> بين العِلْمين؛ ويدلُّ عَلَى أنَّه إِذَا عمل حيلة، وأنفد فِيهَا وسعه، لم يعرف ما هو الحَقُّ بهِ من كسبه وعاقبته، فكيف بغيره مِمَّا لم ينصب لَهُ دليـلا عليه؛ وأَمَّا مَا نصب عليه الدليل، وقصَّر هُو في الحيلة<sup>(۱)</sup> في استخراجه مِن مظانه، فذاك الذِي عليه اللَّوم واقع.

﴿ إِنَّ الله عليم ﴾ بالأشياء كلِّها بلا واسطة، ﴿ حَبير (٣٤ ﴾ يعلم بواطنها كما يعلم ظواهرها.

## 

١ - في الأصل: «يشعر في العرق»، ولا معنى له.

٢ - في الأصْلِ: «في الحلية… من مضانه»؛ وفيها خطآن.

تَمَّ بحمد اللَّه وحُسن عونه السجُزء الثاني من " التفسير المُيسر للقُرآن الكريم " ، ويليه الجُزء الثالث بحول اللَّه ، ويبدأ بتفسير سُورَة السَّجْدَة .

## فهرس انجُزء الثاني

| رقم الصفحة | الموضــوع                  |
|------------|----------------------------|
|            | ماد بد الله عبد في         |
|            | * تفسير سُّورَة يُونـس     |
| ٤١         | ا * تفسير سُورَة هُـــود   |
| ۸۱         | ا * تفسير سُورَة يُوسُـف   |
| 110        | * تفسير سُّورَة الرّعــد   |
| 144        | * تفسير سُّورَة إبراهـيم   |
| 101        | * تفسير سُورَة الحِجْـر    |
| 170        | * تفسير سُورَة النّحــل    |
| 7.4        | * تفسير سُورَة الإسْرَاء   |
| 770        | * تفسير سُورَة الكهفف      |
| 779        | * تفسير سُورَة مَريَــم    |
| 791        | * تفسير سُورَة طـــه       |
| 770        | * تفسير سُورَة الأنبيَاء   |
| 707        | * تفسير سُورَة الحَـجّ     |
| 779        | * تفسير سُورَة الـمُؤمِنون |
| 799        | * تفسير سُّورَة النُّـور   |
| 574        | * تفسير سُّورَة الفُرُقان  |
| ££Y        | * تفسير سُورَة الشُّعَرَاء |
| 279        | * تفسير سُورَة النَّمْل    |
| 199        | * تفسير سُّورَة القَصَصَ * |

| رقم الصفحة | الموضوع                  |
|------------|--------------------------|
| 011        | * تفسير سُورَة العَنكبوت |
| 079        | * تفسير سُورَة الرُّوم   |
| 0 5 4      | * تفسير سُورَة لُقْمَان  |
| ٥٥٥        | * الفهـــرس              |
|            |                          |
|            |                          |
| 1          |                          |
|            |                          |
|            |                          |
|            |                          |
|            |                          |
|            |                          |
|            |                          |
|            |                          |
|            |                          |
|            |                          |
|            |                          |
|            |                          |
|            |                          |
|            |                          |

مقد الإيداع: ١٩٩٨/٣١م