

الإباطية نشائها وعقائدها







#### الأهليّة للنشر والتوزيع

e-mail : alahlia@nets.jo الفرع الأوّل ( التوزيع )

المملكة الأردنيّة الهاشميّة ، عمّان ، وسطّ البلد ، بناية رقم 12 00962 ماتف 4657445 6 4638688 ماتف 11118 ، الأردنّ ص. ب : 7855 عمّان 11118 ، الأردنّ

الفرع الثاني ( المكتبة )

عمّان ، وسط البلد ، شارع الملك حسين ، بجانب البنك المركزيّ الأردنيّ ، مكتب القاصة ـ بناية رقم 34

مكتب ييروت

لبنان ، بيروت ، بئر حسن ، شارع السفارات هاتف : 00961 1 824203 ، مقسم 19

الأباضية

نشأتها وعقائدها د. محمد حسن مهدي / مصر

الطبعة العربيّة الأولى ، 2011 حقوق الطبع محفوظة

تصميم الغلاف : زهير أبو هايب 95297109 7 00962 ، الأردن سكيك سيس (٩)

لوحة الغلاف: حسن المسعودي/العراق

All rights reserved. No part of this book may be reproduced in any form or by any means without the prior permission of the publisher.

جميع الحقوق محفوظة . لايسمح بأعادة إصدار هذا الكتاب أو أيّ جزء منه ، بأيّ شكل من الأشكال ، إلا بإذن خطّيّ مسبق من الناشر .

#### ប្រាប្រ

## الدكتور محمّد حسن مهدي





# السالخ المرا



صدق الله العظيم

#### مُتكَكُمْتَهُ

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره ونتوب إليه، ونعوذ به من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، إنه من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، والصلاة والسلام على أشرف الخلق، سيدنا محمد إمام المتقين ورحمة الله للعالمين، وعلى آله وأصحابه الذين كانوا أعلام الهدى وأئمة الحق، يهتدى بهديهم، ويقتدى بهم، كما قال على المنافق : «أصحابي كالنجوم، بأيهم اقتديتم اهتديتم».

#### و بعد:

فلقد كان الناس لما بعث الله تعالى نبيه محمداً على في ضلال مبين وفي ظلمات دامسة، وكانوا شيعاً وأحزاباً، مختلفين في آرائهم، ومتضاربين في عقائدهم، وكان مبعثه على المحدى ودين الحق، ليبين للناس طريق الهداية والمعرفة الحقة والعبادة الصحيحة، بعد أن التبس عليهم الحق، فتاهوا بين وثنية جائرة منتشرة في شبه الجزيرة العربية وغيرها من البلدان، ومجوسية فاجرة في بلاد فارس وما جاورها، ونصر انية محرفة تشرك بالله تعالى، تقول بالتثليث والصلب والفداء، ويهودية مدمرة تقول: عزير ابن الله، بعثه الله رسولاً لإنقاذ البشرية عما تردت فيه من مهاوي الشرك والضلال.

وعقيدة الإسلام عقيدة سهلة لا تعقيد فيها ولا غموض، وهي التي توافق الفطرة السليمة التي فطر الله الناس عليها، وتتقبلها العقول النيرة التي لم تتأثر بعوامل التقليد أو العصبية، وإنها هي عقيدة حرة تدفع المرء للبحث والنظر في

الكون، ليدرك أن لهذا الكون خالقاً حكيهاً قديراً مدبراً، يفعل ما يشاء ويختــار، وأنــه ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِـ شَحَـــ ۖ ثُوهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ۞﴾ [الشورى:11].

وقد فهم صحابة رسول الله على ما جاءهم به الإسلام، من عقيدة في يسر وهوادة، فاطمأنوا إليها، ثم اطمأنوا بها، فلا مكان إذن لفلسفة المتفلسفين، ولا كلام المتكلمين، ولم يختلفوا مع رسولهم على ولا مع أنفسهم في شيء مما جاء به الإسلام من عقائد، ولكن ما كان عصر الخلفاء الراشدين ينتهي حتى بدأ الخلاف يدب في البيئة الإسلامية، حيث وُجدت الفِرَق وتشعبت وكثُرت وكثُر معها النزاع والشقاق والتفرق والاحتلاف، كل فرقة تجادل الأخرى، وتتأول كتاب الله بها يؤيد رأيها، ويضعون الأحاديث المكذوبة التي تؤيد مدعاهم.

فقد دخل في الإسلام قوم خلصت قلوبهم من أدران التقليد والعصبية، وصفت نفوسهم لما يدعوهم إليه رسول الإيان على المفضوا على ذلك بالنواجذ، واستمسكوا منه بالعروة الوثقى التي لا انفصام لها، وكرهوا الشرك وما كان يعبد آباؤهم ورأوا رسول الله على وصحبوه، فأحبوه فوق ما يجبون آباءهم وأبناءهم، وآثروه على أنفسهم وأموالهم.

وبجانب هؤلاء الذين صفت نفوسهم لنبيهم ﷺ، نجد هناك أصنافاً آخرين من الناس، أولهم صنف من العرب، دخل في الإسلام تقليداً لقومهم، حين جاء نصر الله والفتح، وهؤلاء لم تسعد أعينهم برؤية صاحب الرسالة ﷺ ولا انشرحت صدورهم بساع تعاليمه منه، ولا صفت قلوبهم من آثار جاهليتهم، فأصبح عندهم انتصار الدعوة الإسلامية وعدمها سواء.

وثانيهم: صنف من عامة أهل الأديان الأخرى، دخلوا في هذا الدين أيام الفتوح التي أخضعت الدولتين الكبيرتين، اليونانية والفارسية، فراراً من حكم الإسلام على من يبقى على دينه منهم، وهؤلاء لم تخالط بشاشة الإيمان قلوبهم، ولم تقتلع جذور الحقد والضغينة من قلوبهم، بل هم يميلون إلى دينهم القديم، ويتمنون أن يعودوا إليه.

وثالثهم: صنف من دهاة أهل الأديان الأخرى، وعلى الأخص اليهودية والمجوسية، تظاهروا بالدخول في الدين الجديد، وهم يضمرون في أنفسهم الكيد والحقد، ويتحينون الفرصة للانقضاض على هذا الدين الذي بسط سلطانه على رقعة الأرض المعروفة يومذاك. فأخذوا يلبسون للناس ملابس الصلاح والتقوى تارة، ويتظاهرون بالحرص على تعاليم الدين وعجة النبي على وآل بيته تارة أخرى، يضاف إلى هذا، أنهم أخذوا ينفثون سمومهم، فيؤولون في تعاليم الشريعة، ويدخلون فيها ما ليس منها، وقد أثاروا الجمهور من الناس، وبعثوا في نفوسهم الحاس لما يدعونهم إليه، وهذا فيها نرى هو السبب في الفرقة التي حدثت في الإسلام، وهو غض طري لم يكتمل عليه قرن واحد.

وقد أخبر النبي على عن هذا التفرق في الحديث الذي رواه أبو هريرة على حيث قال: قال رسول الله على : «افترقت اليه ودعلى إحدى وسبعين فرقة، وافترقت النصارى على اثنتين وسبعين فرقة، وتفترق أمتي على ثلاث وسبعين فرقة» (أ). والحديث الذي رواه عبدالله بن عمرو بن العاص، عنه على أمان قال رسول الله على أمتي ما أتى على بنبي إسرائيل، تفرق بنبو إسرائيل على اثنتين وسبعين ملة، وستفترق أمتي على ثلاث وسبعين ملة، تزيد عليهم ملة، كلهم في النار إلا ملة واحدة». قالوا: يا رسول الله، وما الملة التي تتغلب؟ قال: «ما أنا عليه وأصحابي» في رواية: «ثنتان وسبعون في النار، وواحدة في الجنة، وهي الجاعة» وهي

<sup>(1)</sup> أخرجه الترمذي، وابن ماجه. وقال الترمذي: حسن صحيح.

<sup>(2)</sup> رواه الترمذي، وحسّنه الألباني في صحيح الجامع، 5219.

<sup>(3)</sup> رواه الإمام أحمد وغيره، وحسّنه الحافظ.

فإن هذه الفرقة الناجية، تتنازعها وتدعيها كل الفِرَق، بل تحاول بوسيلة أو بأخرى أن تفرض رأيها على غيرها، وذلك كله على الرغم من أن نصوص القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة، وآثار السلف الصالح تدعو إلى اتباع الطريق المستقيم، ونبذ الطرق الملتوية، فعن ابن مسعود الله قال: الخط لنا رسول الله على خطا بيده ثم قال: هذا سبيل الله مستقياً. وخط خطوطاً عن يمينه وشهاله، ثم قال: هذه السبل، ليس منها سبيل إلا عليه شيطان يدعو إليه. ثم قرأ قوله تعالى: ﴿وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسَتَقِيمًا فَاتَيْمُوهُ وَلاَ تَنْيِعُوا السُّبُلُفَنَدُرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ مُنْ وَصَالَكُمْ وَصَالَكُمْ بِهِ لَمُنْ عَن سَبِيلِهِ مُنْ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ ا

وقوله تعالى: ﴿ وَأَعْتَصِمُواْ يَحَبِلِ اللّهِ جَمِيعُا وَلَا نَفَرَقُواْ ﴾ [آل عمران: 103]، وقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَكُونُواْ مِنَ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ جَمِيعُا وَلَا نَفَرَقُواْ مِنَ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ وَمَن يُشَاقِنِ الرّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيْ لَهُ اللّهُ اللّهُ لَكُ وَنُصَّلِهِ عَلَيْ وَلَهُ عَلَيْ وَلَهُ عَلَيْ اللّهُ وَمَن يَلْلَا اللّهُ وَاللّهُ ول

وقوله ﷺ: «أوصيكم بتقوى الله، والسمع والطاعة، وإن تـأمر عليكم عبـد حبشي، وإنه من يعش منكم فسيرى اختلافا كثيراً، فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين، تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار»<sup>(2)</sup>.

نقول: على الرغم من هذا وغيره، قد حدث الخلاف بين المسلمين، ووقع ما أخبر به النبي ﷺ وما حدّث به خلفاؤه الراشدون من افتراق الأمة، فوجدت الفِرَق

<sup>(1)</sup> الحديث صحيح، رواه أحمد والنسائي.

<sup>(2)</sup> الحديث رواه أبو داود، والترمذي وقال: حسن صحيح.

في تاريخ الإسلام، وكثرت وتفرعت، وكثر معها النزاع والجدل والشقاق، وكثرت الآراء والأفكار، وكانت الدواعي على ذلك متنوعة، تتردد بين الظروف السياسية والعصبية القبلية، والمآرب الشخصية، واشتد الخلاف بعد التلاقح الفكري بين الثقافة الإسلامية والثقافات الأخرى، فكانت هناك الدوافع العلمية الثقافية، والسلوكية الخلقية، ونشأت في ظلها فررق ومدارس، كان على رأسها فرقة «الخوارج» فهي أول وأقدم الفررق الإسلامية ظهوراً على مسرح الحياة، والخوارج ولى كانت تتفق في الخروج على الإمام الجائر، إلا أنها تتشعب من داخلها إلى فرق، ومن هذه الفررق، والتي عاشت حتى الآن، فرقة «الأباضية»، والتي يُجمع المؤرخون على أنها إحدى فررق الخوارج، ولكن الأباضية يعتبرون أنفسهم ليسوا بخوارج، وإنها هم فرقة مستقلة، مما كان دافعاً في في الكتابة، في هذه الفرقة نشأتها وعقائدها، ليظهر لنا مدى التوافق والاختلاف بينها وبين الخوارج.

هذا، وقد سميت هذا الكتاب «الأباضية نشأتها وعقائدها» وقد جاء في جزأين: أما الجزء الأول: فيشتمل على مقدمة وتمهيد وثلاثة فصول.

أما المقدمة: فقد تناولت فيها أهمية الموضوع، والباعث على الكتابة فيه، ومنهج البحث.

وأما التمهيد: فقد تحدثت فيه عن الأسباب التي أدت إلى اختلاف المسلمين ونشأة الفِرَق.

وأما الفصل الأول: فقد تكلمت فيه عن النشأة التاريخية لفرقة الخوارج. وأما الفصل الثاني: فقد تناولت فيه النشأة التاريخية لفرقة الأباضية.

وأما الفصل الثالث: فقد عقدته للحديث عن فِرَق الأباضية المنشقة وعقائدها. وأما الجزء الثاني: فقد تناولت فيه العقائد الإيهانية في مذهب الأباضية.

وقد اشتمل على ثمانية فصول وخاتمة:

أما الفصل الأول: فقد تحدثت فيه عن قضية وجود الله تعالى.

وأما الفصل الثاني: فقد تكلمت فيه عن الصفات الإلهية.

وأما الفصل الثالث: فقد عقدته للحديث عن رؤية الباري تعالى.

وأما الفصل الرابع: فقد تحدثت فيه عن أفعال العباد.

وأما الفصل الخامس: فقد عقدته للحديث عن النبوات.

وأما الفصل السادس: فقد تكلمت فيه عن السمعيات.

وأما الفصل السابع: فقد تناولت فيه مبحث الإيهان والإسلام وما يتـصل بــه من أمور.

وأما الفصل الثامن: فقد تحدثت فيه عن قضية الإمامة.

وأما الخاتمة: فقد تناولت فيها أهم الحقائق والنتائج التي توصلت إليها من خلال تتبعي ودراستي لهذا الموضوع.

#### وبعد:

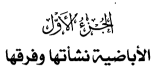
فهذا ما هداني الله تعالى إليه في بحثي هذا، فإن كنت قد وُفِّقت فذلك بفضل الله تعالى وتوفيقه، وإن تكن الأخرى فعذري أنني بشر أخطئ وأصيب، والكهال لله وحده، وحسبي أنني ما ابتغيت إلا وجه الحق والصواب.

وأخيراً ندعو الله تعالى أن ينفع ببحثنا هذا طلاب العلم والإيسان، وأن يرزقنــا الإخلاص فيها نكتب ونعمل، إنه نِعْمَ المجيب.

وما توفيقي إلا بالله عليه توكلت وإليه أنيب.

وصلى الله وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه الكرام.

المؤلف د. محمد بن الحسن المهدي



ويشتمل على تمهيد وثلاثة فصول:

- التمهيد: في الأسباب التي أدت إلى اختلاف المسلمين ونشأة الفرق.
  - الفصل الأول: في النشأة التاريخية لفرقة الخوارج.
  - الفصل الثاني: في النشأة التاريخية لفرقة الأباضية.
  - الفصل الثالث: في فِرَق الأباضية المنشقة وعقائدها.

### ملهكينك

#### الأسباب التي ساعدت على اختلاف المسلمين ونشأة الفرق

إن الله تعالى طلب من هذه الأمة أن تتوحد كلمتها، وأن لا تكون شِيعاً وأحزاباً، يضرب بعضهم أعناق بعض، وقد صدق الله إذ قال في محكم التنزيل: ﴿ وَإِنَّ هَنذِهِ أُمَّتُكُرُ أُمَّةً وَيَودَةً وَأَنَا رَبُّكُمُ فَأَنْقُونِ ﴿ اللَّهِ مَنون : 52].

فكل عامل على لم شملها، ساع إلى تأليف قلوب أبنائها، فهو مؤمن حقاً، مجاهد في سبيل أنبل غاية عُني بها الإسلام، وهي تأليف القلوب، وتوحيد الأهداف، وأما أولئك الذين يثيرون العداوات ويبعثون العصبيات، ويصطنعون العداوة والبغضاء، فهؤلاء هم الذين يسعون في الأرض بالفساد، وواجب المسلمين المخلصين أن يقفوا لهم بالمرصاد، وأن يبصروا الأمة بهم، ويكشفوا لهم أهدافهم وسوء غاياتهم.

ولقد فهم المسلمون الأوّلون روح هذا الدين الحنيف، واختلفوا في فهم نص من كتاب الله تعالى، أو سنّة رسول الله ﷺ، ولكنهم - مع هذا الاختلاف - كانوا متحدين في المبادئ والغايات، ثم خلف من بعدهم خلف جعلوا دينهم لأهوائهم، فتفرقت الأمة إلى شيع وأحزاب ومذاهب وعصبيات.

والخلاف بين الناس بدأ منذ نشأة الإنسان، ومنذ نـزول الـوحي مـن الـسماء، واختيار الله تعالى للأنبياء، وإن كان هذا الخلاف لم يـشتهر، فلِبُعـد الزمـان، ولعـدم وجود الخبر المتواتر الذي يُعتمد عليه، اللهم إلا ما قصّه القرآن الكريم على رسول الله وهابيل) وما ذلك: قصة أول خلاف ظهر على الأرض بين ابني آدم اللي (قابيل وهابيل) وما كان من قتل أحدهما للآخر. ثم الخلاف الذي كان يظهر بين أقوام الأنبياء السابقين، كالخلاف الذي وقع بين نوح وابنه، إلى غير ذلك مما قصه القرآن الكريم من خلاف (فرعون) و(موسى) اللي وخلاف بني إسرائيل مع موسى على رؤية الله تعالى: ﴿فَقَالُوا أَرْنَا اللّهَ جَهْرَةً ﴾ [النساء: 153]، وما كان من خروجه لمناجاة ربه، ثم عودته فإذا القوم قد عبدوا العجل من دون الله تعالى.

وقبل أن نخوض في بيان أسباب الخلاف يجب أن نقرر أمرين كما يقول الشيخ (أبو زهرة)(1) حتى نكون على بيّنة من هذه الأسباب:

أولهما: أن هذا الاختلاف بين المسلمين لم يتناول لب الدين، فلم يكن الاختلاف في وحدانية الله تعالى، ولا في أن القرآن نزل من عند الله تعالى، وأنه معجزة النبي على الكبرى، ولا في أنه يروى بطريق متواتر نقلته الأجيال الإسلامية كلها جيلاً بعد جيل، كذلك لم يتعرض الخلاف إلى ركن من أركان الإسلام، أو إلى أمر علم من الدين بالضرورة، وإنها كان الاختلاف في أمور لا تمس الأركان، ولا الأحوال العامة.

الأمر الثاني: أن ما وقع من اختلاف بين المسلمين يعتبر شراً بالنسبة للاختلافات التي حدثت حول بعض العقائد الدينية والسياسية، ولقد روى الإمام

 <sup>(1)</sup> تاريخ المذاهب الإسلامية، للإمام محمد أبو زهرة، (1/ 10)، طبعة دار الفكر العربي. وقارن:
 أضواء على أهم الفرّق الإسلامية وبعض المذاهب المعاصرة، د. عبدالمنعم شعبان، ص23، طبعة
 القاهرة، قاصد خبر.

البخاري في صحيحه، عن زينب بنت جحش أنها قالت: استيقظ النبي عَلَيْ محمراً وجهه يقول: «لا إلا الله، ويل للعرب من شر قد اقترب» (1)، وكأن النبي عَلَيْ يشير بهذا المعنى الذي ينطوي عليه هذا الحديث، إلى ما سيلحق بالمسلمين من خلاف بعد انتقاله إلى الرفيق الأعلى.

إن أول بذور الخلاف الذي نشأ بين جماعة المسلمين، يرجع إلى منافقي هذه الأمة في زمن النبوة والرسالة، حيث لم يرضَ هؤلاء بحكم النبي على ، فيها كان يأمر به وينهى. فقد سألوا عها مُنعوا من الخوض فيه، وجادلوا بالباطل فيها لا يجوز الجدال فيه، ومن ذلك، ما كان من حديث (ذي الخويصرة التميمي) عندما قال لرسول الله على : اعدل يا محمد فإنك لم تعدل - وكان الرسول على يوزع الغنائم بين المسلمين في إحدى الغزوات - فقال على : "إن لم أعدل فمن يعدل؟ » فعاود اللعين يقول: هذه قسمة ما أريد بها وجه الله.

وذلك يعتبر خروجاً صريحاً على النبي على النبي المنه اعترض على الإمام الحق يعتبر خارجياً، فإنه من باب أولى يعتبر من اعترض على النبي الشرفية أحق بأن يكون خارجياً، ولذلك قال صلوات الله وسلامه عليه: «سيخرج من ضنضئ هذا الرجل قوم يمرقون من الدين كها يمرق السهم من الرمية» (2).

ويتجلى ذلك واضحاً، في غزوة أُحد حينها اعتـذر المنـافقون لرسـول الله ﷺ، وقالوا كها حكاه القرآن الكريم: ﴿ هَل لَنَامِنَ ٱلْأَمْرِ مِن ثَنَيَّ ﴾، وقولهم: ﴿ لَوْكَانَ لَنَامِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ مُّ مَا فُتِلْنَا هَدَهُناً ﴾ [آل عمران:154]، وقـولهم: ﴿ لَوْكَانُواْ عِندَنَا مَا مَانُواْ وَمَاقَتِلُواْ ﴾ [آل عمران:156].

<sup>(1)</sup> الحديث رواه الإمام البخاري في صحيحه، كتاب الفتن، (9/ 60)، طبعة: الشعب.

<sup>(2)</sup> الحديث أخرجه مسلم في صحيحه، باب ذكر الخوارج وصفاتهم، (2/ 742). وأخرجه الترمذي في السنن، كتاب الفتن، باب صفة الخلافة، (4/ 481).

فالمتأمل لتلك الآيات يتضح له أن هـؤلاء المنافقين بالغوا في عـذرهم، وقـد حدث هذا في زمنه على ولكن المنافقين هم المنافقون في كل زمان ومكان، ﴿ يُحَنَيِعُونَ اللّهَ وَهُو خَدِعُهُم ﴾ [النساء:142]، فيظهرون الإسلام للناس ويبطنون الكفر عليهم، وكان يظهر نفاقهم بـالاعتراض في كـل وقـت عـلى حركاته وسـكناته، فـصارت الاعتراضات كالبذور، وظهرت منها الشبهات كالزروع (1).

ولكن ذلك كله لم يكن ذا أثر بيِّن وواضح في افتراق الأمة بعد هذا إلى فِرَق شتى، يكفِّر بعضهم بعضاً، يضاف إليها بعض الاختلافات بعد انتقاله على إلى الرفيق الأعلى، وإن كانت تعد اختلافات اجتهادية، فأصحاب الرسول على عقيدة واحدة وطريق واحد، ولم يكن أحدهم ليختلف عن الآخر إلا في فهم أوتيه في كتابه الله أو سنة رسوله على أخيه، فإن لم يكن عنده ما يدفعه من سنة أو فهم في كتاب أو سنة، رجع إلى قول أخيه وتقبله أحسن القبول، إلا قوماً كانوا يبطنون النفاق، ويظهرون الوفاق.

وإذا أنت نظرت فيها اختلفوا فيه، وجدتهم قـد اختلفوا في أمور اجتهادية لا يوجب الخلاف فيها كلها إيهاناً ولا يوجب الخلاف فيها كلها إيهاناً ولا كفراً، بل لا يوجب الخلاف فيها كلها إيهاناً ولا كفراً، ووجدت أنه قد كان غرض كل واحد من المختلفين في كل مسألة منها إقامة مراسم الدين وإدامة مناهج الشرع القويم، بل أنت تجدهم قد اختلفوا في بعض هذه المسائل والرسول على المفهر المفهر له يفارق هذه الدنيا.

ثم جاء من بعد عصرهم - رضوان الله تعالى عليهم - قوم استغلوا أحياناً اختلاف الصحابة في بعض المسائل واتخذوا من هذا الخلاف سبيلاً يسلكونه إلى تفريق كلمة هذه الأمة، وراحوا يلتمسون لبعض وجهات النظر أدلة لم يقتنع بها

<sup>(1)</sup> الملل النحل للشهرستان، تحقيق: محمد سيد كيلاني، (1/21-22)، طبعة الحلبي، 1976، بتصرف.

الذين خالفوا هذا الاتجاه في العصر السابق، بل لعل الذين كانوا يرون هذا الاتجاه قد عدلوا عنه ولم يبقّوا متمسكين به، إما اقتناعاً بها استدل به من خالفهم، وإما إبقاء على وحدة الأمة واستمساكها بالإيلاف الذي امتنّ الله تعالى به عليهم، إذا لم يكن في أحد الرأيين ما يخالف نصاً من كتاب أو سنّة صريحة، وهم بذلك يضربون أبرع المثل لفناء الفرد في الجاعة الصالحة (1).

فالصحابة - رضوان الله عليهم - لم يحدث منهم أن أحداً سأل رسول الله عليه عن شيء لم يتكلم فيه، وما حدث أن اختلف واحد منهم في مجلس رسول الله علي في فهم آية من كتاب الله تعالى، وفي هذا المعنى يقول المقريزي في خططه: «من أمعن النظر في دواوين الحديث النبوي، ووقف على الآثار السلفية، علم أنه لم يَرِد قط من طريق صحيح ولا سقيم عن أحد من الصحابة الله على اختلاف طبقاتهم، وكثرة عددهم أنهم سألوا رسول الله على عن معنى شيء مما وصف الرب سبحانه به نفسه الكريمة في القرآن الكريم، أو على لسان نبيه محمد على الكلهم فهموا معنى ذلك، فأبتوا بلا تشبيه، ونزهوا بلا تعطيل» (2).

وهذا النص - وغيره من النصوص التي تُظهر عدم اختلاف الصحابة - وإن أكد على خلو هذا العصر من الخلاف، فإنها يعني الخلاف في أصول العقيدة، ولكن لا يمنع من الاختلاف الناشئ عن الاجتهاد، واختلاف وجهات النظر، التي كانت تحسم في وقتها، ويعود الجميع إلى الوفاق، فهذه الخلافات كانت تهدف إلى توطيد الشريعة، وإقامة مراسم الدين، وقد جرت ضمن منهج الإسلام في إباحة الاجتهاد، واستعمال العقل، حيث رفع الإسلام من شأن العقل، وحث المسلمين على استعمال عقولهم، ومدح أولي الألباب، وذم الذين يهملون عقولهم. ولم تذكر كتب المقالات

<sup>(1)</sup> مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين، للإمام أبي الحسن الأشعري، تحقيق: عي الدين عبدالحميد، (1/ 34)، طبعة القاهرة.

<sup>. (2)</sup> الخطط للمقريزي، (1/ 180)، طبعة القاهرة.

خلافاً عقدياً وقع بين الصحابة بعضهم البعض، وإن كانت قـد وقعت بعـض الخلافات الاجتهادية، فقد كان الغرض منها إقامة حكم الله بين الناس.

ونستطيع أن نقسم لك - بعد الذي أسلفناه - الاختلاف الحاصل في المسائل الاجتهادية بين الصحابة ، إلى قسمين:

القسم الأول: الاختلاف في مسائل لم تَصِر فيها بعد من شعار جماعة من أهل الفِرَق.

والقسم الثاني: الاختلاف في مسائل اجتهادية أيضاً، اتخذها قـوم مـن بعـدهم تُكَاّةً إما للطعن في بعض الصحابة، وإما جعلوها أساساً لنحلتهم، أو استدلوا بها في مسألة من مسائلهم التي اتخذوها شعاراً لهم(1).

والآن إليك هذا الاختلاف من النوعين:

#### الخلاف الأول: أثناء مرضه على:

روى الإمام البخاري بإسناده عن عبدالله بن عباس رضي الله عنها أنه قال: لما اشتد بالنبي على مرضه الذي مات فيه، قال: «ائتوني بدواة وقرطاس، أكتب لكم كتاباً لا تضلوا بعدي» فاختلف من حوله: هل يجيئون بقرطاس ليملي عليهم الرسول على ، أم يكتفون بها علموه من كتاب الله وسنة رسوله؟ فقال عمر بن الخطاب في : «إن رسول الله على قد غلبه الوجع، حسبنا كتاب الله»، وكثر اللغط في ذلك، حتى قال النبي على : «قوموا عني لا ينبغي عندي التنازع» قال ابن عباس وراوي الحديث - : الرزية كل الرزية، ما حال بيننا وبين كتاب رسول الله على في ألى الرزية، ما حال بيننا وبين كتاب رسول الله على المرزية .

<sup>(1)</sup> مقالات الإسلامين، (1/ 35).

<sup>(2)</sup> الملل والنحل، (1/22)، الحديث رواه البخاري بسنده في صحيحه عن عبدالله ابن عباس.

#### الخلاف الثاني:

كان النبي ﷺ - قبيل مرضه الذي عقبه انتقالُه للرفيق الأعلى - قد جهز جيشاً وجعل على رأسه (أسامة بن زيد)، ولما أخذه المرض توقف الجيش عن المسير، وقال النبي في آخر حياته «جهزوا جيش أسامة، لعن الله من تخلف عنه» ومع هذا اختلفوا: أيتمون بعث (أسامة) إيذاناً للعرب ولغيرهم بأن وجع النبي ﷺ ووفاته لمن تثن عزائم الصحابة عن إتمام ما شرع فيه، أم يبقون (أسامة) ومن معه يترقبون ما يكون من العرب، فقد كان بعضهم يخشى انتقاض العرب، اختلفوا في ذلك، قبيل وفاة النبي وبعد وفاته ﷺ، ولكن أبا بكر شه أصر على اتباع الأمر، ثقةً منه بأن البركة في اتباع أمره ﷺ وأن في بعثه إرهاباً لمن تحدثه نفسه من العرب بالانقضاض (1).

وقد علق الشهرستاني على هذين الخلافين بقوله: وإنها أوردت هذين التنازعين، لأن المخالفين ربها عدوا ذلك من الخلافات المؤثرة في أمر الدين، وليس ذلك، وإنها كان الغرض كله إقامة مراسم الشرع في حال تزلزل القلوب، وتسكين ثائرة الفتنة المؤثرة عند تقلب الأمور<sup>(2)</sup>.

#### الخلاف الثالث في موت النبي عَيْق:

لما أذيع نبأ وفاته على الخبر بعض أصحابه، حتى غيّب عقولهم، وأذهلهم عن هذا المصير المحتوم، الذي ينتظر البشرية قاطبة، بها في ذلك الرسل والأنبياء، فزعم قوم أنه لم يمت، وإنها رفعه إليه كها رفع عيسى ابن مريم الني ، وقال قوم: إنه ذهب إلى ربه كها ذهب موسى بن عمران الني وليرجعن رسول الله، فليقطعن أيدي وأرجل رجال زعموا أنه قد مات. وقال الفاروق عمر بن الخطاب شه وهو من هو في هذا الصدد: «من قال إن رسول الله على قد مات ضربته بالسيف».

<sup>(1)</sup> مقالات الإسلاميين، (1/ 35).

<sup>(2)</sup> الللي، (1/23).

#### الخلاف الرابع: في موضع دفنه ﷺ:

اختلف الصحابة في موضع دفنه ﷺ فأراد أهل مكة من المهاجرين ردّه إلى مكة، لأنها مسقط رأسه، ومأنس نفسه، وموطئ قدمه، وموطن أهله، وموقع رحله. وأراد أهل المدينة من الأنصار دفنه بالمدينة، لأنها دار هجرته، ومدار نصر ته،

 <sup>(1)</sup> التبصير في الدين، للإسفراييني، ص19، طبعة القاهرة، 1955. وقارن: الفُرَّق بين الفِرَق، للإسام عبدالقاهر البغدادي، تحقيق: عي الدين عبدالحميد، ص14-15، طبعة دار التراث. وأيضاً: الملهل والنحل، ص23. ومقالات الإسلاميين، ص35-36.

وأرادت جماعة، نقله إلى بيت المقدس، لأنها موضع دفن الأنبياء، ومنه معراجه إلى السهاء، وفيه قبر جده إبراهيم الخليل الخيلان .

وهنا يقف أبو بكر الصديق الله في هذه المسألة موقف الحكيم الرزين، فيروي لهم أنه سمع النبي على الله يقدر: (أن الأنبياء يدفنون حيث يقبضون) (1). فتجتمع كلمتهم على أن يدفن في حجرة السيدة (عائشة) التي مات فيها بالمدينة المنورة، وهي في داره على الملاصقة لمسجده، والشارعة أبوابها فيه (2).

#### الخلاف الخامس: في الإمامة بعده على:

وأعظم خلاف بين الأمة كها يقول الشهرستاني، خلاف الإمامة، إذ ما سلّ سيف في الإسلام على قاعدة دينية مثل ما سلّ على الإمامة في كل زمان (3). ذلك أن النبي على لم يقرر نظاماً معيناً لمن يكون إماماً أو خليفة من بعده، فمنذ اللحظة الأولى من انتقال رسول الله على إلى الرفيق الأعلى، اختلف المسلمون فيمن يخلفه (4). وكانت هذه أول مسألة اشتد فيها الخلاف بين المسلمين، وتشعبت فيها وجهات نظرهم، شعر المسلمون منذ اللحظة الأولى لوفاة النبي على بضرورة التفكير في من يلي أمرهم، وأسرع الأنصار – قبل دفن النبي على أعرهم، وأسرع الأنصار – قبل دفن النبي على أبو عبيدة بني ساعدة، للتشاور في الأمر والبتّ فيه، وأدركهم أبو بكر وعمر وأبو عبيدة بن الجراح من المهاجرين.

<sup>(1)</sup> الحديث أخرجه الإمام الترمذي في سننه، كتاب الجنائز، بــاب مــا جــاء في قــتـل أُحــد، (3/ 329). ورواه الإمام مالك في مسنده، باب جامع الصلاة على الجنائز، ص (545).

<sup>(2)</sup> الملل، ص 23 – 24. الفَرْق بين الفِرَق، ص 15. مقالات الإسلاميين، ص 36.

<sup>(3)</sup> الملل والنحل، ص24. ومقالات الإسلاميين، ص39.

 <sup>(4)</sup> انظر: كتابنا قضية الإمامة نشأتها وتطورها بين الفِرَق الإسلامية، ص174، طبعة الـصفا والمـروة، 1999.

وفي السقيفة انقسم المجتمعون إلى فريقين، فريق يسرى - وهم الأنصار - أن يكون الخليفة منهم، لأنهم هم الذين نصروا رسول الله على عندما هاجر إليهم من مكة إلى المدينة، وآمنوا به وعززوا دينه، ومنعوه وصحبه ممن أرادوا به سوءاً، وكانوا معه على عدوه، حتى خضعت له الجزيرة العربية، فهم أولى الناس أن يخلفوه، وعلى هذا الأساس قالت الأنصار: منا أمير ومنكم أمير، واتفقوا على سعد بن عبادة الأنصاري.

ولقد قال أبو بكر تعليقاً على هذه الآية: فسهانا الله الصادقين وأمر المؤمنين بأن يكونوا مسع السصادقين، قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّا اَلَّذِيكَ مَامَوُا اَتَقُوا اَللّهَ وَكُونُواْ مَعَ السَمَد وقيد الله على التواب التها التواب التها التواب التها التواب التها قال أبو بكر لعمر: ابسط يدك نبايع لك، قال عمر: أنت أفضل مني، قال أبو بكر: أنت أقوى مني. قال عمر: إن قوتي لك مع فضلك، لا ينبغي لأحد بعد رسول الله التها أن يكون فوقك يا أبا بكر، أنت صاحب الغار مع رسول الله على شاني اثنين، وأمرك رسول الله التها على التها الأمر (١٠).

قال عمر المحمدت يدي إلى أبي بكر فبايعته، وانهال الجميع من المصحابة يبتدرونه بالبيعة، ثم كان الغد فجلس أبو بكر على المنبر، وتكلم عمر بين يديه، يقول

<sup>(1)</sup> عبقرية عمر، للأستاذ محمود عباس العقاد، ص25، طبعة الخانجي، القاهرة.

للناس: إن الله قد جمع أمركم على خيركم، صاحب رسول الله على وثاني اثنين إذ هما في الغار، وأولى الناس بأمركم فبايعوه، فبايعه الناس، وسكنت الفتنة، إلا أن بيعة أبي بكر كانت فلتة، وقى الله المسلمين شرّها، فمن عاد إلى مثلها فاقتلوه، فأيها رجل بايع رجلاً من غير مشورة من المسلمين، فلا يُبايع هو ولا الذي بايعه تغرة أن يقتلا. وإنها سكتت الأنصار عن دعواهم لما رواه أبو بكر عن النبي على حيث قال: «الأثمة من قريش» (1).

وقد تمت هذه البيعة في سقيفة بني ساعدة، وعندما ذهب أبو بكر إلى المسجد أقبل الناس عليه فأخذوا يبايعونه عن رغبة منهم، غير جماعة من بني هاشم، وأبي سفيان من بني أمية، وأمير المؤمنين علي بن أبي طالب شه الذي كان مشغولاً بتجهيز رسول الله على ودفنه، ثم إن هذه البيعة، وإن كانت قد تمت للصديق، إلا أن ذلك لمن يمنع من تكوين رأي ثالث يرى أن تكون الخلافة في بيت النبي على ، وأقرب الناس إليه عمه العباس بن عبدالمطلب، وعلي بن أبي طالب، لكن العباس لم يكن من السابقين إلى الإسلام، فقد حضر غزوة بدر مع المشركين، فأولى الناس من قرابة النبي على الإسلام، وفقد وعلمه لا يُنكر، وحجة هذا الفريق أن أقرب بنت رسول الله على وفضله وجهاده وعلمه لا يُنكر، وحجة هذا الفريق أن أقرب الناس إلى النبي على أولى أن يخلفوه، وإذا كان المهاجرون احتجوا على الأنصار، بأنهم قوم النبي على وعشيرته، فأهل النبي على وأقربهم إليه أولى أن يخلفوه، وإذا كان المهاجرون احتجوا على الأنصار، بأنهم قوم النبي عتنقه الشيعة فيها بعد.

والذي يستفاد من اجتماع الصحابة في سقيفة بني ساعدة للتشاور فيمن يلي أمر المسلمين بعد رسول الله على أنه على أساسه قام «نظام الخلافة» الذي بقي منذ

<sup>(1)</sup> هذا الحديث أخرجه البخاري في صحيحه، (8/ 105). مسلم في صحيحه، (3/ حديث رقم 1).البيهقي في سننه، (3/ 121).

<sup>(2)</sup> أضواء على أهم الفِرَق الإسلامية، ص32-33. الملل، ص24-25. الفَرْق بين الفِرَق، ص15.

ذلك الوقت في شكل أو آخر إلى القرن العشرين. كما أن أهم النظريات التي عرضت في اجتماع السقيفة، نظرية الدفاع عن دعوى الأنصار في استحقاقهم للخلافة، على أساس أنهم هم الذين دافعوا عن الإسلام وحموه بأنفسهم وأموالهم، ولنا أن نقول: إن هذه هي أول نظرية ظهرت في تاريخ الفكر السياسي في الإسلام.

ونظرية ثانية انبرت لمقاومتها هي «الدفاع عن حق المهاجرين، وإثبات أولويتهم في استحقاق الخلافة على غيرهم، على اعتبار سبقهم في الإسلام، وهم أولياء الرسول على وعشيرته، وقد جاء في ثنايا هذا الدفاع لأول مرة فكرة التنويم بفضل قريش: «الأثمة من قريش»، وستكون أساساً لنظرية أحقية القرشيين بالخلافة، أو انحصار هذا الحق فيهم.

وهناك نظرية أخرى هي التي دعا إليها الحباب بـن المنـذر بـن الجمـوح وهـي . إمكان اقتسام السيادة، أو تعدد الإمرة، أي بأن يكون هناك خليفتـان، وذلـك حـين قال: «منا أمير ومنكم أمير».

كما أن المجتمعين، على اختلاف وجهات نظرهم، قد أقروا مبدأ خطيراً هو: أن اختيار رئيس الجاعة أو الدولة، إنها هو بالبيعة، - أي بالانتخاب - ونبذوا جميعاً بسلوكهم الفعلي مبدأ الوراثة، واستقر الرأي على انتخاب أبي بكر هذه ليس متابعة للتقاليد المألوفة عند العرب منذ القدم، من النظر إلى السن والنفوذ، ولكن لما كان يتمتع به بين الصحابة من مكانة دينية عالية يقر بها الجميع، ثم إلى صفاته العقلية والخلقية النادرة، التي جعلت من شخصيته المثل الكامل للمسلم. ولو جرت الأمور وفق تقاليد العرب، لآثروا ابن عبادة زعيم الخزرج، أو أبا سفيان رأس شيوخ بني أمية، أو العباس عميد الهاشمين، وقد كان فيهم من هو أسن من أبي بكر، ولما عدل المنتخبون عن هذه الأسر القوية إلى فرع تيم البعيد الذي كان أقل نفوذاً» (أ).

<sup>(1)</sup> انظر: كتابنا قضية الإمامة نشأتها وتطورها بين الفِرَق الإسلامية، ص17-20. وقارن: النظريات السياسية الإسلامية، د. محمد ضياء الدين الريس، ص40، 208، طبعة القاهرة، دار التراث، 1979.

#### الخلاف السادس: في قتال مانعي الزكاة:

وقع هذا الخلاف بين الصحابة في قتال مانعي الزكاة حيث استحلّ جماعة من العرب منع الزكاة بعد موت رسول الله على ، فاختلف الصحابة في شأنهم: أيقاتلونهم كها كان النبي على يقاتل الكفار؟ أم يتركونهم مخافة ألا يقووا على قتالهم فتضيع هيبة العرب إياهم؟ فقال بعضهم: لا نقاتلهم قتال الكفرة، وكان على رأس القائلين بهذا الرأي الفاروق عمر بن الخطاب. وقال آخرون: بل نقاتلهم قتال الكفرة، وكان أبو بكر الصديق، على رأس القائلين بهذا الرأي، حتى إنه قال: «والله لل منعوني عقالاً كان يؤدونه إلى رسول الله على لقاتلتهم عليه». ويستد عمر شي في خلاف أبي بكر، ويستدل لما ذهب إليه من الرأي، ويقول لأبي بكر: كيف نقاتلهم خلاف أبي بكر، ويستدل لما ذهب إليه من الرأي، ويقول لأبي بكر: كيف نقاتلهم قتال الكفرة، وقد قال رسول الله على : «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله فإذا قالوها فقد عصموا مني دماءهم: إلا بحقها وحسابهم على الله» (أ). وهنا يجد أبو بكر مساغاً للرد على عمر ويقول له: إن الزكاة حق المال وفيها نقاتل بالحق، ومضى بنفسه إلى قتالهم، ووافقه جماعة الصحابة بأسرهم، وعلى رأسهم سيدنا عمر ومضى بنفسه إلى وقتال مانعي قتال مانعي الزكاة، وقد زال الخلاف. في قتال مانعي الزكاة، وقد زال الخلاف. في قتال مانعي الزكاة، وقد زال الخلاف.

#### الخلاف السابع: في أمر فدك:

وقع هذا الخلاف في شأن (فدك)، وهي قرية تقع شمال المدينة كانت ملكاً لليهود، ولما انهزم يهود خير، خشي يهود هذه القرية على أنفسهم، فسلموها للنبي على دون قتال، فكانت في يده خالصةً له مدة حياته، ينفق منها على نفسه وعلى بعض المحتاجين من بني هاشم، فلما انتقل النبي على الرفيق الأعلى، طالبت السيدة فاطمة رضي الله عنها بوراثة هذه القرية تارة، وبتملكها تارة أخرى، وقد استندت

 <sup>(1)</sup> الحديث رواه البخاري في كتاب استتابة المرتدين، (9/ 19-20). مسلم في صحيحه، باب الأمر بقتال الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله، (1/ 206).

<sup>(2)</sup> مقالات الإسلاميين، ص36. الملل والنحل، ص25. الفَرْق بين الفِرَق، ص16.

السيدة فاطمة إلى ما روي عن على الله في هذا الشأن أنه قال: إن النبي ﷺ كان قد جعل هذه القرية في حياته لفاطمة رضى الله عنها وولدها.

وقضى أبو بكر بأنها لا تورث، واستدل على ذلك بتلك الرواية المشهورة عن النبي ﷺ: النحن معاشر الأنبياء لا نورث ما تركناه صدقة (١).

واستمر الوضع على ذلك، حتى تـوفي الـصديق الله عـنها، يليانها ولا الفـاروق عمـر الله عـنها، يليانها ولا يملكانها والمائها والمائها والمائها والمائها والمائها والمائها والتهى النزاع حول هذه القرية.

#### الخلاف الثامن:

في تنصيص أبي بكر على عمر رضي الله عنها بالخلافة وقت الوفاة، فمن الناس من اعترض على أبي بكر هله ، وقال: قد وليت علينا فظاً غليظاً، وارتفع الخلاف بقول أبي بكر: «لو سألني ربي يوم القيامة لقلت: وليت عليهم خيرهم لهم»(3).

وبعد هذا العرض لهذه الخلافات، اتضح لنا أنها خلافات اجتهادية لا عقدية، وأنها لا تعدو أن تكون مجرد رأي أو وجهات نظر تهدف إلى غاية واحدة، هي الوصول إلى الحق، فهم نشدوه حتى يدركوه، فمتى بلغوه تلاقت الآراء عند كلمة سواء.

فقد اختلف الصحابة في هذه المسائل وأشباهها، وانقاد بعض المخالفين لبعض، ولم يتذرع بهذا الاختلاف قوم من أرباب النحل الذين جاؤوا بعد عصر الصحابة - رضوان الله عليهم أجمعين - ولم يورث هذا الاختلاف تفرقة بينهم، ولا

<sup>(1)</sup> الحديث رواه البخاري، كتاب فرض الخمس، (6/ 297). مسلم، كتاب الجهاد والسير، (3/ 1367).

<sup>(2)</sup> الملل، ص25. الفَرْق بين الفِرَق، ص15-16.

<sup>(3)</sup> الملل، ص25. وأيضاً اعتقادات فِرَق المسلمين والمشركين، للرازي، ص18، طبعة الكليات الأزهرية، 1978.

جعله بعضهم سبباً لتضليل بعض، ولا لتفسيقه، ولم نجد أحداً من بعدهم جعل اختلاف قوم منهم في بعض هذه المسائل ذريعة لأن يتولى فريقاً معيناً من المخالفين، ولا وسيلة للتشنيع به على فريق معين منهم، فأما أن بعضهم لم يجعل الاختلاف في هذه المسائل سبباً في تضليل بعض ولا تفسيقه، فلأنها مسائل لا تمس العقيدة من قريب أو بعيد، وإنها هي مسائل فرعية، ثم هي مما لم يرد فيها نص صريح عن الله تعالى أو عن رسوله على أو جاءت في بعضها نصوص مختلفة، بعضها يعارض بعضها في ظاهر الأمر، فلم يكن بد للحصهم من أن يجتهد برأيه، فيستنبط من نصوص الشريعة العامة حكم بعض المسائل، أو يقيس شيئاً على شيء، ولم يكن بد لأحدهم - إذا جاءته نصوص مختلفة - من أن يوازن بين هذه النصوص، فيلغي بعضها، أو يخصص كل نص بحالة تغاير حالة النص الآخر، أو غير ذلك من وجوه التخريج.

أما اختلافهم في الخلافة عن الرسول على فقد بقي بعد عصرهم، وبقي مصدر اضطراب في الأمة الإسلامية، ولم يخل عصر من عصور الدولة الإسلامية بعد انقضاء عصر أبي بكر وعمر على من قوم يتخذون من هذا الخلاف وسيلة للخروج على سلطان الدولة، وصارت مسألة الإمامة - مع أنها في ذاتها من مسائل الفروع - مسألة من مسائل العقيدة، فتولي الشيخين أبي بكر وعمر - رضي الله عنها - وحب السبطين (الحسن والحسين) ابني فاطمة الزهراء أ، واعتقاد جواز المسح على الخفين، هذه الأمور الثلاث مجتمعة شعار قوم من أهل النحل، ويحترزون بتولي الشيخين عن عقيدة بعض الغلاة من الشيعة، ويحترزون بحب السبطين عن عقيدة الغلاة من النواصب، ويحترزون باعتقاد جواز المسح على الخفين عما يراه بعض الخلاة من النواحب، وهكذا (١٠).

<sup>(1)</sup> مقالات الإسلامين، ص37-38.

ومها يكن من أمر، فإنه بعد أن اجتمعت كلمة المؤمنين على أبي بكر ، عاد المجتمع إلى استئناف حياته على النحو الذي كانت تسير عليه في عهد الرسول على هذه الوتيرة استمرت حياتهم طوال عهد عمر ، ثم طوال النصف الأول من خلافة عثمان . إلا أن الحال لم يدم على ذلك طويلاً فقد جد من الأحداث والفتن بعد ذلك ما جعل المسلمين يختلفون فيها بينهم.

<sup>(1)</sup> الأحداث التي أخذت على عنمان كما يقول الشهرستاني: رده الحكم بن أمية إلى المدينة، بعد أن طرده رسول الله على وكان يسمى طريد رسول الله على وبعد أن تشفع إلى أبي بكر وعمر - رضي الله عنها - أيام خلافتها، فها أجاباه إلى ذلك، ونفاه عمر من مقامه باليمن أربعين فرسخاً. ومنها: نفيه أبا فر إلى الربذة - من قرى المدينة - وتزويجه مروان بن الحكم بنته، وتسلميه خسس غناتم إفريقية له، وقد بلغت ماتتي ألف دينار، ومنها إيواؤه عبدالله بن سعد بن أبي سرح، وكان رضيعه، بعد أن أهدر النبي على دمه وتوليته إياه مصر بأعها لها، وتوليته عبدالله بن عامر البصرة، حتى أحدث فيها ما أحدث إلى غير ذلك عما نقموا عليه، وكان أمراء جنوده: معاوية بن أبي سفيان، عامل الشام، وسعد أبن أبي وقاص، عامل الكوفة، وبعده الوليد بن عقبة، وسعيد بن العاص، وعبدالله بن عامر، عامل البصرة، وعبدالله بن سعد بن أبي سرح عامل مصر، وكلهم خذلوه ورفضوه، حتى أتى قدره عليه. وتُتل مظلوماً في داره. انظر: الملل، ص 26. وأيضاً: تاريخ المذاهب الإسلامية، ص 20-15.

<sup>(2)</sup> دراسات نقدية في مذاهب الفِرَق الكلامية، د. محمد الأنور السنهوي، ص10، طبعة القاهرة، دار الثقافة العربية، 1990.

ولقد أحدث مقتل عثمان الله شراً مستطيراً لم ينطفئ لهبه حتى اليوم، فقد بدأ الشقاق يدب في صفوف المسلمين، فحمل كلاهما السيف لقتال أخيه في مأساة دامية، بين مُطالِب بدم عثمان، وبين ثائر عليه.

ثم اختلفوا بعد ذلك، فرأى على أن بيعته قد انعقدت، ولزمت من تأخر عنها، باجتماع من اجتمع عليه بالمدينة، دار النبي على وموطن الصحابة، وأرجأ الأمر في المطالبة بدم عثمان إلى اجتماع الناس، واتفاق الكلمة، فيتمكن حينئذ من ذلك. ورأى الآخرون أن بيعته لم تنعقد، لتفرق «أهل الحل والعقد» من الصحابة في الأمصار، ولم يحضر إلا قليل، ولا تكون البيعة إلا باتفاق «أهل الحل والعقد» ولا تلزم بعقد من تولاها من غيرهم، أو من القليل منهم، وأن المسلمين حينئذ فوضى، فيطالبون أولاً بدم عثمان، ثم يجتمعون على إمام، وذهب إلى هذا: معاوية بن أبي سفيان وعمرو بن العاص، وأم المؤمنين عائشة، والزبير بن العوام، وطلحة بن عبيد الله، وابنه محمد وسعد وسعيد، ومعاوية بن خديج، ومن كان على رأيهم من الصحابة

الذين تخلفوا عن بيعة علي بالمدينة، إلا أن أهل العصر الثاني من بعدهم اتفقوا على انعقاد بيعة على، ولزومها للمسلمين أجمعين، وتصويب رأيهم فيها ذهب إليه، وتعين الخطأ من جهة معاوية ومن كان على رأيه (1).

ولم تضع مبايعة الإمام على بن أبي طالب المسلطة على انقسمت الجماعة الإسلامية على إثرها إلى معسكرين كبيرين، أحدهما: شايع علياً، والشاني: شايع معاوية رضي الله عنها، وهذه بداية ظهور الأحزاب داخل الجماعة، حيث أطل الشيطان على المشاهد الدامية التي بدأت تأخذ مكانها، لبثت الفرقة في مجتمع كان قد التف حول راية رسول الله على الخلفاء من بعده، لنشر الدين، وإعلاء كلمة الحق، وتوطيد دعائم الإسلام.

حيننذ ظهر الاختلاف على أشده، وكان كها يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: أول نزاع ظهر على الإمامة، إذ اعتبر ما جرى من قبل لم يكن نزاعاً بالمعني الحقيقي، إلا ما جرى في اجتماع السقيفة وما انفصلوا حتى اتفقوا، ومثل هذا لا يسمى نزاعاً?

وقد شقّ الخلاف طريقه، تاركاً آثاره العميقة زمناً طويلاً، وفرق المسلمين شيعاً وأحزاباً، وصبغ الخلافات بلون الدماء، وانبعثت آراء ومعتقدات جديدة لم تكن معروفة من قبل، حيث اصطبغ الدين بالسياسة، كها تلونت المطالب السياسية، واستندت في بعض المواقف على الدين.

وخرج معاوية بن أبي سفيان، وطلحة بن عبيد الله، والـزبير بــن العــوام، عــلى على ووافقتهم السيدة عائشة – رضي الله عنهم جميعاً – واضطر الإمام علي إلى قتــال

<sup>(1)</sup> المقدمة، لابن خلدون، 187-188، طبعة عبدالسلام شقرون القاهرة.

<sup>(2)</sup> منهاج السنّة النبوية في نقض كلام الشيعة والقدرية، لأبن تيَّميّة، (1/ 26)، طبعة القاهرة، 1930.

طلحة والزبير، حين خرجا إلى مكة، وحملا معهما السيدة عائشة إلى البصرة، ونصبوا القتال معه، وانتهى أمرهم بانهزامهم جميعاً أمام الإمام على في وقعة «الجمل»(1).

والحق - كها يقول الشهرستاني - أنهها رجعا وتابا عن قتال علي، إذ ذكرهما أمراً فتذكراه، فأما الزبير فقتله ابن جرموز بقوس وقت الانصراف، وهو في النار لقول الرسول على النبير قاتل ابن صفية بالنار» (2) وأما طلحة فرماه مروان بن الحكم بسهم وقت الإعراض، فخر ميتاً، وأما عائشة رضي الله عنها فكانت محمولة على ما فعلت، ثم تابت بعد ذلك ورجعت (3).

ولا شك في أن الظروف قد هيأت لهذا النزاع، وأن من الطوائف من سعت سعياً حثيثاً إلى وقوعه للنيل من المسلمين، وإضعاف الدين الجديد، الذي بدأ ينتشر وينمو على نطاق واسع، ويقف على رأس الراغبين في استمرار وقوع الفتنة حزب (السبئين) (4) ومن مالأهم من قتلة عثمان الله الله .

<sup>(1)</sup> كتابنا قضية الإمامة نشأتها وتطورها بين الفِرَق الإسلامية، ص24.

 <sup>(2)</sup> الحديث ذكره القرطبي في تفسيره، (6/ 321)، طبعة الشعب. وابس كشير في البداية والنهاية،
 (7/ 150)، طبعة دار الفكر.

<sup>(3)</sup> الملل والنحل، (1/22).

<sup>(4)</sup> تنسب هذه الفرقة إلى زعيمها عبدالله بن وهب بن سبأ، وهو يهودي من أهل صنعاء، أسلم في عصر عثمان، أو بالأحرى اصطنع الإسلام ليكيد للمسلمين فهو من اليهود الذين دخلوا الإسلام وهم ناقمون عليه، فأعلنوا الإسلام ظاهراً، وأضمروا الكفر باطناً، وقد لقب هذا الرجل ببابن السوداء وقد اتخذ هذا الحاقد من التشيع لآل البيت منهجاً لبث سمومه، وأفكاره بين المسلمين، وأخذ يتنقل في بلدان المسلمين يحاول إضلالهم، وقد أحدث ابن سبأ في الإسلام أموراً كل منها له أثر بالغ في تفريق كلمة الأمة، وتمزيق وحدتها، ومن هذه الأمور: (1) كان هو أول من أحدث القول بوصية رسول الله وخليفته على أمته من بعده بالنص (2) كان هو أول من أحدث القول برجعة على شله إلى الدنيا بعد موته، وبرجعة رسول الله ايشافياً. (3) كان هو أول من أحدث القول بران علياً لم يُقتل وأنه لا يزال حياً، وأنه يسكن السحاب، وأن الرعد صوته، وأن البرق سوطه، وأن فيه جزءاً إلهياً، وأنه لا بد أن يتنزل إلى الأرض فيملاها عدلاً كما مُلت جوراً. وأكثر هذه القضايا مأخوذ عن اليهودية التي كان يتعارفها قومه فيملاها عدلاً كما مُلت جوراً. وأكثر هذه القضايا مأخوذ عن اليهودية التي كان يتعارفها قومه فيملاها عدلاً كما يُعتل وان يتعارفها قومه في فيملاها عدلاً كما مُلت جوراً. وأكثر هذه القضايا مأخوذ عن اليهودية التي كان يتعارفها قومه فيملاها عدلاً كما مُلت جوراً. وأكثر هذه القضايا مأخوذ عن اليهودية التي كان يتعارفها قومه في فيملاها عدلاً كما مُلت جوراً. وأكثر هذه القضايا مأخوذ عن اليهودية التي كان يتعارفها قومه في في هم المنات عدل المنات عدل المنات عدلاً كما ألت جوراً. وأكثر هذه القضايا مأخوذ عن اليهودية التي كان يتعارفها قومه في في المنت عور عدل المهودية التي كان يتعارفها قومه عليه المنات عدلاً كما المنات عدلاً عدلاً كما المنات عدل المنات عدلاً كما كمات عدلاً كما كمات عدل المنات عدلاً كمات عدلا

ولهذا فإن القاضي ابن العربي يضع وزر نشوب هذه الحرب على عاتق قتلة عثمان، استناداً على ما روي عن الحافظ بن كثير والطبري، من أن الفريقين كانا يرغبان في الصلح، فبعث على عبدالله بن عباس، وبعض أصحاب الجمل، بمحمد ابن طلحة هادفين جميعاً الصلح، ولكن قتلة عثمان لم يتفق وما بيّتوه من فتن لكي يختفوا وسط هذه المعمعة، فاجتمعوا في السر على إنشاب الحرب، فلما أنشبوها ظن كل فريق من الفريقين أن الآخر غدر به فنشب القتال بينهما(1).

ومما يبرهن أيضاً على أن طلحة والزبير والسيدة عائشة - رضي الله عنهم - لم ينهضوا في معارضة على بغرض الحرب منذ البداية أنهم لم يطعنوا في إمامة على أو يجرحوها، كما أنهم لم يبايعوا شخصاً آخر غيره، يؤيد هذا ما يقوله ابن حزم الظاهري: «لم يمضوا إلى البصرة لحرب على ولا خلافاً عليه، ولا نقضاً لبيعته، ولو أرادوا ذلك لأحدثوا بيعة غير بيعته» (2).

ومها يكن من أمر، فقد انتهت موقعة «الجمل» ولم تسفر عن الانشقاق الذي حدث في أعقاب موقعة «صفين» ولم يكن لها شأن في إيجاد معتقدات جديدة، أو تحزب ومواقف ذات منهج خاص ونظرة مختلفة، وبذلك لم تترك موقعة «الجمل» إلا آثار بصهاتها على الفِرَق الإسلامية، التي تناولت أصحابها بالبحث والنظر، فصوبت البعض، وخطّأت البعض الآخر. فقد صوب أهل السنة علياً في حروبه الثلاثة حياً أي الجمل وصفين والنهروان - واعترفوا بإمامته إبان خلافته، وأنه صاحب الحق فيه، واعتقدوا بتوبة كل من طلحة والزبير، لأنها رجعا عن قتال على، وأن السيدة

يومئذ، بل إنه كان يستدل لمن يخدعهم على صحة هذه القضايا ببعض ما عُرف من أحوال موسى الشخة مع شيء من التمويه والتحريف. وابن سبأ هذا هو الذي أثار فتنة أمير المؤمنين عشان شخة، وما زال يُذكي لهبها، ويجمع لها أوشاب الناس، حتى قُتل الخليفة المظلوم عشهان بن عفان. انظر: مقالات الإسلامين، (1/11-12). وأيضاً: تاريخ المذاهب الإسلامية، ص31.

<sup>(1)</sup> نظام الخلافة في الفكر الإسلامي، د. مصطفى حلمي، ص132، طبعة دار البيان، مصر 1977.

<sup>(2)</sup> الفصل في الملل والأهواء والنحل، لابن حزم الأندلسي، (1/ 158)، طبعة القاهرة، 1902.

عائشة - رضي الله عنها - قصدت الإصلاح بين الفريقين فغلبها بنـو ضـبة والأزد على رأيها، وقاتلوا علياً دون إذنها، حتى كان من الأمر ما كان (1).

ولما حسم علي النزاع مع أصحاب «الجمل» حمل معاوية قميص عثمان على منبر دمشق، مطالباً بدمه، وجند أهل الشام لقتاله، واعتبرهم الإمام علي خارجين بغاة، خرجوا على حكم الإمام المبايع بيعة صحيحة، فخرج لقتالهم، فكانت معركة «صفين» عام 37هـ، وكانت أشبه بانفجار ذي دوي شديد، ويحق وصفها بأنها كانت حرباً ضروساً أوشكت أن تفني المسلمين، وتُذهب بمجدهم وتمحو آثارهم... ولولا أن تداركتهم عناية الله بصلح حقن من دماء الفريقين، وحفظ عليهم بقية من أبطالهم وأمجادهم، لتغير وجه التاريخ الإسلامي (2). وقد كان معاوية عن رأى أن بيعة علي لم تنعقد لافتراق الصحابة «أهل الحل والعقد» بالآفاق، وأنه يجب المطالبة بدم عثمان أولاً، ثم يجتمعون على إمام. وكانت حجة الإمام علي أن البيعة قد تمت له حيث عقدها القوم أنفسهم الذين بايعوا أبا بكر وعمر وعثمان أقبله، وتمت عن شورى المهاجرين والأنصار، فلا معنى لخروج أحد عن هذه البيعة قبله، وتمت عن شورى المهاجرين والأنصار، فلا معنى لخروج أحد عن هذه البيعة التي أجمع عليها هؤلاء وأولئك، وإلاحقً على الخارج عن الجماعة أن يقاتل، أما عن التي أجمع عليها هؤلاء وأولئك، وإلا حقً على الخارج عن الجماعة أن يقاتل، أما عن التالية، وهي القصاص من القتلة "أن يدخل فيه المسلمون ثم تأتي الخطوة التالية، وهي القصاص من القتلة (6).

وبعد أن يئس الإمام على من مبايعة معاوية إياه التقى به في موقعة «صفين»، فلما أحس معاوية أن الدائرة كادت تدور عليه أوعز إلى جنده بأن يرفعوا المصاحف على رؤوس الرماح، ويطلبوا الاحتكام إلى كتاب الله تعالى، وأدرك على بثاقب نظرته

<sup>(1)</sup> الفَرْق بين الفِرَق، ص350.

<sup>(2)</sup> وقعة صفين، لنصر بن مزاحم، مقدمة الكتاب للأستاذ عبدالسلام محمـد هـارون، محقـق الكتـاب، طبعة القاهرة.

 <sup>(3)</sup> الخوارج الأصول التاريخية لمسألة تكفير المسلم، مصطفى حلمي، ص9-10، طبعة دار الأنصار،
 القاهرة، 1977.

أن هذه المكيدة يراد بها درء الهزيمة الوشيكة، فنصح لقومه بمواصلة القتال لتحقيق النصر الذي بدت له بشائره، لكنهم اختلفوا عليه، وتعارضت آراؤهم، فمن محبذ للتحكيم داع إليه، ومن ساخط عليه راغب في القتال، وتغلب جانب الأولين، حيث هددوا بالخروج على إمامهم إذا هو واصل القتال، فاضطر علي إلى التنازل عن رأيه وقبل التحكيم (1).

وقد ذكر الإمام الشوكاني: أن الذين تركوا قتال معاوية، ودفعوا علياً إلى قبول التحكيم كانوا جمعاً كثيراً، منهم عدد من القرّاء توقفوا عن القتال تأثماً وتديّناً، واحتجوا لموقفهم بقول الله تعالى: ﴿الرَّتَرَ إِلَى اللهِيَكُ أُوتُوا نَعَييبُ امِّنَ القَصِيبُ المَنَ القَصِيبُ اللهِ تعالى: ﴿الرَّتَرَ إِلَى اللهِ عَمْلُهُ مِنْ اللهِ اللهِ اللهِ عَمْلُهُ مِنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِلمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

فالذين والواعلياً انقسموا إلى فريقين متميزين كبيرين بعد حادثة «التحكيم» فانقلب أحدهما مناوئاً له، وتحول إلى حزب معاد، بالغ في الحملة عليه ومقاتلته، كها بالغ من قبل في إخلاصه له وغيرته، وهؤلاء هم الذين سيقال عنهم «الخوارج» وثبت الثاني على الولاء، وضاعف إخلاصه لقائده، ثم استمر هذا الولاء في التاريخ، وورثه الجيل الراهن للأعقاب، أخذ يتطور تبعاً لتجدد الحوادث، وتتفرع عنه نظريات، وهؤلاء هم الذين نسميهم جذر «الشيعة» أو أصلها(3).

وبعد مفاوضة بين الجانبين، رضي أهل الشام عمرو بن العاص نائباً عنهم، ورضي أهل العراق أبا موسى الشعري ممثلاً لهم، ثم كتب عقد التحكيم، وأعلنت الهدنة ستة أشهر إلى أن يجتمع الحكمان، ولكن هذا الإجراء لم يرفع الخلاف، بل زاده عنفاً وتمكناً من النفوس. وقد نشأ حزب «الخوارج» عقب إعلان نتيجة التحكيم بين أبي موسى الأشعري، وعمرو بن العاص، إذ تعالت الهتافات من معسكر على:

<sup>(1)</sup> قضية الإمامة نشأتها وتطورها، ص27-28.

<sup>(2)</sup> نيل الأوطار، للإمام الشوكاني، (7/ 339)، طبعة دار الفكر، بيروت، 1402هـ.

<sup>(3)</sup> النظريات السياسية الإسلامية، ص60.

كفر الحكمين «لا حكم إلا الله» وانقلب المؤيدون أعداء، وأصبحوا أكثر خطراً على على معاوية (١). علي من جيش معاوية (١).

وهذا أول حزب سياسي يتكون في تاريخ الإسلام، وتبرز شخصيته على مسرح الحوادث، ويوجد له نظام، ويكون من خواص حياته الاستمرار، ومن هذه اللحظة يمكن تتبع حياته في أدوار مختلفة، وأطوار متعاقبة.

ولما تم ذلك نهض من ثبتوا مع علي، ووافقوه على خططه فقالوا: «في أعناقنا بيعة ثانية، نحن أولياء من واليت، وأعداء من عاديت. وبـذا تكـون مـن الطـرف الآخر حزب جديد واضح الشخصية، هو حزب الشيعة»(2).

وهكذا: تمخضت هذه الحوادث عن نشأة ثلاث فِرَق إسلامية هي: الخوارج، وهم الذي خرجوا على الإمام علي ومعاوية وحكموا بكفرهما، وزعموا أن التحكيم مخالف للدين. والمشيعة: وهم الذين شايعوا علياً، وقالوا بإمامته وخلافته، واعتقدوا أن الإمامة لا تخرج من أولاده. والمرجئة: وهم من آثروا العزلة، وأرجؤوا الحكم على المتنازعين إلى الله تعالى<sup>(3)</sup>.

وهذه الفِرَق الأولى قد نشأت بسبب أحداث سياسية، فكان ينبغي أن تظل أحزاباً سياسية، ولكن القوم تجاوزوا ذلك إلى البحث في أمور تتعلق بأصل الإيهان والاعتقاد، وآثاروا مسائل دينية مهمة، انتقلت إلى علم الكلام، وأصبحت من صميم موضوعاته، ولذا صارت هذه الفِرَق بعد ذلك فِرَقاً دينية كلامية، بعد أن

<sup>(1)</sup> نظام الخلافة في الفكر الإسلامي، ص154.

<sup>(2)</sup> النظريات السياسية، ص60.

<sup>(3)</sup> دراسات نقدية في مذاهب الفِرَق الكلامية، ص14-15. وقارن: فجر الإسلام، أ. أحمد أمين، (1/ 300، 302)، طبعة الهيشة العامة للكتباب، 1996، وأيضاً الأشعري، د. حمودة غرابة، ص25-26، طبعة الخانجي، القاهرة.

كانت سياسية. ثم ظهرت بعد ذلك، ومن خلاف عقدي بحتٍ ثـلاث فِـرَق دينيـة، هي: المعتزلة، والجهمية، وأهل السنّة، الأشاعرة والماتريدية.

وإذا كانت مشكلة «الإمامة» تعد أول مشكلة جوهرية اختلف المسلمون بشأنها وأدى الخلاف حولها إلى نشوء الفِرَق والأحزاب في الإسلام، فليس ذلك أنها هى السبب الوحيد في تفرّق الأمة، بل يوجد بجانبها أسباب أخرى من أهمها:

#### 1- العصبية القبلية:

تعتبر العصبية القبلية من أسباب الخلاف، بل هي جوهر الخلاف الذي فرق شمل الأمة الإسلامية، فإن الإسلام قد حارب العصبية في نصوص القرن والسنة، حرباً لا هوادة فيها، ونعى على الذين يفتخرون بأحسابهم وأنسابهم، وبين أن الأحساب والأنساب لا وزن لها، ولا قيمة عند الله القائل: ﴿ فَإِذَا نُفِحَ فِي الصُّورِ فَلاَ أَسُابَ يَنْنَهُمْ يَوْمَ بِنُوكَا يَسَامَ اللهُ وَلا قيمة عند الله القائل: ﴿ فَإِذَا نُفِحَ فِي الصُّورِ فَلاَ أَسُابَ يَنْنَهُمْ يَوْمَ بِنُوكَا يَسَامَ اللهُ القائل اللهُ القائل اللهُ اللهُ

وكذلك أنكر النبي عَلَيْ العصبية، وبين أن من يدعو إلى عصبية لا يستحق أن ينسب إلى الإسلام، حيث قال: «ليس منا من دعا إلى عصبية»<sup>(1)</sup>، وبين كذلك أن الأفضلية في الإسلام تكون بالتقوى لا بالحسب ولا بالنسب، حيث قال: «كلكم لآدم وآدم من تراب، لا فضل لعربي على أعجمي إلا بالتقوى»<sup>(2)</sup>.

وقد اختفت العصبية في عصر النبي على الله على البينات الواضحات، واستمر اختفاؤها إلى عصر الخليفة عثمان، ثم انبعثت في عهده قوية عنيفة، وكان انبعاثها له أثر في الاختلاف بين الأمويين والهاشميين أولاً، ثم الاختلاف بين الخوارج

<sup>(1)</sup> الحديث رواه أبو داود في سننه، كتاب الأدب، باب العصبية، (4/ 332)، حديث رقم (121 5).

<sup>(2)</sup> الحديث رواه الإمام أحمد في مسنده (2/ 361، 524)، طبعة المكتب الإسلامي.

وغيرهم. فقد كانت القبائل التي انتشر فيها مذهب الخوارج من القبائل الربعية، لا من القبائل المضرية، والنزاع بين الربعيين والمضريين معروف في العصر الجاهلي، فلما جاء الإسلام أخفاه، حتى ظهر في نحلة الخوارج (1).

## 2 دخول بعض أهل الديانات القديمة في الإسلام:

لقد اعتنق كثير من اليهود والنصارى والمجوس الدين الإسلامي، وفي رؤوسهم أفكارهم الدينية الباقية من دياناتهم القديمة، وقد استولت على مشاعرهم، فكانوا يفكرون في الحقائق الإسلامية على ضوء اعتقاداتهم القديمة، وقد أثاروا بين المسلمين ما كان في دياناتهم من الكلام عن صفات الله تعالى، وهل هي عين الذات، أم شيء آخر زائد على الذات؟ وهل الإنسان مُسيَّر أم نُحيَّر؟ إلى غير ذلك من الشبه التي كانت تثار في دياناتهم القديمة.

كها كان يوجد بجوار هؤلاء - الذين دخلوا الإسلام مخلصين، ولكن ما زالت في رؤوسهم بقايا دياناتهم القديمة - آخرون دخلوا في الإسلام ظاهراً، وأبطنوا غيره، وما كان دخولهم إلا ليفسدوا على المسلمين أمور دينهم، ويبثوا فيه الأفكار المنحرفة، ولذا وجد من نشروا بين المسلمين أهواء مردية، كها كان يفعل الزنادقة وغيرهم من المنحرفين.

## 3. ترجمة الكتب الفلسفية:

كان للكتب الفلسفية المترجمة أثر واضح في اختلاف المسلمين حيث غزا الفكر الإسلامي كثيرٌ من المنازع الفلسفية والمذاهب القديمة في الكون والمادة وما وراء الطبيعة، وفي هذه الفترة ظهر من علماء المسلمين على مسرح تلك الحياة، من نهج منهج الفلاسفة والمفكرين القدماء، وحذا حذوهم، وسلك سبيلهم، يضاف إلى هذا أنه قد ظهر في العصر العباسي أقوام شكيون ينزعون في الشك منزع السوفسطائيين

 <sup>(1)</sup> تاريخ المذاهب الإسلامية، للشيخ محمد أبو زهرة، ص11-12. وقارن: أضواء على أهم الفِرَق الإسلامية، ص24-25.

الذين ظهروا في اليونان والرومان، وقد نشأ على أساس هذا مذاهب فكرية مختلفة، وكان لذلك أثره في التفكير الديني نفسه.

فقد وجدنا مفكرين يفكرون في العقائد الإسلامية تفكيراً فلسفياً يتضح ذلك في الفكر المعتزلي حيث إن المتتبع لمذهبهم يراهم قد نهجوا مناهج الفلاسفة في إثبات العقائد الإسلامية، وإن علم الكلام على منهاج المعتزلة، ومن يردون عليهم من علماء السنة، هو مجموعة من الأقيسة المنطقية والتعليلات الفلسفية، والدراسات العقلية.

وقد ترتب على شيوع التفكير الفلسفي بين علماء المسلمين في إثبات العقائد، أن تعرضوا لدراسة مسائل ليس في استطاعة العقل البشري أن يصل فيها إلى نتائج مقررة ثابتة. كمسألة إثبات صفات الله تعالى ونفيها، ومسألة قدرة العبد بجوار قدرة الرب وغير ذلك من المسائل، فإن البحث في هذه المسائل يفتح باباً واسعاً من أبواب الاختلاف، إذ تختلف الأنظار، وتتباين المسالك، ويتجه كلَّ اتجاهاً يخالف الآخر، وربها كان أكثر المسائل التي وقع فيها الاختلاف بين علماء الكلام من هذا القبيل (1).

هذه بعض أسباب الخلاف، وإن الخلاف دائهاً يبدو مظهره، وعوامله أسباب تختفي، وقد يظهر بعضها للباحث، وقد يختفي بعضها في لجة التاريخ، وقد يكون السبب المباشر لها حدثاً جزئياً، وتنبعث وراءه خلافات في قـضايا كليـة إذا تحفـزت النفوس، وتفتحت القرائح، وتباينت الأفهام.

وقد كان للخلاف بين المسلمين مظهران: أحدهما عملي، والآخر علمي. أما العملي، فهو كالذي وقع من الخارجين على عثمان الله ، وكالذي وقع بين علي بن أبي

<sup>(1)</sup> تاريخ المذاهب الإسلامية، ص13-14. وقارن: أضواء على أهم الفِرَق الإسلامية، ص25-26.

طالب والخارجين عليه، فتلك حوادث التاريخ السياسي يسجلها، ويوضح أسبابها العلمية ويربط بين الأسباب والنتاثج فيها.

ولا يهم الباحث العلمي النظري، الذي يورخ للعلوم والمذاهب - لا للحوادث والواقع - إلا أن يسجل مدى تأثير هذه الوقائع في المذاهب الفكرية، ومدى تأثير المذاهب فيها، فمثلاً نجد أن الخلاف بين علي هذا، والأمويين الخارجين عليه انبعث عن فكرة هي: من لهم حق اختيار الخليفة، أهم أهل المدينة وحدهم، والناس لهم تبع، أم حق الاختيار للمسلمين في كل البقاع؟ ونتج عن هذا الخلاف الشديد بين الإمام علي والأمويين، أن ظهرت فرَق مذهبية مختلفة هي: «الخوارج» و«الشيعة» وغيرهم، ونجم عن ظهور الخوارج انبعاث حروب بينهم وبين الإمام علي أولاً، وبينهم وبين الأمويين ثانياً، ونجم عن ظهور الشيعة، حروب انتهت بقيام الدولة العباسية، التي كان شيعية في ابتداء تكوين الدعوة.

والنوع الثاني من الخلاف الإسلامي، هو الخلاف العلمي النظري، ويتمشل في الاختلاف حول بعض الأمور التي تتصل بالعقيدة، وفي الفروع، فالخلاف فيها يتعلق بالعقائد والفقه، لم يتجاوز الحد النظري والاتجاه الفكري، وطبيعة حياتهم العلمية لا تسمح لهم بأن ينقلوا الخلاف من ميدان القول إلى ميدان العمل، ولم يكن الاختلاف النظري ليصل في حدته إلى أن يجعلوه عملياً، ولم تظهر الحدة إلا في أن يحكم كل واحد على الآخرين بالخطأ، أو الابتداع.

ومها يكن مقدار الخلاف النظري - سواء أكان في السياسة أم كان في العلوم الاعتقادية أو الفقهية - فإنه لم يمس لب الإسلام، ولم يكن الاختلاف في علم من الدين بطريق قطعي لا شك فيه، أو في أصل من أصوله التي لا مجال لإنكارها، والتي تعد من أركان الإسلام التي يقوم عليها بناؤه.

وأنه إذا كانت هناك آراء تمس الاعتقاد، فقد نحَّى العلماء معتنقيها عن أن يكونوا في زمرة المسلمين، فمثلاً ظهرت في عهد على الله طائفة تعتقد حلول الله تعالى في علي تسمى «السبئية»، وأخرى تعتقد أن الرسالة كانت لعلي ولكن جبريل الحين أخطأ ونزل بها على محمد على وتسمى «الغرابية»، ولكن المسلمين جميعاً يقررون أن هاتين الفرقتين ليستا من أهل الإسلام في شيء، كها أن في الخوارج فرقة تنكر سورة يوسف، وهذه هي الأخرى قد أجمع المسلمون على أنها ليست من أهل الإسلام (1).



 <sup>(1)</sup> تاريخ المذاهب الإسلامية، ص17-19. الفرقة التي تنكر سورة يوسف هي فرقة (العجاردة) من فِرَق الخوارج، وهذا يعد خروجاً على كتاب الله تعالى، وكفر به، لأن من ينكر بعض القرآن كالـذي ينكره كله. انظر: اعتقادات فِرَق المسلمين والمشركين، للرازي، ص69.

# الفَطَيْلُ الْأَوْلِ

## النشأة التاريخيت للخوارج

سبق أن قلنا إن الأحداث السياسية وما جرّته من حروب في المجتمع الإسلامي، كانت سبباً في ظهور الفِرَق والأحزاب وأدت إلى انقسام المسلمين، وتمزق وحدتهم، ولم يكن الصدع الوحيد بين المسلمين هو حروب علي ومعاوية - رضي الله عنها - بل سرعان ما امتد ليشمل مؤيدي الإمام عليٍّ أنفسَهم، فانقسموا بين مؤيد لعلي ومشايع، وهم الشيعة، وبين خارج عليه، ومكفر له، لقبوله التحكيم، وهم "الخوارج".

وقد نشأ حزب «الخوارج» فور إعلان «نتيجة التحكيم بين أبي موسى الأشعري وعمرو بن العاص»، إذ تعالت الهتافات من معسكر علي: كفر الحكمين «لا حكم إلا لله» وانقلب المؤيدون أعداء، وأصبحوا أكثر خطراً على علي شه من جيش معاوية لله .

فلما قَبِلَ على التحكيم الذي اقترحه معاوية بن أبي سفيان، إبان وقعة صفين 37هـ/ 657م وكان من أمره ما كان، مما أطلق عليه بعض المؤرخين «خداع عمرو ابن العاص» لأبي موسى الأشعري، قال بعض المتمردين - وكان معظمهم من قبيلة تميم -: «لا حكم إلا لله». فلما سمع علي ذلك قال قولته المشهورة: «كلمة حق يراد بها باطل، وإنها مذهبهم ألا يكون أمير، ولا بد من أمير، براً كان أو فاجراً».

ثم تجمع هؤلاء الخارجون، واتجهوا نحو حروراء، غير بعيد من الكوفة، فتابعهم على يبغي صلاحهم، ووقف بينهم وخطبهم متوكثاً على قوسه قائلاً: «أنشدكم الله، هل علمتم أحداً كان أكره للحكومة مني؟ قالوا: اللهم لا. قال: أفعلمتم أنكم أكرهتموني عليها حتى قبلتها؟ قالوا: اللهم نعم. قال: فعلام خالفتموني ونابذتموني؟ قالوا: إنا أتينا ذنباً عظيماً فتبنا إلى الله منه (1).

وعاد الخارجون في صحبة الإمام على كرم الله وجهه إلى الكوفة، ثم ما لبثوا أن عاودتهم فكرة الخروج ظناً منهم أن علياً قد رجع عن الحكومة، فأرسل إليهم ابن عباس لكي يتفادى المسلمون الفتنة، ولكنهم أصروا على موقفهم من علي، وأجمعوا البيعة لواحد من بينهم اسمه عبدالله بن وهب الراسبي.

وقد طلبوا من علي التحكيم، ويرجع عها أن يقر على نفسه بالخطأ، بل بالكفر، لقبول التحكيم، ويرجع عها أبرم مع معاوية من شروط، فإن فعل عادوا إليه وقاتلوا معه، لكن الأمر كان أكبر من هذا، فكيف يرجع عن اتفاق أمضاه، والدين يأمر بالوفاء بالعهود؟ ولو رجع لتفرق عنه أكثر أصحابه، وكيف يقر على نفسه بالكفر، ولم يشرك بالله شيئاً منذ آمن؟ فضايقوه بالإكثار من قولهم: «لا حكم إلا لله»، فإذا خطب في المسجد قاطعوه بقولهم: «لا حكم إلا لله».

وكان موقف الإمام على منهم أول الأمر ألا يحاربهم حتى يبدؤوه بالحرب، فلما عمدوا إلى استعمال العنف، وقتلوا عبدالله بن خباب وفي عنقه المصحف، ولما ركبوا رؤوسهم ولم يحاولوا أن يستجيبوا لدعوة علي، خرج إليهم في يـوم النهـروان، وأوقع بهم وقتل منهم عدداً كبيراً، وفي هذه المعركة قتل زعيمهم ابن وهب وقد كان

<sup>(1)</sup> إسلام بلا مذاهب، ص121، طبعة بيروت 1971، وأيضاً: البداية والنهاية للحافظ ابـن كثـير، (7/ 719).

<sup>(2)</sup> فجر الإسلام، أ. أحمد أمين، ص256، طبعة النهضة المصرية، 1965.

بمَكِنَةِ على أن يقضي على الخوارج قضاءً مبرماً، ولكنهم ما لبشوا أن تربصوا به، وأرسلوا إليه واحداً منهم يدعى عبدالرحمن بن ملجم المرادي فقتله في المسجد<sup>(1)</sup>.

فاسم الخوارج يطلق على الجهاعة الذين خرجوا على الإمام علي عندما قَبِل التحكيم ورحى الحرب دائرة، في موقعة «صفين»، ونفروا من أن يحكم أحد في كتاب الله تعالى، ورأوا أن التحكم خطأ لأن حكم الله في الأمر واضح جلي، والتحكيم يتضمن شك كل فريق من المتحاربين، أيها أحق، وليس يصح هذا الشك، لأنهم وقتلاهم إنها حاربوا وهم مؤمنون أن الحق في جانبهم (2).

ويعرف الشهرستاني «الخوارج» بمعنى أعم فيقول: «كل من خرج على الإمام الحقّ الذي اتفقت الجهاعة عليه يسمى خارجياً سواء كان الخروج في أيام الصحابة، على الأثمة الراشدين، أو كان بعدهم على التابعين بإحسان، والأئمة في كل زمان» (3).

فالخوارج حزب سياسي ديني، قام في وجه السلطة القائمة من أجل الدين كها فهموه، وهم لا يعدون أنفسهم خارجين عن الدين بل خارجين من أجل الدين، ومن أجل إقامة شرع الله، غير مبالين بها يُحدثه ذلك الخروج من فُرقة وانقسام وأحداث دامية، وهم مجاهرون بدعوتهم متمسكون بدعوة «الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر»، غير مبالين بها يؤدي إليه تطبيق هذا المبدأ من قتل المخالفين سراً أو علنا، ولقد تشبثوا بهذا المبدأ وتطبيقه، حتى أصبح علامة من علاماتهم (4).

<sup>(1)</sup> إسلام بلا مذاهب، ص122.

<sup>(2)</sup> فجر الإسلام، أ. أحمد أمين، ص406، طبعة الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1996، الملل والنحـل، (1/ 115).

<sup>(3)</sup> الملك والنحل، (1/ 144). قارن: اعتقادات فِرَق المسلمين والمشركين للرازي، تحقيق: طمه عبدالرؤوف، ص51، طبعة الكليات الأزهرية، 1987.

 <sup>(4)</sup> الفِرَق الكلامية الإسلامية، مدخل ودراسة، د. عبـدالفتاح المغـربي، ص175، طبعـة دار التوفيــق،
 القاهرة، 1986. وقارن: علم الكلام ومدارسـه، د. فيـصل عـون، ص120، طبعـة دار التوفيــق،
 القاهرة، 1981.

ويمكن القول بأن الخوارج أول حزب سياسي يتكون في تاريخ الإسلام، وتبرز شخصيته على مسرح الحوادث، واضحة محددة، وتتقرر عقائده ونظرياته في مبادئ متميزة جلية، ويتبلور له نظام، ومن تلك اللحظة التي نشأ فيها هذا الحزب، يمكن تتبع حياته في أدوار مختلفة، وأطوار متعاقبة، وهي سلسلة تمسك حلقاتها بعض، ممتدة طوال عصور التاريخ (1).

وهذه الفرقة أشد الفِرَق الإسلامية دفاعاً عن مذهبها، وحماسة لآرائها، وأسد الفِرَق تهوراً واندفاعاً، وهم في دفاعهم وتهورهم متمسكون بألفاظ قد أخذوا بظواهرها، وظنوا هذه الظواهر ديناً مقدساً لا يجيد عنه مؤمن، استرعت ألبابهم كلمة (لا حكم إلا لله) فاتخذوها ديناً ينادون به، فكانوا كلها رأوا علياً يتكلم قذفوه بهذه الكلمة. واستهوتهم - أيضاً - فكرة «البراءة» من سيدنا عثهان بن عفان، والإمام علي - رضي الله عنهها - ، والحكام الظالمين من بني أمية حتى احتلت أفهامهم، واستولت على مداركهم استيلاء تاماً، وسدت عليهم كل طريق يتجه بهم للوصول إلى الحق، أو ينفذون منه إلى معاني الكلمات التي يرددونها، بل إلى معاني حقائق الدين ذاتها، فمن تبرأ من عثمان وعلي ومعاوية وطلحة والزبير في والحكام الظالمين من بني أمية سلكوه في جمعهم، وأضافوا اسمه إلى أسمائهم، وتسامحوا معه في مبادئ أخرى من مبادئهم (2).

وبرغم أن الخوارج قد حابوا علياً وخرجوا عليه، فإن له فيهم - وهو الإمام المنصف - كلمة حق حين قال في آخر أيامه: «لا تقاتلوا الخوارج بعدي، فليس من طلب الحق فأخطأه كمن طلب الباطل فأدركه»، وأمير المؤمنين يشير بذلك إلى أن الخوارج أشرف في قصدهم من بني أمية، لأن الأمويين اغتصبوا الخلافة اغتصاباً بغير حق، ثم ما لبثوا أن حوّلوها إلى ملك عضوض، الأمر الذي يتنافى مع الإسلام

<sup>(1)</sup> النظريات السياسية، د. الريس، ص62.

<sup>(2)</sup> تاريخ المذاهب الإسلامية، (1/ 65-66).

نصاً وروحاً، وأما الخوارج، فكانوا يدافعون عن عقيدة دينية آمنوا بها، وإن أخطؤوا السبيل إليها وقد أيد الإمام العادل عمر بن عبدالعزيز رأي الإمام علي في حُسنن الظن بهم، حينها قال لبعضهم: «إني علمت أنكم لم تخرجوا مخرجكم هذا لطلب دنيا أو متاع، ولكنكم أردتم الآخرة، فأخطأتم سبيلها»(1).

وقد ارتبط ظهور مذهب الخوارج وانتشاره في بلاد المغرب الإسلامي بعاملين: أولها: التطور السياسي الذي حدث للخوارج في المشرق الإسلامي، وفي أواخر القرن الأول الهجري بعد فشل ثوراتهم واضطرارهم إلى اتباع أسلوب الدعوة والتنظيم السياسي، واختيار أطراف العالم الإسلامي ميداناً لنشاطهم بعد أن تعرضوا للمطاردة والاضطهاد.

وثانيها: ملاءمة الأحوال السياسية والاجتماعية في بلاد المغرب في أواخر القرن الأول الهجري، وأوائل القرن الثاني، لتقبل هذا المذهب وانتشاره، وليس من شك في أن ما لحق بالخوارج من فشل في المشرق، يعزى إلى أسباب عدة، منها تطرف عقائدهم، وقصور فكرهم السياسي الظاهر من الثورات التي قاموا بها طوال العصر الأموي، ثم يقظة الخلافة ورجالها في مناهضة هذه الثورات ومواجهتها في سرعة وحزم (2). القابهم وأسماؤهم:

# لقد أطلقت عليهم عدة أسماء وألقاب، منها: أنهم سموا: «خوارج» و حرورية» و «شراة» و (عرارقة» و السبب الذي من أجله سموا (خوارج»

هو خروجهم على الإمام على الله ، فهم أول من خرج عليه وصحبه، رافضين التحكيم، أو لخروجهم عن الدين الحق (3). وهذا التعليل جاء من مخالفيهم أما هم

<sup>(1)</sup> إسلام بلا مذاهب، ص130.

<sup>(2)</sup> الخوارج في بلاد المغرب، د. محمود إسهاعيل عبدالرزاق، ص25، ط2، القاهرة، 1986.

<sup>(3)</sup> مقالات الإسلاميين، (1/ 207). وقارن: الأباضية مذهب وسلوك، تأليف السيد عبدالحافظ عبد ربه، ص209، طبعة القاهرة، 1987.

فلا يعدون تسميتهم هذه ذمّاً، وإنها كانوا يعتزون بها، ويجدون لها سنداً من القرآن الكريم مثل قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَمَن يُمَاجِرُ فِي سَبِيلِ اللّهِ يَعِدْ فِي ٱلأَرْضِ مُرَّعَما كَيْبِراً وَسَعَةُ وَمَن يَخْرَجُ مِنْ اللّهِ عَلَى اللّهِ وَرَسُولِهِ مُمَّ يُدْرِكُهُ ٱلمُوّتُ فَقَدْ وَقَعَ آجُرُهُ عَلَى اللّهِ وَكَانَ اللّهُ عَفُوزًا رَحِيما اللهُ اللهِ عَلَى اللّهِ وَرَسُولِهِ مُمَّ يُدْرِكُهُ ٱلمُوّتُ فَقَدْ وَقَعَ آجُرُهُ عَلَى اللّهِ وَكَانَ اللّهُ عَفُوزًا رَحِيما اللهُ اللهِ الله الله الله الله ورسوله الله ورسوله والله الله ورسوله والله وال

فهم يرضون بهذه التسمية، لخروجهم على كل إمام جائر من وجهة نظرهم واستشهادهم في سبيل الله تعالى، فهم يعتقدون أن ذلك فريضة عليهم، سواء كان الخروج في أيام الصحابة على الخلفاء الراشدين، أم كان بعدهم على التابعين بإحسان في كل زمان (1).

والسبب الذي من أجله سموا «حرورية» لمفارقتهم معسكر علي ونزولهم بحروراء في أول أمرهم (2)، وهي قرية بظاهر الكوفة، بها كان أول تحكيمهم واجتماعهم، حين خالفوا علياً وخرجوا عليه.

وقيل إن علياً الله هو الذي أطلق على الخوارج اسم الحرورية، إذ قال متسائلاً: ما أسميكم؟ أنتم الحرورية لاجتماعكم بحروراء (3).

والسبب الذي من أجله سموا «شراة» - وهو من الألقاب المحببة إليهم - لأنهم قالوا: شرينا أنفسنا في طاعة الله، أي بعناها بالجنة، نقاتل في سبيل الله فنَقتُل ونُقتَل، واحتجوا بقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ أَشَرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اَنْفُسَهُمْ وَأَمُولُكُم بِأَنْ لَهُمُ الْجَنَّةُ فَعُنْ لُونَ وَقُوله: فَيَقَالُونَ وَيُقَالُونَ وَيُقَالُونَ وَيُقَالِكُمْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

<sup>(1)</sup> الملل والنحل، (1/ 118).

<sup>(2)</sup> مقالات الإسلاميين ص207. وأيضاً: الفرق بين الفرق، ص75.

 <sup>(3)</sup> الزينة، لأبي حاتم الرازي، القسم الثالث تحقيق د. عبدالله سلوم السامرائي، نشره ضمن كتابه الغلو والفِرق الغالية في الحضارة الإسلامية، ص279، طبعة دار الحرية بغداد، 1972.

وسموا «محكمة»، للشعار الذي أعلنوه في أعقاب وقعة «صفين» من رفض التحكيم، إذ قالوا: «لا حكم إلا لله»، وأنكروا الحكمين (1)، ومعنى هذا القول عندهم أنه لا يجوز العدول عن حكم الله تعالى إلى حكم الرجال، فقد بين الله تعالى حكمه في معاوية وصحبه، إذ قال: ﴿ فَقَائِلُوا اللَّي تَبْغِي حَقَى تَفِي مَ إِلَى آمْرِ اللَّه ﴾ [الحجرات: 9] فلا يصح إذن إغهاد السيوف بعدما شهرت، ولا يجوز تحكيم الرجال في الدماء (2).

واسم الخوارج هو ألصق الأسماء بهم وأشهرها، وذلك ينعكس على اختلافهم مع بعضهم، فيكثر الخروج بينهم، فبينها نجد أحدهم تلميذاً لأستاذ، إذ به بين عشية وضحاها، ينقلب على أستاذه ويصبح معه على خلاف، وينادي برأي خالف له، ويتجمع حوله أنصار ومؤيدون، ولذلك تكثر الخلافات بينهم، وينقسمون إلى طوائف شتى وكثيرة (5).

<sup>(1)</sup> مقالات الإسلاميين، ص207.

<sup>(2)</sup> النظريات السياسية، ص46.

<sup>(3)</sup> ورد هذا الحديث في كتب الصحاح، بألفاظ متقاربة، مما يقوي صحته، فقد ورد أن ذا الخويسرة التميمي أتى رسول الله بعد غزوة حنين، وهو يقسم الغنائم، فأثر نفراً تأليفاً لقلوبهم في الإسلام فقال: اعدل يا محمد. فقال الرسول ﷺ: ويحك ومن يعدل إذا لم أعدل! ثم قال ﷺ: إنه يخرج من فيشفئ هذا الرجل قوم يتلون كتاب الله رطباً لا يجاوز حناجرهم، يمرقون من المدين كما يمرق السهم من الرمية. راجع: صحيح مسلم بشرح النووي، (3/ 109، 110، 116-118)، طبعة الشعب.

<sup>(4)</sup> مقالات الإسلاميين، ص207. الفَرْق بين الفِرَق، ص72. اعتقادات فِرَق المسلمين، ص51.

<sup>(5)</sup> اعتقادات، ص52.

#### فرقهم:

افترقت الخوارج إلى فِرَق كثيرة، وطوائف شتى، بلغت عند كتاب المقالات والفِرَق أكثر من عشرين فرقة، أو أقل، كل فرقة منها تخالف الأخرى في بعض تعاليمها، وكبار الفِرَق (1) منهم كما يقول الشهرستاني: هي: المحكمة، والأزارقة، والنجدات، والبيهسية، والعجاردة، والثعالبة، والأباضية، والصفرية، والباقون فروعهم (2).

وقد اختلفوا فيها يجمع «الخوارج» على افتراق مذاهبها، فذكر الكعبي في مقالاته أن الذي يجمع الخوارج - على افتراق مذاهبها - إكفار علي وعثمان والحكمين، وأصحاب الجمل، وكل من رضي بتحكيم الحكمين، والإكفار بارتكاب الذنوب، ووجوب الخروج على الإمام الجائر<sup>(3)</sup>.

ولم يرض الإمام الأشعري، هذا الرأي القائل بإجماع الخوارج على تكفير مرتكبي الذنوب، والصواب عنده عدم إجماعهم لكون «النجدات» من الخوارج،

 <sup>(1)</sup> الفَرْق بين الفِرَق، ص 24، 72. اعتقادات، ص 52 - 66. الملل، (1/ 115). مقالات الإسلاميين،
 (1/ 170 - 212). الفصل لابن حزم، (3/ 189 - 190). الرد على الرافيضة للإمام المقدسي،
 ص 77، طبعة دار الجيا، 1989.

<sup>(2)</sup> الملل والنحل، ص(1/ 115). والذي ذكره الشهرستاني من فرق للخوارج إنها هو أشهرها وأهمها ولا يمنع هذا من وجود فِرَق أخرى للخوارج، فقد عقب الشهرستاني بقوله والباقون فروعهم. فقد انشطر بعض هذه الفِرَق إلى أحزاب أصغر (فالعجاردة) مثلاً انشطروا إلى (الصلتية)، أصحاب عثمان بن الصلت و(الميمونية)، أصحاب ميمون بن خالد، و(الحمزية) أصحاب حزة بن أدرك، و(الخلفية) أصحاب حلف الخارجي و(الأطرافية) و(الشعبية) و(الخازمية). و(الثعالبة) انشطروا إلى: (الأخنسية)، و(المعبدية)، و(المهدولية) و(المجهولية) و(البدعية)، وقد انشطر الأباضية إلى (الحفصية)، و(الخارثية)، و(الزيدية)، تلك هي أحزاب الخوارج وشعابها، وأكثرها قد ذاب في غمرة أحداث الزمان، وكرّ الأيام ولم يبقَ منها معاصراً لنا إلا

<sup>(3)</sup> الفَرْق بين الفَرِق، ص73. وقد وافق الشهرستاني الكعبي، حيث قال: ومما أجمع عليـه الخـوارج، أنهم يكفّرون أصحاب الكبائر، راجع: الملل، ص115.

ومع ذلك لا يكفِّرون أصحاب الحدود من موافقيهم، وأجمعوا على أن الله تعالى يعذب أصحاب الكبائر عذاباً دائهاً، إلا «النجدات» لم تقل بذلك(1).

وقد أجمع الخوارج أيضاً على القول: بأن الخليفة يختار اختياراً حراً من بين المسلمين، وليس من الضروري أن يكون قرشياً، فمن حق الحبشي - مثلاً - أن يتخب متى أجمع المسلمون على انتخابه، كها أنه من حق القرشي أن ينتخب متى أجمع المسلمون على اختياره.

ومما أجمع عليه الخوارج أيضاً: قولهم إن العمل بأوامر الدين جزء من الإيهان، وليس الإيهان كليه (<sup>2)</sup>. ويذكر ابن حزم الأندلسي، أن الخوارج باستثناء فرقة «النجدات» قد اتفقوا على ضرورة نصب الإمام، وهم بذلك يتفقون مع جميع الفِرَق الإسلامية التي ترى هذا الرأي، مثل أهل السنّة، والشيعة، والمرجئة (3).

ومما تجدر الإشارة إليه هنا أن اتفاق الخوارج على تكفير الإمام على وعثمان و وأصحاب الجمل، وضعهم في موقف العداء للجماعة الإسلامية برمتها. فتعرضوا لسخط كافة الحكومات الإسلامية. كما أنهم بسبب تكفيرهم لمرتكبي الكبائر، انقسموا على أنفسهم أشد الانقسام في كثير من المسائل الفقهية، واعتبرت كل فرقة ما عداها مارقة، وعاملت أنصارها معاملة الكفار، في استباحة الدماء، واستحلال الأموال(4).

وإلى هنا نستطيع أن نقول: إذا كانت الخوارج قد تفرقت إلى فِرَق وأحزاب شتى، إلا أن أكثرها قد ذاب في غمرة أحداث الزمان وكرّ الأيام، ولم يسق منها معاصراً لنا إلا الأباضية، ولذلك سنعقد لها المباحث القادمة، نتحدث فيها عن نشأتها وعقائدها.

 <sup>(1)</sup> مقالات الإسلاميين، ص167-168. وأيضاً: الفَرْق بين الفِرَق، ص73. أيضاً: التبصير في الدين،
 للإسفراييني، ص146.

<sup>(2)</sup> إسلام بلا مذاهب، ص131.

<sup>(3)</sup> الفصل في الملل والأهواء والنحل، لابن حزم (4/ 72)، طبعة القاهرة، 1902.

<sup>(4)</sup> الخوارج في بلاد المغرب، ص25. وأيضاً: اعتقادات فِرَق المسلمين، ص46:

# الفَطَيْلُ الثَّانِي

# النشأة التاريخية للأباضية

#### تمهيد:

بعد العرض الذي قدمناه عن نشأة الصراع السياسي في تاريخ المسلمين المبكر، وبعد أن وقفنا على مدى ما تعرضت له الساحة الإسلامية من قلاقىل واضطراب فكري وعقدي، بسبب المواقف التي اتخذها بعض الذين اندسوا في الإسلام واستروا بردائه، كابن السوداء عبدالله بن سبأ اليهودي الأصل، عما كان سبباً في مقتل ذي النورين (عثهان بن عفان) واشتعال نار الفتنة من بعده بين المسلمين، وكالمواقف أيضاً التي اتخذها بعض أتباع على من الإمام على نفسه، حتى تشكلت المحاور الثلاثة، والتي شغلت عقل الأمة الإسلامية وفكرها، منذ خلافة معاوية، فقد تشيع لبيت بني أمية فريق من المسلمين، وتشيع للإمام على فريق، وتمرد فريق على الفريقين هو فريق الخوارج، وناصبوهم العداء، واستحلوا دماءهم. وهؤلاء الخوارج كانوا إبان هذا الصراع يمثلون الديمقراطية الإسلامية، إذ كانوا يرون أن الخلافة حق لكل مسلم ما دام كفؤاً، لا فرق في ذلك بين قرشي وغير قرشي (1).

وبعد أن ألقينا نظرة موجزة على الفكر السياسي والعقدي عند الخوارج، بحكم أن المناخ السياسي والعقدي، الذي تشكلت فيه أفكار ومعتقدات وممارسات

<sup>(1)</sup> تاريخ الإسلام السياسي والديني والثقافي والاجتماعي، د. حسن إبراهيم حسن، (1/ 376)، طبعة مصر، 1966.

الخوارج، كان جذراً تاريخياً لنشأة مذهب الأباضية باعتبار أن عبدالله بن أباض، والذي تُجمع المصادر التاريخية والأباضية أيضاً على نسبة المذهب إليه، كان واحداً من قيادات الخوارج، وخاصة عندما توجهوا إلى الحجاز لنصرة عبدالله بن الزبير ثم حدث وأن خذلوه (11).

لذلك نقرر، أن الخوارج هم نواة الأباضية، وهم نقطة البدء في مسيرتها ومشوارها<sup>(2)</sup>. إذ إن أصول المذهب الأباضي التاريخية والحركية ترجع إلى أخطر شقاق وأقصى نزاع ظهر في حياة المسلمين إبان خلافة الإمام على الله ، وعقب وقعة (صفين حين فارقه معظم من كانوا معه استنكاراً لقبوله لمبدأ «التحكيم» مع معاوية فله، ويبدو أنه كان هناك عناصر غاضبة، وأخرى مدسوسة من مصلحتها تحريك الحوادث نحو الاصطدام والاقتتال، وتصاعد مجالات الصراع وميادينه (3).

والأباضية يغضبون كثيراً حين يسمعون أحداً ينسبهم إلى الخوارج، ويبرؤون من تسميتهم بالخوارج، ويقولون: نحن أباضية، كالشافعية والحنفية والمالكية، ويقولون: إنهم رُمُوا بهذا اللقب، لأنهم رفضوا القرشية، أي التزام كون الإمام من القرشين<sup>(4)</sup>.

والأباضية تطلق لفظ الخوارج، على كل من خرج على الإسلام، إما بإنكار الثابت القطعي من أحكام الإسلام، أو بالعمل بها يخالف المقطوع به من نصوص أحكام الإسلام ديانة (5). وهم يعتقدون أن هذا التعريف، لا ينطبق إلا على نافع بن

<sup>(1)</sup> الحقيقة والمجاز في تاريخ الأباضية باليمن والحجاز، د. سالم بن حمود السمائلي، ص35، طبعة سجل العرب، القاهرة 1980.

<sup>(2)</sup> الأباضية مذهب وسلوك، ص219.

<sup>(3)</sup> البداية والنهاية للحافظ بن كثير، (7/ 280)، طبعة بيروت، 1981.

<sup>(4)</sup> إسلام بلا مذاهب، ص135. وقارن: الموسوعة الميسرة في الأديسان والمـذاهب المعــاصرة، ص15، طبعة الرياض، 1409هـ.

<sup>(5)</sup> الأباضية بين الفِرَق الإسلامية، د. علي يجيى معمر، ص254، طبعة القاهرة، 1976.

الأزرق وأتباعه، ومن ذهب مذهبهم، عن يستحلون دماء المسلمين وسبي نسائهم وأطفالهم.

وقد استنكر الأباضيون المعاصرون بشدة انتهاءهم إلى الخوارج رغم اتفاق كتاب الفِرَق والمقالات الإسلامية على أن الأباضية إحدى فِرَق الخوارج (1). فيذهب أحد علمائهم المعاصرين إلى أن: الأباضية خالفوا الخوارج في عقائدهم المتطرفة، وأنهم لم يخالفوا السنّة، ولا يرى فرقة تتبع الحق إلا الأباضية، أما من عداهم فيتبعون أهواءهم، وأهواء أمرائهم ويقلدونهم (2).

ويؤكد باحث آخر على أن الأباضية ليسوا من الخوارج فيقول: إن كتاب الفِرَق والمقالات، قد التبس عليهم الأمر عندما عدُّوا الأباضية من الخوارج، ذلك لما كان هناك من تشابه بعض آراء الأباضية، مع بعض فِرَق الخوارج، ولكن الدارس لما عليه الأباضية يرى أنهم يوافقون الخوارج في بعض الأمور، ويخالفونهم في البعض الآخر، والذي سرب هذه الشبهة - أي الأباضية فرقة من الخوارج - أن الأباضية ينتقدون قبول التحكيم، ويرون أن علياً خطئ في الموافقة عليه، وأنه أخطأ في قتاله عبدالله بن وهب الراسبي وأصحاب النهروان، وليس هذا الرأي كان في قتاله عبدالله بن عمر، وسعد بن أبي وقاص من الصحابة والتابعين أمنا الاشتراك في بعض والحسن البصري، وجابر بن زيد، وهما من كبار التابعين، أمنا الاشتراك في بعض الأمور، فإن ذلك لا يعني أنها فرقة واحدة (6).

<sup>(1)</sup> الفصل لابن حزم وبهامشه الملل للشهرستاني، (4/ 144)، طبعة القاهرة، 1348هـ.. التبصير في الدين، للإسفراييني، ص56. مقالات الإسلامين، للأشعري، ص183. الملل النحل، ص115. اعتقادات فِرَق المسلمين، ص64. الفرق بين الفِرَق، ص103. تاريخ المذاهب الإسلامية، ص85. (2) الحقيقة والمجاز في تاريخ الأباضية، ص18.

<sup>(3)</sup> الأباضية في موكب التاريخ، د. على يجيى معمر، ص25، طبعة القاهرة، 1964.

ويفهم من هذا النص، أن الأباضية فرقة مستقلة، لها آراؤها الخاصة بها، ولا يهم إن كانت موافقة للخوارج أو لغيرها من الفرق الأخرى، وعلى كـل، فالدراسة التي نزمع القيام بها تكشف لنا عن حقيقة مذهب الأباضية، وهل هي إحـدى فِـرَق الحوارج أم أنها فرقة مستقلة، مثلها مثل غيرها من الفرق الإسلامية؟

## نشأة الأباضية:

تنتسب الأباضية إلى عبدالله بن أباض بن تيم اللات بن ثعلبة، رهط الأحنف ابن قيس التيمي، وهو من طبقة التابعين، عاصر معاوية بن أبي سفيان (40-6 هـ) مؤسس الدولة الأموية الأول وأدرك عبدالملك بن مروان (65-98هـ) مؤسس الدولة الأموية الثاني<sup>(1)</sup>. قال عنه العالم الأباضي القلهاتي: «وهو الذي فارق جميع الفِرَق الضالة عن الحق، من المعتزلة والقدرية والصفاتية، والجهمية والخوارج، والروافض، والشيعة، وهو أول من بين مذهبهم ونقض فساد اعتقادهم»<sup>(2)</sup>.

وكان بين ابن أباض وعبدالملك بن مروان مراسلات، وكان قد كتب الخليفة الأموي إلى ابن أباض في شأن الخليفة عثمان وعلي رضي الله عنها وكان ابن أباض شأنه كشأن الخوارج يطعنون ويكفرون عثمان وعليّاً رضي الله عنها وأنكر عليه عبدالملك بن مروان ذلك، فكان جواب ابن أباض على الخليفة الأموي: «أما الذي عبدالملك بن مروان ذلك، فكان جواب ابن أباض على الخليفة الأموي: «أما الذي أنكرت فهو عند الله غير منكر، وأما ما ذكرت من عثمان والذي عرضت به من شأن الأثمة فإن الله تعالى ليس ينكر عليه أحد شهادته في كتابه بها أنزل على رسوله على ألا أنه وأنكليمُونَ وَهُوَمَن لَدَي كَتُ عِيمَا المناسِمة على رسوله على أن الله المناس بها حديث، فلم ألكني عمل بها صاحباه قبله - يعني أبا بكر وعمر - وعهد الناس بها حديث، فلما رأى المؤمنون ما أحدث أتوه وكلموه، وذكروه بكتاب الله وسنة من كان قبله من المؤمنين فشق عليه أحدث أتوه وكلموه، وذكروه بكتاب الله وسنة من كان قبله من المؤمنين فشق عليه

<sup>(1)</sup> الأباضية مذهب وسلوك، ص222، 240، 247. وقارن: الفرق بين الفِرَق، ص103.

<sup>(2)</sup> الكشف والبيان، محمد بن سعيد الأزدي القلهاتي، (2/ 471)، طبعة عهان، 1980.

ذلك، فأخذهم بالجبروت، وضرب منهم من شاء، وسجن ونفى، ثم قال: إنها يتبع الناس إمامين، إمام هدى، وإمام ضلالة، أما إمام الهدى: فهو الذي يحكم بها أنزل الله، ويقسم بقسمه، ويتبع كتاب الله، وأما إمام الضلالة: فهو الذي يغير ما أنزل الله، ويقسم بغير ما قسم الله ويتبع هواه بغير سنة من الله، فذلك كفر كها سمى الله، ونهى عن طاعتهم، وأمر بجهادهم، كها قال: ﴿ فَلَا تُعِلِع الصَّحَيْدِ لَهُ وَلَيْسَ بعد الحق إلا حِهادًا كَثِيرًا الله قان: 52] فإنه حق أنزله بالحق، وليس بعد الحق إلا الضلال»(1).

والذي يستفاد من هذا النص، أن عبدالله بن أباض، نشأ تاريخيـاً عـلى أصـول الخوارج الذين يعتقدون كفر الخليفة الثالث عثمان بن عفان، لكونه حكـم بغـير مـا أنزل الله تعالى فغيّر وبدّل.

وبناءً على ما ذكره كتاب «المقالات» (2). من أن عبدالله بن أباض، هو الذي تنسب إليه الأباضية، فإنني أرى أن هذه الفرقة تنسب له، لأنه هو الذي أذاعها، وأعلن عنها، واشتهر المذهب قديماً وحديثاً باسمه، ولعله كان أكثر تأثيراً من غيره، وظهوره أكبر، مما جعل المذهب ينسب إليه.

فنسبة الأباضية إلى عبدالله بن أباض - كها يقول أحد الباحثين - من الأمور التي لا يختلف عليها الأباضيون ولا غيرهم من أصحاب المقالات الأخرى، باستثناء قلة قليلة من المؤرخين لا يعتد بها<sup>(3)</sup>.

<sup>(1)</sup> مختصر تاريخ الأباضية، للشيخ أبي الربيع سليهان الباروني، ص20، طبعة تونس.

<sup>(2)</sup> الفرق بين الفِرَق، ص103. التبصير في الدين، ص56. الملل والنحل، ص134. فجر الإسلام، ص260. تاريخ المذاهب الإسلامية، ص85.

<sup>(3)</sup> العقود الفضية في أصول الأباضية، أ. سالم بن حميد الحارثي، ص121، طبعة دار اليقظة العربية.

وليس صحيحاً ما ذهب إليه المقريزي في الخططه، من أن الأباضية تنسب إلى الحرث بن عمرو، (1) ، فليس في طبقات الأباضية ولا كتب تراجمهم ما يدل على صحة النسب إليه.

والشخصية الثانية التي أسهمت في تأسيس المذهب الأباضي هي شخصية «أبي عبيدة مسلم بن أبي كريمة التميمي» الذي توفي في ولاية «أبي جعفر المنصور» (36-58هـ)، وقد أدرك جابر بن زيد، وتتلمذ عليه وعلى غيره، وإليه انتهت رئاسة الأباضية، وبتوجيهاته أسس الأباضية في كل من المغرب وحضر موت دولاً مستقلة، وتخرج على يديه دعاة من مختلف البلاد الإسلامية، عرفوا آنذاك باسم «حملة العلم»، وعن طريقهم انتشر المذهب الأباضي في مختلف البلدان الإسلامية (2).

وثمة شخصية ثالثة، يرجع إليها الفضل في تأسيس المذهب الأباضي وانتشاره، وهي شخصية «الربيع بن حبيب الفراهيدي»، وأصله من عان، قصد البصرة، وأدرك «جابر بن زيد» وأخذ عنه، وآلت إليه رئاسة المذهب بعد أبي عبيدة وتخرج على يديه حملة العلم إلى عان وخراسان وحضرموت، ورحل في أواخر عمره إلى عان، ومات بها في النصف الثاني من القرن الثاني الهجري - حوالي عام 170هـ - وله مسند في الحديث يسمى «الجامع الصحيح»، وهو من أقدم كتب الحديث، يقول الشيخ السيابي عنه: «مسند الربيع بن حبيب، أصح الكتب بعد القرآن الكريم، وعليه المعتمد عند الأباضية» (6.

ويذهب الأباضية المعاصرون إلى أن جلّ ما ورد في هذا المسند مذكور في الصحيحين وسائر الكتب الستة من كتب السنّة، الأمر الذي يستندون إليه في التأكيد على قرب مذهب الأباضية من أهل السنّة (4).

<sup>(1)</sup> الخطط، أبو العباس أحمد بن علي المقريزي، ص55، طبعة دار صادر، بيروت.

<sup>(2)</sup> الحقيقة والمجاز في تاريخ الأباضية، ص65-66. وأيضاً: الأباضية مذهب وسلوك، ص283-284.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ص22.

<sup>(4)</sup> الأباضية بين الفِرَق، ص134. وقارن: إسلام بلا مذاهب، ص150.

وإذا كان المذهب يحمل اسم عبدالله بن أباض، فلا يعني ذلك أنه مؤسس المذهب من الناحية الفقهية، فذلك هو «أبو الشعثاء جابر بن زيد» ومن بعده «أبو عبيدة مسلم»، وأما عبدالله بن أباض فكان زعيها سياسياً من زعهاء المحكمة، ولكنه تميز بالاعتدال في فكره مع الشجاعة والبسالة والجرأة في وجه السلطان، مع صواب الفكرة وعمق المقالة، ولقد ذهب مذهبنا في أن عبدالله بن أباض لم يكن رأس الأباضية المذهبية لا السياسية، كثير من علهاء الأباضية المتأخرين وفقهائهم، إذ هناك من ينص على أنه كان من أتباع أبي الشعثاء جابر بن زيد(1).

ويعد جابر بن زيد المؤسس الحقيقي لمذهب الأباضية، من حيث كونه مذهباً فقهياً شرعياً. وتُجمع الأخبار على أن عبدالله بن أباض كان يتلقى العلم عليه، لقد كان جابر إماماً في العلم، جامعاً للأحكام، مقبلاً على كتاب الله وسنة رسوله ﷺ (2).

والمذهب الأباضي موجود حتى اليوم، في عيان وزنجبار، وشيال إفريقيا، وكانت لهم صولة في الجزيرة العربية، وعلى الأخص في حضرموت وصنعاء ومكة والمدينة، وقد دخل مذهب الأباضية إلى إفريقيا في النصف الأول من القرن الشاني الهجري، وانتشر مذهبهم بين البربر انتشار النار في الهشيم، حتى أصبح مذهبهم الرسمي، وحكموا شيال إفريقيا حكماً متصلاً زهاء مائة وثلاثين عاماً حتى أزالهم الفاطميون (3).

وقد انحسر الأباضية من أكثر البلدان التي انتشروا فيها، فلم يبقوا إلا في المواطن الآتية:

<sup>(1)</sup> إسلام بلا مذاهب، ص 143. وقارن: الأباضية مذهب وسلوك، ص282.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، ص147.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ص135. وأيضاً: الموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب المعساصرة، الندوة العالمية للشباب الإسلامي، ص19، طبعة الرياض، 1409هـ.

1 - عُمان: وأغلب سكان عُمان إلى الآن على المذهب الأباضي، وقد تكونت لهم هناك دولة مستقلة عن دار الخلافة منذ العهد الأموي إلى الآن.

2- زنجبار: كان أغلب سكان زنجبار من الأباضية، وكانت لهم هنـ اك دولـة
 ملكية، كان بها نشاط جيد في نشر الثقافة الإسلامية.

3- ليبيا: كان أغلب سكان ليبيا على المذهب الأباضي ثم انحسر فلم يبقَ إلا في جبل نفوسة وزوارة. وقامت للأباضية في الجناح الغربي من ليبيا دول في فترات قصرة متقطعة.

4- تونس: كان أغلب سكان الجنوب التونسي على المذهب الأباضي، شم انحسر فلم يبق إلا في جزيرة «جربة».

5- الجزائر: كان أغلب سكان الجزائر على المذهب الأباضي، وقامت لهم هناك دولة، تعاقب عليها ستة أئمة متتابعين، واشتهرت باسم الدولة الرستمية (1).

ومهما يكن من أمر، فإن هذه الفرقة باقية حتى اليوم، ذلك لأنهم أكثر الخوارج اعتدالاً كما يقول الشيخ أبو زهرة، وأقربهم إلى الجماعة الإسلامية تفكيراً، فهم أبعدهم عن الشطط والغلو ولذلك بقوا ولهم فقه جيد، وفيهم علماء ممتازون (2).

وقد نشأت الأباضية تاريخياً وسياسياً وعقدياً، على أصول الخوارج، وتفرعت عنهم كسائر فِرَقهم الكبرى، وهي لم تخرج عن سهات بقية الخوارج من قتالهم للمسلمين في المشرق والمغرب، ومن حيث خروجهم على الجهاعة والأئمة طيلة التاريخ الإسلامي، ومن حيث أخذهم بأصول الخوارج العقدية على وجه العموم (3). إلا أنهم اختلفوا في مسألة حكمهم على من خالفهم من المسليمن،

<sup>(1)</sup> الأباضية مذهب وسلوك، ص286-289.

<sup>(2)</sup> تاريخ المذاهب الإسلامية، ص85.

<sup>(3)</sup> تاريخ الأمم والملوك، للإمام الطبري، (5/ 566)، طبعة القاهرة.

فأغلب الخوارج يرون ما عداهم من المسلمين كفاراً مشركين، يجب قتالهم، ولا يجوز مناكحتهم ولا إلى المناكحتهم ولا إلى المناكحتهم ولا إرثهم، ولا أكل ذبائحهم، وديارهم ديار حرب، أما الأباضية فتقول: بأن مخالفيهم من المسلمين كفار نعمة، ويجرون عليهم أحكام الموحدين، من حيث النكاح والإرث وجوزوا معايشتهم والإقامة معهم.

ومع هذا، فإن الأباضية يرفضون نسبتهم إلى الخوارج من قريب أو بعيد، وإنها يطلقون على أنفسهم «أهل الحق» بل إن أحد علمائهم المحدثين، الشيخ سالم بن حود، قد ألّف كتاباً يدفع فيه عن قومه صلتهم بالخوارج، وجعل عنوانه: «أصدق المناهج في تمييز الأباضية عن الخوارج» يقول فيه: «مذهبنا مذهب رسول الله ﷺ ومذهب ابن عباس، وأبي هريرة، وأبي سعيد الخدري وعائشة أم المؤمنين، وعبدالله ابن عمر، وعبدالله بن عمرو بن العاص، ومذهب الخلفاء الراشدين»(1).

ومع ذلك، فإنه لا يستطيع الباحث أن يقطع الصلة بين مؤسس المذهب الأباضي وعلاقته بحركة الخوارج، فبانتهائه التاريخي، يشكل مذهباً جذره التاريخي منطلق من تيار الخوارج حتى وإن اختلف المذهب فيها بعد، وأصبح يشكل معطيات جديدة، قد لا تضعه أبداً بين أجنحة الغلو في الفكر الخارجي.

وبعد أن تحدثنا عن نشأة الأباضية، ومدى صلتها بالخوارج، ننتقل إلى الحديث عن فِرَقها التي انشقت عنها.



<sup>(1)</sup> إسلام بلا مذاهب، ص144.

# الفَطَيْلُ الثَّالِيْنُ

# فرق الأباضية المنشقة وعقائدها

#### تمهيد:

افترقت الأباضية فيها بينها فرقاً شتى، نتيجة إفرازات فكرية وسياسية، علاوة على شخصية أصحابها، وقد نشأت الفِرَق الأباضية في المغرب الإسلامي: ليبيا، وتونس، والمغرب، والجزائر، وذلك لما مرّ على المغرب الإسلامي إبان إقامة الدولة الأباضية، وكذلك المشرق، فقد ظل القطر العهاني منذ فجر الإسلام مستقراً للمذهب الأباضي، وقد سيطر أبناء المذهب على نظام الحكم فيه، في شكل إمامة تستمد نظام حكمها وأحكامها من المذهب الشائع بين أهل البلاد.

وقد ثبت الحكم الأباضي أقدامه، ووطد أركانه، في أكثر من قطر إسلامي، وجدناه في عهان ممثلاً في خمس حقب، أو بالأحرى خمسُ دول، هي دولة بني الجلندي، والخروصيين، والبناهنة، واليعاربة، والبوسعيديين، ووجدناه لبعض الوقت في اليمن، ولقرن ونصف - إلا قليلاً - في الشهال الإفريقي في الدولة الرستمية، ثم وجدناه أخيراً في شرق إفريقيا، وعلى وجه التحديد في ممباسا وزنجبار، ولكن كفرع من نظام الحكم في عهان (1).

<sup>(1)</sup> إسلام بلا مذاهب، ص151-152.

وقد أحصى كتاب الأباضية أهم الفِرَق التي تنطوي تحت المذهب الأباضي، أو التي انشقت عن الأباضية، فوجدوها ست فِرَق، تجيء تحت هذه الأسهاء: النُكارية، والنفاثية، والخلفية، والحسنية، والسكاكية، والفرثية. وهناك فرق أخرى ذكرها كتاب المقالات، كالحفصية، واليزيدية، والحارثية، وأصحاب طاعة لا يراد الله بها.

وهذه الفِرَق، تمثل في المذهب الأباضي مراحل تاريخية وعقدية، ينطوي عليها المذهب، أو يشكل تجربته التاريخية وإن كان الخلاف فيها بين هذه الفِرَق ليس في مستوى الخلاف الذي بين الإطار العام للمذهب وجذوره التاريخية إبان نشأة فكر وعقائد الخوارج، وإن كان بعض هذه المذاهب قد أنكرها جمهور الأباضية.

ولا يجد الأباضيون حرجاً، من أن ينطوي مذهبهم على عدة فِرَق، ويكون تحت لواء عدة أئمة، إن بالتعاقب التاريخي، أو بالاختلاف الفقهي، إذ ليس هذا بدعاً من المذاهب، وفي هذا يقول أحدهم: «والمذهب الأباضي، ليس بدعاً من المذاهب الإسلامية، فقد كان الخلاف يقع بين العلماء فيتناقشون فيه» (1). ويقول في الموضع نفسه: «إن الخلاف داخل المذهب، قد كان يقع بين عمثليه منذ تكوينه» (2).

والأباضية بفِرَقها تتفق في بعض العقائـد والآراء، وتختلـف في أمــور بعــضها يكون الخلاف فيها جوهرياً، وبعضها يكون الخلاف فيها ثانوياً، وسوف يتضح لنــا ذلك، بعد استعراضنا لهذه الفِرَق وأهم عقائدها، على النحو التالي:

### أولاً: فرقة النكارية:

هذه الفرقة ظهرت في بلاد المغرب العربي، على أثر وفاة مؤسس الدولة الأباضية في هذه البلاد عام 171هـ، وهو «عبدالرحمن بن رستم» الذي رغب في ترك الأمر شورى من بعده بين سبعة نفر، يتولون تنظيم شؤونهم الداخلية في بلاد

<sup>(1)</sup> الأباضية بين الفرق الإسلامية، ص 253.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق.

المغرب، وهم: عبدالله بن يزيد الغزاري، وعبدالله بن عبدالعزيز، وأبو المؤرخ عمر عمد السدوسي، وشعيب بن المعروف، وحاتم بن منصور، ويزيد بن فندين، وعبدالوهاب بن رستم (1).

وقد انعقد الإجماع على ترشيح «عبدالوهاب بن رستم» للإمامة، إلا أن «يزيد ابن فندين» تقدم للبيعة لأنه كان يرى أنه أكفأ من «ابن رستم»، وكان قد انتظر فترة بعد مبايعة «ابن رستم» عساه يوكل إليه بعض المهام العظيمة، ولما لم يُوكَّل إليه شيء أثار نزاعاً حول الإمامة، وادعى أن الإمامة باطلة، ووقع الخلاف بين الأباضية في المغرب، فاقترح أن يؤخذ رأي أباضية المشرق الإسلامي في عهان والبصرة يومئذ، فأرسل إليهم الفقيه الأباضي «الربيع بن حبيب»، صاحب الجامع الصحيح قائلاً: «إن الإمامة صحيحة، وأنه يجوز إمامة رجل من المسلمين مع وجود من هو أفضل منه (أ).

ولكن «ابن فندين» لم تهدأ له نفس، ولم يسترح لرأي «ابن حبيب» بل أشعلها حرباً على الإمام عبدالوهاب بن رستم، استعان على إضرامها بوسائل دينية استغل فيها فريقاً كبيراً من العامة واستخفهم، فأصبح إطفاؤها ليس بالأمر السهل، وما وُفِّق الإمام «عبدالوهاب بن رستم» إلى القضاء عليها إلا بعد سفك دماء غزيرة وكان عدد ضحايا هذه الفتنة لا يقل عن عشرين ألفاً من الطرفين، من بينهم رأس الفتنة «يزيد بن فندين» (3).

وقد هزت الثورة «النكارية» التي تزعمها «ابن فندين» أركان الدولة الرستمية، في عهد إمامها الثاني، وهو «عبدالوهاب بن عبدالرحمن الرستمي»

<sup>(1)</sup> الأباضية بين الفرق الإسلامية، ص255 بتصرف.

<sup>(2)</sup> طبقات المشايخ بالمغرب، أبو العباس أحمد بن سعيد الدرجيني، (1/ 41)، طبعة البعث بالجزائر، 1974، وقارن: الخوارج في بلاد المغرب، ص157، 201.

<sup>(3)</sup> مختصر تاريخ الأباضية، ص34. وقارن: الأباضية في الجزائر، أ. علي بن يحيى معمر، 1/ 36-37.

والنُكَار الذين أشعلوا تلك الفتنة وقاموا بتلك الشورة، قوم أنكروا إمامة «عبدالوهاب» وطالبوا بتكوين مجلس للشورى يكون أعضاؤه أشخاصاً معروفين. وقد دبر فريق «النكار» مؤامرة لعزل الإمام «عبدالوهاب» أو قتله، فقد انتهزوا مناسبة كان الإمام قد غادر فيها عاصمة الدولة، لبعض الأمور، فأعلنوا الشورة، وانقضوا على «تاهرت» فواجههم أهل المدينة، ووقع كثير من القتل من الفريقين، فلم رجع الإمام وجد على باب العاصمة جثناً ملقاة ودماء مهراقة، وأحبره الناس بها وقع فأمر بالقتل من الفريقين فجمعوا، وصلى على الجميع اقتداء بأمير المؤمنين على ابن أبي طالب، في «موقعة الجمل»، ثم أمر بدفن الجميع (1).

وتكمن الدوافع الأساسية لثورة «ابن فندين» في رفض إمامة «عبدالوهاب» لعدم اعترافه بجاعة المشورة - التي اقترح ابن فندين استرشاد الإمام برأيها - ولأن جماعة المذهب لم يجمعوا على إمامته لذلك، ولأن في جماعة الأباضية من يبز عبدالوهاب علماً، ومن ثم يصبح مغتصباً للإمامة، يضاف إلى ذلك نقمته على سياسة عبدالوهاب الإدارية، ومحاباته لبعض العناصر والقبائل، واختصاصهم بمناصب الدولة دون غيرهم، وبالذات نفوسة والعجم (2).

والحركة النكارية هذه بضرب الإمام عبدالوهاب لها - وخاصة بعد أن انضم إليها «أبو المعروف» شعيب بن معروف، الذي كان إبان اشتداد الأزمة واحتدام الصراع بين «ابن فندين» وجمهور أباضية المغرب في مصر، ثم انضم إلى «ابن فندين» -

<sup>(1)</sup> إسلام بلا مذاهب، ص169. وقارن: الأباضية في الجزائر، ص36–37. قــارن: الخــوارج في بــلاد المغرب، ص158.

<sup>(2)</sup> الخوارج في بلاد المغرب، د. محمود إسهاعيل عبدالرزاق، ص156. عرفت هذه الفرقة بالنكارية، لإنكارهم إمامة عبدالوهاب بن رستم، وعرفوا أيضاً بـ (النجوية) لأنهم أكثروا الاجتماع والنجوى، كما أطلق عليهم أعداؤهم أسهاء أخرى فعرفوا بـ (الشعبية) لإدخالهم التشعب والفرقة في المذهب، وقيل (الشغبية) لإحداثهم الشغب، كما دعوا بـ (النكاث) لنكثهم بيعة عبدالوهاب. انظر: الخوارج في المغرب هامش، ص156.

ضعفت سياسياً وعسكرياً، لا سيها في الجزائر، أما دينياً فهي تقوم عـلى مـستندين أو مقومين هما: أنه لا تصح عندهم إمامة المفضول مع وجود الأفضل.

والثاني: تصح الإمامة بشروط إذا شرطها الناس عند البيعة، وتسقط لمخالفة تلك الشروط<sup>(1)</sup>.

وبناءً على هذين الاعتبارين تسقط إمامة «عبدالوهاب بن عبدالرحمن» من وجهة نظر النُكارية. ومن هنا نلاحظ أن النُكارية نشأت فرقة سياسية غير أن «أبا المعروف شعيباً» الذي استقر في ليبيا رأى أن يصبغ هذه الحركة بصبغة دينية، حتى يكتب لها النجاح، ويتقبلها الناس، «فأضاف ملتقطات مما كان يجري فيه الجدل بين الناس، وعمق أبو المعروف الخلاف العقدي مع الربيع بن حبيب، الذي أفتى بصحة الإمامة بين جماعته وبين جمهور الأباضية، ولما كان الربيع بن حبيب يمشل ثقلاً دينياً بين أتباع المذهب، فقد كان اختصامه عبئاً على الحركة النكارية (2) فلم يكن من السهولة بمكان السير بخطى واسعة في الحركة النكارية».

ومن مقالات فرقة النُّكارية (3) السياسية التي خالفت فيها الأباضية، المقالات الأربع الآتية:

- 1- قولهم إن الإمامة غير مفترضة.
- 2- قولهم إن صلاة الجمعة غير جائزة خلف الأثمة الجورة.
  - 3- قولهم إن عطايا الملوك لا يحل أخذها.
- 4- قولهم بعدم جواز إمامة المفضول في حالة وجود الأفضل(4).

<sup>(1)</sup> الأباضية بين الفرق، ص258 بتصرف.

<sup>(2)</sup> الأباضية عقيدة ومذهباً، د. صابر طعيمة، ص52، طبعة دار الجيل، بيروت 1986.

 <sup>(3)</sup> سميت هذه الفرقة بالنكارية، لأنهم أنكروا إمامة عبدالوهاب بن رستم، وأما الذين أيدوه وصوبوا إمامته فسموا (وهابية)، وهم جمهور أباضية المغرب. انظر: مختصر تاريخ الأباضية، ص35.

<sup>(4)</sup> الأباضية بين الفرق، ص362.

أما أفكارهم العقدية التي خالفوا فيها جمهور الأباضية، فقد أحصى «أبو عمرو ابن خليفة السوفي المارغني» نحواً من عشرين مقالة في كتابه «رسالة فرق الأباضية الست وما زاغت به عن الحق»، وقد جاءت على النحو الآتي:

- 1- الحد في الأسماء.
- 2- قالوا: إن ولاية الله تعالى وعداوته تتقلب بالأحوال.
  - 3- قالوا: إن أسهاء الله تعالى مخلوقة.
  - 4- قالوا: يجوز الانتقال من الولاية إلى الوقوف.
- 5- قالوا: حجة الله تعالى تقوم بالسماع، وقد سمع الناس.
- 6- قالوا: من لم تبلغه دعوة الإسلام، ودعي إلى دين سماوي آخر لا يجوز لـ أن يجيب.
  - 7- قالوا: النوافل غير مأمور بها.
  - 8- قالوا: الحرام المجهول حلال.
  - 9- قالوا: يجوز شرب الخمر تَقِيَّةً.
  - 10- قالوا بالوقوف في الأطفال كلهم.
- 11- قالوا: لا كفر إلا فيها تقطع عليه اليد، وهو ربع دينار، ومـن أخــذ دونــه ليس عليه شيء.
- 12- قالوا: اللطمة والنظر بشهوة والقبلة، ودخول الحمام بغير إزار صغائر غير كباثر.
- 13- قالوا: «يدعى المشرك إلى جملة التوحيد وبراءة أحداث أهل الأهواء من أهل القبلة».

14 - قالوا: «لا تقوم الحجة فيها يسمع حتى يجتمع المسلمون بأسرهم»(1).

وبعد هذا العرض لمقولات النُكارية العقدية والسياسية اتضح لنا حجم الابتداع الذي تمثله هذه المقولات، حتى على عقائد الأباضية نفسها، فضلاً عن خالفتها لمعتقد المسلمين عامة، الأمر الذي جعل مؤرخي الأباضية يعتبرونها فرقة مستقلة، لها من الخصائص والمميزات، شأنها شأن غيرها من الفِرَق الإسلامية الأخرى، والفاحص لما عليه هذه الفرقة، يجد الفرق الشاسع، والبون كبير بين معتقدها ومعتقد المسلمين مما جعلها حركة سياسية في المقام الأول، أبرزتها حركة التاريخ السياسي آنذاك.

والنُّكارية وإن عدت فرقة لها إمام هو (أبو المعروف شعيب بن المعروف)، فيكفي في الحكم على خروجها حتى عن معتقد الأباضية وفقهها - مما سنعرض له فيها بعد - أنهم قالوا بعدم فرضية الإمام، وبعدم جواز صلاة الجمعة وراء الأثمة الجورة، وبعدم جواز ولاية المفضول، مع أن أثمة الأباضية كانوا جميعاً من أيام (جابر بن عبدالله) يقولون: إن صلاة الجمعة واجبة وراء الأثمة الجورة ما أقاموها، ووجدت شروطها، وكانوا هم أنفسهم يصلونها وراء (الحجاج بن يوسف الثقفي)، وكانوا يقولون: إنه يحل أخذ العطاء من الملوك ما لم تؤد إلى حرام، وكان جابر يأخذ العطاء من عامل الحجاج، وكانوا يقولون: إنه تجوز ولاية المفضول مع وجود الأفضل إذا وجدت في المفضول مزايا ترجحه ليست للأفضل . (2).

<sup>(1)</sup> الأباضية عقيدة ومذهباً، ص53-54، نقلاً عن فِرَق الأباضية الست وما زاغت به عن الحق، ص1-3. وقارن: الأباضية بين الفِرَق، ص363.

<sup>(2)</sup> الأباضية في الجزائر، على يحيى معمر، ص56، الجزائر 1979.

#### ثانياً: فرقة الخلفية:

تُنسب هذه الفرقة إلى (خلف بـن الـسمح بـن أبي الخطـاب عبـد الأعـلى بـن السمح المعافر)، وكان والده (السمح بن أبي الخطاب) والياً على جبل «نفوســـة» (1). وما يليها من ضواحي طرابلس، وقابس بليبيا وتونس (2).

وحركة الخلفية التي تزعمها (خلف بن السمح) في شرقي الدولة الرستمية، كانت آخر الثورات التي واجهت حكم (عبدالوهاب الرستمي)، وهي التي أسفرت عن ثاني الانشقاقات الأباضية، إذ ما كاد (عبدالوهاب) يفرغ من مواجهة الحركات والثورات التي اندلعت في (تاهرت) وما حولها، حتى داهمته في آخر عهده حركة انفصالية في منطقة طرابلس، وجبل نفوسة، التابعة للإمامة في (تاهرت)، اتخذت طابعاً دينياً. واستفحل خطر الحركة، واقتطعت غالبية أجزاء الدولة

<sup>(1)</sup> كانت نفوسة من أوسع قبائل البربر، وأكثرها انتشاراً، فمن بطونها بنو زمور وبنو مكسور، وماطوسة، وتضرب شعوبها في أحواز طرابلس، وجبل نفوسة حتى مشارف القيروان، وإن كان الجبل هو معقلهم الأصلي، ويبلغ طوله من الشرق إلى الغرب مسيرة سنة أيام، وارتفاعه نحو ثلاثة أيام، وهو عامر بالمدن والقلاع، والقرى والضياع والمزارع، وأهم مدنه شروس، ومصيف، وجادو، وكانت نفوسة تدين بالمسيحية قبل اعتناقها الإسلام، واعتنقت المذهب الأباضي في أواشل القرن الثاني الهجري، وأسهمت في ثورات الأباضية في المغرب الأدنى وإفريقيا بنصيب وافر. ولما قامت الدولة الرستمية به (تاهرت) كان النفوسيون من أشد مناصريها ضد خصومها ولا غرو فقد حظوا المناصب العامة في الدولة، فكانت نفوسة، تلي عقد تقديم القضاة، وبيوت الأموال، وإنكار المنكر في الأسواق، والاحتساب على الفساق، إلا أنه على الرغم من تبعيتهم للإمامة في (تاهرت)، كانوا شبه مستقلين، نظراً لبُعد المساقة بينهم وبين تاهرت. انظر: البلدان، لليعقوبي، أحمد بمن أبي يعقوب، صو43، طبعة ليدن 1891، وأيضاً: السير، الولفه الشهاخي، أحمد بمن سعيد بمن عبدالواحد، صو59- طبعة ليدن 1893، وأيضاً: المسالك والمالك، لأبي القاسم بن حوقل، عبدالواحد، صو5، طبعة ليدن 1893، وأيضاً: المسالك والمالك، لأبي القاسم بن حوقل، صو5، طبعة ليدن 1893، وأيضاً: المسالك والمالك، لأبي القاسم بن حوقل، الإدريس، ص 55، طبعة ليدن 1893، وأيضاً: صفة المغرب وأرض السودان ومصر، الشريف محمد الإدريس، ص 55، طبعة ليدن 1894.

<sup>(2)</sup> الأباضية بين الفِرَق الإسلامية، ص71.

الرستمية الشرقية، خلال السنوات الأحيرة من حكم (عبدالوهاب بن رستم) وردحاً طويلاً من عهد ابنه (أفلح)(1).

وكان (خلف بن السمح) زعيم الانشقاق الأباضي الثاني، سليل بيت عريق في خدمة المذهب الأباضي في بلاد المغرب. فهو حفيد (أبي الخطاب عبد الأعلى بن السمح) «أول أثمة الظهور»، وأبوه (السمح بن أبي الخطاب) وزير الإمام (عبدالوهاب الرستمي)، وساعده الأيمن وعامله على جبل «نفوسة»، لذلك اكتسب آل أبي الخطاب منزلة كبيرة بين أباضية المغرب الأدنى، يفسر هذا إقدامهم على مبايعة (خلف بن السمح)، بالولاية على أثر وفاة والده (السمح بن أبي الخطاب)، من غير إذن الإمام (عبدالوهاب الرستمي)، أو حتى الرجوع إليه، فأنكر (عبدالوهاب) على آل أبي الخطاب ما استباحه هو وأسرته من الخروج على مبدأ الاختيار إلى مبدأ الوراثة في الحكم، ومن ثم لم يقر شرعية ولاية (خلف بن السمح)، كا ضرب صفحاً عن توسلات أباضية الجبل لإبقائه والياً عليهم من قِبَله وأمر (عبدالوهاب) الناس باعتزاله، وقام بتولية غيره (2).

على أن غالبية الأباضية في هذه النواحي أصروا على موقفهم وأعلنوا خروجهم على إمامة (عبدالوهاب)، وبايعوا (خلف بن السمح) بالإمامة، محتجين بجواز ازدواج الإمامة ما وجد عدو يفصل بين أتباع المذهب، أو لصعوبة الاتصال، وطول المسافة بينهم وبين تاهرت<sup>(3)</sup>.

<sup>(1)</sup> البلدان، لليعقوبي، ص349.

<sup>(2)</sup> الخوارج في بلاد المغرب، ص163. وأيضاً: طبقات المشايخ بالمغرب، لأبي العباس أحمد بن سعد الدرجيني، (1/ 78)، طبعة الجزائر، 1974.

<sup>(3)</sup> الإمكان فيها جاز أن يكون أو كان لمؤلفه محمد بن يوسف أطفيش، ص107-108، طبعة الجزائسر، 1304هـ.

لكن وجد بين أباضية الجبل من تمسك بإمامة (عبدالوهاب) فبعث إليهم (عبدالوهاب) رسالة امتدح فيها موقفهم، وولى عليهم أحدهم، ويدعى (أبا عبيدة الجناوني)، ومن ثم حدث انشقاق سياسي اتخذ صبغة فقهية مذهبية. وجوهر الخلاف كمن في أمرين: أولها: مدى حقوق الرعبة في تعيين عُمالها. والآخر: شرعية وجود إمامين في وقت واحد.

وفي تقديرنا، أن تعاليم المذهب الأباضي، ترجح رأي «خلف» وأصحابه. فثمة رواية لأبي الربيع الوسياني تقول: «إن أحد مشايخ نفوسة ممن تلقوا العلم على الإمام عبدالوهاب، أخذ عنه مبدأ حق الرعية في اختيار ولاتها»(١).

وقد أفتى الربيع بن حبيب بجواز تعدد الأئمة بقوله: «لا بأس باجتهاع إمامين أو أئمة في زمان واحد، إذا فصل بينهم سلاطين لا تطاق، أو قوم لا يطاقون، أو حال بُعد المسافة) (2).

ولعل ذلك يفسر انضهام غالبية أهل الجبل إليه، ومهها كان الأمر، فقد احتدم الخلاف بين الحزبين، وطرحت القضية برمتها على فقهاء المذهب بالمشرق للإفتاء فيها. وتذكر المصادر الأباضية أنهم أفتوا في صالح الإمام (عبدالوهاب) وخطوًوا موقف (خلف) وأتباعه (3).

ومات الإمام (عبدالوهاب) ومعظم أجزاء الدولة الشرقية في حوزة (خلف ابن السمح)، واستمرت حركة (خلف) وتفاقم خطرها، خلال حكم (أفلح بن عبدالوهاب) حيث قامت مناوشات بين جماعة (خلف) وجماعة (أفلح بن عبدالوهاب) تمكن بعدها الأخير من دحر جماعة (خلف)، والتغلب عليه عام عبدالوهاب عند تولي العباس بن أيوب حكم جبل نفوسة بعهد من الإمام (أفلح بن

<sup>(1)</sup> الخوارج في بلاد المغرب، ص164.

<sup>(2)</sup> الإمكان فيها جاز له أن يكون أو كان، ص107-108.

<sup>(3)</sup> الخوارج في بلاد المغرب، ص164.

عبدالوهاب) تعقب (خلفاً) وقضى على جماعته نهائياً بعد عـدة حـروب خـسر فيهـا الطرفان عدداً كبيراً من الأتباع<sup>(1)</sup>.

وواضح أن المعارك والمنازعات التي وقعت بين خلف وبين الإمام - والتي لم يسكت فيها الإمام الشرعي على (خلف) إلا بعد القضاء على جماعته، وذلك على أيدي ولاته المبايعين له - شغلت (خلفاً) وأتباعه عن أن يدلوا بدلوهم في مجال العقيدة والفقه، كما فعلت فرقة «النُكارية» من قبل.

ولذلك نجد أحد المؤرخين الأباضيين، الذين حصر الفِرَق التي انشقت عن الأباضية، وعد من بينها فرقة «الخلفية»، يرجع ويستغرب من كتاب المقالات الذين عدوا هذه الحركة التي قادها (خلف بن السمح) فرقة، حيث يقول: «والعجيب من المؤرخين، وكتاب المقالات أن يتأثروا بالجانب السياسي هذا التأثر الكبير، فيعتبروا المقاتلين فرقة، ويعتبرون (خلفاً) إماماً لفرقة»<sup>(2)</sup>.

يتبين لنا مما سبق عرضه، أن هذه الفرقة واحدة من الإفرازات السياسية التي كونت أفكاراً ومعتقدات تخالف في منطلقها وأهدافها الأباضية منشأ ومعتقداً، ولكن الذين كتبوا في هذا الموضوع لم يسجل أحد منهم الجانب العقدي في مذهب (الخلفية)، رغم أن البيئة التاريخية، والحدث السياسي، يدور حول ممارسات عقدية، وأمور شرعية، والعنصر البشري في الأحداث مذهبي، فإن جبل (نفوسة) وما وليه من ضواحي طرابلس، وقابس، وتونس، كان على المذهب الأباضي، والإمارة على هذه البلاد تتم بناءً على أمر من الإمام في المغرب والجزائر، المبايع مبايعة شرعية.

<sup>(</sup>أ) طبقات المشايخ بالمغرب، (1/ 68). مختصر تاريخ الأباضية، ص36 بتصرف. الخوارج في بلاد المغرب، ص166.

<sup>(2)</sup> الأباضية بين الفِرَق، ص258.

#### ثالثا: فرقة النفاثية:

تنسب هذه الفرقة إلى (فرج بن نصر النفوسي) المعروف بـ «النفاث»، وهو من إحدى القرى الغربية من جبل (نفوسة) في ليبيا (1). وهذه الفرقة كانت مناوشة للإمامة في (تاهرت) تزعمها (فرج بن نصر) وأسفرت عن ثالث الانشقاقات في الجهاعة الأباضية. كان الانشقاق الأول نتيجة خلافات فقهية حول مسائل الإمامة وسياسة الإمام (عبدالوهاب) في تعيين عُماله. وكان الانشقاق الثاني بسبب قضية تعدد الأثمة، وحق الرعية في اختيار عُمالها. أما الخلاف الثالث، فكان من جراء الإخلال بشرعية الإمامة وإهدار رسومها على يد (أفلح بن عبدالوهاب)، فضلاً عن سياسته (في استعمال العُمال والسعاة لجباية الحقوق الشرعية، ومطالب بيت المال من الرعية).

وهذه الفرقة تعتبرها معظم المصادر الأباضية مارقة، وخارجة عن الدين، وذلك لما ارتأته هذه الفرقة من أفكار سياسية وعقدية. لكنه بالرحم من ذلك، فإن الفرقة النفاثية محسوبة على التاريخ الأباضي بوجه عام، خاصة إذا علمنا أن مبررات الخروج على الإمام (الرستمي) عند النفاثية، كانت فيها زعم (النفاثيون) لإنقاذ الإمامة الأباضية عما آلت إليه من اتخاذ مبدأ الوراثة في الإمامة، واختفاء مبدأ الشورى والاختيار في الحكم الرستمي.

يؤيد هذا ما ذهب إليه أحد الباحثين حين قال: «وعلى الرغم مما تورده المصادر الأباضية من تفسير لحركة (نفاث) باعتباره مارقاً على الإمامة لأسباب ودوافع ذاتية، فإن ذلك لا ينفي قط كون نفاث ثائراً، صاحب آراء واجتهادات في المذهب الأباضي، وداعية لإنقاذ الإمامة مما تردت فيه من امتهان على عهد أثمة بني رستم.

<sup>(1)</sup> مختصر تاريخ الأباضية، ص37.

<sup>(2)</sup> الخوارج في بلاد المغرب، ص166-167.

فقد آلت الإمامة إلى (أفلح بن عبدالوهاب) توّاً بعد وفاة أبيه، مما يؤكد استقرار مبدأ الوراثة، واختفاء مبدأ الاختيار في الحكم الرستمي»(1).

وكان مثل هذا الانتهاك لتعاليم المذهب، كفيلاً بإثارة عالم فقيه، مثل (فرج بن نصر)، الذي أُعطي في العلم منزلة عظيمة، والفقه والفهم، ومن شم عدل على الخروج على إمامة (أفلح) واتخذ من قريته المجاورة (القنطرارة) مركزاً لدعوته وأنصاره، ولقيت دعوته إقبالاً كبيراً من أباضية نفوسة وزواغة. فقد وجدوا في (النفاثية) مبرراً لتظلمهم من دفع الأموال والجبايات والرسوم، التي كان يحصّلها عُمّال الإمام (أفلح) (2).

وقد حاول مؤرخو الأباضية تبرير إمامة (أفلح) بعد وفاة أبيه تلقائياً بقولهم: إن أهل الحل والعقد بادروا بتنصيب (أفلح) إثر موت والده مخافة خطر العدو المتربص به (تاهرت). وجدير بالتنويه، أنهم لم يذكروا شيئاً عن هذا العدو المزعوم، إلا أنه مقيم بجبل تاهرت. والواقع أن جماعة النُّكار التي كانت تسكن ذلك الجبل كانت قد تشتت شملها، وعادت فلولها إلى مواطنها الأولى منذ عهد (عبدالوهاب). كما لم يحدث في آخر سِنِي حكمه سوى تمرد (خلف بن السمح) الذي لم يكن خطراً مباشراً على مركز الإمامة في تاهرت، ذلك أن حركته اقتصرت على نواحي طرابلس وجبل نفوسة، وقد فات هؤلاء المؤرخين أن (عبدالوهاب) عقد ولاية العهد لوافلح) قبل وفاته، وعقب انتصاره على بدو هوارة، حيث قال: «لقد استحق (أفلح) الإمامة». كما كان أفلح صاحب السلطة في تاهرت أثناء غياب والده بجبل نفوسة، وصراعه مع الأغالبة حول طرابلس، الأمر الذي يؤكد ثبوت مبدأ التوريث في الإمامة الرستمة (6).

<sup>(1)</sup> الخوارج في بلاد المغرب، ص167.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ص266.

كها جرى أفلح على سنة والده في «استعمال العُمّال، والجباية، ومطالب بيت المال» مما أثار حفيظة الفقهاء فثاروا بقيادة (نفاث) لانتهاك الإمام رسوم الإمامة وتقاليدها، إلا أن أفلح أرغم - أمام ظهور خطر القبائل والعصبيات - على التراجع في سياسته، وعاد إلى تطبيق مبدأ اللامركزية والمساواة، فأخذ بنصائح أهل الرأي والمشورة من شيوخ القبائل في تعيين الولاة والعُمّال، كما ألزم عُمّاله ضرورة مراعاة فقه المذهب في نظام الجباية، في الوقت نفسه الذي أتاح لهم فيه مزيداً من السلطات داخل عُمّالاتهم (1).

وهكذا، اتسمت هذه المرحلة من تاريخ بني رستم بكثرة الثورات والفتن التي تلونت في غالبها بالطابع المذهبي، واتخذت شكل الانشقاقات المذهبية في كيان الجهاعة الأباضية.

ومع أن فرقة (النفائية) قد انقرضت، ولم يبقَ لها أشر حتى في بيئتها التاريخية التي نشأت فيها كما يقول مؤرخو الأباضية (2)، وبالرغم مما اتسمت به هذه الفرقة بأنها ذات طابع سياسي أكثر منه اجتهاداً دينياً، وعملاً فكرياً، فإن الكُتّاب الأباضيين يتقلون عنها جملة من المعتقدات، بها تركته من بصهات على التاريخ الأباضي وخاصة في الجانب العقدي، متمثلة في النقاط الآتية:

1 - يعتقدون أن الله هو الدهر، وهم لا يرون تعليلاً لإطلاق الـدهر عـلى الله، غير أنهم يقولون إنهم وجدوه هكذا في كتابهم المسمى بـ (الـدفتر)، وهـذا الكتـاب مجهول، ومؤلفه أيضاً مجهول كما يؤكد ذلك المؤرخ الأباضي (علي يحيى معمر) (3).

<sup>(1)</sup> مختصر تاريخ الأباضية، ص38.

<sup>(2)</sup> الأباضية بين الفِرَق، ص 267.

<sup>(3)</sup> المصدو السابق، ص267.

ومحاولات الربط بين هذا المعتقد الذي يُنسب إلى النفاثية وبين قول الرسول على النفاثية وبين قول الرسول الله عن «لا تسبوا الدهر» فإن الله هو الدهر» (1). لا يساعد عليها سياق الحديث، وهو النهي عن سب الكائنات، لأن لها بارثها وخالقها، وهو الله، فمن سبّها فكأنها سبّ الله تعالى، فالسياق إذن بعيد بين ما تعتقده هذه الفرقة وبين ما جاء في الحديث النبوى الشريف.

وهذا القول الذي نسب إلى مؤسس فرقة النفاثية، فيه من الغموض والريبة ما فيه، ويكفي أنه أحال عقيدته في الله تعالى إلى كتاب مجهول الاسم والمؤلف، بشهادة الأباضيين أنفسهم.

2- أنكروا خطبة الجمعة، وقالوا: إنها بدعة.

3- أنكروا على الإمام استعمال عُمّال وسعاة لجباية الحقوق الشرعية ومطالب بيت المال. وقالوا: إن الإمام إذا لم يمنع رعيته من جور الجورة وظلمهم لا يحل له أخذ الحقوق التي شرعها الله لضعفه في الدفاع عنهم.

4- أعطوا ابن الأخ الشقيق نصيباً في الميراث وأحقية عن الأخ لأب.

5- قالوا: إن المضطر بالجوع لا يمضي بيع ماله إذا باعه لأجل ذلك، وعلى من شهد حضرته تنجيته (2).

هذه بعض عقائد (النفاثية)، فيها من الغموض والريبة ما فيها، وأقل ما يمكن أن يقال فيها، أنها إذا لم تخرج صاحبها من الإسلام، إن كان مسلماً، فهي أقوال شاذة ما عرفها المسلمون في دينهم الصحيح، وشرعهم الحنيف.

<sup>(1)</sup> الحديث رواه مسلم بسنده عن أي هريرة عن النبي على أنه قال: (لا تسبوا الدهر، فإن الله هو الدهر بيده الأمر)، وروى البخاري ومسلم في صحيحيها، وأحمد في مسنده، وأبو داود في سننه، عن أي هريرة عن النبي فيها يرويه عن رب العزة في حديثه القدسي: (يا ابن آدم تسب الدهر، وأنا الدهر، بيدي الأمر، أقلب الليل والنهار).

<sup>(2)</sup> الأباضية عقيدة ومذهباً، ص58-59.

## رابعا: فرقة الحسينية:

مؤسس هذه الفرقة هو: (أبو زياد أحمد بن الحسين الطرابلسي)، عاش في القرن الثالث الهجري بليبيا، وتتميز فرقة الحسينية عن الفِرَق سالفة الذكر، بأنها لم تدخل في معارك سياسية ولا صراعات حربية.

# وقد جاءت معتقداتهم الدينية على النحو التالي:

1- لا يشرك من أنكر سوى الله، بمعنى أن من أنكر العقائد الإيهانية الأخرى، كالإيهان بالرسل، والكتب، والملائكة، والقضاء والقدر، والسمعيات لا يعد مشركاً من وجهة نظرهم، وهذا بلا شك كذب وافتراء وجهان.

- 2- حكموا على المؤولين المخطئين بأنهم مشركون.
- 3- الحب والرضا والولاية والعداوة والسخط أفعال لله، وليست بصفات له.
- 4- أباحوا الزنا وأخذ الأموال لمن أكره على ذلك، يتقي بها، ويغرم بعد ذلك.
  - 5- الحرام المجهول معاقب عليه.
- 6- فرقوا بين الأسماء والأحكام، فسموا اليهود منافقين، وسموا المتأولين مشركون فيها زعموا. مشركين، وأجازوا السبي، وأحلوا النكاح منهم، وهم عندهم مشركون فيها زعموا.
- 7- لا يجوز أن يبعث الله رسولاً إلا بعلامة يُعرف بها، ويفرز عـن غـيره، ولا يكون حجة إلا بها.
- 8 لم ينة الله تعالى المشركين والبالغين عن غير الشرك، ولم يأمرهم بغير التوحيد، فإذا وحدوا لزمتهم جميع الفرائض، ونهوا عن جميع المعاصي.
  - 9- خوف الرسل خوف إجلال لا خوف عقاب.
  - 10 أهل الجنة يخافون ويرجون، والموتى تأكلهم الأرض إلا عَجَبَ الذَّنَبِ(١).

<sup>(1)</sup> فِرَق الأباضية الست وما زاغت به عن الحق، ص6-7. الأباضية عقيدة ومذهباً، ص62-63.

وهذه المعتقدات كها هو واضح، تشكل مذهباً في الردة والخروج من الإسلام، وفي هذا يقول مؤرخ الأباضية (علي يحيى معمر): «وبالتأمل فيها نسب إلى الحسينية من مقالات يتبين أن فيها ما يخرجهم عن حظيرة الإسلام»(1).

# خامساً: فرقة السكاكية:

مؤسس هذه الفرقة هو (عبدالله بن السكاك اللواتي)، من سكان قنطرار، اعتنى جملة من المقالات ودعا إليها، وهي على الجملة لا تخرجه من الأباضية، وتضعه بين الفرق الأباضية الست التي انشقت عن الأباضية فحسب، بل تبعده عن حظيرة الإسلام وتعاليمه الصحيحة.

ويوضح المؤرخ الأباضي أبو العباس الدرجيني في طبقاته رأي مشايخ الأباضية في هذه الفرقة المنشقة عن جماعتهم، فيقول: «وكان مشائخ سلف الأباضية، تتضارب أقوالهم في السكاك وأصحابه وتتفاوت، فقائل بشركهم، وقائل بنفاقهم، وهذا المذهب قد فني أصحابه»(2).

ولتطرف هذه الفرقة وغلوها في عقائدها كانت لهم نظرة خاصة من جمهور الأباضية، تغاير نظرتهم لسائر الفرق الأخرى، وفي هذا يقول علي يحيى معمر: «وكان الأباضية يعاملون جميع الفِرق من أهل القبلة معاملة المسلمين ما عدا السكاكية، فإن من مات منهم جعلوا في رجليه مرابط وجروه بها إلى موضع يوارونه فه»(د).

وقد جاءت عقيدة السكاكية التي نسبها إليهم المؤرخون الأباضيون على النحو التالي:

<sup>(1)</sup> الأباضية بين الفِرَق، ص274.

<sup>(2)</sup> طبقات المشايخ بالمغرب، (1/ 18).

<sup>(3)</sup> الأباضية بين الفِرَق، ص275.

1 - أنكروا السنة النبوية، والإجماع، والقياس، وزعموا أن الدين كله مستخرج من القرآن الكريم.

2- صلاة الجمعة التي هي فرض من فروض الإسلام، عندهم بدعة.

3- الأذان للصلاة عندهم بدعة، فإذا سمعوه قالوا: نهق الحمار. نعوذ بالله من هذا البهتان العظيم.

4- البقول والخضر نجسة إذا وضع في أرضها السهاد(1).

هذه هي معتقدات السكاكية، تدل دلالة واضحة على ردّتهم وخروجهم من الإسلام كلية، وقد كان شيوخ الأباضية يعاملونهم بعد موتهم معاملة غير المسلمين من عدم الصلاة عليهم، يدل على هذا قول أبي يعقوب بن نفاث: «أدرت جماعة الشيوخ بقسطيلية، يصلون على جميع موتى أهل القبلة كلهم من المخالفين وغيرهم إلا أصحاب السكاك»<sup>(2)</sup>.

# سادساً: فرقة الفرثية:

تنسب هذه الحركة إلى «أبي سليهان يعقوب بن أفلح»، نشأ هذا الرجل في بيت أباضي، رغب والده أن يتعلم ابنه علوم الدين من خلال كتب الأباضية في الدعوة والفكر وعلوم الشرع من غير أن يتوسع في غيرها، ولكن الابن جرفه تيار الفكر المتعدد المذاهب والاتجاهات، والتي طالما حذره والده منها، وخاصة تناوله للمقالات التي كان يعرضها أبو زياد أحمد بن الحسين مؤسس طائفة الحسينية، والذي اعتبره الأباضيون نفاقاً أو شركاً، خرج به عن المذهب الأباضي الصحيح، بل عن الإسلام عامة (3).

<sup>(1)</sup> الأباضية بين الفِرَق، ص275.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، ص275.

<sup>(3)</sup> طبقات المشايخ، (1/ 106).

وجملة اعتقادات الفرثية تقوم على هذه الأمور:

1- نجاسة الفَرْث وما طبخ فيه من طعام، وتحريم أكل الجنين.

2- تحريم دم العروق، ولو بعد غسل المذبوح، وكذلك دم الجوف.

3- نجاسة عرق الجنب، وعرق الحائض.

4- لا تعطى الزكاة إلا لقرابة المزكي<sup>(1)</sup>.

هذه جملة ما ذهب إليه أبو سليهان بن يعقوب في فكرته، وهي وليدة تشتت فكري ودراسي عنده، أدى إلى انحراف عقدي في جملته خروج عن الإسلام، ولا جدال في أن المتأمل في هذه الفرقة وفرقة النفائية معها يجد أنها ليستا فرقتين مطلقاً، بل آراء في مسائل جرَّت على أصحابها من النقد والتجريح ما تعرضوا له من نقد وتجريح، ناهيك عن أنهم خرجوا عن الانتهاء للمذهب الأم الذي كانوا ينتسبون إليه وهو الأباضية، ولأصحابه من الاجتهاد والالتزام ما يجعلهم في التاريخ الإسلامي فريقاً متميزاً 20.

وبعد عرضنا لمقولات المؤرخين الأباضيين عن الفِرَق الست التي انطلقت من بيئة أباضية في المغرب الإسلامي وفي ظل معتقدات في الإمامة، فقد رأينا بعضها لا يعدو أن يكون أكثر من حركة ردة دينية تحركها أطهاع سياسية، واجتهادات خاطئة كفرقتي (السكاكية والنُكارية)، وبعضها لا يتجاوز وصف التمرد وخلع ربقة الطاعة من أجل أحقاد شخصية أو وظائف دنيوية كفرقتي الخلفية والنفاثية.

ورأينا كذلك سر عدم اهتهام كتاب المقالات بهذه الفِرَق لأسباب كثيرة، منها أنها نشأت في أقصى بلاد المغرب الإسلامي، ولم تكن لهذه الفِرَق من الأسس العقدية والشهرة ما يجعلها موضوع اهتهام باقي أجزاء العالم الإسلامي، فضلاً عن

<sup>(1)</sup> الفِرَق الست وما زاغت به عن الحق، ص7. أبو عمر عثمان بن خليفة المارغني.

<sup>(2)</sup> الأباضية عقيدة ومذهباً، ص66-67.

عمليات التدوين وبالاجتهاد المذهبي عند الأباضية، وما انشق منها، بـدأت مـن المشرق الإسلامي، فكان أصحاب الفِرَق الأربع التي انتسبت للأباضية أول أمرها، ثم تجاوزتها بالتناقض والاختلاف والانحراف بل والردة أمام أعين كُتّاب المقالات.

بل إننا نستطيع أن نقول: «إن جملة ما اشتملت عليه أفكار الفِرَق الست سالفة الذكر هرطقات لا تمت إلى حقيقة المذهب الأباضي بصلة، وإنها هي ابتداعات ابتدعها المنشقون لأغراض سياسية ودنيوية»، فالناظر - مثلاً - إلى فرقة (الخلفية)، يجد أنها أشبه ما تكون في منطلقها ومسارها بالتمرد السياسي، ورئيسها يعتبر زعيها سياسياً وليس إماماً دينياً».

ومها يكن من أمر، فإن هذه الفِرق الست إفرازات فكرية وسياسية وشخصية، اغتنم أصحابها ومؤسسوها جملة عوامل مرت بالتاريخ الإسلامي في المغرب، حيث أقيمت الدولة الأباضية الرستمية التي يعتقد أن معظم حكامها اتسموا بالعدل والتواضع، والتزام روح الإسلام، وأن صورة حكمها كانت في منتهى النزاهة والأمانة، ومع ذلك فإنه ليس لدى المؤرخين الأباضيين إجابة واضحة ومحددة عن سر ذلك الانشقاق المذهبي والطرائقي الذي حدث في مجتمع الأباضية، بالرغم من وحدة نشأة التفكير والمعتقد، خاصة أنه تطور ذلك الانشقاق حتى أنف المؤرخون الأباضيون أن يعتبروا بعض هذه الفِرَق منتمياً للمذهب الأباضي أو للإسلام عامة.

ولهذا نرى كتاب (المقالات) الإسلامية - أمثال الأسعري والبغدادي والإسفراييني، وابن حزم، والرازي والشهرستاني لا يعيرون هذه الفِرَق اهتماماً في كتبهم، ولا يذكرونها عند كلامهم عن الفِرَق الأباضية. مما يستدعي الكلام على الفِرَق الأباضية كما ذكرها كتاب (المقالات) الإسلامية في مقالاتهم، ورأيهم في هذه الفِرق. ولهذا نجد المؤرخ عبدالقاهر البغدادي حينها تكلم عن الأباضية وفرقها قال (1): أجمع الأباضية على القول بإمامة (عبدالله بن أباض)، وافترقت فيما بينها فرقاً

<sup>(1)</sup> الفرق بين الفِرَق، ص103-104. مقالات الإسلاميين، (1/ 183-185).

أربع هي: (الحفصية) و(الحارثية)، و(اليزيدية) و(أصحاب طاعة لا يـراد الله بهـا). ثم ذكر أن اليزيدية منهم غلاة لقولهم بنسخ شريعة الإسلام في آخر الزمان.

ولذلك نجد من الأهمية بمكان ونحن بصدد الحديث عن الفِرَق المنشقة عن الأباضية، أن نلقي الضوء على هذه الفرق الأربع التي ذكرتها كتب المقالات الإسلامية، خاصة أنها قد أغفلت الحديث عن ذكر الفرق الست التي ذكرها مؤرخو الأباضية، وعدوها من الفرق التي زاغت عن المذهب الحق.

# أولاً: فرق الحفصية:

هؤلاء قالوا بإمامة (حفص بن أبي المقدام)، وقد زعم (حفص) أن بين الشرك والإيهان معرفة الله وحده، فمن عرف الله تعالى ثم كفر بها سواه من رسول أو جنة أو نار، أو عمل بجميع الخبائث، من قتل النفس، واستحلال الزنى، وسائر ما حرم الله تعالى من فروج النساء، فهو كافر بريء من الشرك، وكذلك من اشتغل بسائر ما حرّم الله سبحانه مما يؤكل ويشرب فهو كافر بريء من الشرك، ومن جهل الله تعالى وأنكره فهو مشرك. فبرئ منه جل الأباضية إلا من صدقه منهم.

وتأولوا في عنمان نحو ما تأولت الشيعة في أبي بكر وعمر رضي الله عنها. وزعموا أن علياً هو الحيران الذي ذكره الله في القرآن في قوله: ﴿ قُلْ أَنَدْعُواْ مِن دُونِ اللهِ مَا لَا يَنفُعُنا وَلاَ يَشَكُرُوا وَنُرُوعُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(1)</sup> مقالات الإسلامين، (1/ 183-184). قارن: الفصل لابن حزم، (4/ 146).

وهذا - كها يقول البغدادي - نقيض قولهم: إن الفصل بين الشرك والإيهان معرفة الله وحده، وأن من عرفه فقد برئ من الشرك، وإن كفر بها سواه من رسول أو جنة أو نار، فصار قولهم في هذا الباب متناقضاً (١).

فالحفصية تقوم على مبدأين هما: أن من عرف الله وكفر بم سواه من رسول وغيره فهو كافر وليس بمشرك، وأن بين الشكر والإيمان خصلة واحدة متوسطة بينها هي معرفة الله تعالى وحده.

والواقع أن هذه التفرقة بين الشرك والكفر ليست بذي بال، حيث إن نتيجتها واحدة، وهي الخلود في النار، وإن كان هناك فرق عندهم، فإنها يكون في درجة العذاب، لا في انتفائه، وقد وقعوا أيضاً في التناقض حينها قالوا: إن الإيهان بالكتب والرسل متصل بوحدانية الله تعالى، فمن كفر بذلك فقد أشرك بالله تعالى.

والواقع أن الإيمان يتضمن معرفة الله وكتبه ورسله، ولا يمكن الفصل بينهم، فالرسل هم الذين يأتون من قِبَل الله تعالى ويبلغون رسالته إلى العباد، فهم طريق معرفة الله تعالى وكتبه.

# ثانياً: فرقة الحارثية:

هؤلاء أتباع (حارث بن يزيد الأباضي) خالفوا الأباضية في قولهم بالقدر على مذهب المعتزلة، وفي الاستطاعة قبل الفعل، وفي إثبات طاعة لا يراد بها الله تعلل وأكفرهم سائر الأباضية في ذلك، لأن جمهورهم على قول أهل السنّة في أن الله تعالى خالق أعمال العباد، وفي أن الاستطاعة مع الفعل (3).

<sup>(1)</sup> الفرق بين الفِرَق، ص104-105.

<sup>(2)</sup> الملل، ص136. مقالات الإسلاميين، ص184. التبصير في الدين، ص35.

<sup>(3)</sup> الفرق بين الفِرَق، ص105.

وزعمت الحارثية أنه لم يكن لهم إمام بعد المحكمة الأولى إلا (عبدالله بن أباض)، وبعده (حارث بن يزيد الأباضي) (1). وقالت طائفة منهم: إن من زنا أو سرق أو قذف فإنه يقام عليه الحد، ثم يستتاب مما فعل، فإن تاب تُرك، وإن أبى التربة قُتل على الردة (2).

#### ثالثاً: فرقة اليزيدية:

هؤلاء أتباع (يزيد بن أبي أنيسة الخارجي)، وكان من البصرة ثم انتقل إلى جور من أرض فارس، وكان على رأي الأباضية من الخوارج، ثم خرج عنهم بمعتقداته الفاسدة (3).

وقالت اليزيدية بتولي المحكمة الأولى، وتبرؤوا بمن كان بعد ذلك من أهل الأحداث إلا الأباضية فإنهم يتولونهم جميعاً، إلا من بلغه منهم قولهم فكذبه أو خرج عليه. وخالفوا (الحفصية) في الإكفار والتشريك، وقالوا بقول الجمهور (4).

وبالنسبة لموقفهم من أصحاب الحدود، فلقد ساووا بين موافقيهم ومخالفيهم، وقالوا بأنهم كفار مشركون، وكل ذنب صغير أو كبير فهو شرك (<sup>(5)</sup>.

ولقد زعم إمامهم (يزيد بن أبي أنيسة) أن الله سيبعث رسولاً من العجم، وينزل عليه جملة واحدة، فترك شريعة وينزل عليه جملة واحدة، فترك شريعة (محمد) ودان بشريعة غيرها، وزعم أن ملة ذلك النبي (الصابئة)، وليس هذه الصابئة التي عليها الناس اليوم، وليس هم الصابئين الذين ذكرهم القرآن ولم يأتوا بعد.

<sup>(1)</sup> الفرق بين الفِرَق، ص105.

<sup>(2)</sup> الفصل، (4/ 144).

<sup>(3)</sup> الفرق بين الفِرَق، ص279.

<sup>(4)</sup> مقالات الإسلامين، ص184. الملل، ص136.

<sup>(5)</sup> الملل؛ ص136.

وهو بذلك يفارق ما نص عليه الدين، وأجمعت عليه الأمة، من أن النبي محمد على المناه الأنبياء، ولم يكن ذلك هو التجاوز الوحيد، بل تجاوزوا أيضاً عندما تولوا من شهد لمحمد على بالنبوة من أهل الكتاب، وإن لم يدخلوا في دينه، ولم يعملوا بشريعته، وزعموا أنهم مع ذلك مؤمنون (1).

وعلى هذا القول، يجب أن يكون العيسوية من اليهود مؤمنين، لأنهم أقروا بنبوة محمد على ولم يدخلوا في دينه، وليس بجائز أن يعد في فِرَق الإسلام من يعد اليهود من المسلمين، وكيف يعد من فِرَق الإسلام من يقول بنسخ شريعة الإسلام (2).

ومن أجل تلك التجاوزات والخروج عن صريح الدين تبرأ منهم الأباضية، وعدّ مؤرخو الفِرَق زعيم هذه الفرقة خالعاً للربقة، لقوله بنسخ شريعة الإسلام.

رابعاً: أصحاب طاعة لا يراد الله بها:

هذه الفرقة لم يذكر كتاب المقالات اسم مؤسسها، حيث إنهم يذكرونها تحت هذا الاسم - أعني أصحاب طاعة لا يراد الله بها - ، ثم يذهبون إلى أن هؤلاء يتألف مذهبهم على ما يرى (أبو الهذيل العلاف) المعتزلي وأتباعه من القدرية، وفي ذلك يقول الأشعري: قوالفرقة الرابعة منهم يقولون بطاعة لا يراد الله بها على مذهب (أبي الهذيل)، ومعنى ذلك أن الإنسان قد يكون مطيعاً لله إذا فعل شيئاً أمره الله به، وإن لم يقصد الله بذلك الفعل، ولا أراده به، وأن لم يقصد الله بذلك الفعل، ولا أراده به،

وهذه الفرقة ليست أقل عفوية وارتجالاً وانحرافاً من الفِرَق الثلاث السابقة، ولا الفرق الست التي رأيناها في المغرب الإسلامي طوال القرون الثلاثة للهجرة.

<sup>(1)</sup> مقالات الإسلاميين، ص184.

<sup>(2)</sup> الفرق بين الفِرَق، ص280. الفصل في الأهواء والملل، ص144.

<sup>(3)</sup> مقالات الإسلاميين، ص185. الفرق بين الفِرَق، ص105. الملل والنحل، ص135.

وقد أنكر مؤرخو الأباضية علاقة هذه الفرق الأربع التي ذكرها كتاب المقالات بالأباضية التي أرسى قواعدها (عبدالله بن أباض)، ثم استقرت قواعدها على أيدي أئمة مجتهدين.

هذه نهاذج لفرق الأباضية أوردها كتاب المقالات عن المذهب وإفرازاته، أقرب ما يكون إلى جملة ما يعتقدونه بالفعل من تلك الإفرازات الست التي شهدها المغرب الإسلامي، وفي ظل قوة وسطوة الدولة الرستيمة الأباضية، حتى إن الأباضيين يرفضون أن يعتبروها فِرَقاً أباضية، وإذا كان كتاب المقالات لم يذكروها في مقالاتهم، فلعل ذلك بسبب عدم أهميتها العقدية، واعتبارها كها اعتبرها أصحاب الشأن حركات ردة، ومناوآت شخصية، لذا لم يذكروها أو أنهم اكتفوا بها ذكر، لأنه استوفى من وجهة نظرهم جوانب المعتقد الأباضي - المنشق عن الجهاعة - وغطى جوانبه حتى ما كان منها ينتسب للأباضية وليس منها في شيء.

وفيها يلي نتحدث عن الآراء العامة التي لاقت قبولاً عند جمهور الأباضية، واجتمعوا حولها، أو قال بها الكثير منهم، أو آراء رددها البعض منهم، وهي متمثلة في القضايا العقدية المتمثلة في الإلهيات والنبوات والسمعيات، وأمور أخرى كقضية الإمامة وغيرها، مما سنعرضه الآن بمشيئة الله تعالى.





# العقائد الإيمانية في مذهب الأباضية

ويشتمل على تمهيد وثهانية فصول وخاتمة.

- الفصل الأول: إثبات وجود الله تعالى.
  - الفصل الثانى: الصفات الإلهية.
  - الفصل الثالث: رؤية البارى تعالى.
    - الفصل الرابع: أفعال العباد.
      - الفصل الخامس: النبوات.
    - الفصل السادس: السمعيات.
  - الفصل السابع: الإيمان والإسلام.
    - الفصل الثامن: قضية الإمامة.

# للهُيَنِٰ لَمُ

ترى الأباضية أن المصدر الأساسي للدين الإسلامي في عقائده وعباداته ومعاملاته وأخلاقه إنها هو القرآن الكريم، وأن من أنكر شيئاً منه فهو مشرك، أو مرتد، ويرون أن المصدر الثاني بعد القرآن هو السنة النبوية الصحيحة، وهي على درجات، المتواتر منها قطعي الدلالة، يفيد العلم، ويوجب العمل، ومنكره كالمنكر للقرآن، والمشهور من السنة أو المستفيض هو أضعف من المتواتر وأقوى من الأحادي، وهو يوجب العمل، واختلفوا هل حجته قطعية أم ظنية على قولين، والأحادي من السنة ظني الدلالة، يوجب العمل، والمرسل وإن كان أضعف من الأحادي إلا أنه يوجب العمل إذا كان لصحابي أو تابعي.

ويرون أن المصدر الثالث هو الإجماع إذا استوفى الشروط المعروفة عند الأصوليين، والخروج منه فسق، وحجيته قطعية، والمصدر الرابع هو القياس على الأسس المعروفة في كتب الأصول، والمصدر الخامس هو الاستدلال بأنواعه المختلفة (1).

وقد اتخذ الأباضية الأصل الأول في مذهبهم فيها يتعلق بالباري سبحانه وتعالى وتنزيهه عن مشابهة الخلق، مستندين في ذلك إلى ما ورد في القرآن الكريم مـن آيـات

<sup>(1)</sup> الأباضية مذهب وسلوك، ص347. أيضاً: الموسوعة الميسرة، ص18. أيضاً: إسلام بــلا مــذاهب، ص139.

محكمات، وأما ما ورد من النصوص مما يوهم التشبيه، فقد ذهبوا إلى تأويله بها يتفق وسياق الآيات، كها هو الحال لدى متكلمي المسلمين من معتزلة وأشاعرة.

وخلاصة ما عند الأباضية في هذا الموضوع: أن من شهد أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله ﷺ، واعتقد أن ما جاء به (محمد) من عند ربه هو الحق، والإيهان بجملة الملائكة والرسل، وجملة الكتب التي أنزلها الله على رسله، والإيهان بأن الموت حق، وأن النارحق، والإيهان بالقضاء والقدر، من أقر بأن هذه الأمور التي كان يدعو إليها رسول الله ﷺ هي عقيدته، فقد تم إيهانه فيها بينه وبين الله، وفيها بينه وبين الناس (1).

وعقيدة الأباضية في التوحيد، وهي المسهاة عندهم بـ «جملة التوحيد»، تعتبر في الواقع من القضايا التي لم يتأثر فيها المذهب الأباضي بمؤثرات أجنبية غير إسلامية، كها هو الشأن عند فِرَق كثيرة تُنسب للإسلام ولكنها ليست منه.

وجمهور الأباضية ليس بينهم خلاف حول معرفة «جملة التوحيـد» بالـشرع لا بالعقل، فالعقل عندهم ليس كافياً لأن تقام به الحجة بين الناس، ومعرفـة الله تقـوم وتثبت بإرسال الرسل.

ولقد لخص أحد علماء الأباضية معتقدهم في طريق معرفة التوحيد فقال: «وذهب الجمهور منا إلى أن العقل لا حكم له في شيء من الوجوب الشرعي، والمراد بالوجوب الشرعي عندنا هو: ما يترتب عليه الثواب والعقاب، فلا وجوب عندنا قبل الشرع في شيء من الأصوليات والفرعيات، لا فرق في ذلك بين التوحيد وغيره، فإن العقل - وإن أدرك بالضرورة أن له صانعاً - لا يوجب أن عليه لذلك الصانع شيئاً من العبادات، فلا وجوب قبل الشرع، لقوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنّاً مُعَذِينِ كَنّاً الصانع شيئاً من العبادات، فلا وجوب قبل الشرع، لقوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنّاً مُعَذِينِ كَنّاً

 <sup>(1)</sup> الذهب الخالص المنوه بالعلم الخالص، لمؤلفه: محمد بن يوسف أطفيش، ص11-12، طبعة سلطنة عهان، أيضاً: الأباضية مذهب وسلوك، ص348.

نَعَكَرَسُولَا ﴿ الإسراء:15]، فإنه سبحانه وتعالى لم يقل: (أو لم نركب فيهم عقولاً)» (١).

ومن هنا ندرك مدى التلاقي بين ما ذهب إليه الأباضية في طريق معرفة التوحيد وما ذهب إليه أهل السنة في قولهم بوجوب معرفة الاعتقاد بالشرع قبل العقل، معتقدين أن لا دخل للعقل في إثبات شيء من أمور الشرع وأحكامه، مخالفين بذلك بالمعتزلة وغيرهم، ممن يرى إثبات وجوب المعرفة الاعتقادية بالعقل قبل الشرع، ومما يدل على هذا التلاقي قول أحدهم: "إن الناس لم ينالوا شيئاً من معرفة الله تعالى في الدلالة على توحيده، ولا من معرفة شيء من دينه، إلا بتوقيف من الله، على ألسنة رسله - عليهم السلام - وتنبيه منه على أيديهم" (2).

ومعرفة جملة التوحيد في المذهب الأباضي من الأمور التي لا يجوز أن يجهلها الإنسان متى بلغ مرحلة التكليف، ويتضح هذا المعنى في قول أحد علمائهم عند تقسيمه العلوم إلى ثلاثة أقسام هي: «علمُ ما لا يسع الناس جهله طرفة عين، وعلم ما يسع جهله أبداً. فأما علم ما لا يسع جهله أبداً. فأما علم ما لا يسع جهله طرفة عين فهو معرفة التوحيد، والشرك لا يسع جهله، لأن من جهل الشرك لم يعلم التوحيد، فوجب معرفة الشرك والتوحيد مع أول البلوغ»(3)، وهي مرحلة التكليف للمسلم.

هذا، وقد عبر الأباضية عن أركان الإيان بجملة التوحيد، نظراً إلى تعبيرها عن كليات الإيان التي لا تندرج تحتها من مدلولات جزئياته، فإن كل اعتقاد

<sup>(1)</sup> مشارق أنوار العقول، لمؤلفه: أبو محمد بن عبدالله بن حميد السالمي، ص42، طبعة سلطنة عمان.

<sup>(2)</sup> الموجز في تحصيل السؤال وتلخيص المقال في الرد على أهل الخلاف، لمؤلف: أبو عهار عبدالكافي الأباضي، (2/ 139)، طبعة الجزائر، 1338هـ.

<sup>(3)</sup> كتاب الوضع، لمؤلفه: أبو زكريا يحيى الجناوني، ص30، طبعة سلطنة عمان.

صحيح عن الله وصفاته وأفعاله - دنيا وأخرى - تفسيرٌ لها، كما أن كل ما تستلزمه عقيدة التوحيد من الأعمال الصالحة وفاءٌ بحقها (1).

ومسألة الذات والصفات تعتبر إحدى المسائل الهامة والبارزة في مجال الدراسات الإسلامية الكلامية منها والفلسفية، فقد امتد نطاق البحث فيها إلى جميع الفرق الإسلامية، وشغلت أذهانهم على مدى قرون طويلة، فأوسعوها دراسة وبحثاً، وأفردوا لها مباحث خاصة نالت كثيراً من اهتهاماتهم ومناقشاتهم، فتنوعت آراؤهم حولها؛ واختلفت وجهات نظرهم بإزائها، وبلغ بنيهم النزاع مبلغاً كبيراً، أدى بهم إلى تبادل الاتهامات بالبُعد عن المنهاج المستقيم، وأياً كانت وجهات النظر، وأياً كانت الاحتدام الفكري وأياً كانت الآراء، فإنها في آخر الأمر أدت إلى وجود نوع من الاحتدام الفكري النشط، الذي ساعد كثيراً على إثراء التراث الإسلامي.

وقد نشأت الأباضية في أحضان الدين الإسلامي، وتربىوا على مبادئه، ومع هذا كان لهم مفهومهم عن الله وصفاته، الذي يختلف في قليل أو كثير عن التصور الإسلامي عموماً، مما يستوجب التعرض لمفهومهم هذا بشيء من البيان.

ونما ألح الأباضية على تأكيده، هـو وجـوب معرفـة الله تعـالى فكانـت أشرف العلوم عندهم، وقد جعلوا الهدف من كتاباتهم البرهنة على وحدانيته تعالى.



<sup>(1)</sup> مشارق أنوار العقول، تعليقات الشيح أحمد الخليلي عليه، ص130، طبعة سلطنة عهان.

# الفَطَيْلُ الْأَوْلِ

# إثبات وجود الله تعالى

معرفة الله تعالى هي أسمى المعارف وأرقاها، إذ هي الأساس الذي يرتكز عليه الإسلام كله، وبدون هذه المعرفة يكون كل عمل في الإسلام أو للإسلام غير ذي قيمة حقيقية، إذ إنه في هذه الحال يكون فاقداً روحه، وما قيمة عمل لا روح فيه؟

إن معرفة الله تعالى هي أول الحقائق وأكبرها وأظهرها، دلت على ذلك الفطرة والعقل والبصائر، وهدى إليه الوحي والعلم والتاريخ، والذين جادلوا في وجوده تعالى قلة، ومعظمهم عمن جرفتهم الشهوات، وغلبتهم الغرائز الدنيا، فبرروا هبوطهم وانحرافهم بالإلحاد، وإنكار وجود الله تعالى حتى لا يحاسبهم أحد، ولا يحاسبهم على السقوط والانغهاس في الملذات البهيمية.

وإذا كان مفكرو الإسلام قد تحاشوا الكلام عن ذات الله تعالى، فالهم لم يسروا بأساً في الكلام عن إثباته تعالى، فقد استفاضوا في البحث في الطرق المؤدية إلى إثبات وجوده ومعرفته خالقاً للعالم.

وما كان ينبغي أن تصبح مسالة الاستدلال على وجود الصانع مجالاً للبحث والمناقشة بين المثبتين من جانب، والملحدين فيها من جانب آخر، ذلك لأنها أجلى من كل جلي، وأوضح من كل واضح، ونظرة واحدة من الإنسان إلى نفسه تكفي، ولا يحتاج فيها إلى عوامل خارجية، لكى يقرر فوراً وجود إله قدير أبدعه وسوَّاه،

وأنشأه في أحسن تقويم، وفي هذا يقول الحق تبارك وتعالى: ﴿ وَفِ آنَفُسِكُمْ ۚ أَفَلَا تُبْصِرُونَ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

فهذا أحد الصالحين يقول له قائل: إن فلاناً قد أقام على وجود الله ألف دليل، فيرد هذا الرجل الصالح الحكيم فيقول: لأن فلاناً هذا في نفسه ألف شبهة، فكأنه يريد أن يقول: إن وجود الله حقيقة لا شك في أمرها، ولا مجال لإنكارها، ولا مجتاج إلى إقامة برهان أو دليل.

فالأمر كما قال الشاعر:

وليس يصح في الأذهان شيء إذا احتاج النهار إلى دليال

ويقول الشيخ ابن عطاء الله السكندري: «إلهي كيف يستدل عليك بسما هـو في وجوده مفتقر إليك؟ أيكون لغيرك من الظهور ما ليس لك حتى يكون هـو المظهـر لك؟ متى غبت حتى تحون الآثار هي التي توصل إليك»(1).

ويقول فضيلة المغفور له الدكتور عبدالحليم محمود محذراً من جعل وجود الله تعالى قضية تبحث عن حل: «إن وضع مسألة وجود الله موضع البحث هو الذي هيأ لذوي الفطر المنحرفة أن يلحدوا في دين الله، وأن يكفروا به - سبحانه - هذه نتيجة. أما النتيجة الثانية فإنها ضعف الإيهان: إذا كنت تضع الوجود الإلهي - مجرد الوجود - موضع بحث، فمعنى ذلك أنك وضعته موضع شك وريبة، ولو لم يكن كذلك لما وضع موضع البحث، وإذا كان الوجود الإلهي - مجرد الوجود - موضع شك وريبة، فاذا بقي من أمور الدين لا يوضع موضع شك وريبة، فاذا بقي من أمور الدين لا يوضع موضع شك وريبة، فاذا .

<sup>(1)</sup> العقيدة والأخلاق، د. محمد سيد طنطاوي، ص32-33، طبعة الأوقاف.

 <sup>(2)</sup> من تراث الإمام الراحل، د. عبدالحليم محمود، صوت الأزهر، العدد 151، ص 6. قارن كتابنا:
 إخوان الصفاء وفلسفتهم الدينية، ص 198، طبعة المطبعة العربية الحديثة.

فالإنسان إذا نظر إلى نفسه دون أن يضع فكرة أمام عينيه فلا ريب أنه يهتدي إلى الله، لأن الله وضع معرفته في فطرة كل إنسان، فمعرفته - سبحانه - أمر مركوز في نفوس البشر، وقد صدق الله إذ يقول: ﴿فِطْرَتَ اللهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْماً لَا بَدِيلَ لِيخَلِق اللهِ عَلَيْماً لَا بَدِيلَ لِيخَلِق اللهِ عَلَيْم اللهِ عَلَيْم وَلَكِينَ أَكَامَ أَلَا اللهِ عَلَيْم اللهِ عَلْم اللهِ عَلْمُ وَلَكِينَ اللهِ عَلَيْم اللهِ عَلْمُ وَلَا اللهِ عَلْمُ وَلَا عَلَيْم اللهِ عَلَيْم اللهِ عَلَيْم اللهِ عَلَيْم اللهِ عَلْمُ وَلَا اللهِ عَلَيْم اللهِ عَلْمُ وَلَا عَلَيْم الله اللهِ اللهِ عَلَيْم اللهِ عَلَيْم اللهِ اللهُ اللهِ ال

لكن مع تطاول الأزمان، ووسوسة الشيطان، وميل بعض الناس إلى التحذلق والتنطع في البحث، انحرفت بعض الطبائع، وكلّت بعض البصائر، وفسدت بعض الفطر تحت تأثير البيئة، وتعارض الأفكار، وتضارب الآراء، وتحت تأثير الأنواع المختلفة من الثقافات والمذاهب، وصنوف التربية، أصبحت مسألة وجود الله تعالى مشكلة تبحث عن حل، وقضية تحتاج إلى إثبات، وبُذلت جهود كثيرة لمفكري الإسلام في إثبات هذه القضية البديهية، وسلكوا لذلك عدة سبل، واستعملوا عدة وسائل، وبذلك برزت هذه المسألة على الساحة الفكرية، وأصبح لها مكان مناسب في مباحث علم أصول الدين وغيره من العلوم، وليست المشكلة في القضية نفسها، بقدر ما أثير حولها من غبار، وما صاحبها من آراء وأنظار (1).

وبرغم أن وجود الله تعالى أوضح من أن يُبرهَن عليه، وأجلى من أن يُستدَل عليه، فقد وُجد في كل الأزمنة من جحد الصانع المدبر، العالم القادر، وزعموا: «أن العالم لم يزل موجوداً كذلك بنفسه من غير صانع، ولم يزل الحيوان من النطفة، والنطفة من الحيوان، وكذلك كان، وكذلك يكون أبداً، وهؤلاء هم الدهريون» (2).

على هؤلاء في كل زمان ومكان يرد القرآن في استفاضة وفي تنوع، وما من شك في أن مسألة إثبات وجود الله تعالى لم تكن في يوم من الأيام هدفاً من أهداف القرآن وأهداف الرسول عليه ، وذلك لأن الإيان بوجد الله تعالى مسألة فطرية بديهية،

<sup>(1)</sup> كتابنا: القول المبين في أهم قضايا علم أصول الدين، ص151-152، طبعة المطبعة العربية الحديثة.

<sup>(2)</sup> المنقذ من الضلال، للإمام الغزالي، تحفيق: مصطفى أبو العلا، ص40، طبعة الجندي، 1973.

ولكن ابتلي الإسلام والمسلمون، بل ابتُليت البشرية بمن ينكر وجود الله تعالى، ومن يلحد في إثباته، فكان لا بد أن يتصدى القرآن لأمثال هؤلاء بالاستدلال على إثبـات وجوده تعالى، وإن لم يكن ذلك هدفاً من الأهداف القرآنية (1).

والآيات القرآنية الدالة على إثبات الصانع كثيرة ومتنوعة، منها ما يتناول الكلام في آيات الكون نفسها، ومنها ما يتناول آيات الكون من حيث ملاءمتها لحاجات الحياة، ومنها ما يتكلم عن الإنسان من نواح شتى، مثل نشأته وتقلبه في مراحل الخلقة إلى أن يولد، ثم بعد أن يولد... إلى غير ذلك من الآيات الدامغة الله النوده تعالى، المتميزة عن غيرها من الأدلة بسهولتها ووضوحها، وشدة إقناعها، لأنها تعتمد على الحس والواقع، وعلى النظر في النفس وفي الكون، وهي بذلك تلائم العامة والخاصة، ومع أنها تعتمد على وقائع الحس والمشاهدة، إلا أنها تنفذ بنورها إلى العقول والقلوب فتفتحها وتضيئها دون جهد أو عناء، لمن كان له قلب أو القي السمع وهو شهيد.

وفي هذا يقول الأستاذ العقاد: الم تتكرر البراهين على إثبات وجود الله تعالى في كتب الأديان السهاوية، كها تكررت في القرآن الكريم، وهو إذ يعلل ذلك يقول: إن القرآن كان يخاطب أقواماً ينكرون، وأقواماً يشركون، وأقواماً يدينون بالتوراة والإنجيل ويختلفون في مذاهب الربوبية والعبادة، وكانت دعوته للناس كافة من أبناء العصر الذي نزل فيه، وأبناء سائر العصور، ومن أمة العرب وسائر الأمم، فلزم فيه تمحيص القول في الربوبية عند كل خطاب، وكان يخاطب ليقنع المخالفين بالحجة التي تقبلها العقول الإنسانية، فجاء بكل برهان من البراهين التي قال بها سائر المفكرين قديماً وحديثاً، (2)

 <sup>(1)</sup> التفكير الفلسفي في الإسلام، د. عبدالحليم محمود، ص50، طبعة دار المعارف، 1984. قارن:
 الإسلام والعقل، د. عبدالحليم محمود، ص144-145، طبعة دار الكتب الحديثة، ص1973.

<sup>(2)</sup> الله، للأستاذ عباس محمود العقاد، ص186، طبعة القاهرة، 1972.

وقد نشأت الأباضية في أحضان الدين الإسلامي، وعلى مبادئه، ومع هذا كان لم مفهومهم عن الله تعالى وعلاقته بالإنسان الذي يختلف في قليل أو كشير عن التصور الإسلامي عموماً، مما يستوجب التعرض لمفه ومهم هذا بشيء من الإيضاع، وذلك يتمثل في الأدلة التي قدمها الأباضية للاستدلال على وجود الله تعالى، والتي من أهمها الأدلة الآتية:

## أولاً: دليل الحدوث:

يصور لنا هذا الدليل، أحد علماء الأباضية - وهو القلهاتي<sup>(1)</sup> في كتابه الكشف والبيان - في صورة سؤال وجواب، كي يقربه إلى ذهن القارئ، فيقول: «إن قال قائل: ما الدليل على أن الله محدث الأشياء؟ قيل له: الدليل على ذلك: أنا رأينا الكتابة لا تكون إلا من كاتب، والبناء لا يكون إلا من بان، والصنعة لا تكون إلا من صانع، فعلمنا أن الأشياء محدثة ولا تكون إلا من محدث أحدثها، وهو الله الواحد القهار».

ويستطرد المؤلف قائلاً: فإن قال: فها الدليل على أن الأشياء محدثة وليست بقديمة؟ قيل له: لأنا وجدنا جميع الأجسام والأشياء في الدنيا لا تخلو من الاجتماع والافتراق، والحركة والسكون، فلها كانت الأجسام لا تخلو من ذلك، علمنا أنها محدثة لحدوث ما لا ينفك منها، ولم يسبقها، ولم يتقدمها إلا وهي معه، - أي الأعراض -، وصح معنا وثبت أن الأشياء محدثة (2).

<sup>(1)</sup> هو أبو عبدالله محمد بن سعيد الأزدي القلهاتي، ينتسب إلى مدينة قلهات في عُمان، وينتسب إلى قبيلة الأزد اليمنية، كان من العلماء البارزين في أوائل القرن الرابع الهجري، العاشر الميلادي. انظر: مقدمة كتاب الكشف والبيان، للقلهاتي، تحقيق: د. سيدة كاشف، ص6-7، طبعة سلطنة عمان، 1980.

<sup>(2)</sup> الكشف والبيان، (1/ 95).

وهذا الدليل هو عمدة أدلة المتكلمين (11) وهو المبدأ الأساسي الذي اهتموا به، لأن ذلك هو أصل من الأصول الأساسية في الدين الإسلامي، وهو عكس ما تقضي به طائفة (الدهرية) من أن العالم قديم، ودفاعاً عن الدين بالعقل والمنطق، ومناهضة لتلك الفئة الضالة وغيرها ممن يقولون بقِدَم العالم، قام المتكلمون ومنهم الأباضية بإثبات أن العالم حادث.

وهذا الدليل الذي قال به الأباضية يستند إلى مبدأ السببية الفاعلة، في أنه لا يتصور وجود صناعة بدون صانع، وكتابة بدون كاتب... إلخ، فمنهجهم هنا يعد منهجاً طبيعياً، ونقطة البداية التي انطلقوا منها في هذا الدليل هي التأمل في العالم ونظامه، باعتبار أنه فعل للخالق، ومن ثم فهو دليل يدل عليه، بحيث يكون الابتداء من المخلوق، والانتهاء إلى الخالق.

وقد استفاد علماء أصول الدين عامة من المنهج القرآني جملة بالنظر إلى العالم، وأضافوا إليه بعد ذلك مقدماتهم من القول بحدوث الأعراض والأجسام، فبحدوث الأجسام يصح حدوث الأجسام، وبحدوث الأجسام يصح وجود الله تعالى، حيث إن حدوث شيء من غير إحداث محدث مستحيل تصوره (2).

وقد نسبت هذه الطريقة لسيدنا إبراهيم الني ، حيث يقول الرازي: «والاستدلال بحدوث الأجسام هو طريقة الخليل الني في قوله: «لا أحب

<sup>(1)</sup> نهاية الإقدام في علم الكلام، للشهرستاني، ص124-125، طبعة القاهرة. يحصل أفكار المتقدمين والمتأخرين، للرازي، ص147، طبعة الكلبات الأزهرية. معالم أصول الدين، للرازي، ص38، طبعة الكلبات الأزهرية. معالم أصول الدين، للرازي، ص38، طبعة دار الكتب المعبد الكلبات الأزهرية. شرح نهج البلاغة، لابن أبي الحديد، (1/ 293)، طبعة دار الكتب العربية. التبصير في الدين، للإسفراييني، ص141. التمهيد للباقلاني، تحقيق: الخضيري، ص44-4 الماتريدي، تحقيق: فتح الله خليف، ص188، بيروت. أصول الدين للبغدادي، ص69، طبعة القاهرة. التمهيد للسفي، ص182. مقالات الإسلامين، (1/ 14).

<sup>(2)</sup> انظر: كتابنا القول المبين في أهم قضايا علم أصول الدين، ص155. \*

الآفلين (1). أي لا أثني على الذي تتعاقب عليه الأحوال، ويعتريه التغير والزوال باستحقاق الربوبية، ولا أعطيه المحبة التي تجب لله الواجب الوجود، الذي يستحيل عليه الزيادة والنقصان، والذهاب والإتيان، فاستدل إبراهيم المناهج على تغير الظواهر الطبيعية على أنها غير صالحة للألوهية، لأن الإله لا بد أن يكون غير متغير ولا حادث (2).

## ثانياً: دليل الخلق:

هذا الدليل، وإن كان هو بعينه دليل الحدوث، إلا أن (القلهاتي) قد جعله دليلاً ثانياً، وذلك بتمييزه بين الدليل السابق وبين هذا الدليل بقوله: «ودليل ثانٍ أيضاً يدل على أن الله تعالى هو الخالق لكل شيء، وهو أنه إذا وضعت نطفة بين يدي الخلق جميعاً، حيث يرونها ويمسونها، لم يقدروا أن يخلقوا لها عظماً ولا لحماً، ولا شعراً، ولا حياة، ولا قدرة، فكيف إذا كانت في ظلمة الرحم، وبينها وبينهم الحجب الكثيرة فهم في صنعها أعجز، وعن تدبيرها أبعد، فعلمنا أن من جعل النطفة خلقاً كاملاً هو الله تعالى، الذي خلق الأشياء واخترع أعيانها، وأخرجها من العدم إلى الوجود من لا شيء» (3).

ولا يميز أغلب الباحثين بين هذا الدليل وسابقه، بل يعدهما دليلاً واحداً، يمتاز بميزة عظيمة، فهو أقرب شيء يخرجك عن التقليد، إذ إنه يجعلك تنظر إلى أقرب الأشياء إليك، وهو نفسك، انطلاقاً من قوله تعالى: ﴿ وَفِي ٓ أَنفُيكُمُ ۚ أَنَلا تُبْعِرُونَ ﴾ [الذاريات:21]. فتعلم بالضرورة أنك لم تكن، ثم كنت، فتعلم أن لك موجداً أوجدك، لاستحالة أن توجد نفسك.

<sup>(1)</sup> محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين، ص147. قارن: الموقف الخامس، للإيجي، تحقيـق: د. أحمـد المهدى، ص5، طبعة القاهرة، 1976.

<sup>(2)</sup> القول المبين، ص153–154.

<sup>(3)</sup> الكشف والبيان، (1/ 59-60).

فإذا فكر الإنسان في نفسه، رآها مدبرة، وعلى أحوال شتى مصرفة، كان نطفة، ثم علقة، ثم مضغة، ثم لحاً وعظاً، فيعلم أنه لم ينقل نفسه من حال النقص إلى حال الكهال، لأنه لا يقدر أن يحدث لنفسه في الحال الأفضل التي هي حال كهال عقله، وبلوغ أشده، عضواً من الأعضاء، ولا يمكنه أن يزيد في جوارحه جارحة فيدله ذلك على أنه في حال نقصه، وأوان ضعفه عن فعل ذلك أعجز. وقد يرى نفسه شاباً، ثم كهلاً، ثم شيخاً، وهو لم ينقل نفسه من حال الشباب والقوة إلى الشيخوخة والهرم، ولا اختار لنفسه، ولا في وسعه أن يزيل حال الشيب ويُرجع قوة الشباب، فيعلم بذلك أنه ليس هو الذي فعل هذه الأفعال بنفسه، وأن له صانعاً صنعه، وناقلاً نقله من حال إلى حال، ولو لا ذلك لم تتبدل أحواله بلا ناقل و لا مدبر، فدل ذلك كله على وجود خالق حكيم وراء هذا كله (1).

وبيان دليل الخلق - أو الحدوث - منطقياً، أن تقول: أنا لم أكن ثم كنت، أو أنا موجود بعد عدم، وأنا حادث، فكل من هو كذلك فله موجد أوجده، فينتج هذا البرهان: أنا لي موجِد أوجدي، أما القضية الصغرى في هذا القياس المنطقي، فهي معلومة بالضرورة، لأن كل عاقل لا يشك في أن هيئته المخصوصة التي هو عليها، وبها تحققت حقيقته الإنسانية، كانت معدومة ثم كانت، وأما الكبرى، فلقد اعتقد قوم، ومنهم الرازي أنها معلومة بالضرورة أيضاً، والصحيح عند الثميني (2) - وهو أحد علماء الأباضية - أنها نظرية، أي استدلالية، لأن اختصاص الحادث بالوجود

<sup>(1)</sup> القول المبين، ص145–146.

<sup>(2)</sup> هو الشيخ عبدالعزيز بن الحاج بن إبراهيم الثميني المصعبي اليسجني، الملقب بضياء الدين، وُلد في مجن بجنوب الجزائر عام 1130ه وكان أحد أقطاب الأباضية، وإليه انتهت رئاسة العلم، توفي في عام 1220هـ ومن أهم مؤلفاته (معالم الدين)، جمع فيه العقائد الصحيحة لمذهب الأباضية، وقد ختمه بالتأكيد على تمسكه الشديد بالعقيدة الأباضية حتى الموت، حيث يقول: قوأنت إذا تتبعت كتابنا، لا يخفى عليك اعتقاد الأباضية الخلص المذكورين الذي عليه نحيى، وعليه نموت، انظر: معالم الدين، للثميني، (2/ 236)، طبعة سلطنة عان، 1986، مقدمة الكتاب لسالم بن حمد ابن سليان الحارثي.

في الوقت المعين بدلاً عن العدم الجائز يوجب افتقاره إلى مخصص، وإلا لكـان أحــد الأمرين المتساويين راجحاً لذاته، وذلك محال(١٠).

هذا الدليل يسمى بدليل (الخلق) أو (الإبداع) أو (الاختراع)، وقد رآه شيخ الإسلام (ابن تيمية) كافياً وحده في الاستدلال على وجود الله تعالى، وليس هناك حاجة إلى اللجوء إلى طريقة المتكلمين التي ترى أن الخلق أو الإحداث لا يُعرف إلا بالاستدلال على حدوث الأعراض أو لاً، ثم ملازمتها للجواهر ثانياً، ثم القول بأن الجواهر لما لازمت الأعراض وهي حادثة كانت حادثة أيضاً (2).

ويرى شيخ الإسلام ابن تيمية أن هذا الدليل في غاية الحسن والاستقامة، وهو يعد دليلاً عقلياً وشرعياً معاً، حيث يقول: «فالاستدلال على الخالق بخلق الإنسان في غاية الحسن والاستقامة، وهي طريقة عقلية صحيحة، وهي شرعية، دلّ عليها القرآن، وهدى الناس إليها، وهي عقلية، فإن نفس كون الإنسان حادثاً بعد أن لم يكن، ومولوداً ومخلوقاً من نطفة ثم من علقة، هذا لم يُعلم بمجرد خبر الرسول بين من بعد الناس كلهم بعقولهم، سواء أحبر به الرسول أو لم يُخبر، لكن الرسول أمر أن يُستدل به، ودلّ به، وبينه واحتج به، فهو دليل شرعي، لأن الشارع استدل به، وهو عقلي، بالعقل تعلم صحته، إذن فهو عقلي وشرعي معاً (3).

و لما كانت آية الخلق أقوى أنواع الآيات دلالة على الخالق، يؤكدها القرآن بمبادئ مقررة، يعترف بها كل إنسان عندما يفكر فيها تفكيراً بسيطاً، فمن البيّن أن الشيء لا يمكن أن يوجد بدون علة، ولا يمكن من جانب آخر أن يكون علة

<sup>(1)</sup> معالم الدين، للثميني، (1/ 81-83).

<sup>(2)</sup> درء تعارض العقل والنقل، ص41، طبعة دار الكتب المصرية، 1971.

<sup>(3)</sup> النبوءات، لابن تيمية، ص48، طبعة القاهرة، 1346هـ.

صياغة نفسه، وفي هذا يقول الحق تبارك وتعالى: ﴿ أَمْ خُلِقُوْ اِينَ عَيْرِشَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ (الطرر:35-36). وَكَالُونِ وَٱلْأَرْضُ بَلِ لَا يُوفِئُونَ (الطهر:35-36).

فهذه الآيات على قصرها تتضمن الاحتمالات الممكنة فيها يتعلق بحدوث هذه الكائنات التي يعتبر حدوثها شيئاً مسلًّا به، وهذه الاحتمالات هي:

أن تكون الموجودات الحادثة قد حدثت من غير علة، وهذا أمر مرفوض،
 لأنه مخالف لما يقضي به العقل من ضرورة وجود محدث لكل شيء حادث، وهذا مضمون قوله تعالى: ﴿ أَمْ خُلِتُوْأُونَ عَرِيثَتَى ﴿ ﴾ .

2- أن تكون الموجودات الحادثة قد أوجدت نفسها بنفسها، وهذا باطل أيضاً، لأن الكائن الحادث وُجد بعد أن لم يكن موجوداً، فالقول بأنه أوجد نفسه يتضمن التناقض، لأنه يقتضي أنه متقدم على نفسه متأخر عليها في وقت واحد، وأنه كذلك موجود معدوم في آنٍ واحد، وهذا معنى قوله: ﴿أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴾.

3- أن الحادث أحدثه غيره، وهو الله تعالى، وهذا هو الاحتمال الصحيح الذي يقضي به عقلنا<sup>(1)</sup>، ويتماشى مع قول عند تعالى: ﴿ اللهُ خَلِقُ كُلِ شَيْءٍ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴿ اللهُ خَلِقُ كُلِ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴿ اللهُ مَا اللهِ اللهُ الل

إذن، فإنكار مُحِدِث للحوادث وموجِد للوجود تناقض مع العقل، وإقامة على الخطأ، ولعله لهذا الإلزام المنطقي الذي لا مناص منه سهاه ابن سينا بالواجب الوجود، حفاظاً على حرمة العقل من أن يوصم بالتخليط والتناقض، أو البلاهة والتبلد، إذ يستحيل أن ينبثق الوجود من العدم<sup>(2)</sup>.

<sup>(1)</sup> نهاذج من الحكمة الدينية للمسلمين، د. سيامي لطف، (1/ 55)، طبعة القياهرة، 1978. قيارن: العقيدة الإسلامية بين العقل والنقل، د. عبدالسلام محمد عبده، ص15، طبعة القياهرة. أيضاً: كتابنا: القول المبين، ص145.

<sup>(2)</sup> الله جل جلاله، أ. سعيد حوى، ص120-121، طبعة دار القلم، بيروت، 1981.

## ثالثاً: دليل المكن والواجب:

هذا هو الدليل الثالث من أدلة الأباضية، قد أورده العالم الأباضي (الثميني) في كتابه معالم الدين على النحو التالي:

إن العالم ممكن بوجوده وعدمه، لا أرجحية لأحدهما على الآخر بذاته، ويدل ذلك على افتقاره وأن كل ممكن - من حيث إنه قابل للوجود والعدم - فالوجود له ليس من ذاته، وكل ما ليس له الوجود من ذاته، فالوجود له من غيره، ثم ذلك الغير لا بد وأن يكون واجب الوجود لذاته، وإلا كان مفتقراً إلى ما افتقر إليه العالم، ولزم الدور، أو التسلسل، وكلاهما محال، فثبت العلم بوجود مؤثر واجب الوجود لذاته.

ويستطرد المؤلف قائلاً: فقد خرج لك من هذا العلم بوجود الصانع، لكن مع احتمال أن يكون صانعاً باللزوم - كما يذهب الفلاسفة - وعلى هذا فإن الأمر يحتاج إلى دليل آخر لإثبات أنه يكون صانعاً بالاختيار، خلافاً لرأي الفلاسفة<sup>(1)</sup>.

ويمضي شيخ الأباضية - المتأخرين - في تبصوير دليل الممكن والواجب، والتدليل على أن الله فاعل بالاختيار، وليس باللزوم كها قبال الفلاسفة فيقول: إن صانع العالم: إما أن يكون أوجبه لذاته في ذاته، أو اقتضاه بطبعه، أو أوجبه باختياره، ولا يخلو الأمر من أحد هذه الأوجه الثلاثة.

لا جائز أن يكون المؤثر في هذه الممكنات موجباً لها بذاته كالعلة، ولا مقتضياً لها بطبعه، فبقي أن العالم قد وقع بالاختيار، وتعين أن يكون الفاعل مختاراً، وله إرادة رجح بها بعض المكنات على بعض (2).

وهكذا يلفت الشيخ الأباضي الأنظار إلى أن دليل الممكن والواجب لا يمكن التعويل عليه وحده، حقاً إنه ينتهي عند الإقرار بوجود الصانع، ولكنـه لا يبـين لنــا

<sup>(1)</sup> معالم الدين، للثميني، (1/84).

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، ص85، 88.

على أي نحو كان هذا الصنع، فمن المحتمل أن يكون صنع الصانع خلواً من الإرادة والاختيار، بحيث يصنع بطريقة قسرية جبرية، فيكون «صانعاً باللزوم»، وهذا هو مفهوم الصنع لدى أصحاب نظرية الفيض، فهم يرون أن العلاقة بين الله تعالى والعالم أشبه بالعلاقة بين الشمس وأشعتها، علاقة تلازم إذ لا يتصور أن تتخلف الأشعة في وجود الشمس.

إذن فدليل الممكن والواجب لا يمكن الاقتصار عليه وحده، وإنها هـو مفتقـر إلى تتمة، محتاج إلى دليل آخر، لم يوفق إليه الفلاسفة، وهو التدليل على أن الله فاعـل بالاختيار، وهو ما قام به العالم الأباضي (الثميني) بالفعل، وبذلك يكون قـد وافـق جهور الأشاعرة وبالأخص الإمام الجويني (1).

وخالف الفلاسفة المشائيين، الذين لم يهتدوا إلى إثبات أن يكنون الله تعالى فاعلاً بالاختيار.

فهذا الدليل وإن اشترك فيه الفلاسفة والمتكلمون تسمية، فقد اختلفوا فيه منهجاً ومضموناً، فالإمام الثميني اعتمد على إمكان العالم، ليصل من ذلك إلى حدوثه، وعن طريق الإمكان والحدوث انتهى إلى القطع بأن صانع العالم مختار غير مجبر في خلقه للعالم، وهذا يغاير ما ذهب إليه ابن سينا الذي جعل مبدع العالم مجبراً على الإيجاد لا في زمان، ولكن مجرد تعقل الله لذاته، يصدر منه العقل الأول... إلخ، فلا حرية ولا اختيار في وقت دون وقت ولا مكان دون مكان، في نظرية الفيض المشائية الإسلامية.



<sup>(1)</sup> القول المبين، ص156-157. قارن: العقيدة النظامية في الأركان الإسلامية للجويني، ص16-17، 17، طبعة القاهرة، 1978.

# الفَطَيْلُ الثَّابِينَ

## الصفات الإلهيت

#### تمهيد:

كان لا بد بعد تقديم أدلة وجود الله تعالى، وإثبات الـذات الإلهية، أن نقدم تفصيلاً لما تتصف به هذه الذات من صفات، لا سيها وأن قضية الصفات الإلهية تعد أهم القضايا الكلامية والفلسفية وأعظمها تشعباً، وأكثرها مثاراً للخلاف بين الفِرَق المختلفة، من مثبتين ونافين، فهي بحق قد شغلت أذهان المتكلمين والفلاسفة على مدى قرون عديدة، فأوسعوها دراسة وبحثاً، وأفردوا لها مباحث نالت كثيراً من اهتهاماتهم ومناقشاتهم، فتنوعت آراؤهم حولها، واختلفت وجهات نظرهم بإزائها، وبلغ بينهم النزاع مبلغاً كبيراً أدى بهم إلى تبادل الاتهامات.

وقد اتفق جميع المسلمين بلا استثناء على أن الله تعالى متصف بصفات الكهال الثبوتية الواجبة لذاته تعالى، والتي أطلقها الباري سبحانه على نفسه، حتى أنه نُقل عن الإمام ابن تيمية أنه قال: «إن هذه المقدمة، أي القضية القائلة: إن الله متصف بجميع صفات النقص، مما أجمع عليه العقلاء كافة، حكماء ومتكلمين وغيرهم»(1).

<sup>(1)</sup> الشيخ محمد عبده بين الفلاسفة والمتكلمين، تحقيق وتقديم: د. سليمان دنيا، ص1/ 276-277، طبعة الحلبي، 1377هـ.

ولا خلاف بين المتكلمين قاطبةً والحكماء، في كونه تعالى عالِماً قادراً مريداً حياً، متكلماً، سميعاً، بصيراً، وهكذا في سائر صفاته تعالى، ولكنهم اختلفوا في تحديد العلاقة بين هذه الصفات والذات الإلهية بمعنى أن اختلافهم في كون الصفات عين ذاته أو غيره، أو لا هو ولا غيره، فذهب المعتزلة والفلاسفة إلى الأول، وجمهور المتكلمين إلى الثان، والأشعرى إلى الثالث (1).

وقد آمن الصحابة - رضوان الله عليهم - بها جاء في القرآن الكريم، والسنة النبوية، متعلقاً بالذات والصفات إيهاناً لا تشوبه شائبة، وقد مضى زمن النبي ﷺ والمسلمون على عقيدة واحدة، هي ما جاء في كتاب الله تعالى، لأنهم كها يقول (طاش كبرى زادة): «أدركوا زمان الوحي، وشرف صحبة صاحبه، وأزال نور الصحبة عنهم ظلم الشكوك والأوهام) (2).

وقد أظهرنا المقريزي في خططه على موقف الصحابة من مسألة الذات والصفات في عبارة جملة محتصرة، نصها: «من أمعن النظر في دواوين الحديث

<sup>(1)</sup> الشيخ محمد عبده بين الفلاسفة والمتكلمين، ص278.

<sup>(2)</sup> تمهيد لتاريخ الفلسفة الإسلامية، للشيخ مصطفى عبدالرازق، ص272، طبعة القاهرة، 1944.

<sup>(3)</sup> الحديث أخرجه الإمام مسلم في صحيحه، كتباب الذكر والاستغفار، بباب أسباء الله تعالى، (2/ 62)، طبعة القاهرة.

النبوي، ووقف على الآثار السلفية، علم أنه لم يرد قط من طريق صحيح ولا سقيم عن أحد من الصحابة على اختلاف طبقاتهم، وكثرة عددهم، أنه سأل الرسول على عن معنى شيء مما وصف الرب سبحانه به نفسه الكريمة في القرآن الكريم على لسان نبيه على ، بل كلهم فهموا ذلك فسكتوا عن الكلام في الصفات، ولا فرّق أحد منهم بين كونها صفة ذات أو صفة فعل، وإنها أثبتوا له تعالى صفات أزلية، من العلم والقدرة والحياة، والسمع والبصر، والكلام والإرادة، والجلال، والإكرام والإكرام والجود والإنام، والعزة والعظمة، وساقوا الكلام سوقاً واحداً.

وهكذا أثبتوا هي بلا تشبيه، ونزهوا بلا تعطيل، ولم يتعرض مع ذلك أحد منهم إلى شيء من هذا، ورأوا بأجمعهم إجراء الصفات كها وردت، ولم يكن عند أحد منهم ما يستدل به على وحدانية الله تعالى، وعلى إثبات نبوة محمد رسوى كتاب الله تعالى، ولا عرف أحد منهم الطرق الكلامية، ولا مسائل الفلسفة»(1).

ومثل هذا كان موقف السلف وكبار الأئمة، من أمثال مالك والشافعي وأحمد بن حنبل - رحمة الله عليهم - ، ولم يميزوا بين أسهاء الله تعالى وصفاته، وقال الإمام أحمد: «لا نصف الله إلا بها وصف به نفسه، أو وصفه به رسوله على المراك القرآن والحديث» (2). ورفض أن يدخل في جدل حول هذا الموضوع، ودعا إلى اتخاذ هذا الموقف ابن تيمية وابن حزم وغيرهما من السلفية والظاهرية (3).

وهذا ما قرره الإمام الراحل الدكتور عبدالحليم محمود - رحمة الله عليه - في تراثه العلمي تحت عنوان: «البحث في الذات والصفات الإلهية تهجم من الإنسان

 <sup>(1)</sup> الخطط، للمقريزي، (4/ 181)، طبعة القاهرة، 1324هـ، وطبعة بولاق، (2/ 356). قارن:
 أعلام الموقعين عن رب العلمين، لابن القيم الجوزية، تحقيق محي الدين عبدالحميد، (1/ 49)،
 الطبعة الثانية، القاهرة، 1955.

<sup>(2)</sup> شرح العقيدة الواسطة، لابن تيمية، إعداد: د. محمد خليل هراس، ص25، طبعة الرياض، 1983.

<sup>(3)</sup> منهاج السنة النبوية، لابن تيمية، (1/252)، طبعة الأميرية، 1321هـ، والفصل في الملل والأهواء والنحل، لابن حزم الأندلسي، (1/120)، طبعة صبيح، 1348هـ.

على مقام لا يرقى إليه، حيث يقول: «وسواء نظرنا إلى الـتراث الـديني الـصحيح، من قرآن أو سنة، ونظرنا إلى أصحاب الآراء السليمة التي فهمت الأوضاع الدينية فهاً يتسم مع الروح الصحيحة للتدين، فإننا نجد أن الاتجاه العام في ذلك كله يبتعد بالإنسان ابتعاداً تاماً عن أن يقول في الله تعالى ذاتاً وصفاتٍ برأيه، «تفكروا في آلاء الله، ولا تفكروا في ذاته فتهلكوا».

إن هذا الأثر يرسم النهج السليم، ويعبر عما يجب أن يكون عليه الإنسان إذا أراد النجاة وابتغى السلامة.

وما من شك في أن البحث في الذات والصفات الإلهية، من ناحية الصلة بينها: توحيداً أو تغايراً، والبحث في الصفات الموهمة للتشبيه، نفياً، أو إثباتاً، أو تأويلاً إنها هو «تهجم من الإنسان على مقام لا يرقى إليه وهم متوهم، ولا خيال متخيل»، وإنه لحق، أن كل ما خطر ببالك فالله بخلاف ذلك، وقد كان من الطبيعي أن يقدر الباحثون أنفسهم باعتبارهم من البشر حق قدرها، وأن يقدروا الله حق قدره، ولو سار الأمر على هذا النسق لما تطاول البشر إلى مقام الله تعالى، ولما تجاوزا حدودهم، وبالتالي لما كان هناك اختلاف وتنازع، وافتراق في موضوع الصفات الإلهية، (1).

ولكن بعض الباحثين لم يلتزموا حدودهم كأفراد من البشر، وغرهم عقلهم، وخدعهم شيطانهم، فحاولوا بعقولهم على الله ما لم ينزل به سلطاناً، فكان النزاع حول مسألة الصفات الإلهية، وغيرها من المسائل التي طرحت على ساحة البحث والمناقشة، وذلك يرجع إلى المتغيرات التي طرأت على الجهاعة الإسلامية بعد عصر الفتوحات ودخول عناصر العجم الإسلام، وبروز مؤثرات فكرية في حياة المسلمين متأثرة بالثقافات القديمة هندية، وفارسية، ويونانية، ويهودية، ونصرانية، فهذه

<sup>(1)</sup> صوت الأزهر، من تراث الإمام الراحل عبدالحليم محمود، ص7، 26 جمادي الآخرة.

المتغيرات بدورها شغلت المتكلمين ردحاً من الزمن بمسألة الذات والصفات، وكان من الطبيعي أن تظهر (الأباضية) على الساحة الإسلامية وتدلي بدلوها في هذه المسألة، فهم منذ القرن الثاني الهجري جمهور على امتداد أرض المسلمين في المغرب والمشرق.

## مذهب الأباضية في الصفات:

يرى الأباضية أن لله تعالى صفات واجبة، وبالتالي هناك صفات مستحيلة في حقه تعالى، فالصفات الواجبة هي التي لا يمكن القول بوجوده بدونها، وهي وجوده وجوداً لا يحده زمان، وإنها له الوجود المطلق، والبقاء المطلق، ولا نهاية لبقائه، وهو العليم بذاته البصير بذاته، القدير بذاته، السميع بذاته، لا تأخذه سنة ولا نوم لا يخلو منه مكان، ولا تحيط به الأكوان، ولا تفنيه الأزمان (1).

وقد اتفقت الأباضية على منع إطلاق ما لم يرد به الشرع من تسميات تتعلق بالذات والصفات كالجوهر والعرض، والجسم، والجهة، والهيولى، والصورة، والعلة، وغير ذلك من الألفاظ التي لا يصح إطلاقها على الله تعالى.

وهم بهذا الاحتراز يتفقون مع جهور أهل السنة والجماعة في أن أسماء الله وصفاته توقيفية، بمعنى أنه لا يجوز أن نثبت لله تعالى صفة ولا اسماً، إلا إذا ورد الأذن من الشارع بذلك<sup>(2)</sup> يؤيد هذا ما يقوله القلهاتي: «لا نصفه سبحانه إلا كما وصف نفسه في كتابه» (3).

وقد ذهب جهور الأباضية إلى أن الاسم والصفة شيء واحد، يؤكد هذا ما قاله صاحب كتاب الموجز حين عرف الاسم والصفة بقوله: «إن الاسم والصفة

<sup>(1)</sup> طلقات المعهد الرياضي، للشيخ سالم بن حود بن شامس، ص93، طبعة وزارة التراث القومي، عيان.

<sup>(2)</sup> بهجة أنوار العقول، أبو محمد بن عبدالله بن حميد السالمي، (1/85)، طبعة مصر.

<sup>(3)</sup> الكشف والبيان، (1/ 70).

جميعاً ما بان به الشيء عن غيره على ما هو به في ذاته ونفسه، وصفه الواصفون أو لم يصفوهه (۱). وهذا يعني أن الاسم ليس عبارة عن تسمية المسمى، والصفة ليست وصفاً للموصوف.

وهذا يعد خلطاً من الأباضية بين مدلول الاسم ومدلول الصفة، إذ إن لكل منها مدلوله الخاص به، «فالصفة هي الشيء الذي يوجد بالموصوف، أو يكون له، ويكسبه الوصف، الذي هو النعت الذي يصدر عن الصفة» (2). ومعنى هذا أن الصفة قد توجد تارة وتعدم تارة أخرى، فإذا وجدت غيرت حكم الموصوف وصيرته عند وجودها على حكم لم يكن عليه عند عدمها، كالعلم والجهل، والشجاعة والجبن، فيتغير بها الموصوف إذا وجدت به، وتكسبه حكماً لم يكن عليه.

ويذهب جهور الأباضية في تعريف صفات الله تعالى إلى قولين: القول الأول: أنها أمور اعتبارية، لا يراد بها نفي أضدادها من النقائص، فوصفه تعالى عندهم بالعلم، بالسمع، بالحياة، بالقدرة، ليس إلا تنزيهاً عن الأوصاف الناقصة، كالجهل، والصمم، والموت، والعجز. والقول الثاني عندهم: أن صفات الله تعالى أمور اعتبارية بحسب تجليات أعيان الوجود وتأثيرها، وانتقالها للذات العلية، وهي الفاعلة بذاتها، والمنكشفة لها الحقائق، ومن ثم فليس هناك صفة زائدة عليها، فإذا ما وصفت الذات بالعلم، فإن ذاته تعالى كافية في انكشاف حقائق الأشياء لها انكشافاً تاماً، فهي - أي الذات - حقيقة وصفه بالعلم (3)، وقس على ذلك في بقية الصفات.

أما عن تقسيم الصفات، فقد قسمها أباضية المشرق إلى قسمين: صفات ذاتية، وصفات فعلية.

<sup>(1)</sup> الموجز في تحصيل السؤال وتلخيص المقال في الرد على أهل الخلاف، (1/ 247).

<sup>(2)</sup> التمهيد، للباقلاني، تحقيق: الأب مكارثي، ص213، طبعة بيروت، 1975.

<sup>(3)</sup> مشارق أنوار العقول، ص173.

الصفات الذاتية هي: كل صفة لا تجامع ضدها في الوجود، ولو اختلف المحل، كالعلم والقدرة والإرادة، فلا يقال علم الله كذا، وجهل الله كذا، كما لا يقال: أراد كذا، وأكره على كذا.

والصفات الفعلية هي: كل صفة جاز أن تجامع ضدها في الوجود عند اختلاف المحل، كأن يبسط الله في رزق علي، ويضيق في رزق محمد، وهذا القسم من الصفات لا يجوز عندهم أن يتصف الله تعالى بها في الأزل، وإنها يتصف بها فيها لا يزال(1).

وقد التقى الأباضية في تقسيمهم للصفات مع الإمام البيهقي، الذي قسمها إلى قسمها إلى قسمها إلى قسمها إلى قسمين أيضاً، صفات ذاته وهي ما اتصف بها دون ضدها، وصفات فعل، وهي ما اتصف بها وبضدها، فلا يجوز وصفه إلا بها دل عليه الكتاب أو السنّة أو أجمع عليه سلف الأمة (2).

والأساس الذي اعتمد عليه البيهقي في هذا التقسيم يتمثل في ملازمة الصفات للذات أو انفكاكها عنها، فإذا كانت الصفات ملازمة للذات ولا تنفك عنها كانت صفات ذات، فعلم الله تعالى - مثلاً - لا ينفك عنه، بل هو عالم في كل حين، أزلاً وأبداً، بخلاف صفات الأفعال، فإنها قد تنفك عن الذات في بعض الأوقات، وليست ملازمة لها، كالإحياء والإماتة، والعفو والعقوبة، وغير ذلك من صفات فعله.

والذي يستفاد من تقسيم أباضية المشرق للصفات الإلهية، أن صفات الأفعال حادثة، وليست قديمة، في حين أن أباضية المغرب يرون أن صفات الله كلها قديمة

<sup>(1)</sup> قناطر الخيرات، أبو طساهر الجيطسالي، (1/ 301)، طبعة القساهرة، 1965، وأيسضاً مستارق أنـوار العقول، ص173.

<sup>(2)</sup> الأسهاء والصفات للإمام البيهقي، تحقيـق: زاهـ د الكـوثر، ص110، طبعـة بـيروت، 1358هـ.. وأيضاً الاعتقاد على مذهب السلف وأهل السنّة، للإمام البيهقي، ص26، طبعة القاهرة، 1984.

أزلية (1). بمعنى أنه لم يزل الله متصفاً بها في الأزل، وفيها لا يـزال، وبـذلك تختلف أباضية المغرب عن أباضية المشرق في اعتقاد الصفات وتقسيمها.

## صفة الوحدانية:

وهي عبارة عن سلب الكثرة في الذات والصفات والأفعال، أي عدم الاثنينية في الذات، فوحدانية الذات تنفي عنه تعالى الكم المتصل والمنفصل، أي تنفي العدد في الذات متصلاً كان أو منفصلاً، فتنفي التركيب في ذاته تعالى، ووجود ذات أخرى تماثل ذاته العلية.

ووحدانية الصفات اتصالاً وانفصالاً - أيضاً - تنفي عنه تعالى الكم المتصل والمنفصل فيها، أي تنفي العدد في حقيقة كل واحدة منها، متصلاً كان أو منفصلاً، أي أنه تعالى له حياة واحدة، وعلم واحد، وهكذا، وليس ثم من يتصف بصفات الألوهية سواه.

ووحدانية الأفعال تعني أنه ليس لغيره تعالى فعل يشبه فعله تعـالى، إذ كــل مــا سواه عاجز لا تأثير له في شيء من الأشياء<sup>(2)</sup>.

ووحدانية الله تعالى تعد أهم مباحث علم التوحيد، وأشرف مقاصده، وأجل غاياته، ولذا سمي باسم مشتق منها، فقيل: «علم التوحيد»، وقد اهتم علماء الكلام بإثبات الوحدانية لله تعالى، فجعلوا للتوحيد ثلاثة أنواع: وحدة النذات، ووحدة الصفات، ووحدة الأفعال.

فالله تعالى واحد في ذاته، فليست ذاته تعالى مركبة من أجزاء، وليس هناك إلـه غير الله. وهو تعالى واحد في صفاته، أي ليس له صفتان أو أكثر من نـوع واحـد،

<sup>(1)</sup> الموجز في تحصيل السؤال، للكافي (1/ 430).

 <sup>(2)</sup> شرح الخريدة في علم التوحيد، للشيخ أحمد الدردير، ص23، طبعة صبيح. وأيـضاً: محاضرات في
 التوحيد والعقيدة والفكر الحديث، د. محمد شمس الدين إبراهيم، ص49، طبعة النوار، 1964.

كقدرتين وعلمين مثلاً، وليس لغيره صفة تشبه صفته تعالى، وهو أيضاً واحد في أفعاله، فليس لغيره فعل يشبه فعله تعالى.

وقد قدم المتكلمون كثيراً من الأدلة لإثبات الوحدانية الخالصة لله رب العالمين، أشهرها دليل (التهانع) (1)، حيث نجده لدى المعتزلة وأهل السنة على حدًّ سواء. ويبنى هذا الدليل على ما جاء في كتاب الله تعالى مثل قوله: ﴿ لَوْكَانَ فِيهِمَا عَلِهَ لَهُ اللهُ لَهُ لَلهُ لَكُسُدَتًا ﴾ [الانبياء:22]، وقوله: ﴿ مَا أَتَّفَ ذَاللهُ مِن وَلَدِوَمَاكَاتَ مَعَهُ مِنْ إِلَاهً إِذَا لَهُ مَن كُلُ إِللهِ مِمَا خَلَق وَلَمَا لَا مَعْمُ مَا مَنْ مَعْمُ مَكَا بَعْضُ مُ مَلَى بَعْضِ مُّبَحَن اللهِ عَمَا يَصِفُون ﴿ آلَ المؤمنون: 19]، وقوله: ﴿ قُلُ لَوْ كُل مَعَمُ عَلَى اللهُ مُن اللهُ عَمَا يَصِيفُونَ ﴿ آلَ المؤمنون: 19].

وقد أثبت الأباضية كذلك وحدانية الله تعالى ونفوا عنه الشريك بدليل التانع، وفي هذا يقول (الثميني) وهو أحد علمائهم: «يجب أن يكون الله تعالى واحداً، إذ لو كان معه غيره للزم: إما عجزهما أو عجز أحدهما عند الاختلاف، أو قهرهما، أو قهر أحدهما عند الاتفاق، ثم يبطل جميع هذه الافتراضات» (2).

إن آي القرآن الكريم - سالفة الذكر - مرشدة إلى وجه الاستدلال العقلي على وحدانيته تعالى. فالآية الأولى، وهي قوله: ﴿ لَوْكَانَ فِيمُ آ اَلِمُ أُو إِلَّا اللهُ لَفَسَدَا أَهُ كَاشَفة لوجه الاستدلال على إبطال إلهين عامي القدرة والإرادة والعلم، وسائر الصفات، لما يفضي إليه ذلك من الفساد والتهانع من وقوع الممكنات. والآية الثانية وهي قوله: ﴿ إِذَا لَذَهَبَ كُلُّ إِلَاهِ بِمَا خَلَقَ ... ﴾ الآية، مرشدة إلى إبطال قول من يدعي فاعلين يقدر كل منها على ما لا يقدر عليه الآخر، كما قالت (الثنوية) بتمييز فاعل الخير وفاعل الشر، فإن كل واحد منها على الآخر،

<sup>(1)</sup> العقائد النسفية للنسفي، ص54، طبعة الحلبي، 1322هـ.

<sup>(2)</sup> معالم الدين، (1/ 244) وما بعدها. أيضاً: الكشف والبيان القلهاي، (1/ 61).

للاستغناء عنه بها يفعله الآخر، فيكون عالياً عليه بـذلك، والإلـه يعلـو ولا يُعـلى علم.

وبرهان (التهانع) يقابل برهان (التوارد) ويعتبران برهاناً واحداً، ولكنه يختلف من جهة التسمية، ففي حالة فرض الاتفاق يسمى بـ (التوارد)، وفي حالة فرض الاختلاف يسمى بـ (التهانع)، واشتهر هذا البرهان على ألسنة علماء أصول الدين بـ (برهان التهانع).

وتقرير الدليل هكذا: «لو وجد إلهان، فإما أن يتفقا، وإما أن يختلفا، فإن اختلفا، بأن أراد أحدهما إيجاد شيء والآخر إعدامه، فإما أن ينفذ مرادهما معاً، فيلزم اجتماع النقيضين، فيكون الشيء موجوداً معدوماً في آن واحد، وهو باطل. وإما أن لا ينفذ مرادهما معاً، فيلزم من ذلك عجزهما معاً، وعجز الإله محال. وإما أن ينفذ مراد واحد منها دون الآخر، فيلزم عجز من لم ينفذ مراده، والآخر مثله، فيلزم عجزه هو الآخر، لانعقاد المائلة.

وإن اتفقا، فإما أن يتفقا على إيجاد الشيء معاً، بأن يكون كل جزء فيه واقعاً بقدرتها معاً، وهو باطل لما يلزم من اجتماع مؤثرين على أثر واحد، وإما أن يتفقا على أن يوجِده أحدهما أولاً، ويوجِده الثاني بعد ذلك، فيلزم تحصيل الحاصل، وهذا باطل كذلك، فيبطل ما يؤدي إليه من وجود إلهين خلقا ودبرا أمره بالشيوع. وإما أن يتفقا على أن يوجد أحدهما البعض، ويوجد الثاني البعض الآخر، وهذا باطل أيضاً للزوم عجزهما حينذ، لأنه لما تعلقت قدرة أحدهما بالبعض سد على الآخر طريق تعلق قدرته فلا يقدر على مخالفته، وهذا عجز، ويسمى هذا الوجه بالتوارد) (2).

<sup>(1)</sup> معالم الدين، (1/ 259-260).

<sup>(2)</sup> يراجع هذا الدليل في: المغني في أبواب التوحيد والعدل للقاضي عبدالجبار، (4/ 267-268)، طبعة المجلس الأعلى للثقافة. شرح الأصول الخمسة، للقاضي عبدالجبار، ص 278. نهاية =

هذا، ونود أن نشير هنا إلى أن فرض الاتفاق إنها هو تجويز عقلي في بادئ الأمر، أما عند النظر العميق فإنه لا يمكن الاتفاق بين الإلهين أبداً، بل لا بد من الاختلاف بينهها، وهو ما قرره الإمام الأشعري، حيث رأى استحالة وقوع الاتفاق بين الإلهين (1).

فالتفرد إذن هو السمة الأساسية في الألوهية، فإذا حصل التعدد حصل التنازع، وإذا حصل التنازع، اختل نظام الكون، أو لم يوجد الكون أصلاً، لكن المشاهَد أن الكون موجود وجوداً في غاية الإتقان والإحكام، فالله إذن واحد، لا شريك له في ذاته وصفاته وأفعاله.

وقد بين القرآن الكريم في كثير من آياته أن التوحيد هو أول دعوة الرسل - عليهم السلام - ، وأول منازل الطريق، وأول مقام يقوم فيه السالك إلى الله تعالى، قال تعالى: ﴿لَقَدَّ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ فَقَالَ يَنَوْمِ اعْبُدُوا الله مَالكُمُ مِنْ إِلَهِ غَيْرُهُ ﴾ تعالى، قال تعالى: ﴿لَقَدَّ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ فَقَالَ يَنَوْمِ اعْبُدُوا الله مَالكُمُ مِنْ إِلَهِ غَيْرُهُ ﴾ [الأعراف: 63]، وقال صالح المنظِير لقومه: ﴿اعْبُدُوا الله مَالكُمُ مِنْ إلَه عَيْرُهُ ﴾ [الأعراف: 63]، وقال شعيب النبير لقومه: ﴿اعْبُدُوا الله مَالكُمُ مِنْ إلَه عَيْرُهُ ﴾ [الأعراف: 83]، وقال شعيب النبير لقومه: ﴿اعْبُدُوا الله مَالكُمُ مِنْ إلَه عَيْرُهُ ﴾ [الأعراف: 85]، وقال تعالى خاطباً حبيبه المصطفى ﷺ: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكُ مِن رَسُولٍ إِلّا نُوحِى إلَيْهِ أَنَّهُ لُلاً الله الله فإن قالوها عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحقها، وحسابهم على الله » (2).

الإقدام للشهرستان، ص19-9. اللمع، للأشعري، تحقيق: د. غرابة، ص20-21، طبعة الخانجي، 1955. رسالة التوحيد، للشيخ محمد عبد، ص32-33، طبعة صبيح 1965. التوحيد للهاتريدي، ص20. التمهيد للنسفى، ص129-130.

<sup>(1)</sup> اللمع، ص20-21. القول المبين، ص222-223.

<sup>(2)</sup> الحديث رواه الشيخان في صحيحيها، وقد سبق تخريجه في التمهيد.

#### صلى الذات بالصفات:

تعددت المذاهب في مسألة علاقة الذات بالصفات، فذهب المعتزلة والفلاسفة إلى نفي استقلال الصفات، وجعلها عين الذات، ولما سئلوا عن معنى العينية قالوا: إنها ليست عيناً حقيقية، وإنها هي أمور اعتبارية لا وجود لها في الخارج، مع خلاف طفيف بين المعتزلة والفلاضفة في المنهج، وذهب الأشاعرة إلى إثبات الصفات، وجعلها قائمة بالذات، زائدة عليها.

فالفلاسفة يتوهمون أن مجرد اتصافه تعالى بهذه الصفات - حتى ولو كان الاتصاف ذهنياً صرفاً - يترتب عليه من النتائج ما يتنافى مع البداهة ويخل بالتنزيه، وأساس هذا الزعم الخاطئ عندهم هو أنهم يقيسون الصفات الإلهية بالمقياس نفسه الذي يقيسون به الصفات الإنسانية، ويرتبون على كل صفة من النوع الأول اللوازم نفسها التي تترتب على نظيرها من النوع الثاني، دون ملاحظة لما بين النوعين من حواجز وفروق.

وأما المعتزلة فقد رأوا أن الاتصاف بالصفات هو من دلائل الجسمية، لذلك قرروا أن صفات الله هي عين ذاته، وأنه سبحانه قادر وعالم ومريد بذاته، لا بصفات زائدة عن الذات، وقد قاسوا الاتصاف في عالم الغيب على الاتصاف في عالم الشهادة، فبَعُدَ بهم هذا المقياس الخاطئ عن طريق الصواب.

وأما الأشاعرة فلا يتصورون أن يكون الله تعالى عالِماً وقادراً، ومريداً، إلا أن تكون له صفات أزلية قائمة بذاته، وهذه الصفات مع ذلك زائدة على الذات، ولهم في ذلك عذرهم، فلما رأوا كثرة النصوص التي تذكر الصفات واختلافها وتنوعها، أثبتوا لله الصفات، ولما اختلفت مقتضيات الصفات، فالقدرة غير العلم – مثلاً – قالوا بتعددها، ولما كان التعدد لا يُفهم عندهم إلا بزيادتها على الذات، قالوا بأنها زائدة، ويرجع ذلك أيضاً لمقايستهم عالم الغيب والشهادة بمقياس واحد(1).

<sup>(1)</sup> انظر: كتابنا القول المبين في أهم قضايا علم أصول الدين، ص258.

وقد أشار العالم الأباضي (الثميني) إلى اختلاف الفرق في هذه المسألة، وأعلن اتفاق الأباضية مع المعتزلة بصددها، فقال: «اشتهر الخلاف في أن صفاته تعالى عين ذاته، أو زائدة عليها، فذهب أصحابنا والمعتزلة والحكماء ومن حذا حذوهم إلى الأول، وذهب الأشاعرة إلى الثاني»(1).

فقد وافق الأباضية المعتزلة في زعمهم أن الصفات هي عين الذات، أي ليست هناك ذات وَصِفة، بل الذات العلية فقط، والصفات أمور اعتبارية لا وجود لها في الخارج. فالعلم والقدرة والإرادة والسمع والبصر والحياة والكلام، صفات معاني تغاير المعاني الحقيقية القائمة بأوصاف المخلوقين، وأنها ليست زائدة على الذات، لأنه ليس هناك حاجة إلى وجود معاني زائدة على الذات، فوجوده كافي لانكشاف جميع المعلومات، وكافي في التأثير في جميع المقدورات، وكافي في تخصيص جميع الكوائن الممكنة ببعض ما يجوز عليه.

ويؤكد العالم الأباضي صاحب مشارق أنوار العقول على أن الصفات عين الذات وليست زائدة عليها فيقول: «ذهب أصحابنا إلى أن أسهاء الله وصفاته الذاتية، هي عين ذاته، أي ليس هناك أمر ثاني غير ذاته العلية» (أ. ويذهب إلى هذا المعنى العالم الأباضي (الرواحي) فيقول: «والأصل الذي ذهب إليه أصحابنا في هذا، أن صفاته تعالى هي عين ذاته الأزلية، ولا ينكشف هذا إلا بتجريد الذات المقدسة عن الصفات الكلية، فنقول في وصفه تعالى - مثلاً - بالحياة والعلم والقدرة والسمع والبصر والإرادة وغيرها من صفاته تعالى: إنها ليست بشيء زائد في ذاته، لئلا يلزم الخلول في ذاته، ولا زائد عن ذاته، لئلا يلزم التبعض في ذاته، ولا زائد على ذاته، فهو سبحانه - مثلاً - عالم لا بعلم يعلم به، وقادر لا بقدرة يقتدر بها، وهكذا في سائر صفاته، لأنه لو كان يعلم بعلم يعلم به، وقادر لا بقدرة يقتدر بها، وهكذا في سائر صفاته، لأنه لو كان يعلم

<sup>(1)</sup> معالم الدين، (1/ 216).

<sup>(2)</sup> مشارق أنوار العقول، للسالمي، ص177. وقارن: الأباضية مذهب وسلوك، ص335.

بعلم، ويقدر بقدرة، فلا بدإما أن يكون ذلك العلم هو، فيقتضي أن يكون ذلك العلم هو الإله، وأن الإله هو العلم، وهذا باطل، وإلا لجاز أن يكون العلم رباً لقوم، والقدرة إلهاً لغيرهم، والإرادة معبوداً لآخرين، وهكذا في سائر الصفات، وهذا باطل لا يدعيه أحد، لأنه شرك ظاهر»(1).

وواضح أن الأباضية يوافقون المعتزلة في جعلهم الصفات عين الذات، وهم في نفيهم الصفات يعتمدون على ما اعتمد عليه المعتزلة من القول بنفي الصفات، خشية من تعدد القدماء، وذلك يؤدي إلى تعدد الآلهة، وهذا كفر كفرت به النصارى.

فالصفات الإلهية عندهم ليست حقائق مستقلة، وإنها هي اعتبارات ذهنية، ليس لها وجود في الخارج، فالله تعالى عندهم عليم بذاته، لا بعلم هو غيره، وقادر بذاته، لا بقدرة هي غيره، وفي هذا يقول (الرواحي) معقباً على ما قرره الأباضية: «ووافقنا على كونها صفات اعتبارية، الحكهاء والمعتزلة، وأنها لا وجود لها في الخارج من اعتبار العقل)<sup>(2)</sup>.

فالحياة والعلم والقدرة، والإرادة والسمع والبصر، والكلام، صفات اعتبارية، لا وجود لها في ذاته تعالى، مقصود بها نفي أضدادها من الموت، والجهل، والعجز، والإكراه، والصمم... إلخ.

إذن فالذات والصفات شيء واحد في الحقيقة، وإن تغايرا بحسب المفهوم والاعتبار، ولا نعني بالصفات إلا سلب اتصافه بأضدادها السابقة، ولو كانت

<sup>(1)</sup> نثار الجوهر في علم الشرع الأزهر، لمؤلفه ناصر بن سالم الرواحي، (1/ 23)، طبعـة ســلطنة عُـــان، 1400هـ.

 <sup>(2)</sup> المصدر السابق، ص31. قارن: شرح القصيدة النونية المسهاة بالنور، لمؤلفها عبدالعزيز بسن إبراهيم المصعبي، ص104-105، طبعة القاهرة، 1306هـ. وأيضاً: العقود الفضية في أصول الأباضية، لسالم بن حمد بن سليمان الحارثي، ص285، طبعة دار اليقظة العربية، سوريا.

الصفات زائدة على الذات لكانت ذاته تعالى ناقصة لعينها مكتملة بغيرها ضرورة (1).

ويحاول الشيخ الأباضي (الثميني) تبرئة المعتزلة من اتهام الأشاعرة لهم بأنهم أثبتوا الذات بدون الصفات، ويؤكد أن ما نسبه الأشاعرة إلى المعتزلة من نفي الصفات إنها هو شهادة زور وإفك، وإنها نفى المعتزلة زيادة الصفات على الذات، ويلفت (الثميني) الأنظار إلى أن المذهب الذي نسبه الأشعري إلى المعتزلة إنها هو مذهب الحكهاء، إذ كيف يسوغ لأحد عمن يدعى الإسلام أن ينفيها<sup>(2)</sup>.

وهكذا يتضح لنا أن الجزء الأكبر من مذهب الأباضية معتزلي، قد أخذوه من المعتزلة وهم في الشرق، من قبل أن ينزحوا إلى بلاد المغرب، أو أن تكون هذه الأفكار قد تسربت إليهم تحت تأثير اتصالهم بالأدارسة من الشيعة، وبمعتزلة إقليم طنجة القديم، أو أن مذهب الأباضية في الشرق سار ومذهب أباضية المغرب بخطى واحدة متساوية تحت تأثير معتزلى<sup>(3)</sup>.

والحق أن البحث في الصفات، وهل هي عين الذات أو زائدة على الذات، دخيل على الإسلام ومن البدع الطارئة على العقيدة، ومن المنكرات التي يجب على المسلمين أن يتنزهوا عنها، فقد كان من الأسلم لهذه الفرق التي تصارعت حول هذه المسألة أن تسلم بأن الله تعالى موصوف بصفات الكمال، وأنه ليس كمثله شيء، فإن ذات الله تعالى أجلّ من أن تتناول على هذا النحو.

فهذا النوع من التفكير مما نهينا عنه، ولم يكلفنا الشرع به لأنه خارج عن نطاق العقل المحدود، فذات الله تعالى فوق الإدراك. إن كل مـا كلفنـا بــه أن نعلــم أن الله

<sup>(1)</sup> معالم الدين، (1/ 222).

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، ص218.

<sup>(3)</sup> بحوث في المعتزلة، ضمن مجموعة: المتراث اليونماني في الحضارة الإسلامية، دراسات لكبار المستشرقين، د. عبدالرحمن بدوي، ص208-209، الطبعة الثالثة، دار النهضة العربية، 1965.

موجود، وأن له الأسهاء الحسني، والصفات العليا، والكمال المطلق، وما وراء ذلك يجب الإمساك عنه، ولا يحل البحث فيه، فالعلم به لا ينفع، والجهل به لا يضر.

فالذي يقتضيه النظر السليم، ويتطلبه الاعتقاد الذي أوجبه الله تعالى على عباده، أن لله تعالى صفات يستشعر المؤمن بإثباتها علاقة الله تعالى بالعالم، وعلاقة هذا العالم به، وعلاقة هذا الإنسان بالله خالقه، بها يحقق له منهج العبودية لله وحده، وخلافة الأرض وعهارتها.

والحق الذي لا شك فيه أن المعروف عن السلف الصالح أنهم لا يتجاوزون الكتاب الكريم والسنة النبوية المطهرة في مسألة الذات الإلهية وصفاتها، فلا يقولون على الله بغير علم، ولا يسألون عن الصفات هل هي عين الذات أم غير الذات. ولذلك يقول ابن تيمية: «القول الشامل في جميع هذا الباب، أن يوصف الله بها وصف به نفسه، أو وصفه به رسوله على ، وبها وصفه به السابقون الأولون، لا يتجاوزون به القرآن والحديث، ومذهب السلف أنهم يصفون الله بها وصف به نفسه، وبها وصفه به رسوله على من غير تحريف، ولا تعطيل، ومن غير تكييف ولا تعطيل،

أما ما كان من المتكلمين معتزلة وأشاعرة وأباضية من الحديث في علاقة الصفات بالذات، فقد جاء من التأثر بالفكر الفلسفي في التدقيق في ثنايا الأمور، التي لا طائل من وراثها، سوى إلزام الخصم المتفلسف بالمنهج الفلسفي وإن كان هذا النهج محاولة جريثة ومخلصة في محاولة رد المعتدي على قداسة النص الديني بالتأويل، وتحكيم المنهج الفلسفي في مدلولاته، هذه المحاولة جعلت المتكلمين يستندون أساساً إلى النص الشرعي في إثبات اعتقادهم وتدعيمه بالمنهج العقلي على وجه يدفع الخصم.

<sup>(1)</sup> علم الكلام وبعض مشكلاته، د. أبو الوفا التفتازاني، ص133، طبعة دار الثقافة، 1979.

الصفاذ الإلهية

#### صفة العلم:

اتفق المتكلمون على أن الله عالم، أي منكشف له كل ما كان، وما سيكون، دون سبق خفاء أو جهل، فالله تعالى محيط بجميع المعلومات، لا تخفى عليه خافية في الأرض ولا في السهاء (1). وهذا هو الفرق الأساسي بين تصور المتكلمين لصفة العلم وتصور الفلاسفة.

فالثابت عند المتكلمين والفلاسفة أن الله يعلم ذاته ويعلم غيره، لكن الخلاف الجوهري بينها دار حول معرفة الله أو علمه سبحانه للجزئيات المتغيرة، فذهب المتكلمون إلى أن الجواهر يعلمها الله بأفرادها، لأنه هو الذي أوجدها أولاً منفردة، ثم ألف بين هذه الجواهر ليكون الأجسام، وهو الذي خصص كل جوهر أو جسم لمجموعة معينة من الأعراض.

لذلك كان مسلك المتكلمين يفيد العلم بالجزئيات، كما يفيد العلم بالكليات، ذلك لأن الجزئيات كالكليات صادرة عنه على صفة الإتقان، ومقدرة له، فيكون عالماً بها معاً، أما مسلك الفلاسفة فلا يوجب إلا علماً كلياً (2).

وقد أثبت الأباضية صفة العلم لله تعالى، بمعنى أنه منكشف له كل ما كان وما سيكون، دون سبق خفاء أو جهل، وفي هذا يقول أحد علمائهم: «قال أهل الاستقامة - يعني الأباضية -: إن الله تعالى عالم، وإن له علم، بمعنى أنه عالم بالأشياء، لأن له علم هو غيره، به علم الأشياء، وقولنا: إن له علم ، كما قال في كتابه:

<sup>(1)</sup> انظر على سبيل المشال: الانتصار، للخياط، ص87، طبعة دار الكتب المصرية 1952. المغني، (5/ 22). نهاية الإقدام، ص152. المسائل الخمسون في أصول الدين للرازي، تحقيق: د. السقا، ص49، ط2، المكتب الثقافي، 1989. إحياء علوم الدين للغزالي، (1/ 188). المطالب العالية للرازي، تحقيق: د. السقا، ص(1/ 151)، طبعة بيروت، 1987. علم الكلام على مذهب أهل السنة والجهاعة لابن حزم، تحقيق: د. السقا، ص71، طبعة القاهرة، 1989.

<sup>(2)</sup> شرح المواقف، للشريف الجرجاني، الموقف الخامس، تحقيق: د. المهدي، ص112-113.

﴿ أَنزَلُهُ رَبِعِلَمِهُ ﴾ [النساء:166] (1). والدليل العقلي على أن الله تعالى عالم: أن الأفعال المحكمة الواضحة في عالمنا لا تكون إلا من عالم "(2).

ويذهب شيخ الأباضية - في عصره - (الثميني) إلى: أن الله تعالى يجب أن يكون عالماً بكل شيء: جزئياً كان أو كلياً، فصفة العلم الإلهي عامة (3)، ويقول في موضع آخر: (ولما كانت الماهيات المطلقات لا يمكن دخولها في الوجود إلا مع تخصيصها بزمان، وعل، وكيفية، ووضع، ومقدار، وكل وجه وجدت عليه أمكن في العقل وقوعها على خلافه أو مثله، ولا يتخصص إلا بالقصر عليه، وجب أن يكون عالماً بها من كل وجه. وذلك أول دليل على أنه تعالى عالم بالجزئيات (4).

والعلم الإلهي الذي يتحدث عنه مشايخ الأباضية ليس علماً كسبياً، لأن العلم الكسبي لا يكون إلا حادثاً، لأنه: إما أن يفسر بالعلم الحاصل عن النظر - وهو الكسبي لا يكون إلا حادثاً، لأنه: إما أن يفسر بالعلم الحاصل عن النظر - وهو المشهور - أو بها تعلقت به القدرة الحادثة، ولا يخفى تعذر العلم الإلهي على كل منها، فإذا علمت هذا، عرفت أن ما وقع في الكتاب والسنة موهماً ظاهره حدوث العلم الإلهي وكسبه يجب القطع بأن ظاهره غير مراد، وذلك مثل قوله تعالى: ﴿ فَلَيْعَلَمَنَّ اللّهُ اللّهِ عَلَى المَّلُونِ المَلُونِ المَلُونِ المَلُونِ بِهَا علمه منهم أزلاً من خير أو شر، فأطلق العلم الإخراء المتأخر عند وقوع أماراته من خير أو شر، وتسمية الجزاء بالعلم من باب تسمية المتعلق باسم التعلق، لأن العلم يتعلق بالمعلوم، فأطلق عليه، وهو مجاز شائع (٥٠).

<sup>(1)</sup> الكشف والبيان، (1/ 253).

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، (1/ 79).

<sup>(3)</sup> معالم الدين، (1/ 190).

<sup>(4)</sup> المصدر السابق، (1/ 226).

<sup>(5)</sup> المصدر نفسه، ص229.

وقد استدل الشيخ الأباضي على كونه تعالى عالِماً بالنظر إلى أفعال عتالى من ناحية الإحكام والاختيار المشاهد في الكون، فالاستدلال على علمه تعالى بالإحكام يتبين من أنه لو لم يكن عالِماً لم يكن الإنسان في ذاته متصفاً بها هو عليه من غاية الإحكام والإتقان، ودقائق المحاسن التي لا تنحصر، ومن جوز صدور عجائب مصنوعاته تعالى - مع كثرتها وخروجها عن حد الحصر - عن جاهل، على سبيل الاتفاق - المصادفة - كان معانداً للحق، جاحداً للضرورة.

والاستدلال على كونه تعالى عالماً من جهة الاختيار، فهو أوضح. ووجه الاستدلال به: أنه تعالى فاعل بالاختيار، والفاعل بالاختيار لا بد وأن يكون قاصداً إلى ما يفعله، والقصد إلى الشيء مع الجهل به محال، ولا يتصور القصد من الله إلا مع العلم بالمقصود، وإن كان يتصور من الحادث مع العقد والظن والوهم، فلا يتصور من الله تعالى ذلك، إذ إن اختيار الفعل بناءً على ظن ومن ثم إمكان الخطأ إنها هو نقص، يتعالى الله عنه، وهو جائز على المخلوقين، فتعين أن يكون سبحانه عالماً بكل كبيرة وصغيرة (1).

ومها يكن من أمر، فإن مسألة العلم الإلهي ليست كها وصفها الفلاسفة، وكها حاول المتكلمون حلها، إلا مسألة أسيء وصفها، إذ كيف يجوز للإنسان أن يتساءل إذا كان علم الله تعالى عاماً أو خاصاً، كلياً أو جزئياً، قديهاً أو حديثاً، ما دام هذا العلم يختلف اختلافاً جوهرياً عن علم الإنسان، فبأي حق أو منطق نقارن بين علمين لم يكن بينها وجه للمقارنة؟

فغاية ما يستطيع المرء أن يقوله هنا: إنه سبحانه قد أحاط بكل شيء علماً، فعلمه تعالى لا يحده زمان و لا مكان، و لا تقدم و لا تأخر، و لا نقول عنه كلي و لا جزئي، بل نثبت له صفة العلم الذي يحيط بالوجود كله بدون تمثيل أو تشبيه أو تكييف.

<sup>(1)</sup> معالم الدين، ص193-194.

## صفة الإرادة:

اتفق المسلمون جميعاً متكلمين وفلاسفة على كون الباري سبحانه مريداً، إلا أنهم اختلفوا في معنى الإرادة وتفسيرها، هل هي قديمة أم حادثة، وهل هي صفة زائدة على الذات أم لا؟ ونلاحظ أن هذا الاختلاف لم يكن فقط بين الفِرَق الإسلامية المتباينة، بل وجد أيضاً بين الفرقة الواحدة ذاتها، بعضها مع بعض.

وقد أثبت الأباضية لله تعالى صفة الإرادة انطلاقاً من قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللّهَ يَفْعَلُ مَايُرِيدُ ﴿ الْبَرِجِ:16]. وقد عدوها مَايُرِيدُ ﴿ الْبَرِجِ:16]. وقد عدوها صفة ذات، لأن كل ما علمه الله فقد أراده، وليست إرادته تعالى فعلاً من أفعاله، كها قال من حاد عن الحق - يعني المعتزلة - ، إذ لو صح كان فعلاً أراده في نفسه، أو في غيره، أو أفعالاً قائمة بنفسها، هذه هي الاحتبالات الثلاثة الممكنة، فأما القول إنه تعالى أحدثها في نفسه فليس هو محلاً للحوادث، وأما القول إنه أحدثها في غيره، كان ذلك الغير مريداً، وأما القول إنه أحدثها قائمة بنفسها كان مستحيلاً، لأن الإرادة صفة، والصفة لا تقوم بنفسها، فلما فسدت هذه الوجوه، صح أنه تعالى لم يزل مريداً كما أنه لم يزل قادراً (۱).

وبذلك يلتقي الأباضية مع أهل السنة، الذين ذهبوا إلى أن الله تعالى موصوف بالإرادة، وأن إرادته تعم جميع مخلوقاته، فها شاء كان، وما لم يشأ لم يكن، والإرادة هي: الصفة وجودية قديمة قائمة بذاته تعالى، تخص الممكن ببعض ما يجوز عليه من وجود أو عدم، أو مقدار أو زمان، أو جهة، والتخصص هو ترجيح أحد طرفي المكن بالوقوع بدلاً عن مقابلة اله.

<sup>(1)</sup> الكشف والبيان، ص259.

 <sup>(2)</sup> القول السديد في أهم قضايا علىم التوحيد، د. محمد المهدي، ص232، طبعة الحصفا والمروة،
 1997. أيضاً: تاريخ الفلسفة العربية، حنا الفاخوري وزميله خليل الجر، (2/ 281)، بيروت،
 1982. معارج السالكين، ص49.

وقد خالف الأباضية المعتزلة التي اتفقت على اعتبار صفة الإرادة من صفات الأفعال، كما اتفقت أيضاً على حدوثها، لأن أفعال الله تتصل بمخلوقات، وهذه حادثة، فمن الضروري أن تكون الإرادة حادثة بحدوثها، وقد اعتمدوا هنا على مبدئهم المعروف، وهو أن ما يقارن الحوادث حادث مثلها. وفي هذا يقول القاضي عبدالجبار: «وقال شيخنا أبو علي، وأبو هاشم، ومن تبعها: إنه سبحانه مريد على الحقيقة وإنه يحصل مريداً بعدما لم يكن، إذا فعل الإرادة، وإنه سبحانه يريد بإرادة حادثة، ولا يصح أن يريد لنفسه ولا بإرادة قديمة، وإن إرادته توجد لا في محل، إذ لا يجوز أن تكون في عل – على عكس إرادتنا – فلا يصح أن تحل في ذاته، لأن ذاته ليست محلاً للحوادث، ولا أن تحل في غيره، وإلا كان الغير أولى بإيجاب الحكم له، وهكذا فهي إرادة محدثة لا في عل، بمعنى أنها قائمة بذاتها، لا في ذاته تعالى»(1).

والإرادة الإلهية عند شيخ الأباضية القلهاتي: «إرادة أمر، لا إرادة حتم، فهو تعالى مريد لما أمر به، ونهى عنه، مما علم أنه يكون»<sup>(2)</sup>. ويفرق (الثميني) بين الإرادة والرضا من ناحية، وبين الرضا والأمر من ناحية أخرى: فليس كل ما أراده الله يرضى عنه، بمعنى أنه قد يريد الله شيئاً، ولكنه لم يرضَى عنه.

مثال ذلك: كفر أبي لهب، فإنه تعالى أراده، ولكنه لم يرضه ولم يـأمره بـه، وإنـما أمره بالإيهان، الذي لا يقدر أبو لهب أن يأتي به، لعجزه عنه، نظراً لاشـتغاله بـالكفر المانع له.

لقد أخطأ المعتزلة حين ظنوا أن الأمر يستلزم الإرادة بمعنى أن كل ما أمر الله به فقد أراده، وأن النهي يستوجب عدم الإرادة، فجعلوا إيهان الكافر مراداً لله تعالى، لكونه مأموراً به، وكفره غير مراد له لكونه منهياً عنه، ولكن الأباضية تـرى أن

<sup>(1)</sup> المغني، 6/ 3، شرح الأصول، ص440، المختصر في أصول الدين، للقاضي عبـدالجبار، ص196، القاهرة 1971.

<sup>(2)</sup> الكشف والبيان، ص261.

الشيء قد لا يكون مراداً ويؤمر به، وقد يكون مراداً وينهى عنـه لحكـم ومـصالح يحيط بها علم الله تعالى، فهو ﴿ لَا يُشْتَلُ عَمَّا يَفْعَلُ ﴾ [الانبياء:22](1).

والإرادة صفة بها ترجيح أحد طرفي الممكن، فلو لم يكن الله مريداً لما اختص العالم بوجود ولا مقدار، ولا صفة، ولا زمان، بدلاً عن نقائصها الجائزة. فالإرادة تتعلق بالممكنات، وعملها يلي عمل العلم، فها علم الله تعالى وقوعه جاءت الإرادة الإلهية وخصصته بالوجود بدل العدم، وما علم الله أنه لن يوجد خصصت الإرادة الإلهية عدم وجوده ورجحته على وجوده، إذن فها أراد الله تعالى وجوده كان، وما لم يرد وجوده لم يكن.

#### صفة القدرة:

يرى المتكلمون - سواء كانوا معتزلة أو أشاعرة - أن الله تعالى قادر بمعنى أنه إن شاء فعل، وإن شاء ترك، أي أنه تعالى إذا أراد الفعل وقصد إليه فعله، وإن لم يرده وأراد تركه تركه، فهو تعالى مختار في أفعاله. وقد وقع الخلاف بينهم وبين الفلاسفة الذين ذهبوا إلى إنكار صفة القدرة، وقالوا: «إن الله تعالى يلزم عنه الفعل لذاته، وهذا يعني أنه لا يتمكن من الترك»<sup>(2)</sup>.

والدليل على كونه قادراً هو: أن الله تعالى قد صحّ منه الفعل، وصحة الفعل تدل على كونه قادراً، والدليل على صحة وقوع الفعل منه تعالى هو خلقه للعالم من أجسام وأعراض، وصحة الفعل تدل على كونه قادراً<sup>(3)</sup>.

<sup>(1)</sup> معالم الدين، ص206-207.

<sup>(2)</sup> التحقيق التام في علم الكلام، د. محمد الحسيني الظاهري، ص53، طبعة النهضة المصرية، 1939. أيضاً: محاضرات في التوحيد، د. محمد شمس الدين، ص74. العقيدة الإسلامية والأخلاق، د. محيي الدين الصافي، ص47، طبعة القاهرة.

<sup>(3)</sup> الكشف والبيان، ص78. شرح الأصول، ص151. المحيط بالتكليف، للقاضي عبدالجبار، ص114-115. المغنى، (5/ 204).

ويبين شيخ الأباضية (الثميني) أنه لو لم يكن الصانع للعالم قادراً، لما أوجده، ولكان عاجزاً، والعاجز لا يأتي منه فعل ولا ترك<sup>(1)</sup>. ويقيد الإيجاد بالاختيار، لأنه هو المستلزم للقدرة، إذ الإيجاد بدون هذا الشرط لا يدل على القدرة، كإيجاد العلمة والطبيعة إذ لا يلزم أن تكون العلة أو الطبيعة قادرة ولا مريدة ولا حية ولا عالمة<sup>(2)</sup>.

#### صفة الحياة:

يرى الأباضية أن صفة الحياة هي الأصل في صحة الصفات المتعاقبة، فكونه تعالى عالمًا قادراً، لا بد أن يستلزم ذلك كونه حياً، وفي هذا يقول القلهاتي: «إن العليم القادر، لا يكون إلا حياً، فلم كان الله قادراً علمنا أنه حي» (3).

هذا الدليل قال به المعتزلة والأشاعرة (4) وقد أقيم على استنباط صفة الحياة استنباطاً عقلياً من مفهوم العالم القادر المريد، فالاتصاف بالحياة شرط للاتصاف بغيرها من صفات المعاني. يقول الباقلاني: «أما الدليل على أن صانع الأشياء حي، هو أنه فاعل عالم قادر، والفاعل العالم القادر، لا يكون إلا حياً. ويبين ذلك فيقول: إنه لو جاز أن تظهر الأفعال المحكمات عمن ليس بحي ولا عالم ولا قادر، لم ندر لعل سائر ما يظهر من الناس يظهر منهم وهم عجزة موتى، ولكن عندما استحال ذلك، دلت الصنائع على أن الله تعالى حي قادر عالم (5).

معالم الدين، ص175.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، ص175.

<sup>(3)</sup> الكشف والبيان، ص79.

<sup>(4)</sup> شرح الأصول، ص161. المختصر في أصول الدين، ص180. الدرر السنية خلاصة شرح السنوسية، ص13. أصول الدين، للبغدادي، السنوسية، ص13. أصول الدين، للبغدادي، ص105. القول المبين، ص286.

<sup>(5)</sup> التمهيد، للباقلاني، ص47. الإنصاف، للباقلاني، ص31. اللمع، للأشعري، ص25. الإرشاد للجويني، ص63. للرشاد للجويني، ص64. شرح المجويني، ص64. شرح العقيدة الطحاوية، ص120. مذاهب الإسلاميين، د. عبدالرحن بدوي، 54. الاقتصاد في الاعتقاد، للإمام الغزالي، تحقيق: د. عيش، ص185، طبعة دار الطباعة المحمدية، 1973.

وهكذا، فإنهم يرون أن الله تعالى لما كان قادراً عالماً، فإنه سيعلم بالضرورة كونه حياً، إذ لا يمكن أن يكون هناك موجود يتصف بالعلم والقدرة دون أن يكون متصفاً بالحياة، ومعنى اتصافه تعالى بالحياة أن حياته تعالى تختلف عن حياتنا، وعن حياة غيرنا من المخلوقات، فحياته تعالى حياة كاملة، لا يعلم حقيقتها إلا الله كسائر صفاته، وأن حياة كل الموجودات مستمدة منها، وأنها غير مسبوقة بعدم، أو مدركة بفناء، فهي من الأزل إلى الأبد.

### صفة الكلام:

لقد شغلت مسألة كلام الله تعالى المسلمين زمناً طويلاً، وكانت من المشكلات البارزة في علم الكلام، حتى أرجع بعض الباحثين فيه سبب تسميته إليها، فهي بحق من المسائل التي كثر فيها الخلاف، واحتدم فيها النزاع، وتعددت فيها آراء العلماء، حتى بلغت تسعة آراء وفقاً لما ذكره «شارح الطحاوية» (11).

وقد اشتد الصراع في مسألة (كلام الله) بين المعتزلة والحنابلة، وبلغ أقيصاه عندما وقعت الفتنة التي امتحن فيها الفقهاء والمحدثون في عهد الخليفة المأمون الذي كان واقعاً تحت سيطرة المعتزلة، وخاضعاً لنفوذهم، فاستطاعوا أن يحملوه على نشر مقالة «خلق القرآن»، وامتحان الناس فيها<sup>(2)</sup>.

وقد عُذَّب فيها جمع غفير، على رأسهم الإمام أحمد بن حنبل، الذي يعد إمام القائلين بقِدَم القرآن، وقد عُرفت هذه المحنة في التاريخ الإسلامي بمحنة «خلق القرآن»، أو «محنة الإمام ابن حنبل»، لكونه أشهر ضحايا المحنة، فقد عُدنَّب هذا الرجل - رحمه الله - وامتُحن، وأوذي وجُلد، فلم يرجع عن رأيه، فهو لم يمتنع عن القول بأن القرآن مخلوق فحسب، بل رفض أن يقول غير مخلوق أيضاً، وكان يقول:

 <sup>(1)</sup> شرح العقيدة الطحاوية، لابن أبي العز الحنفي، تحقيق: جماعة من العلماء، ص168-169، ط8،
 المكتب الإسلامي، 1984.

<sup>(2)</sup> تاريخ بغداد، د. أحمد بن علي الخطيب البغدادي، ص4/ 142، طبعة القاهرة، 1930.

«القرآن كلام الله ولا أزيد على هذا»<sup>(1)</sup>. ويقول في موضع آخـر: «مـن قـال لفظـي بالقرآن مخلوق فهو جهمي، ومن قال: غير مخلوق فهو مبتدع»<sup>(2)</sup>.

وقد توقف فريق في القرآن، فلم يقولوا: إنه مخلوق ولا غير مخلوق، يدعون (الواقفية)، وحجتهم: أن الله تعالى لم يذكر ذلك في كلام رسوله ﷺ، ولا أجمع عليه المسلمون (3).

وأما الأباضية، فإن موقفهم من مسألة كلام الله تعالى، يتسم بالتذبذب والاضطراب بين موقفي المعتزلة وأهل السنة، وقد أشار إلى غموض موقفهم هذا الدكتور (مصطفى الشكعة) حيث يقول: وأما الأباضية، فإن الشيخ محمد يوسف أطفيش يقول بلسانهم: "إن القرآن مخلوق»، وهو في هذا الشطر من رأيه يشارك المعتزلة في رأيهم، ولكنه يعود إلى الاستطراد قائلاً: "وعلمه تعالى به قديم غير حادث، ثم يعود مرة أخرى إلى القول بأن القرآن المتلو بالألسن المكتوب في المصاحف ليس بقرآن حقيقة، بل هو دال على القرآن. ويختم الدكتور الشكعة كلامه بقوله: وهو رأي غريب لم أستطع أن أفهمه (4).

ومهما يكن من وجود تباين في المذهب الأباضي حول مسألة كلام الله تعالى، فيمكن القول بأن المذهب في هذه المسألة انشطر إلى فريقين، فريق يقول إن القرآن كلام الله تعالى. وقد ذكر هذا شيخ الأباضية المتأخرين (الثميني) في كتابه «معالم الدين»، حيث يقول: إن في هذه المسألة موقفين متعارضين، أحدهما: أن كلام الله

<sup>(1)</sup> طبقات الشافعية الكبرى، لعبدالوهاب تقى الدين السبكي، (1/ 207)، طبعة القاهرة، 1906.

<sup>(2)</sup> مختصر الصواعق المرسلة، لابن القيم، (2/ 307)، طبعة مكة المكرمة، 1929. أيضاً: الرد على الجهمية والزنادقة، للإمام أحد بن حنبل، تحقيق: د. عميرة، ص115، 126، طبعة السعودية، 1982. أيضاً: رسائل في العقيدة، د. محمد صالح العثيمين، ص89، طبعة الرياض، 1983.

<sup>(3)</sup> الإبانة في أصول الديانة، للأشعري، ص29-30، طبعة المنيرية، القاهرة.

 <sup>(4)</sup> إسلام بلا مذاهب، د. مصطفى الشكعة، ص138-139. قارن: إزالة الاعتراف عن محقي آل أباض، للشيخ محمد يوسف أطفيش، ص2، 56، طبعة سلطنة عهان.

صفة له، وكل ما هو صفة له، فهو قديم، فكلامه تعالى قديم. والشاني: أن كلامه مؤلف من أجزاء مترتبة متعاقبة في الوجود، وكل ما هو كذلك فهو حادث، فكلامه تعالى حادث(1).

ولعل هذا الخلاف المرحلي بين الأباضية في مسألة (خلق القرآن) قد انتهى إلى الإمام أبي الحسن الأشعري قبل أن يحسم المسألة في كتاب «الإبانة في أصول الديانة»، وقبل أن يتعرف على ما انتهى إليه معظم الأباضية. ومن هنا فإنه حكم بهذا التعميم الذي تعوزه الدقة في الوقوف على ما انتهى إليه أمر الأباضية حين قال في مقالاته: «وكل الخوارج يقولون بخلق القرآن»<sup>(2)</sup>. والأباضية فرقة منهم، فهي تقول برأيهم <sup>(3)</sup>.

وقد ذكر مشايخ الأباضية المتقدمين منهم والمتأخرين نصوصاً وأدلة تثبت أن الأباضية لم تكن على رأي واحد في مسألة كلام الله تعالى، فها هو القلهاتي وهو أباضي ضليع يقول: «إن كلام الله تعالى قديم، لأنه قد ثبت أنه متكلم، كما ثبت أنه عالم، وأن من صفته الكلام، وهي صفة ذات، وصفاته لم يزل موصوفاً بها، فوجب أن يكون متكلماً، وأن يكون له كلام.

والدليل على أن كلامه أزلي قديم قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا آمَرُهُۥ إِذَاۤ أَرَادَ شَيْعًا آَن يَقُولَ لَهُۥ كُن فَيَكُونُ ۞﴾ [بس:82]. فبين أن قوله: ﴿كُن ﴾ يتعلق بخلق ما خلقه، فلو كان قوله مخلوقاً لاقتضى أن يكون له قول آخر فيه يقول: ﴿كُن فَيَكُونُ ﴾.

<sup>(1)</sup> معالم الدين، 2/ 9 بتصرف.

<sup>(2)</sup> مقالات الإسلاميين، (1/ 187).

<sup>(3)</sup> الأباضية عقيدة ومذهباً، ص100.

وكذلك القول الثاني، لو كان مخلوقاً، كان حكمه حكم القول الأول، وقد كان الأمر يتسلسل إلى ما لانهاية له، وذلك ما لا يصح به وجود قول، وفي هذا أدل دليل على صحة ما قلناه من قِدَم الكلام»(1).

ويستدلون على قولهم بقِدَم القرآن بقوله تعالى: ﴿ يَلَهُ الْأَسَرُ مِن فَبَلُ وَمِن بَمَدُ ﴾ [الروم: 4]. وقبل وبعد في الآية، إذ لم يقيدا بشيء يقتضي الأزل، وإذا قُيدًا بشيء فقيل: قبل كذا، وبعد كذا، كان ذلك لما قيد له، أما إذا قيل قبل مطلقاً، وبعد مطلقاً، كان المراد به الأزل والأبد، أي أن الأمر الإلهي – وهو قول أو كلام – أزلي قديم غير عدث أو مخلوق (2).

ومما استند إليه هذا الاتجاه من أدلة تدعم رأيه القائل بقدم القرآن استشهاده بقول مأثور للإمام على بن أبي طالب، وفي هذا يقول القلهاتي: إن الإجماع أثبت أن القرآن غير مخلوق، بدئيل ما ثبت من أن عليّ بن أبي طالب لما أنكر عليه جماعته الخوارج تحكيم القرآن، قال: «أنا ما حكمت مخلوقاً، وإنها حكمت القرآن. فصح أنه ما حكم مخلوقاً، وإنها حكم القرآن.

وقد رد أنصار هذا الرأي من الأباضية على الحجج التي قدمها شيوخ المعتزلة لإثبات خلق القرآن، وأنه ليس بقديم، مثل احتجاجهم بقول تعالى: ﴿ إِنَّاجَعَلْنَهُ وَمُنَاعَرُبِيًا ﴾ [الزخرف: 3]، وقول ه: ﴿ مَا يَأْنِيهِم مِن ذِحَرِين رَّبِهِم مُحَدَث إِلَّا اَسْتَمَعُوهُ وَمُ يَلْعَبُونَ ۚ إِلَا لِيهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله الأولى لا تفيد الخلق فقط، وإنها تعني أيضاً (تصيير) وكذلك (تفصيل). والمعنى في الحدوث في الآية النائية هو قراءته، أو العبارة عنه أو تلاوته (4).

<sup>(1)</sup> الكشف والبيان، (1/ 289).

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، ص290.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ص291.

<sup>(4)</sup> المصدر نفسه، ص298-306 بتصرف.

لكن الفريق الثاني يخالف هذا الفريق رأيه في أن القرآن قديم، ويرى أن القرآن حدث و مخلوق، وهو بذلك ينهج نهج المعتزلة في هذه المسألة، وفي هذا يقول شيخ الأباضية المتأخرين الثميني: «قلنا نحن والمعتزلة، ومن وافقنا في ذلك: كلام الله حروف وأصوات، لكنها ليست قائمة بذاته تعالى، بل يخلقها الله تعالى في غيره، كاللوح المحفوظ، وجبريل النيخية، وهو – أي الكلام – حادث، كها ذهبت الكرامية، خلافاً للحنابلة، وأن هذا الذي نقوله لا ينكره الأشاعرة، بل يقولون به، ويسمونه كلاماً لفظياً، ويعترفون بحدوثه، وعدم قيامه بذاته تعالى، ولكنهم يثبتون أمراً زائداً وراء ذلك، وهو المعنى القائم بالنفس، ويزعمون أنه غير العبارات الدالة عليه، (1).

وإلى هذا المعنى ذهب (الشهاخي) إذ يقول: ندين بأن الله خالق كلامه، ووحيه، ومحدثه، وجاعله ومنزله، (2) . ويؤيده في هذا صاحب كتاب «العقود الفضية» حيث يقول: وفعند المحققين من الأباضية إنه - أي القرآن - مخلوق، إذ لا تخلو الأشياء إما أن تكون خالقاً أو مخلوقاً، وهذا القرآن الذي بأيدينا نقرؤه مخلوق لا خالق، لأنه منزل ومتلو، وهو قول المعتزلة، والعلم غير المعلوم» (3).

وقد قدم شيخ الأباضية المتأخرين (الثميني) أدلة على حدوث كلام الله تعالى، هي بعينها الأدلة التي ذكرها المعتزلة عند حديثهم عن هذه المسألة، نذكر منها الأدلة الآبية:

<sup>(1)</sup> معالم الدين، (2/10-11). قارن: المسلك المحمود لمؤلفه الأباضي، سعيد التعباريف، ص153، طبعة الجزائر، 1321هـ. مقالات الإسلاميين، (1/ 187). بحوث في المعتزلة، للمستشرق الفونسو تلينو، ضمن التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية، د. بدوي، ص204. عقيدة الأباضية في مجموعة مباحث ونصوص نشرها أساتذة مدرسة الأداب العليا، احتفى الأبا بالمؤتمر الرابع عشر للمستشرقين، ص505-545، طبعة الجزائر، 1905.

 <sup>(2)</sup> أصول الديانات، لمؤلفه الشيخ عامر بن عـلي الـشياخي، ص4، طبعـة القـاهرة، 1304هـ.. وهـٰـذا الكتاب يعد عمدة كتب الأباضية في جبل نفوسة.

<sup>(3)</sup> العقود الفضية، لسالم الحارثي، ص289.

1- إن القرآن ذكر، والذكر محدث، فيكون القرآن محدثاً، ودليل ذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكُرٌ ﴾ [الزخرف:44].

2- قوله: ﴿ كِنَبُ أُخِكِمَتَ اَيَنَكُهُ ثُمُّ فُصِلَتَ ﴾ [هود: 1]، فإنه يدل على أن القرآن مركب، وكل مركب حادث.

3- قوله: ﴿حَتَّىٰ يَسْمَعَ كَلَكُمُ ٱللَّهِ ﴾ [التوبة:6].

4- إن القرآن موصوف بأنه منزل، وتنزيل، ومجعول، وما هو كذلك حادث ضرورة، لاستحالة الانتقال بالإنزال والتنزيل على القديم.

5- النسخ حق بإجماع الأمة، وواقع في القرآن، وهو رفع وانتهاء على ما حقـ ق في محله، ولا شيء منها يتصور في القديم، إذ ما ثبت قدمه استحال عدمه (1).

وغير هذه الأدلة كثير، مما قدمه أنصار الرأي القائل بأن القرآن مخلوق وليس قدياً.

وهكذا، كانت مسألة كلام الله تعالى صعبة شائكة، لا يطمئن الإنسان فيها إلى رأي، فالأفضل بنا أن نتوقف في هذه المسألة، ونقر بها عليه عموم المسلمين من أن القرآن كلام الله تعالى، وأما كونه مخلوقاً أو غير مخلوق، فلا نقول شيئاً من هذا، والله تعالى أعلم.

# صفتا السمع والبصر:

أشار شيخ الأباضية المتأخرين (الثميني)، في كتابه «معالم الدين» إلى اختلاف الفرق فيا يتعلق بصفتي السمع والبصر، هل يجب إثباتها لله تعالى، أم ينبغي تأويلها وردهما إلى صفة العلم؟ كما أشار إلى اختلاف مشايخ الأباضية فيا بينهم في هاتين الصفتين فيقول: «وبالجملة فقد تحصل للمشايخ ههنا قولان:

<sup>(1)</sup> معالم الدين، ص(2/ 14 - 15).

أحدهما: أنهما إدراكان مخالفان للعلم بجنسها، مع مشاركتهما له في أنهما صفتان كاشفتان، يتعلقان بالشيء على ما هو عليه.

والثاني: أنها من جنس العلم إلا أنها لا يتعلقان إلا بالموجود والمعين، والعلم يتعلق بالموجود والمعدوم وبالمطلق<sup>(1)</sup>.

## الصفات الخبرية:

الصفات الخبرية: هي ما كان الدليل عليها مجرد خبر الرسول الله ، من غير استناد إلى دليل عقلي (2). وهي ما جاءت في الذكر الحكيم، والسنة النبوية من ألفاظ يوهم ظاهرها مماثلة الله تعالى للحوادث، مثل العين، والوجه، والقدم، والساق، واليد، والاستواء، والنزول، والمجيء والجهة... إلى آخر هذه الألفاظ التي ورد ذكرها في القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة.

وموقف السلف من هذه الألفاظ أنهم نزهوا الله تعالى عن التشبيه، ووصفوه بها وصف به رسوله على الشبيه عن التشبيه، ولا تمثيل، وصف به رسوله على نفياً وإثباتاً من غير تحييف ولا تمثيل، والصفات مثل الذات، إثبات وجود لا إثبات كيفية (3).

وهم بهذا يثبتون الاستواء على العرش، والمجيء، والنزول، والوجه، والجنب، وغيرها من الصفات الخبرية بدليل السمع، كما ينزهونه تعالى بدليل العقل والسمع، ويفوضونه سبحانه، في معرفة حقيقتها، فمثلاً قول على : ﴿وَلِنُصَنَعَ عَلَى عَيْنِي ۚ ﴾ [طه:39] يقولون: لله تعالى عين ليست كأعيننا، الله أعلم بها، ووجهة نظرهم في هذا، أن الله سبحانه نسب لنفسه هذه الصفة وغيرها، فالنسبة صحيحة لا محالة، لكن ليس على المعنى الحقيقي المتبادر إلى الذهن من هذه الألفاظ، لوجود هذه الآية

<sup>(1)</sup> معالم الدين، (1/ 206).

<sup>(2)</sup> ابن القيم وموقفه من التفكير الإسلامي، د. عوض الله جاد حجازي، طبعة القاهرة.

<sup>(3)</sup> كتابنا: القول السديد في أهم قضايا علم التوحيد، ص286.

المحكمة ﴿لَيْسَكِمِنْ لِهِ عَلَى مُسَلِدٌ ﴾ [الشورى:11]، ولهذا كان الإمام الشافعي - رحمه الله -يقول: (آمنت بكلام الله على مراد الله، وبكلام رسول الله ﷺ على مراد رسول الله)(1).

وفي هذا يقول الإمام البيهقي: «يجب أن يعلم أن استواء الله تعالى ليس باستواء اعتدال عن اعوجاج، ولا استقرار في مكان، ولا مماثلة لشيء من خلقه، لكنه مستوعلى عرشه كها أخبر بلا كيف، وبلا أين، بائن عن جميع خلقه، وأن إتيانه ليس بإتيان من مكان إلى مكان، وأن مجيئه ليس بحركة، وأن نزوله ليس بنقلة، وأن وجهه ليس بصورة، وأن يده ليست بجارحة، وأن عينه ليست بحدقة، وإنها هذه أوصاف جاء بها التوقيف فقلنا بها، ونفينا عنها التكييف»<sup>(2)</sup>.

فموقف السلف من هذه النصوص عدم التأويل واعتبارها من المتشابه الذي لا يعلم تأويله إلا الله. ويمثل هذا المذهب الإمام مالك وشيخه ربيعة وأحمد بن حنبل، وغيرهم جمع كثير، فقد سئل الإمام مالك عن كيفية الاستواء في قوله تعالى: ﴿الرَّمْنُ عَلَى الْمَرْشِ السَّوَى الله والكيف مجهول، والكيف مجهول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة. لأنه سؤال عما لا يعلمه البشر، ولا يمكنهم الإجابة عنه (3).

إلا أنه ظهر في المجتمع الإسلامي جماعة من المبتدعة مالت إلى التشبيه والتجسيم، أخذوا بظاهر النصوص الموهمة للتشبيه، ورأوا تفسيرها كما وردت من غير تأويل، كغلاة الشيعة الذين صاروا إلى نوعين من التشبيه، أحدهما: تشبيه الخالق

<sup>(1)</sup> العقائد الإيانية في العقيدة الإسلامية، د. عبدالسلام عبده، ص129، طبعة القاهرة، 1979.

<sup>(2)</sup> الاعتقاد، للإمام البيهقي، ص52-53. قارن: إشارات المرام من عبيارات الإميام، كهال البدين البياضي، ص188، طبعة الحلبي، 1949.

<sup>(3)</sup> الرسالة التدمرية، لابن تيمية، ص22، طبعة القاهرة. قارن: الأسهاء والسفات، للإمام البيهقي، ص408.

بالمخلوق، فقالوا: الإله ذو صورة مثل صورة الإنسان، الثاني: تشبيه المخلوق بالخالق. وفي هذا يقول الشهرستاني: «هؤلاء هم الذين غلوا في حق أثمتهم حتى أخرجوهم من حدود الخليقية، وحكموا فيهم بأحكام الإلهية، فربها شبهوا واحداً من الأثمة بالإله، وربها شبهوا الإله بالخلق، وإنها نشأت شبهاتهم من مذاهب الحلولية، ومذاهب اليهود والنصارى، إذ اليهود شبهت الخالق بالخلق، والنصارى شبهت الخلق بالخالق، فسرت هذه الشبهات في أذهان الشيعة الغلاة، حتى حكمت بأحكام الإلهية في حق بعض الأثمة» (1).

كذلك قال بالتجسيم (الهاشمية) حيث زعموا أن معبودهم جسم ذو حد ونهاية، وطول وعرض، وأنه نور ساطع يتلألأ كالسبيكة الصافية من الفضة، وأنه ذو لون وطعم ورائحة، وأنه ذو حواس خسة كحواس الإنسان، وأن طول سبعة أشبار من شبر نفسه (2). وقد تبع هؤلاء (الكرامية)، حيث أطلق أكثرهم على الله لفظ الجسم، وقد ذهب ابن كرام إلى أن معبوده في جهة، لكون الأجسام فيها، وأنه عماس للصفحة العليا من العرش، ويجوز عليه الحركة والانتقال والتحول والنزول (3).

وهكذا غالى المشبهة (4) والمجسمة في شأن الإله حتى جعلوه متحيزاً في جهة، وأنه على صورة إنسان، وكان لموقف المشبهة والمجسمة هذا وغلوهم في التشبيه والتجسيم، أن ظهرت فرقة المعتزلة، وغالت في التنزيه، ووحدة الإله حتى انتهوا إلى

<sup>(1)</sup> الملل والنحل، (1/ 173). مقالات الإسلاميين، (1/ 66). التبصير في الدين، ص107.

 <sup>(2)</sup> الفرق بين الفِرَق، 65. مقالات الإسلامين، (1/ 106-109). المواقف، (5/ 42)، تحقيق: د.
 المهدي.

 <sup>(3)</sup> مذهب التجسيم عند المسلمين، مذهب الكرامية، د. سير مختار، ص203 وما بعدها، طبعة الإسكندرية، 1971. الملل والنحل، (1/ 108 – 109). الفرق بين الفِرَق، ص216.

<sup>(4)</sup> المشبهة: فرقة من كبار الفِرَق الإسلامية، تمسكت بحرفية النص وظاهره، وهي تنضم مجموعة من الفِرَق الفرعية، مجمعها كلها القول بتشبيه الله تعالى بالمخلوقات، وتمثيله بالمحدثات، ووصفه بالجسمية، ومن أجل هذا جعلت فرقة واحدة، قائلة بالتشبيه، وإن اختلفوا في طريقه.

نفي الصفات الخبرية، وتبعهم في ذلك من الفلاسفة (الفارابي) و(ابن سينا) حيث رأوا جميعاً استحالة اتصاف الباري حقيقة بهذه الصفات، وقالوا بوجوب تأويل ما ورد فيها من الآيات والأحاديث على نحو يليق بذات الله تعالى، واعتبروا القول بثبوتها لله على الحقيقة يعد تشبيها وتجسيها، وذلك في مقابل المشبهة والمجسمة الذين اتسمت مناهجهم في ذلك بتشبيه الباري بصفات المخلوقين.

وأما الأشعرية، فالمتقدمون منهم كـ (الأشعري) و(الباقلاني) وغيرهما كانوا يثبتون هذه الصفات ويتحرجون من تأويلها الذي يقتضي نفيها عن الباري تعالى. وأول من اشتهر عنه أنه أول هذه الصفات من الأشعرية هو (إمام الحرمين)، وتبعه في ذلك جل متأخري الأشعرية - تقريباً - مثل: (الغزالي) و(الرازي) و(الآمدي) وغيرهم. فهؤلاء تشبهوا في هذه المسألة بالمعتزلة والفلاسفة، فذهبوا لا إلى نفي تلك الصفات، ولكن إلى تأويلها بمعاني تليق بذاته تعالى.

ويعتبر الرازي أوضح مثل للغلو في تأويل تلك الصفات، ومعارضة مذاهب المثبتين لها، حتى إنه ألف في ذلك كتباً أسهاه (أساس التقديس)، وفيه يُعنى بإقامة البراهين الكثيرة من العقل والنقل على استحالة اتصاف الباري بها يستلزم كونه جسماً أو في حيز، أو مختصاً بجهة، ويورد كثيراً من شبه الخصوم ثم يجيب عنها، ويذكر ذلك كثيراً من الآيات والأحاديث الواردة في تلك الصفات، ويأخذ في تأويلها بها يتفق مع نزعته في التنزيه، التي تظهر واضحة جلية حتى في خطبة هذا الكتاب(أ).

فالخلف - المتمثل في المعتزلة وأهل السنة - ذهب إلى وجوب تأويل هذه الألفاظ التي توهم المثلية، بتعيين المراد من النصوص الموهمة للتشبيه بها يتناسب مع تقديس الله تعالى، حيث استعملوا المجاز في كل آيات الصفات الخبرية، فصرفوا

<sup>(1)</sup> كتابنا: القول السديد في أهم قضايا علم التوحيد، ص289.

هذه الألفاظ عن معانيها الحقيقية إلى معاني تليق بذاته تعالى. في حين أن السلف حمل آيات الصفات على ظاهرها مع التنزيه، قائلين إن معرفة المعنى المراد منها يفوض إليه تعالى بعلمه هو (١).

وبهذا يتفق السلف والخلف على تنزيه الله تعالى عن المعنى المحال الدي دل عليه ذلك الظاهر، وعلى إخراجه عن ظاهره المحال، وعلى الإيهان بأنه من عند الله تعالى جاء به رسوله على الكنهم اختلفوا في تعيين محمل له على معنى صحيح، وعدم تعيينه، بناءً على الاختلاف في موطن الوقف في قوله تعالى: ﴿وَمَايَمُ لَمُ تَأْوِيلَهُ مُ إِلاَ اللّهُ وَالرّيخُونَ فِي الْمِعْرُونَ فِي الْمُعْرِينَا اللهِ قَالَ عمران: 7].

فالسلف وقفوا على قول ه تعالى: ﴿ وَمَا يَمْ لَمُ تَأْوِيلَهُ ۚ إِلَّا اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهِ وَاللهِ الله وحده هو الذي يعلم تأويله، أما الراسخون في العلم فإنهم يسلمون قائلين: آمنا بهذا المتشابه على وفق مراد الله تعالى. وأما الخلف فإنهم يقفون على قوله ﴿ وَٱلرَّسِخُونَ فِي الْمِلْمَ بِهِ اللهُ تعالى الراسخين في أَلْمِيرٍ ﴾، فكأنهم يشركون في معرفة تأويل هذا المتشابه مع الله تعالى الراسخين في العلم، وعلى هذا فالراسخون في العلم يشاركون الله في علم التأويل، ومن هنا فقد أباحوا لأنفسهم تأويل هذه النصوص التي توهم المثلية (2).

ومن هنا يتضح لنا أن السلف سلَّموا حتى لا يشتغل العقل الإسلامي بالبحث المضني فيا وراء الطبيعة، فقد رأوه أقصر باعاً من أن ينزل ساحة ليس لها بأهل، خوفاً من أن يضل أو يزل، وفوضوا الأمر لله وحده، مع الإيان والتسليم والتقديس، وأن الخلف نزهوا الله تعالى، ورأوا أن هذه الآيات واردة على سبيل

<sup>(1)</sup> مذهب السلف هو تفويض الكيف إلى الله تعالى دون تفويض المعنى الظاهر، فإن الإمام مالكاً قال: (الاستواء معلوم، والكيف مجهول)، أما تفويض المعنى الظاهر فهو مذهب رديء، قال فيه شيخ الإسلام: «فتين أن قول أهل التفويض الذين يزعمون أنهم متبعون للسنة والسلف من شر أقوال أهل البدع والإلحاد، درء تعارض العقل والنقل، (1/ 115) (الناشر).

<sup>(2)</sup> العقائد الإيهانية، ص131. كتابنا: القول المبين، ص209.

المجاز، لا على سبيل الحقيقة، لينزهوا الله تعالى عن مثل ما تردى فيه المشبهة والمجسمة.

أما المشبهة والمجسمة، فخالفوا السلف والخلف، وفهموا هذه النصوص على أنها صفات خبرية لله تعالى، وأنها تدل على المعنى الحقيقي لها من غير تأويل ولا تفويض، وقد أنكروا المجاز في القرآن الكريم، وهذا المذهب لا شك في بطلانه، لأنه قد ثبت بالدليل النقلي والعقلي، أنه تعالى مخالف للحوادث، ﴿لَيْسَ كَمِنْلِهِم شَحَتَ \* ﴾ [الشورى:11].

وبعد هذا التمهيد الذي رأينا البدء به في هذه المسألة حيث عرضنا فيه وجهات النظر المختلفة حول الصفات الخبرية، وقد بان لنا موقف السلف والخلف، والمشبهة والمجسمة، فقد جاء الوقت لبيان وجهة نظر (الأباضية) من الألفاظ الموهمة للتشبيه، وإلى أي المذاهب تميل.

ويقول القلهاتي أحد علماء الأباضية، وهو بصدد نفيه للصفات الخبرية، ورده على الصفاتية، الذين أثبتوا لله تعالى هذه الصفات: «وإنها شبه الله تعالى من جهل اللغة ومعانيها، واتساع العرب فيها، حين وجدوا في القرآن والسنة ذكر النفس،

<sup>(1)</sup> العقود الفضية، للحارثي، ص290.

والوجه، والعين، واليد، والقبضة، واليمين، وغير ذلك من ألفاظ يـوهم ظاهرها التشبيه، فأخذوها على ظاهرها دون تأويل<sup>(1)</sup>.

فقد نتج عن تجريد الأباضية الذات الإلهية عن الصفات أن نفوا عنه الصفات الخبرية، متأولين في الآيات القرآنية، والأحاديث النبوية، التي تثبت لله تعالى الوجه واليد والعين... إلخ، معتقدين أن ما ورد من صفات خبرية في القرآن والسنة لا يقصد منه ظاهر اللفظ، لأنه يوهم التشبيه والتجسيم، وذلك من خواص الحوادث، وهم في هذا ينحون نحو المعتزلة ومتأخري الأشاعرة.

وقد بالغ بعضهم في التأويل لدرجة أنه كان يؤول بغير قرينة، كما فعل الرستاقي في الحديث الذي رواه الإمام مسلم في صحيحه: «إن قلوب بني آدم كلها بين إصبعين من أصابع الرحمن كقلب واحد يصرفه حيث يشاء»<sup>(2)</sup>. فإنه أول قول الرسول «بين إصبعين» أي بين نعمتين من نعمه، أحدهما سوق الخير في التهاس الرزق. والثانية: صرف الشرور عنه (3).

وفيها يلي نعرض بعضاً من الآيات التي يوهم ظاهرها مماثلته تعالى للحوادث، وبيان وجهة نظر الأباضية حولها، سواء ما يُفهم منها (الجسمية)، أو كونه تعالى في (جهة)، حيث إن صفات الله تعالى الخبرية كثيرة، منها ما يوهم إثبات (الجسمية) كالوجه، والعين، واليد، والساق، وغيرها، ومنها ما يوهم إثبات (الجهة) له تعالى كالاستواء والمجيء والنزول وغيرها، وتلك ترتبط بالجسمية أيضاً باعتبار أن الجسم هو المتحيز، والمتحيز إنها يكون في جهة من الجهات الست.

<sup>(1)</sup> الكشف والبيان، (1/ 130) بتصرف.

<sup>(2)</sup> الحديث رواه مسلم في صحيحه، كتاب القدر، باب تصريف القلوب، (8/ 51).

<sup>(3)</sup> منهج الطالبين وبلاغ الراغبين، لمؤلفه خيس بن سعيد الرستاقي، (1/ 404)، طبعة الحلبي. قارن: الكشف والبيان، (1/ 144).

لقد نهج الأباضية في الصفات الخبرية نهجاً عقلياً، ولم يعتمدوا على النهج الشرعي الذي جعلوه منطلقهم في وجوب معرفة التوحيد، وكان يجب أن ينعكس هذا المعتقد على كل نظرتهم للعقائد الإيانية، فقد بذل الأباضية جهداً في صرف تلك الآيات القرآنية عن معانيها الظاهرية إلى معاني أخرى مجازية.

وإعمالاً لمبدأ التأويل أول الأباضية (النفس) في قوله تعالى: ﴿ تَمْلُمُ مَا فِي نَفْسِى وَإِعَمَالاً لَمِبِ اللهِ اللهُ اللهِ ا

أما عن الآيات التي جاء فيه الذكر (اليد) على سبيل الإفراد أو التثنية، مضافة إلى الباري نرى الأباضية يؤولونها بالمنة والعطية تارة، وبالقدرة تارة أخرى، وفقاً لما يقتضيه المقام، فقالوا في قوله تعالى: ﴿يَدُاللّهِ فَرْقَ أَيْدِيهِم الله عنى عنه الله فوق منتهم، فاليد هنا بمعنى (المنة والعطية).

وقالوا في قوله تعالى: ﴿ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنفِقُكِفَ يَشَاهُ ﴾ [المائدة:64] فمعناه: نعمته وقدرته دائمتان، لا يقبضها شيء. وقيل: بل يداه مبسوطتان، أي نعمتاه: نعمة الدنيا، ونعمة الدنيا، وقيل: النعمة الباطنة، والنعمة الظاهرة المناهرة . (2)

<sup>(1)</sup> الكشف والبيان، (1/ 132–133).

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، (1/ 140 - 141).

وأما ما يتصل بلفظ (القبضة) الذي ورد ذكره في قوله تعالى: ﴿وَٱلْأَرْضُ جَمِيعَا فَبْضَتُهُ، يَوْمَ ٱلْفِيكَمَةِ ﴾ [الزمر:67] المراد به قدرته وسلطانه وملكه. وقيل معناه: أن الأرض ذاهبة فانية يوم القيامة بقدرة الله تعالى. وكذلك قوله تعالى: ﴿وَاللّهُ يَقْبِضُ وَيَبْضُكُ ﴾ [البقرة:245]، قيل: معناه يقتر ويوسع على من يشاء من عباده، وليس يعني به قبضة اليد التي فيها الأصابع، ولا بسطها، فلو كان ذلك كذلك لما جاز أن يكون قابضاً باسطاً في آنِ واحد، والله تعالى في حال واحد يقبض الرزق ويبسط على من يشاء من عباده (1).

كها أول الأباضية كل الآيات التي جاء فيها ذكر (الوجه) مثل قوله تعالى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهَا فَانِ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ اللهُ عَلَيْهَا فَانِ اللهُ عَلَيْهَ وَمَنْ اللهُ عَلَيْهَا فَانُهُ وَعَلَيْكُ وَالقصص: 88] بمعنى أن الأعمال تضمحل، ويزول نفعها، إلا من التمس به وجه الله تعالى وتقرب به إليه، وقيل: كل شيء هالك إلا وجهه، أي إلا (الله) تعالى.

وأما قول تعالى: ﴿إِنَّانُطُومُكُولِوَ اللهِ اللهِ الإنسان: 9]، فالمراد به ثواب الله، أو لقصد رضا الله، إذ الوجه: القصد إلى الشيء والعمل له، أو المراد بوجه الله: الله ذاته (2).

كها تأولوا (العين) في قول تعالى: ﴿ وَلِنُصْنَعَ عَلَى عَنِي آ ﴾ [ط:39] بالعلم والحفظ، وقيل: تربى وتغذى على عيني، أي بمرأى مني، لا أكلك إلى غيري، وقال أبو عبيدة: ﴿ عَلَى عَنِي مَا أُريد وأحب. وكذلك قول ه: ﴿ جَرِي بِأَعَيُنِكَ ﴾ [القم:14] معناه: بحفظنا وعلمنا، حيث لا يخفى علينا مكانها. وكذلك قوله تعالى:

<sup>(1)</sup> الكشف والبيان، (1/ 143).

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، (1/ 135–136).

﴿ وَأَصْبِرُ لِمُكْرِرَبِكَ فَإِنَّكَ بِأَعْدُنِكا ﴾ [الطور:48]، أي بحفظنا، والأشياء كلها بعين الله ونظره على الإحاطة بها لا على الجارحة (1).

كها أول الأباضية كل الآيات التي يوهم ظاهرها أن الله تعالى في جهة، أو أنه ينتقل من مكان إلى مكان، مثل الاستواء، والنزول والمجيء. وهم يسلكون في هذا مسلك المعتزلة، يقول القاضي: «كل ما كان محالاً لا يجوز إلا على الأجسام، يجب نفيه عن الله تعالى، وإذا ورد في القرآن آيات تقتضي بظاهرها التشبيه وجب تأويلها، لأن الألفاظ معرضة للاحتمال، ودليل العقل بعيد عن الاحتمال»<sup>(2)</sup>.

وإعمالاً لمبدأ التأويل فقد رفض الأباضية الاستواء على العرش على معناه الظاهر كما ورد في قوله تعالى: ﴿الرَّحْنُ عَلَى الْمَرْشِ السّتَوَىٰ ﴿ ﴾ [طه:5]، لأنه لا يستقر على جسم إلا جسم، ولا يحل فيه إلا عرض، والله منزه عن ذلك، ولأن كل متمكن على جسم لا محال مقدر، فإما أن يكون أكبر منه، أو أصغر، أو مساوياً له، وكل ذلك لا يخلو من التقدير، ولو جاز أن يهاسه تعالى جسم من جهة ما، لجاز أن يهاسه من سائر الجهات فيصير محاطاً به.

فالأباضية رأوا في الاستواء معنى التجسد والتحديد، فأولوه في الآية بـ (الاستيلاء)، أي الملك والقهر والغلبة (3). وينسب إليهم تفسير قوله تعالى: ﴿ مُّمَ السَّرَى إِلَى السَّمَاءَ وَهِي دُخَانُ ﴾ [نصلت:11]، أي استوى أمره وقدرته إلى السهاء، ثم قوله تعالى: ﴿ مُّمَ السَّرَى عَلَى المَرْشِ ﴾ [الحديد:4]، يعني استوى أمره وقدرته ولطفه فوق خلقه، ولا يوصف بصفات الخلق، ولا يقع عليه الوصف، كما يقع على الخلق (4).

<sup>(1)</sup> الكشف والبيان، (1/ 138).

<sup>(2)</sup> المحيط بالتكليف، للقاضي عبد الجبار، ص200، طبعة الدار المصرية للتأليف، 1965.

<sup>(3)</sup> الكشف والبيان، (1/ 183).

<sup>(4)</sup> الجامع الصحيح، مسند الربيع بن حبيب، باب قوله: ﴿الرَّحْنُ عَلَ ٱلْمَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ۞ ﴾ [طه:5] (3/ 35)، طبعة القاهرة.

فالأباضية ترى أن الله منزه عن الاختصاص بالأمكنة والجهات، فالله الذي خلق هذه الجهات الله منزه عن الاختصاص بالأمكنة والجهات لو احتفى بجهة ما لكان متحيزاً، كاختصاص الجواهر والأجسام وتحيزها بالأمكنة والجهات، وفي هذا يقول الجيطالي في كتابه «قناطر الخيرات»: «وقد ثبت استحالة كونه جوهراً أو جسماً، فاستحال كونه مختصاً بجهة، وثبت أنه تعالى في كل مكان» (1).

ويصرح الأباضية بأنه لا ضير عليهم في أن يكون منهجهم في الصفات الخبرية على غرار مذهب المعتزلة والمتأخرين من الأشاعرة، معتقدين أن ظواهر هذه الآيات لا تكون إلا لجسم ولما له حيز وجوهر، وهذه الأمور محالة في حق الله تعالى.

وفي هذا يقول الشيخ محمد يوسف أطفيش الأباضي: يـد الله قدرتـه، وعينـه حفظه، وجنب الله حقه، وقبضة الله ملكه، ويد الله نعمته، ومجيء الله أمـره، ونزولـه إلى سهاء الدنيا نزول ملك من ملائكته إليها بأمره ليحض على عبادته (2).

وواضح مما سبق أن الأباضية في تأويلهم لآيات الصفات الخبرية، والتي يوهم ظاهرها التشبيه ليست إلا وقفة صارخة في وجه خصومهم من المشبهة، وبهذا يكون الأباضية قد وقفوا من النص القرآني المتعلقة بذات الله تعالى وصفاته موقفاً عقلياً صرفاً، فأخضعوا النص لعقولهم. وهم في تأويل النصوص الشرعية قد خالفوا بذلك مذهب جهور المسلمين، وخالفوا منهجهم الذي ارتضوه واعتقدوه عند جملة التوحيد، وهو تقديم الشرع على العقل.

والحق أن الأباضية قد استسلموا في موقفهم هذا لمنطق مضطرب في تـصور الحقائق الغيبية وكشفها، وفاتهم أن أكثر هذه لحقائق لا يسع العقل البـشري أمامهـا إلا التسليم والعجز، ولم يكن الأباضية بدعاً في ذلك، فالمعتزلة قد نهجت هذا النهج

<sup>(1)</sup> قناطر الخيرات، (1/ 294).

<sup>(2)</sup> إزالة الاعتراض عن محقى آل أباض، ص3-6.

العقلي، وكذلك المتأخرون من الأشاعرة الذين نهضوا لرد آراء المعتزلـة سرعـان مـا تحولوا إلى مقالاتهم في نفي الصفات الخبرية، وتأولوها على رأيهم.

ويرجع السبب في نفي هذه الصفات لدى علماء أصول الدين إلى تصورهم لمعنى الكمال اللائق بذاته تعالى، وما يتفرع على تصور هذا الكمال من القول بالصفات نفياً أو إثباتاً. فهم لا يقصدون من وراء مقالاتهم في النفي والإثبات إلا تحقيق معنى الكمال الذي تصوروه في حق الله تعالى، إلا أنهم قد أخطؤوا في تصور هذا الكمال، وفي تفسيرهم لمعناه، إذ كان عليهم أن يفرقوا في تصورهم لهذا الكمال بين حقيقتين مختلفتين تمام الاختلاف، هما حقيقة الذات الإلهية، وحقيقة الذات الإلهية، وحقيقة الذات الإنسانية، وبين ما ينبغي تصوره في حق الله تعالى، وحق الإنسان، فلا ينبغي أن نتخذ المقياس الذي نقيس به في عالم الشهادة، ونطبقه في عالم الغيب.

وإذا كان الله أعلم بنفسه، وبها يجب له من صفات الكهال، فها علينا في ذلك إلا أن نقبل ما وصف نفسه به بدون تأويل لمعناها، أو تحريف لألفاظها، وإذا كان الباري تعالى قد وصف نفسه بصفات، ووصف عباده بصفات، فليس معنى هذا أن حقيقة الصفتين واحدة فيهها، بل العقل والمنطق يقرران أن كل صفة تتبع موصوفها سمواً وكهالاً ورفعة، فلهاذا نحاول تفسير صفته تعالى في ضوء صفاتنا نحن وتصوراتنا لها، أليس في ذلك مجانبة للصواب، ومكابرة للعقل؟

إن الاجتراء على تأويل النصوص الشرعية أمر عظيم الخطر، وإن إباحة التأويل - دون قيد أو شرط - قد تؤدي إلى كثرة التخريجات، وركوب متن الشطط، وفي هذا تمزيق للشريعة، وتعدُّ على حرمتها كها يقول فيلسوف قرطبة (ابن رشد)، ولذلك ينبغي أن ينظر إلى هذه المسألة بحذر شديد، وألا يقبل من التأويلات إلا ما كان ظاهراً بنفسه للجميع، موافقاً لما أدى إليه البرهان، وما جرت به عادة العرب في تخاطبهم (1).

<sup>(1)</sup> مناهج الأدلة في عقائد الملة لابن رشد، تحقيق: د. محمود قاسم، ص174، طبعة الإنجلو، 1969.

ومهما يكن من أمر، فقد رأينا مذهب الأباضية في مسألة الصفات الإلهية يرتكز على منطلقات المعتزلة في التأويل والتعطيل والنفي، وأن المذهب عندهم في هذه المسألة «أن صفاته تعالى معانٍ اعتبارية»، وقد ذهبوا يدللون على ما ذهبوا إليه في هذه المسألة بنهج عقلى تأويل ساروا فيه محاكين للمعتزلة.

والذي نرتضيه في هذا الجانب العقدي هو الإيهان بكل ما جاء في القرآن الكريم، والسنة النبوية المطهرة من أسهاء الله تعالى وصفاته بغير تأويل و لا تمثيل و لا تعطيل، فليس في الدنيا مما في الآخرة إلا الأسهاء، فإذا كانت المخلوقات الفانية ليست مثل هذه المخلوقات المشاهدة مع اتفاقها في الأسهاء، فالخالق سبحانه أعظم علواً ومباينة لخلقه من مباينة المخلوق للمخلوق، وإن اتفقت الأسهاء.

وفي هذا يقول شيخ الإسلام ابن تيمية محذراً من الوقوع في التشبيه والتعطيل: «من شبه الله بخلقه فقد كفر، وليس فيها وصف الله به نفسه ولا رسوله تشبيه» (1).

وقد نقل الإمام ابن قيم الجوزية عن الإمام أحمد بن حنبل قوله: «التشبيه أن تقول: يد كيد، أو وجه كوجه، فأما إثبات يد ليست كالأيدي، ووجه ليس كالوجوه، فهو كإثبات ذات ليست كالذوات، وحياة ليست كغيرها من الحياة، وسمع وبصر ليس كالأسماع والأبصار، وليس إلا هذا المسلك» (2). وقد استشهد ابن القيم بكلام الإمام أحمد هذا وهو في معرض رده على الذين تأولوا في صفات الله تعالى، ما لم يوافق مذهبهم في التأويل وإعال المجاز.



<sup>(1)</sup> مجموع فتاوی ابن تیمیة، (5/ 110).

 <sup>(2)</sup> مختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة، لابن القيم، (1/ 27)، طبعة دار البحوث العلمية والدعوة بالقاهرة.

# الفَطَيْلِ الثَّالِيْنُ

## رؤية الباري تعالى

#### تمهيد

من المسائل التي دار حولها جدال طويل بين مفكري الإسلام - على اختلاف فِرَقهم وطوائفهم - مسألة رؤية (١) الله تعالى، فهي من المسائل الهامة التي تتعلق

(1) الرؤية في اللغة: النظر بالعين والقلب، وذكر ابن منظور: أن الرؤية بالعين، تتعدى إلى مفعول واحد، وبمعنى العلم، تتعدى إلى مفعولين. يقال: رأى زيداً عالماً، ورأى رأياً ورؤية... ويقال أيضاً: قوم رثاء، أي يقابل بعضهم بعضاً، وتراءى الجمعان؛ أي: رأى بعضهم بعضاً، وتقول: فلان يتراءى، أي: ينظر إلى وجهه في المرآة أو في السيف، وفلان مني بمرأى ومسمع، أي: حيث أراه وأسمع قوله. أنظر لسان العرب، لابن منظور، تحقيق نخبة من الأساتذة العاملين بدار المعارف، (3/ 751)، طبعة دار المعارف. وأيضاً: الصحاح، لإساعيل بن حماد الجوهري، تحقيق: أحمد عبدالغفور، باب الواو والياء، فصل الراء (6/ 2347)، طبعة بيروت، 1979. وعرف الجرجاني الرؤية فقال: هي المشاهدة بالبصر، حيث كان، أي في الدنيا والآخرة.

التعريفات، ص 97، طبعة الحلبي. والرؤية: إدراك المرئي، وهي على عدة أنواع: الأول: بالحاسة، وما يجري بجراها، مثل قوله تعالى في سورة التكاثر: ﴿ لَمَرُونَكَ اَلْجَدِيدَ ۚ لَكُونَكَ الْمُحِيدَ اللهُ اللهُ عَيْنَكَ الْمَوْفَةِ وَمَا يَجِري بجراها، مثل قوله تعالى في سورة الأنفال [آية: 50]: ﴿ وَلَوْ تَكَنَّ إِذَ يُتَوَيَّ الْفِيفِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

بالذات الإلهية، وترجع أهمية الرؤية عنـد المسلمين إلى أنهـم عرفـوا الله عـبر النظـر والاستدلال إلا أنهم لم يروه، والمعرفة بالإدراك أوضح أنواع المعـارف، ولـذا تـاقوا لمعرفته تعالى بالرؤية، تأكيداً لما استدلوا عليه.

إن رؤية الله تعالى الذي عجزت العقول عن معرفة كنهه لهي أعظم اللذات، وهي النعيم الأبدي الذي سيكافئ الله به عباده المؤمنين، علاوة على إدخالهم جناته، جزاء طاعتهم وإيهانهم، وكانت هذه هي وجهة نظر المثبتين للرؤية في الآخرة، وهم أهل السنة، وأهل الحديث وغيرهم عمن سلك مسلكهم، فتمسكوا بإثباتها جوازاً بالعقل، ووجوباً بالنص.

ولم ينكر نفاة (الرؤية) - وهم المعتزلة والجهيمة والخوارج وغيرهم ممن سلك مسلكهم - وجهة نظر المثبتين من حيث الغاية، فرؤية الباري تعالى بالبصر أمنية كل مؤمن، ولكن هيهات للعقل أن يتصور إمكان تحقيق ذلك، فالعقل لا يقبل أن يسرى من ليس بجسم مقابلاً لجهة الرائي، ويشترط عدم وجود مانع بين الرائي والمرئي، والله ليس بجسم ولا في جهة تقابل الرائي، فلن تتحقق لنا تلك الأمنية الغالية.

والحق أن العقل الذي يقضي بنفي (الجسمية) واستحالة (الجهة) على الله تعالى لا يجد سبيلاً إلى إثبات رؤيته بالأبصار، وبالكيفية التي توجد عليها هذه الرؤية في الإنسان، وذلك لأنها تقتضي الجسمية والجهة سواء في الشخص الرائي، أو في المرثي، اللهم إلا إذا أخذت الرؤية بالنسبة لله تعالى بمعنى خاص لا يستقر إلا بدليل خاص أيضاً.

ومما يستوقف النظر حقاً أن نجد مفكري الإسلام الذين نزهوا الباري - تعالى - عن كل ما يجعله شبيهاً بالخلق، أو يجعل أحداً من الخلق شبيهاً به، قد انقسموا في مسألة الرؤية انقساماً أقل ما يوصف به أنه وضع بعضهم على طرفي نقيض من البعض الآخر. ففي الوقت الذي ذهب فيه المعتزلة والجهمية، والخوارج - والأباضية واحدة من فِرَقها - إلى نفي رؤية الله تعالى بإطلاق، نرى أهل السنة

رؤية الباري لعالمن للعالمين الباري العالمين الماري العالمين العالمين الماري العالمين العالمين العالمين العالمين

ولا يجد نفاة الرؤية ممن ذكرنا حرجاً في موقفهم هذا، لأنه يتسق تماماً مع نفيهم للجسمية والجهة، أو مع التنزيه المطلق لله تعالى عندهم، وإنها الحرج للآخرين من المثبتين للرؤية، وعلى رأسهم (الأشعرية)، فإن موقفهم يبدو وكأنه لا يخلو من تناقض ظاهر، من حيث إنهم جمعوا على صعيد واحد بين نفي الجسمية والجهة عن الله تعالى، وبين إثبات الرؤية له، ولذا فقد كان عليهم أن يبرروا موقفهم هذا، ويقدموا تفسيراً من شأنه أن يزيل ما يبدو من تناقض، أو يستقر به مذهبهم في ثبوت الرؤية.

والحق أنه قد وردت في القرآن الكريم والسنة النبوية نصوص تحمل ظواهرها دلالات تفسح المجال لتأويلات وتفسيرات لا تخلو من تباين، ومن ثم عُدت هذه النصوص من المتشابهات، فمن هذه النصوص ما يفيد ظاهرها إثبات رؤية الله تعالى في الآخرة، وذلك مثل قوله تعالى: ﴿ وُجُوْرُهُ يَوَبُلِزُ أَنْ إِلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

<sup>(1)</sup> الفتاوى، لشيخ الإسلام ابن تيمية، جمع وترتيب عبدالرحمن بن قاسم، (6/ 512)، طبعة الريـاض، 1982.

 <sup>(2)</sup> فتح الباري بشرح صحيح البخاري، لابن حجر العسقلاني، كتاب التوحيد باب قوله تعالى: ﴿ رُجُونً يُونَهُمْ لِنَا فِيرَةً ۚ إِلَى إِيّا اَلْهِارَةً ﴿ إِلَى اللَّهِ إِلَى اللَّهِ إِلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالَالِلْمُ اللَّالِي اللَّالِي اللَّهُ اللَّاللَّالِي اللَّالِي الل

عياناً» (أ). فإذا أُخذت هذه النصوص على أنها قاطعة برؤية الله في الآخرة، فـ إن مـن النصوص ما يفيد نفي الرؤية، وذلـك مشل قولـه تعـالى: ﴿ لَا تُدَرِكُهُ ٱلْأَبْصَـٰدُوهُوَ لِنَاسِولَ عَلَيْهُ وَهُوَ لَا تُعَرِّدُ وَالاَنعام: 103]. وقول الرسول ﷺ: «نور أنى أراه» (2).

ولقد حاول كل فريق من المتكلمين أن يستدل على مذهبه في الرؤية إثباتاً أو نفياً بالنصوص التي تدعم موقفه، ثم يؤول الآيات التي يحمل ظاهرها دلالات تتعارض مع هذا الموقف، ومما لا شك فيه أن مسألة الرؤية تبلغ من الصعوبة حداً لا يخول لأي فرقة من الفِرَق الإسلامية أن تدعي بأن الحق كله في هذه المسألة إلى جانبها، وأن الباطل كله يلزم الفرقة الأخرى، وذلك راجع إلى صعوبة المسألة، فالعقل الإنساني يصعب عليه أن يقطع فيها برأي حاسم لا مرد له (3).

وقد عبر الإمام الجويني عن هذه الصعوبة بقوله: «القول في جواز الرؤية، قد طال فيه ارتباك طبقات الخلق، وقد حسبه الآخذون ببعض العلم من الجليات، والانتهاء إلى درك القطع فيه عسير جداً، فإن الإحاطة بحقائق الإدراكات من أدق أحكام المعقولات» (4).

هذا، وإذا كان المتكلمون قد انقسموا على أنفسهم تجاه النصوص الدينية التي ورد فيها ذكر رؤية الله تعالى لعباده المؤمنين يوم القيامة، إلا أن الصحابة الله قد آمنوا بها كها وردت مع نفي التشبيه عنه سبحانه وتعالى، ومن غير أن يخوضوا في البحث عن كيفية هذه الرؤية، وقد سار على منوالهم التابعون لهم بإحسان، والسلف الصالح من الفقهاء المجتهدين من بعدهم، وأهل الحديث، فهؤلاء جميعاً اتفقوا على

 <sup>(1)</sup> فتح الباري بشرح صحيح البخاري، لابن حجر العسقلاني، كتاب التوحيد باب قوله تعالى: ﴿رُجُونُ يُومَهِذَ نَافِرُونُ ۚ إِنَّهُ إِنَّا رَبِّهَا عَلِمُونٌ ۚ ﴿۞﴾، (9/ 127).

<sup>(2)</sup> الحديث ورد في صحيح مسلم بشرح النووي، (3/ 12)، باب ما جاء في رؤية الله تعالى.

<sup>(3)</sup> كتابنا: ابن رشد وفلسفته الإلهية، ص515-517، طبعة الصفا والمروة، 1997.

<sup>(4)</sup> العقيدة النظامية للجويني، تحقيق: د. السقا، ص39، طبعة القاهرة، 1978.

رؤية البارى فعالى 153

إثبات رؤية الله تعالى يوم القيامة لعباده المؤمنين، ولكنه إثبات بـ لا كيف، ثـم وقـع الخلاف بعد ذلك بن الفرَق الكلامية.

وبعد هذا التمهيد الذي رأينا من الضروري البدء به، ننتقل إلى الحـديث عـن رأى الأباضية في رؤية الله تعالى لعباده المؤمنين يوم القيامة.

## مذهب الأباضية:

ذهب الأباضية إلى استحالة رؤية الله تعالى دنيا وآخرة، وذلك يرجع إلى إعالمم العقل لا الشرع في مسألة الصفات الإلهية، مخالفين في ذلك ما قرروه واعتمدوه من تقديم ما يمليه الشرع على ما يراه العقل، فقالوا بنفي الصفات، أو بمعنى أوضح بتعطيل الله (1) تعالى عن صفاته، فانتهوا بـذلك في مسألة الرؤيـة إلى النفي أيضاً، متأثرين بمنهج المعتزلة الذي يؤكد إنكارها، لأنها تؤدي - من وجهة نظرهم - إلى التشبيه، فهم - أي المعتزلة ومن تأثر بهم - يحترمون مبادئهم ويستنبطون منها نتائجها المنطقية، لأن من يبدأ بنفي الجهة، سينتهي لا محالة إلى إنكار رؤية الذات الإلهة.

لذلك ترى الأباضية أن رؤية البارى تعالى من الأشياء التي لا يتصور العقل صحة وجودها، لأن العقل يحيل ذلك، وذهبوا في التدليل على هذا المعتقد على غرار ما هو معروف عند المعتزلة: من أن المرء يكون متحيـزاً ويكـون متشخـصاً ومحاطـاً، وفي جهة... إلخ، هذه المقولات التي لجأ إليها من أعمل الفكر والعقل وغض الطرف عن الشم ع<sup>(2)</sup>.

وقد أكد مشايخ الأباضية - المتقدمين منهم والمتأخرين - أن رؤية الله تعالى من جملة الممتنعات في حقه تعالى عند جميع الأباضية عقلاً ونقلاً، وأن الرؤيـة منفيــة

<sup>(1)</sup> التعطيل: يراد به نفى كل صفة من الصفات، مستقلة أو مضافة للذات.

<sup>(2)</sup> بهجة أنواع العقول للسالمي، (1/ 61) بتصرف. أيضاً: الأباضية مذهب وسلوك، السيد عبد ربه، ص337. أيضاً: العقود الفضية في أصول الأباضية، ص286.

عنه في الدنيا والآخرة، وفي هذا يقول شيخ الأباضية المتأخرين (الثميني): «وعند أصحابنا الأباضية: من قال إنه يُسرى في الدنيا فقد أشرك، ومن قال إنه يُسرى في الآخرة فقد نافق»(1).

ويرجع سبب نفي الأباضية للرؤية إلى أنهم قاسوا الغائب على الشاهد، كها فعل المعتزلة، إذ الرؤية بحاسة البصر في الشاهد لا يمكن أن تتحقق إلا بشروط كأن يكون المرئي في مكان، وأن يكون مقابلاً للعين في جهة، وأن تكون المسافة بين الرائي والمرئي متناسبة، وأن يتصل شعاع من البصر بالمرئي، فشرائط الرؤية هذه يستحيل تحقيقها بالنسبة لذات الله تعالى، لأنها تقتضي أن يكون المرئي مادياً في مكان، وله جهة، وهذا يستدعي الاحتياج والحدوث، والباري تعالى منزه عن ذلك.

فالأساس الذي بنى عليه الأباضية نفي الرؤية هو نفي الجسمية عن الله تعالى، فالله ليس جسماً، ولا يرى إلا الأجسام، فهو لا يُرى. فالأباضية - وكذلك المعتزلة - ليس لديهم إلا مفهوم واحد للرؤية لا تُفسَّر إلا به، وهو مفهوم يستمد مشروعيته من قلب الواقع، وما عليه حال الرؤية في الإنسان، ومن ثم فإنها لا تخرج عندهم عن كونها نوعاً من الإدراك الحسي، يرتبط بالجانب المادي لهذا الوجود، وهو الجانب الذي ينتظم الموجودات المحسوسة، سواء كانت جواهر أو أعراضاً، أما الجانب المجرد لهذا الوجود، وهو الذي ينتظم الموجودات المجردة اللامادية، سواء كانت ذوات، أو كانت معاني ومدركات عقلية، فهو خارج عن دائرة الإدراك الحسي كلية، ومن ثم فلا تتعلق الرؤية بشيء من هذه الموجودات التي يصح تعلق العلم بها. (ومن ثم فلا تتعلق الرؤية ليست علماً ولا معنى مما يتعلق بالذات الإلهية تعلق العلم بها، وإنها هي إبصار يقتضي حاسة تكون أداة له، وشيئاً مرئياً ذا مواصفات تجعله قابلاً لأن يُ ي (2).

<sup>(1)</sup> معالم الديني للثميني، (2/ 29). قارن: إسلام بلا مذهب، ص137.

<sup>(2)</sup> معالم الدين، (2/ 31-36). الكشف والبيان، (1/ 153-154). شرح الأصول الخمسة، ص252، 255، 262، للغني، (4/ 51-55).

ومما يؤكد موقف الأباضية الرافض للرؤية ما قام به شيخ الأباضية المتأخرين (الثميني) من استعراض لأدلة المثبتين - وخاصة الأشعرية - النقلية منها والعقلية، وتفنيدها ودحضها بمنهج وأسلوب المعتزلة نفسه، وقد خلص من ذلك العرض والنقد إلى أن الله تعالى لا يشبه شيئاً، ولا يشبهه شيء من كل وجه، ومن كان كذلك استحال في حقه أن يُرى، ويذهب إلى أن مثبتة الرؤية لو أنصفوا القول وأقروا باستحالة رؤيته تعالى، لسلموا من التورط في التشبيه، إذ السلامة في تنزيهه تعالى عن كل ما يخطر في الأوهام (1).

<sup>(1)</sup> معالم الدين، 2/ 41-48.

<sup>(2)</sup> الكشف والبيان، (1/ 155).

 <sup>(3)</sup> الحديث رواه الإمام مسلم في صحيحه، كاب الإيبان، باب قوله (نور أنى أراه)، (1/ 108). أيضاً:
 (3/ 12)، والرواية الأخرى: (رأيت نوراً).

وقد جزم شارح الطحاوية بأن معنى قوله ﷺ في حديث أبي ذر: «نور أنَّى أراه»، النور الذي هو الحجاب يمنع من رؤيته «فأنَّى أراه»، أي كيف أراه والنور حجاب بيني وبينه يمنعني من رؤيته؟ ثم قال: فهذا صريح في نفي الرؤية (1).

كها استدلوا بحديث مسروق عن عائشة، حيث قال: كنت متكناً عند عائشة - رضي الله عنها - فقالت: ثلاث من تكلم بواحدة منهن فقد أعظم على الله الفرية، قلت: ما هن؟ قالت: «من زعم أن محمداً رأى ربه فقد أعظم على الله الفرية» (2).

ووجه الاستدلال بهذا الحديث - عندهم - هو: أن مقالة عائشة هذه صريحة بالبراءة ممن قال بذلك، لأن عظم الفرية على الله فسق اتفاقاً، وحينئذ يلزم إما كذب القول بأن محمداً على أرأى ربه، وإما تضليل عائشة - رضي الله عنها - حيث فسقت قائلاً بصدق على صدقه، وكما يقول السالمي: لا محل للاجتهاد هنا، لأنه ليس للمجتهد أن يفسق من خالفه في اجتهاده إذا كان محل الاجتهاد ظنياً (3).

ومن الأدلة العقلية التي يقدمها الأباضية لإثبات أن الرؤية مستحيلة في حقه تعالى، وأنه ليس لأحد من الخلق أن ينظر إليه جهرة، لا في الدنيا ولا في الآخرة، أن الأبصار لا تدرك إلا الأجسام المحدثة، أو ما يكون في معنى من معانيها جسما، والمحدود لا يكون إلا جسما أو هيئة الجسم، والجسم صنعه صانع، وكل مصنوع فله صانع، والصانع لا يشبه المصنوع، فمن زعم أنه يُرى جهرة، فقد زعم أنه محيط بالله، لأن الأبصار إذا رأت شيئاً فقد أحاطت بها رأت، وعليه وقعت، والله تعالى منزه عن ذلك (4).

<sup>(1)</sup> شرح العقيدة الطحاوية، لابن أبي العز الحنفي، تحقيق: د. عبدالرحمن عميرة، ص200، طبعة الرياض، 1982.

<sup>(2)</sup> الحديث رواه الإمام مسلم في صحيحه، (1/ 159)، كتاب الإيهان.

<sup>(3)</sup> مشارق أنوار العقول للسالمي، ص190.

<sup>(4)</sup> الكشف والبيان، (1/ 154).

وقد أشار شيخ الأباضية المتأخرين (الثميني) إلى دليل (الوجود) الذي استدل به الأشاعرة لإثبات رؤية الله تعالى من جهة العقل بفكرة (الوجود) إنها هو دليل ضعيف جداً، وتقرير الاستدلال بهذا الدليل أن يقال: «الباري تعالى موجود وكل موجود يصح أن يرى، فالباري تعالى يصح أن يرى» (1).

ويبين فساد هذا القياس، فيقرر أن القضية الصغرى فيه صحيحة، أما الكبرى - وهي كل موجود يصح أن يرى - فهي غير صحيحة، إذ لو جاز لجاز تعلق الرؤية بالأصوات، والطعوم، والروائح، وبالرؤية نفسها، وبالاعتقاد، وبسائر الأعراض الموجودة المحققة ضرورة (2).

وقد أوّل الأباضية الآيات الدالة على إمكان الرؤية، مثل قوله تعالى: ﴿رَبِّ أَرِنِهَ النَّظُرّ إِلَيْكَ ﴾ [الأعراف:143]، بمعنى أرني آية من آياتك، أو علماً من أعلامك، كما أن نتيجة مفهوم الشرط، في قوله: ﴿ وَإِنِ ٱسۡـتَمَرَّ مَكَ اَنّهُ, فَسَوْفَ تَرَيْقٍ ﴾ [الأعراف:143] صريحة في نفيها في المستقبل مطلقاً، أي في الدنيا والآخرة، ومن ادعى التخصيص بالدنيا فعليه بيانه.

وقول تعالى: ﴿ وَمُواتَّ وَمَهُواتُومَ إِنَّا فِي الْهَامِ الْهَالِيَّ اللَّهُ اللَّهِ القيامة: 22-23] فوجه الاحتجاج في هذه الآية عند مثبتي الرؤية أن النظر الموصول بلفظ (إلى) رؤية، ولا سيها أنه أسند إلى الوجه الذي هو محل العين الباصرة، وأنه قيل بـ (يومشذ). وأما الأباضية فيرون أن الآية نزلت في حال يوم القيامة، فالمؤمنون ناظرة وجوههم بالبشارات، والكفار باسرة وجوههم بتحقيق الوعيد، فالأولون منتظرون دخول الجنة، والآخرون يتوقعون أن ينبذوا في الحطمة، أما أهل الأعراف، فلم يدخلوا

 <sup>(1)</sup> معالم الدين، (2/ 40). الكشف (2/ 372). الإرشاد للجويني، ص171. لمع الأدلة، للجويني، ص15. الإبانة، للأشعري، ص16. اللمسع للأشعري، ص32. الإنصاف للباقلاني، ص160. الاقتصاد في الاعتقاد، تحقيق: د. عيش، ص112.

<sup>(2)</sup> معالم الدين، (2/ 41).

وأما الأحاديث التي تمسك بها المثبتون للرؤية، فيرى الأباضية أنها أحادية، وتقبل التأويل لتنطبق على الآيات، ولأنه يلزم من يقول بالرؤية إثبات الجهة لله تعالى، وهو باطل<sup>(2)</sup> ففي حديث: "إنكم سترون ربكم...» يمنع الأباضية المعنى الحقيقي لظاهر الحديث، لجواز أن يكون المراد به ازدياد العلم. وفي بعض روايات هذا الحديث: "سترون ربكم عياناً»، أي يقيناً، يقوم مقام العيان. ويصرح الثميني أن هذا الحديث إذا مُمل على المعرفة استقام الكلام، وصحّ المعنى، فيكون المقصود أنهم يعرفون ربهم معرفة جلية، لا لبس فيها، وهي في الجلاء والظهور، كإبصارهم القمر إذا امتلأ واستوى<sup>(3)</sup>.

ومهما يكن من أمر، فإن مسألة الرؤية قد ارتبطت عند الأباضية - كما ارتبطت عند المعتزلة كذلك - بالتنزيه، فالله الذي ليس كمثله شيء لا يجوز أن يكون جسماً

 <sup>(1)</sup> معالم الدين، ص30-35. أيضاً: انظر: المحيط بالتكليف، للقاضي عبد الجبار تجد تأويلاً قريباً من تأويل الأباضية، ص214. شرح الأصول، ص245.

 <sup>(2)</sup> العقود الفضية في أصول الأباضية، للحارثي، ص286. قارن: الصلة بين مذهب المعتزلة ومـذهب الأباضية، ضمن كتاب التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية، د. بدوي، ص204.

<sup>(3)</sup> معالم الدين، (2/ 36). الكشف والبيان، (1/ 156-157).

حتى يُرى بالبصر، ووضعوا ذلك فوق إرضاء المسلمين، فالجسمية إذا انتفت انتفت الجهة، وإذا انتفت الجهة، ونفوا الجهة، وأخاد يث ونفوا بعض الأحاديث، لأنها أخبار آحاد لا يعول عليها في نظرهم.

وقد اعتمدوا في نفي الرؤية على مسند الإمام الربيع بن حبيب، وسند الإمام الربيع بن حبيب، وسند الإمام الربيع ليس بالسند الذي اعتمده أهل الحديث من علماء السنة والجماعة، وإن كان الأباضية يقولون إنه أصح كتاب بعد القرآن الكريم، ويليه في الرتبة الصحاح من كتب الحديث (1).

وعلى أي حال، فهذا هو رأي الأباضية في باب الرؤية يرون أنها مستحيلة في الدنيا والآخرة، وقد التقوا في هذا الرأي مع المعتزلة والخوارج. والواجب علينا هو الإيهان بأن الله تعالى يُرى لعباده المؤمنين في الآخرة كها أخبر في كتابه العزيز، وأخبر رسوله وي بدلك، ولكن على وجه منزه عها هو من خواص الحوادث، فحالتنا في الآخرة ستتغير عها نحن عليه الآن، فإذا كان الأكل الذي سنأكله والشراب الذي نشربه لا يتحول إلى فضلات، فالله تعالى قادر على أن يخلق فينا القدرة على رؤيته في غير مكان ولا جهة، وبأية قوة من قوانا، أو بقوة جديدة يخلقها الله في ذلك الوقت، في أي عضو من أعضائنا، وإن كان القلب، ﴿وَيَعْلُنُ مَا لاَ عَلَمُونَ ﴿ النحل: ١٤]، في دام الكتاب والسنة قد أخبرا برؤيته تعالى في الآخرة لعباده المؤمنين، فها علينا إلا فيادام الكتاب والسنة قد أخبرا برؤيته تعالى في الآخرة لعباده المؤمنين، فها علينا إلا



<sup>(1)</sup> الجامع الصحيح، مسند الإمام الربيع، (1/4).

# الفَطَيْلُ الْأَوْلَائِعُ

## أفعال العباد بين الجبر والاختيار

### تمهيد:

هذه المسألة بحثت قدياً وحديثاً تحت مسميات عدة، كالجبر والاختيار، أو «حرية الإرادة»، أو «القضاء والقدر»، أو «أفعال العباد»، وهذه المسميات كلها في معنى واحد، وإن لم تكن مترادفة على وجه الدقة، ولكن البحث في أي منها لا بد أن يتطرق ليشملها، وهو أن كل ما يحدث من أفعال، هل هو حر في إحداثه أم مجبور فيه؟

فإذا أثيرت هذه المسألة في أي وسط كان فإنها تقسمه إلى قسمين، فمنهم من ينكر على العبد حريته وإرادته، فيجعله مُسيَّراً لا شأن له في خلق أفعاله التي حددت له تحديداً أبدياً لا سبيل إلى تعديله أو تحويره، ومنهم من يثبت للعبد حرية الإرادة، ويجعله قادراً على خلق أفعاله.

ومسألة القدر، أو الجبر والاختيار ليست وليدة البيشة الإسلامية، أو الفكر الإسلامي فحسب، وإنها هي ظاهرة نفسية عامة، خاض فيها أصحاب الفلسفات والديانات القديمة، وانتقلت عدواها إلى محيط البيئة الإسلامية عن طريق المؤثرات الأجنبية، فقد أثارها فلاسفة الإغريق من قبل، فالأبيقوريون(1): يرون أن الإرادة

 <sup>(1)</sup> الأبيقوريون: هم أتباع أبيقورس، (341-270 ق.م)، أنشأ مدرسة خاصة بفكرتـه التي تعتـبر أن الحياة هي اللذة.

حرة في الاختيار، والإنسان يفعل جميع الأفعال بإرادت واختياره دون أي إكراه. و(الرواقيون) (1) يرون أن الإرادة مجبرة على السير في طريق لا يمكنها أن تتعـداها، والإنسان لا يفعل شيئاً بإرادته، وإنها هو مجبر على فعل أفعاله (2).

أثارها اليهود أيضاً في دينهم، فقال بعضهم بالجبر، وقال آخرون بالاختيار، كها أثيرت في الديانة النصرانية، على مجرى التاريخ، فكان النزاع والجدال، وكان التحييز لرأي والتعصب له، وانقسم رجال النصرانية إلى فريقين يختصهان (3).

والفكر الإسلامي ليس بدعاً من الفكر البشري، على اختلاف الزمان والمكان، بل - بها له من أصالة نابعة من كتابه الكريم، وسنته الشريفة - تناول المسألة تناول العبقري الذكي الفاهم لطبيعة العقل البشري وحدوده، والعارف متى يحسن للعقل البشري، أن يبحث ويحلل ويدقق، ومتى يعفي نفسه من الركض وراء أمل لا مطمع في تحقيقه والعثور عليه.

والمشكلة بهذا الاعتبار قد أثيرت في عهد الرسول على وعهد الصحابة ، وكان موقفهم منها الابتعاد عن الولوج في دروبها ومتاهاتها، والإيهان بها كها جاء الوحي غضة بسيطة، لم تفسدها تدقيقات المنطق، ولا تحليلات الفلسفة، فقد أراد الرسول على أن يتلافى انشقاق الأمة بسبب إثارة هذه المشكلة، فكان ينهى دائماً عن إثارتها، وعن الجدال فيها.

 <sup>(1)</sup> الرواقيون: هم معاصرون للأبيقـورين، ومعارضـون لهـم، وواضـع أفكـارهم (زينـون) (336~
 264ق.م) أنشا مدرسته في (رواق)، فدعى أصحابه بالرواقيين.

<sup>(2)</sup> مسألة القضاء والقدر، د. عبدالحميد محمد قنبس، وزميله خالد عبدالرحمن، ص31، طبعة دار الكتاب العربي، 1979.

<sup>(3)</sup> الإسلام والعقل، د. عبدالحليم محمود، ص136، 159، طبعة دار الكتب الحديثة، 1973. أيضاً: علم التوحيد في شوب جديد، د. عبدالسلام عبده، (1/ 220). وأيضاً: (2/ 4) طبعة الفجر الجديد، مصر، 1980.

أما بعد انتقال الرسول ﷺ إلى الرفيق الأعلى، واختلاط المسلمين بغيرهم، فقد اختلف الحال وبدأت تظهر في عهد الصحابة البذور الأولى للكلام في القدر، فكانوا ينهون عن البحث والجدال فيه، وكانوا يرون أن الإيهان بالقدر يقتضي الاستسلام لأمر الله تعالى. واتخذ هذه الطريقة التابعون وتابعوهم، فكانوا امتداداً لمنهج الصحابة ، وحاربوا الآراء الشاذة التي أعلنها (غيلان الدمشقي) و (جهم بن صفوان)، لأنهم فهموا الصلة الوثيقة بين المشيئة الإلهية والإرادة الإنسانية، فأثبتوا أن الإنسان مسؤول حر في اختياره لأفعاله، لكنه مع هذا الاختيار لا يستقل بعمله عن القدرة والمشيئة، وهذا الطريق هو ما سلكه عمر بن عبدالعزيز ﷺ في مناقشته لغيلان الدمشقي (1).

وأمام مقاومة الصحابة والتابعين لهذا الانحراف في التفكير، لم يكتب لهذه البذور أن تتطاول حتى جاء عصر بني أمية، وتحولت هذه الأفكار من خلال أقوال دعاتها والمروجين لها إلى نحلة لها متبعوها ودعاتها (2).

ويظهر أن بني أمية كانوا يكرهون بوجه عام القول بحرية الإرادة لاعتبارات دينية وسياسية، لأن القول بالجبر يخدم سياستهم، فهم يقولون إنهم جاؤوا بقضاء الله تعالى وقدره، وإذن يجب على المسلمين طاعتهم والخضوع لهم<sup>(3)</sup>. ومن هنا وجد بعض الذين ليس للدين حريجة في نفوسهم، في القدر اعتذاراً عن مقابحهم وتبريراً لمفاسدهم، فساروا فيما يشبه الإباحية وإسقاط التكليف<sup>(4)</sup>.

<sup>(1)</sup> منهج علماء الحديث والسنّة في أصول الدين، د. مصطفى حلمي، ص35-37، طبعة دار الـدعوة، 1982، وهو الحوار الذي دار بين عمر بن عبدالعزيز وغيلان الدمشقي.

<sup>(2)</sup> دراسات في علم الكلام والعقيدة، د. جيل أبو العلا، ص78، طبعة القاهرة، 1984.

<sup>(3)</sup> في الفلسفة الإسلامية منهجه وتطبيقه، د. إبراهيم مدكور، (2/ 93)، طبعة دار المعارف، 1983. قارن: الإسلام والعقل، ص137. أيضاً: التفكير الفلسفي في الإسلام، د. عبدالحليم محمود، ص145-146، طبعة دار المعارف، 1984، وقارن: كتابنا القول السديد، ص374.

<sup>(4)</sup> تاريخ المذاهب الإسلامية، للشيخ محمد أبو زهرة، ص111-112، طبعة دار الفكر العربي.

والحق أن تشجيع الأمويين القول بالجبر ليس راجعاً إلى أمر يتصل بالعقيدة، بل يتصل اتصالاً حقيقياً بالسياسة، وذلك لأنهم يشعرون أنهم قد اغتصبوا الملك من العلويين، وأن في هذا خطورة على دولتهم ما لم يُشعروا الجمهور بأن هذا قدر الله الأزلى الذي لا يمكن تغييره.

ومهما يكن من أمر، فإنه قد ظهر في عهد بني أمية من الآراء حول العقيدة ما يمكن أن يعد أساساً لأصول الفِرَق الكلامية فيما بعد، مشل (الجبرية) و(المعتزلة) و(أهل السنة)، وهؤلاء تناولوا هذه المسألة على أساس عقلي جديد.

ومبلغ علمي، أنهم لجؤوا إلى هذا النوع من أسلوب التشدق العقلي لمجاراة الحياة بعد مرحلة الاختلاط بالتيارات والثقافات الوافدة من بلاد اليونان والفرس، فقد كانت ثقافات صاخبة بألوان الفلسفة والجدل المنطقي المنظم، فكان لا بد من الإفادة من هذه الثقافات، واستخدام الأسلحة نفسها في المعارك الجدلية التي عاش فيها المتكلمون.

والحق أن علم الكلام قد استطاع أن يقيم صرح العقيدة الإسلامية على ركائز راسخة مدعمة بأقوى الحجج والأدلة، بل إن علم الكلام استطاع أن يقوم بواجبه كاملاً في مواجهة الفلسفات والتيارات التي كانت تتسلل إلى الإسلام في خفاء، أو في مواجهة صريحة، ومع هذا فإنه فيما يتعلق بهذه المسألة لم يستطيع أن يقول الكلمة التي لا تساؤل معها، أو يضع أيدينا على حل تطمئن إليه النفس وتقر به العين، بل إن علماء الكلام تنازعوا حولها، ولم يتفقوا فيها على كلمة واحدة، وما كان لهم أن يتفقوا، إذ هي من المسائل الكبرى، وأعظمها تشعباً وتفرعاً، وأكثرها إثارة للشبهة والحيرة، فإنها تتعلق بصفات الله تعالى وأفعاله، من الأمر والنهي والوعد والوعيد، وهي داخلة في خلقه وأمره وثوابه وعقابه (1).

<sup>(1)</sup> انظر: كتابنا: ابن رشد وفلسفته الإلهية، ص541، طبعة الصفا والمروة، 1997.

فهذه المسألة من الأمور المتشابهة التي يحسن فيها التسليم وعدم الخوض فيها لاستعصائها على الحل، وفي هذا يقول الدكتور عبدالحليم محمود: «إن مسألة القدر من المتشابه، بل إنها من أهم مسائل المتشابه، وهي فضلاً عن ذلك عصية على الحل، أبية على الاتفاق، إنها ليست قابلة للحل، سواء أثيرت في الشرق أو في الغرب، وسواء أثيرت في اللذية أو في الحضر، إنها مفرقة بين الباحثين فيها، ومها طال الجدل بينهم فسوف لا ينتهون إلى نتيجة، ومن أجل ذلك كانت الروح الإسلامية العامة تحرم الخوض فيها» (1).

ومها يكن من أمر، فإن هذه المسألة قد بدأت تتسلل شيئاً فشيئاً إلى المجتمع الإسلامي، حتى احتلت مركز الصدارة في الفكر الإسلامي، واتخذت شكلاً مذهبياً ختلفاً، وظهرت فيها الآراء وتضاربت، حتى كانت من أمهات المسائل التي ساعدت في نشأة علم الكلام وتكوينه، حيث قامت باسمها مدارس فكرية متميزة، وبقيت هذه المدارس نتنوع وتتعدد على مرّ الزمن.

ومن هذا المنطلق وجدت المذاهب سبيلها إلى التعدد والتشقق بقدر ما وجدت هذه المذاهب المتنافرة أدلتها التي تؤيد بها ما ذهبت إليه. فقال قوم (2): إن العبد خالق لأفعاله الاختيارية، اتفاقاً مع التكاليف وما يترتب عليها من ثواب وعقاب، وذكروا لمذهبهم هذا من الأدلة النقلية والعقلية ما يعضده. وقال آخرون (3): إن العبد مجبور، لا سلطان له في شيء من أفعاله، موافقة منهم لمبدأ انفراد الله تعالى

<sup>(1)</sup> الإسلام والعقل، ص159-160. قارن كتابنا: القول السديد في أهم قضايا علم التوحيد، ص 375.

<sup>(2)</sup> نعني بهذا القوم فرقة القدرية والمعتزلة، انظر: كتابنا: القول المبين، ص375-397.

<sup>(3)</sup> نعني بهذا القوم (الجبرية) بزعامة جهم بن صفوان، انظر هذا المذهب وأدلته في كتابنا: التول المبين، ص359-374.

بالخلق والإيجاد، وتوسط غير هؤلاء وأولئك فذهبوا(1) إلى أن الخلق لله تعالى، والكسب للعبد.

وهذه المذاهب رغم اختلافها حول هذه المسألة، إلا أنها اتفقت فيها بينها على أن الله واحد لا شريك له، وأنه الخالق المستقل بالخلق، المستحق للعبودية، كما اتفقت كلمتهم على أن الله خالق لذات الإنسان، كما أنه الخالق لأفعاله الاضطرارية.

وبعد هذه الإطلالة السريعة التي تعرضنا فيها لنشأة هذه المسألة، ومنشأ الخلاف حولها، ننتقل بعون الله تعالى وتوفيقه إلى بيان مذهب الأباضية فيها، فهو ست القصيد هنا.

### مذهب الأباضية:

يؤمن الأباضيون بالقضاء والقدر، وهو ركن من أركان الدين عندهم، وفي هذا يقول أحد علماء الأباضية وهو السالمي: «ندين بأن الله تعالى خالق كل شيء، ندين بأن الله خالق أفعال العباد، ومحدثها ومريدها»<sup>(2)</sup>.

والإيان بالقدر خبره وشره أحد أركان العقيدة الدينية الصحيحة، فهو الركن السادس من أركان الإيان، من أنكره يعد كافراً، لأنه أنكر معلوماً من الدين بالضرورة. والنص على هذا الركن حدّث به المصطفى على ، وأكده في الرواية المشهورة حين جاء جريل النهي في صورة أعرابي، وأحذ يسأل النبي على أمام الصحابة عن حقائق الدين، وعلامات الساعة، فعندما قال جبريل للنبي على الساعة المعاددة عن حقائق الدين، وعلامات الساعة العندية عن حقائق الدين وعلامات الساعة العندة المعاددة المعاددة عن عقائق الدين وعلامات الساعة العندة المعاددة عن على المنابع المعاددة عن على المنابع المعاددة عن على المنابع المعاددة عن على المنابع المعاددة المعاد

 <sup>(1)</sup> نعني بهذا القوم فرقة الأشعرية، فهي التي توسطت في رأيها بين القدرية والجبرية. انظر: القول المبين، ص398-425.

<sup>(2)</sup> بهجة أنوار العقول، ص134.

«فأخبرني عن الإيهان» أجابه ﷺ بقوله: «الإيمان أن تـؤمن بـالله ملائكتـه، وكتبـه، ورسله، واليوم الآخر، وأن تؤمن بالقدر خيره وشره» فقال: «صدقت»(1).

والمقصود من الإيهان بالقدر هو التصديق والإذعان بأن ما قضاه الله وقدره، أي ما حكم به وقسمه وما أراده وعلمه، من خير أو شر، ومن حلو أو مر، إنها هو من عنده تعالى، والاعتقاد بأن كل شيء يجري بتقدير الله ومشيئته، وأن ما شاء الله كان، وما لم يشأ لم يكن ليصيبه، وما كان، وما لم يكن ليحقيه، وما أصابه لم يكن ليخطئه، والاعتقاد بأن القدر هو سر الله في خلقه، ولم يطلع عليه ملك، ولا نبي ولا ولي، لأن الله تعالى طوى علم القدر عن أنامه، ونهاهم عن مرامه (2).

والأباضية فيها ذهبوا إليه من إيهان بالقضاء والقدر لم يخرجوا عن الروح العام لإيهان جمهور المسلمين، فهم يؤمنون بأن كل ما ظهر وجوده بعد عدمه من أصناف الخلائق في ملك الله تعالى، فقد سبق به قضاؤه وقدره، لا راد لقضائه، ولا معقب لحكمه (3).

والقضاء كما يعرفه الأباضية هو: عبارة عن وجود الأشياء في اللوح المحفوظ إجمالاً<sup>(4)</sup>. والقدر هو: أن الله تعالى علم مقادير الأشياء قبل إيجادها، شم أوجد ما سبق في علمه أنه يوجد، فكل محدث صادر عن علمه وقدرته وإرادته <sup>(5)</sup>. ويعرف القلهاتي القدر، بالتقدير، والتقدير يعني العلم، «فالقدر علمه تعالى، والمقدر فعل خلقه، والمقادير من الله تعالى،<sup>(6)</sup>.

<sup>(1)</sup> الحديث رواه الإسام البخاري، كتاب الإيهان، (1/ 114). والإمام مسلم، كتاب الإيهان، (1/ 154). والإمام مسلم، كتاب الإيهان، (1/ 157 – 160).

<sup>(2)</sup> العقيدة السلفية بين الإمام أحمد بن حنبل والإمام ابن تيمية، د. السيلي، ص105.

<sup>(3)</sup> قناطر الخرات، (1/ 205) بتصرف.

<sup>(4)</sup> معالم الدين، (2/ 98).

<sup>(5)</sup> شرح القصيدة النونية للمصعبى، ص150.

<sup>(6)</sup> الكشف والبيان، (1/ 248-249).

والرضا بالقضاء عند الأباضية أصل الطاعة، فإن القبول والعزم على امتثال ما أمر الله به، وسكون النفس إلى قضائه وقدره، وترك السخط عليه، نظراً إلى أن في قضائه حكمة عظيمة ومصلحة جليلة، لكنها خفية علينا، وقد حثّ الله تعالى العباد على الرضا به، وفي ترك الرضا بالقضاء والقدر آفة عظيمة، وهي اكتساب سخط الرب عز وجل (1).

ومذهب الأباضية في أفعال العباد قريب من مذهب الأشاعرة، فالسالمي وهـ و من كبار أباضية المشرق يقول:

«ذهب أهل الاستقامة - يعني الأباضية - إلى التوسط بين الحالين - أي حال الجبرية والمعتزلة - فقالوا: إن أفعال العباد خلق لله تعالى، وهي لنا اكتساب، فنشاب ونعاقب على اكتسابنا، لا على خلق الله أفعالنا، بدليل قول تعالى: ﴿لَهَا مَاكَسَبَتُ وَعَلَيْهَا مَاكَسَبَتُ ﴾ [البقرة:286]، فالآية صريحة في إثبات الكسب والاكتساب لها الماكث.

وقد أكد هذا المستشرق (ألفونسو نلينو)، وهو بصدد بيان الصلة بين مذهب المعتزلة ومذهب الأباضية، فبعد عرضه لنقاط الاتفاق قال: «إلا أن هناك مسألتين اختلف فيهما مذهب الأباضية في شمال إفريقيا عن مذهب المعتزلة، أو لاهما تتعلق بالحكم على مرتكب الكبيرة، والأخرى هي مسألة (القدر وحرية العبد في أفعاله)».

فالمعتزلة يقطعون بحرية العبد، بينها يقول الأباضية - في شهال إفريقيا - بالحرية المحدودة في صورة (الكسب) أو (الاكتساب) عند الأشاعرة، ويؤكدون المبدأ القائل: قبأن الله خالق أفعال العباد ومحدثها ومديرها» (3).

معالم الدين، (2/ 97).

<sup>(2)</sup> مشارق أنوار العقول، ص312. أيضاً: العقود الفضية، ص287. أيضاً: الملل والنحل، (1/ 135).

 <sup>(3)</sup> بحوث في المعتزلة مقالة عن الصلة بين مذهب المعتزلة ومذهب الأباضية للمستشرق ألفونسو نلينو، ضمن مجموعة التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية، ص207.

ويثبت الأباضية أن الله خالق أفعال العباد، لأنه تعالى خالق، وما سواه مخلوق، قال تعالى: ﴿ خَلِقُ كُلِ شَيَّءِ ﴾ [الانعام: 102] والأفعال شيء موجود، فثبت أنها مخلوقة، لأن مخرج الآية عموم... وسئل الإمام علي بن أبي طالب عن أعهال العباد التي يستوجبون بها النار: أهي شيء من الله أم شيء من العباد؟ فقال: «هي من الله خلق، ومن العباد عمل» (1).

ويؤكد شيخ الأباضية المتأخرين (الثميني) على أن الله هو الموجِد لأفعال العباد، من غير تأثير لقدرتهم فيها، بل هي موجودة مقارنة لها، خلافاً للمعتزلة في دعواهم أنها هي المؤثرة في أفعالهم على وفق اختيارهم، ولا تأثير للقدرة القديمة أصلاً في تلك الأفعال الاختيارية (2).

وبهذا القول فقد خالف الأباضية المعتزلة فيها ذهبوا إليه، وهم أقرب نهجاً إلى ما ذهب إليه الأشاعرة، فقد وافقوهم في موضوع الاستطاعة، فقالوا: إن الاستطاعة عرض يخلقه الله في الإنسان، يفعل به الأفعال الاختيارية، والاستطاعة عندهم وعند الأشاعرة مقارنة للفعل<sup>(3)</sup>.

فالأباضية نظروا إلى موضوع (أفعال العباد) من زاويتين، الأولى: ما تعلق بالفعل من جهة الخلق، أي الإيجاد والاختراع، وهي لله تعالى وحده. والثانية: ما تعلق من حيث إضافة الفعل للعبد اكتساباً، ومن هذا التعلق تكون قدرة العبد في الفعل، أي إن الله تعالى يخلق الفعل للعبد حال اختيار العبد للفعل وتوجيه القدرة إليه لاكتسابه، فالله تعالى موجِد، والعبد كاسب<sup>(4)</sup>، والقدرة الحادثة تؤثر في الأفعال

<sup>(1)</sup> الكشف، (1/ 273-274).

<sup>(2)</sup> معالم الدين، (1/ 261).

<sup>(3)</sup> مشارق أنوار العقول، ص324.

<sup>(4)</sup> بهجة أنوار العقول، ص141. مقالات الإسلاميين، (1/ 187).

ولكن لا على سبيل الاستقلال، كما تقول المعتزلة، بل على أقدار قدرها الله تعالى، بمعنى أرادها(1).

وفي مذهب الأباضية يجب على المكلف أن يعتقد أن الله تعالى خلق العباد، وخلق أع الهم، وخلق الثواب والعقاب عليها، وأنهم اكتسبوا أفعالهم، عملوها ولم يجبروا عليها، ولم يضطروا إليها، والقدرة أو الاستطاعة الحادثة للعبد تتعلق ببعض أفعال كالصعود دون البعض كالسقوط، فيسمى أثر القدرة الحادثة كسباً، أي إن لقدرة العبد وإرادته مدخلاً في بعض الأفعال، كحركة البطش، دون بعض كحركة الارتعاش (2).

ومع ذلك فإن هناك خلافاً في (مذهب الكسب) هذا بين أباضية جبل (نفوسة) وبين الآخرين، ولكنه خلاف ضئيل تعرض له (عمر الثلاثي الأباضي) حيث قال: "بل لهم - أي العباد - في الأفعال اختيار وكسب، كما هو مختار أهل المغرب من أصحابنا، والذي عليه أهل جبل نفوسة أن الله تعالى جبل وطبع عباده على فعل ما علم حصوله منهم قبل أن يخلقهم، كما قال ابن عباس رضي الله عنها، فهم منقادون لفعل ما علم الله حصوله منهم، وماشون على ما في كتابه، لا يصدر منهم خلاف ما علم الله صدوره منهم، وهذا هو الحق الذي عليه مشايخ الجبل، والذي عليه أهل المغرب من أصحابنا هو هذا أيضاً، إلا أنهم أثبتوا للعباد الاختيار، ونفوا عنهم الجبر) (3).

وواضح مما سبق أن الأباضية في مسألة أفعال العباد يلتقون مع الأشعرية، ويعارضون مذهب الجبرية والمعتزلة، فقد استحسن الأباضية مذهب الأشاعرة في نظرية الكسب، واعتقدوا صحته، ودافعوا عنه، وعدّوه «أنقى المذاهب، (4)، يؤكد

<sup>(1)</sup> معالم الدين، (1/ 262-263).

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، (1/ 266-267). أيضاً: الموسوعة المسرة، ص16.

<sup>(3)</sup> بحوث في المعتزلة، مقالة عن الصلة بين مذهب المعتزلة ومُذهب الأباضية ضمن مجموعة الـتراث اليونان، ص208.

<sup>(4)</sup> معالم الدين، (1/ 263).

ذلك قول المصعبي: «إن أهل الحق - يعني الأباضية - قالوا: إن كل مخلوق يصدر منه فعل اختياري كسب لأفعاله الاختيارية، ألزم الله تعالى بسببه عبده فعل ما فيه كلفه، ولم يكن العبد مؤثراً في المقدور تأثير اختراع وإيجاد» (1). هو نفس ما قاله الأشعرية في هذه المسألة.

## تعقيب:

الواقع أن الأبحاث الدينية حول هذه المسألة قد نشأت عندما نظر الإنسان فرأى أنه من ناحية يشعر بأنه حر الإرادة يعمل ما يشاء، وأنه مسؤول عن عمله، وهذه المسؤولية تقتضي الحرية، وإلا لما كان هناك معنى لإثابته أو عقابه، ومن ناحية أخرى رأى أن الله عالم بكل شيء، أحاط علمه بها كان وما سيكون، فعلم ما سيصدر عن كل فرد من خير أو شر، وهذا يؤدي بالتالي إلى القول بعدم وجود قدرة للإنسان إلا على وفق ما علم به.

ويصور القرآن الكريم الإنسان مسيراً تارة، ومختاراً في أفعاله تارة أخرى، وهذا قد جعل المسألة - كها يرى ابن رشد - من أعوص المسائل الشرعية، وذلك أنه إذا تأملت دلائل السمع في ذلك وُجدت متعارضة، وكذلك حجج العقول، أما تعارض أدلة السمع في ذلك فموجودة في الكتاب والسنّة، أما في الكتاب فإنه تلقى فيه آيات كثيرة (2) تدل بعمومها على أن كل شيء بقدر، وأن الإنسان مجبور على أفعاله، وتلقى فيه آيات كثيرة (3) تدل على أن للإنسان اكتساباً يفعله، وأنه ليس مجبوراً على أفعاله (4)، ولانعدم أن نجد هذا التعارض في الأحاديث النبوية (5).

<sup>(1)</sup> شرح العقيدة النونية، للمصعبي، 151.

<sup>(2)</sup> انظر: الآيات القرآنية في سور: القمر آية 49، الرعد آية 8، الحديد آية 22.

 <sup>(3)</sup> انظر: الآيات القرآنية في سور: الشورى آية 31-32، البقرة آية 286، الزلزلة آية 8، آل عمران
 الآية 165، النساء آية 79.

<sup>(4)</sup> مناهج الأدلة ضمن مجموعة فلسفة ابن رشد، تحقيق: مصطفى عمران، ص134.

<sup>(5)</sup> المصدر السابق، ص135.

ونحن من جانبنا لا نتفق مع هذا الرأي القائل: إن منشأ الخلاف هو التعارض في النصوص الشرعية، إذ الأمر ليس كذلك، فالموضوع من الأهمية بمكان، ولا بد من نظرة شاملة إلى النصوص، لأن الله تعالى يستحيل عليه أن يُنزل قرآناً يعارض بعضه بعضاً، وإنها قصر الفهم لدى الإنسان جعله ينطلق إلى هذا التقسيم وإثبات التعارض، أما من أراد النظرة الشاملة التكاملية في القرآن الكريم والأحاديث النبوية الشريفة، فإنه يصل إلى نتيجة تخالف هذا التقسيم، وهذا التعارض.

فالجبر الذي تنطق به الآيات والأحاديث، إنها يتجه للجانب الجبري من حياة الإنسان، فالإنسان له جانب جبري، وجانب اختياري، والآيات تتناول علاقة الإنسان بربه، من حيث هو إله ورب كل شيء، قال تعالى: ﴿ وَلَهُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ حَكُلُّ لَهُ وَكَنْدُونَ اللهُ على من في السَموات والأرض قانتاً لله تعالى، ولا يتنافى ولا يتعارض مع كون الإنسان مختاراً في حالات وجوانب أخرى.

فالكافر وإن كان عاصياً لله تعالى، وفاسقاً عن أمره صدوراً عن الجانب الاختياري في حياته فإنه خاضع له وقانت له ومجبور ومسير لقدرته ومشيئته تعالى صدوراً عن الجانب الجبري، حيث إنه يعيش بنفس الناموس والطبيعة التي أرادها الله له، لذلك فالتعارض الذي أثير يتلاشى أمام الحقائق القرآنية، إذا كان هناك تدبر وتفكر، إن الفِرق المتنازعة كانت تضرب كتاب الله بعضه ببعض عن جهل أو سوء قصد وتوهم، بينها آيات الله الكونية والقولية لا تتعارض مطلقاً (1).

فمسألة القضاء والقدر، أو الجبر والاختيار يجب أن تكون عامل لقاء ووحدة بين جميع المسلمين، لأن المنهج واحد، يؤمن بـه جميـع المسلمين، والاخـتلاف بـين المسلمين في رؤية هذه المسألة ناتج عن الزوايا المختلفة التي ينظرون مـن خلالهـا إلى

<sup>(1)</sup> كتابنا: ابن رشد وفلسفته الإلهية، ص546-547.

هذه المسألة، لذلك وإن اختلفت الآراء حول هذه المسألة، لا بـد مـن إطـار يحـوي جميع هذه الآراء، ضمن ما يحمله منهج الله تعالى.

فالذي يتصفح المذاهب في مسألة (أفعل العباد) لا يسعه إلا رفض مذهب الجبر المحض رفضاً تاماً، فإن هناك فرقاً واضحاً بين الإنسان والحيوان، وهذا الفرق هو العقل الذي كرّم الله به بني الإنسان، وعليه مدار التكليف، كها أن هناك تفرقة ضرورية بين الفعل الاختياري، والفعل الاضطراري، والعقل والاختيارهما أساس المسؤولية الشرعية، وهذا الأساس تقوم عليه حرية الإنسان في الترك والفعل.

فالمذهب الجبري ظاهر البطلان والفساد لمخالفته النصوص المحكمة، ولأنه لو لم يكن للعبد فعل اختياري أولاً لما صحّ تكليفه، مع أنه مكلف بالعبادات، ولما ترتب استحقاق الثواب والعقاب على أفعاله، مع أن استحقاق الثواب والعقاب على العمل ثابت بالنصوص القطعية، ثم إن إنكار القدرة والإرادة والاختيار في جميع أفعال العباد إنكار لما هو بديهي بالوجدان.

وأما تعلق علمه تعالى وإرادته بفعل العبد أزلاً لا يجعل العبد بجبوراً في أفعاله، ولا يسلب قدرته وإرادته، لأن صفتي العلم والإرادة ليستا من صفات التأثير، بل الشتعالى قد علم أزلاً أن العبد يختار أفعاله، فرجحت إرادته تعالى أزلاً وجود الأفعال فيها لا يزال، وما تعلقت قدرته تعالى بأفعال العبد إلا بعد علمه تعالى أن العبد يختارها ويصمم عليه، فعلم الله تعالى – أزلاً بهذه الأفعال، وأن العبد يكون مختاراً فيها – محقق لاختيار العبد لاسالب له (1).

كما نرفض قضية (لا قدر والأمر أُنُف) التي قالت بها القدرية الأولى، فإن علم الله تعالى لا يعزب عنه شيء، وهو محيط شامل غير مكتسب، ولا يسبقه خضاء، ولا يعتريه جهل، ومع ذلك فهو انكشاف لا تأثير، والإنسان وسط هذا الكون ليس

<sup>(1)</sup> كتابنا: القول المبين، ص427.

مطلق السراح، يهيمن على الوجود، ويسيطر على الكائنات، بل هو محكوم بنواميس ثابتة حوله تحيط به، وتقع عليه، ويسير في فلكها، فالليل والنهار، والصيف والشتاء، والشمس والقمر والنجوم... إلخ كلها مخلوقة لله تعالى، مسيرة بإرادته، لا ينفك عنها الإنسان، وجميع هذه الأمور ليس يكلف بها الإنسان ولن يحاسب عليها، ولا يعتريه مدح أو ذم بسببه، فهي خارجة عن نطاق المسؤولية الإنسانية.

أما التكليف، والأمر والنهي، والشرائع والأحكام فهي وحدها التي يقف الإنسان حيالها مختاراً، يفعل ما يشاء ويترك ما يشاء، بها منحه الله من طاقات، وما هيأ له من أسباب، وما مكّن له من قوى، وقد أراد الله تعالى للإنسان هذا الموقف، وكلفه على هذا الأساس، وفي كلا الحالين أمام التكليف الشرعي بالإيهان أو الكفر، والطاعة أو المعصية، لا يخرج عن المراد، لأن الله تعالى قد منحه الحرية، ولو شاء الله سلبها منه ما منعه أحد، لكنه جلّ شأنه لم يشأ للإنسان الجبر المحض، وعلى هذا يجب علينا أن نفرق بين القضاء الكوني الجبري، والقضاء الشرعي الاختياري، فنحن مطالبون بالشرعي منه، وليس الكوني، فإنه خارج عن نطاق التكليف الشرعى للإنسان (1).

وأما المعتزلة: فقد أجمعوا على أن الخالق لأفعال العباد الاختيارية هم العباد، ولم تتعلق بها قدرة الله تعالى، بل الله أوجد العبد وخلق له قدرة وإرادة، فإذا أراد العبد فعلاً أوجد فعله بقدرته، وعللوا ذلك بقولهم: إن العبد لو لم يكن موجداً لأفعاله بقدرته ما كلف بها وأثيب وعوقب عليها، لأن الإنسان لا يكلف بفعل غيره، ولا يثاب ويعاقب على ما لم تتعلق قدرته بوجوده، لكنه كُلِّف بها وأثيب وعوقب عليها.

<sup>(1)</sup> كتابنا: القول المبين، ص462.

وهدف المعتزلة من هذا القول هو إثبات الكهال لله تعالى، وتنزيهه عن كل نقص، وقد رأوا أن ألله تعالى لو فعل الظلم كان ظالماً، ولو فعل الطلم على الله، لأنه كامل غاية الكهال، كان ظالماً، ولو فعل الشركان شريراً، وهذا محال على الله، لأنه كامل غاية الكهال، ورأوا أن العدالة تقتضي أن يكون العباد هم المحدِثين لتصرفاتهم، والخالقين لأفعالهم، تحقيقاً لمبدأ الحرية، الذي على أساسه تصح التكاليف وتقوم المسؤولية، ويكون الثواب والعقاب والمدح والذم.

والخطأ الذي وقع فيه المعتزلة: هو قياسهم أفعال الله على أفعال العباد، وهو قياس للغائب على الشاهد، وهذا القياس فضلاً عن أنه قياس فاسد في باب (العقائد) فإنه قياس مع الفارق، إذ إن العباد واقعون تحت شريعة، فقياس أفعالهم بمدى مراعاتهم أو مخالفاتهم لتلك الشريعة، وليس كذلك الله، إذ ليس فوقه مبيح أو حاظر، ولقد صدق الله إذ قال: ﴿ لاَ يُسْئَلُ عَمَّا يَهُعَلُ وَهُمْ يُسْئَلُوك ﴿ الانبياء: 23].

فمذهب المعتزلة إذن غير جدير بالقبول، لما فيه من الشطط، والغلو في حرية الإرادة الإنسانية، فمذهبهم هذا يقضي لا محالة إلى إنكار تدخل الإرادة الإلهية في فعل العبد.

وأما الأساعرة: فقد حاولوا أن يقفوا موقفاً وسطاً في هذا الأمر، إلا أن التوفيق لم يحالفهم فهم يقولون: إن أفعال العباد الاختيارية مخلوقة لله ومرادة له، ولا تأثير لقدرة العباد في وجودها، وإنها لهم فيها مجرد (الكسب)، والكسب عندهم - باستثناء الجويني - هو مقارنة قدرة العبد للفعل من غير تأثير لها فيه، فهو أمر اعتباري لا وجود له، فإن قلت لهم: فالله تعالى يخلق الكسب والعبد يفعل الفعل عن طريق الكسب استقلالاً؟ قالوا: لا. إنها الله يخلق الكسب ويخلق الفعل، إذ « لا تأثير للعبد بوجه ما، لا على الاستقلال ولا على المشاركة» (1).

<sup>(1)</sup> كتابنا: القول السديد، ص440-441.

«ونرى أن الأشاعرة القاتلين بهذا الكسب لم يضيفوا شيئاً إلى قول الجبرية، فهو في حقيقة أمره قول بالجبر، وإن جعلوا الكسب وسيطاً، لمحاولة إيجاد مخرج من لازم قولهم)(11).

فهذا الكسب الذي يرى الأشاعرة أنه من العبد، ولكنه مخلوق مع هذا حين العمل مع العمل نفسه، ليس له أي قيمة حقيقية، بمعنى أن هذا لا يجعل للإنسان وقدرته أثراً حقاً في إصدار الفعل، ما دام الكل – الفعل وقدرة العبد المسهاة بالكسب – بخلق الله تعالى وحده، ولأن فكرة الكسب هذه فكرة غامضة خفية، اضطر الأشاعرة إليها لحل مشكلة العمل بين الله والإنسان، إلا أنها لا تقنع العقل غير المتعصب لمذهب خاص، جاء في المثل: أخفى من كسب الأشعري «دلالة على أن هذا الشيء مضرب المثل، خفى لا يكاد يُدرك أو يُفهم» (20).

وأما الأباضية: فهم يرون أن أفعال الإنسان خلق من الله، واكتساب من الإنسان، وهم يقفون موقفاً وسطاً بين المعتزلة والجبرية، وهم هنا يتفقون مع الأشاعرة، وهذا المذهب لم يرق كثيراً من العلماء لعدم وضوحه.

«والذي نراه في هذه المسألة: أن كل فعل اختياري للإنسان فيه فعل للإنسان وفعل للإنسان وفعل للإنسان وفعل لله تعالى، وهذا لا يقتضي شركة بين العبد والرب، فالرب هو الخالق لجميع الأشياء، والإنسان حينها يشكل المادة المخلوقة تشكيلاً جديداً، لا يخلق مادة جديدة، وإنها يستفيد من المواد التي خلقها الله تعالى، وهذا هو الذي ميّز الإنسان عن كل من على ظهر الأرض من الكائنات، ثم من الذي أبدع هذا العقل وخلقه، لا ريب أنه هو الله، ذو القوة والعزة والعلم اللامتناهي.

<sup>(1)</sup> المعتزلة بين القديم والحديث، د. محمد العبد وطارق عبدالحليم، ص59، طبعة دار الأرقم، القاهرة، 1987.

<sup>(2)</sup> القرآن والفلسفة، د. محمد يوسف موسى، ص114، دار المعارف، 1982.

فالإنسان ليس مجبراً جبراً محضاً، وإلا لبطلت التكاليف، وبطل الشواب والعقاب من الله، وكذلك ليس حراً حرية مطلقة، كما يدعي (المعتزلة) وإلا كان إلها في الكون، ومسيطراً على أفعاله كلها، ولكن الإنسان متوسط بين الجبر والاختيار، فهو مجبر في تحديد عمره، وفي مقدار طوله ولونه، وفي مقدار الذكاء الذي يعطاه من الله تعالى، وفي البيئة التي ينشأ فيها، وهو مختار في الأعمال التي كلفه الله تعالى بها كالإيمان بالله وملائكته ورسل، وكتبه واليوم الآخر، والصلاة والزكاة والحج، والانتهاء عن فعل المحرمات. فالإنسان في الأفعال التي كلفه الله تعالى بها يشعر بأنه مخير فيها، يستطيع أن يفعل وأن لا يفعل بإرادته الحرة، فإذا أكره على شيء وفقد هذه الحرية، رؤم عنه التكليف» (1).

فالإسلام الذي جعل الوسطية الجامعة أخص خصائص منهجه قد نبعت وتنبع فلسفته في حرية الإنسان واختياره من وسطية مكانة هذا الإنسان في هذا الوجود، فلا هو سيد هذا الوجود، حتى تكون حريته مطلقة فيه، ولا هو الحقير المتلاشي الذي لا خلاص له إلا بالفناء في الكل أو المطلق، حتى يكون الجبر المطلق هو قدره في هذا الميدان، وإنها هو الخليفة الذي استخلفه الله لحمل أمانة الحرية والاختيار، حتى يصح تكليفه بتبعات حملها، وحتى يكون حسابه وجزاؤه على ما قدمت يداه عدلاً لاثقاً بذات الله تعالى العادل، فلا بد لذلك من أن يكون حراً غتاراً، لكنها حرية واختيار الخليفة والمحكوم بالنظام الأعظم الذي خلقه خالق هذا الوجود، فهي الحرية الوسط، والاختيار الوسط، بين مطلق الجبر، ومطلق الاختيار، وبهذا المعيار نستطيع أن نزن قدر الحرية الإنسانية، وبهذا المنظار يجب أن نرى آفاق الاختيار الاختيار الإنساني في مختلف الميادين.

<sup>(1)</sup> كتابنا: القول السديد، ص444-445.

 <sup>(2)</sup> كتابنا: إخوان الصفا وفلسفتهم الدينية، ص284-285، طبعة المطبعة العربية الحديشة، نقسلاً عسن صوت الأزهر، مقال بعنوان: (الإنسان بين الجبر والاختيار)، د. محمد عمارة، العدد 151.

ومعنى هذا، أن أفعال الإنسان ليست اختيارية تماماً، ولا جبرية تماماً، إنها هي تجمع بين الاختيار والجبر في آن واحد، لأنها تتوقف على عاملين هما: إرادتنا، والأسباب أو العوامل الخارجية، وهذه العوامل تتبع نظاماً عاماً مطرداً لا يختلف، وهذا النظام العام هو ما نسميه في عصرنا الراهن بـ (الحتمية الطبيعية)، غير أن هذه الحتمية ليست حتمية مطلقة صارمة في نظرنا، بـل هي تفسح في صدرها جانباً للإرادة الإنسانية، وذلك لأن هناك نوعاً من التضامن بـين الأسباب الخارجية والأسباب الخارجية.

وهذا الحل لهذه المسألة يعد من أسلم الحلول، إذ هو يتفق مع العقل والدين، أما العقل فلأنه يقرر ما يؤكده العلم الحديث من وجود قوانين ثابتة مطردة، وأما الدين فلأنه يحل لنا مشكلة الثواب والعقاب والتكليف بها يطاق<sup>(2)</sup>.

هذا هو مقام الحرية الإنسانية في المنهج الإسلامي، لكنها كما أشرنا «حرية الخليفة المحكوم» - في الفعالية والنطاق - بالقدرة والاستطاعة التي ركبها الخالق الأعظم في هذا الإنسان، وبنطاق وحدود وآفاق عهد الإنابة والتوكيل والاستخلاف، فهو لن يستطيع تجاوز نطاق فعل القدرات المخلوقة له، كما لا تستطيع ذلك الأسباب المخلوقة في الطبيعة، ولا ينبغي لحريته أن تتجاوز بفعله نطاق عهد الاستخلاف.

فالآيات التي تسند الفعل إلى الإنسان تتحدث عن الواقع المشاهد الملموس في هذا العالم، وهو أن الفعل مسند إلى الإنسان باعتبار قيامه به، واعتبار نيّت وعزمه وتصميمه على فعله، والآيات التي تبين أن الله تعالى هو المتصرف الوحيد في هذا الكون، وأنه أراد كل شيء فيه، ولا يشاء أحد شيئاً إلا أن يشاء الله، فهي تقرر الحق المطلق الأعلى لله تعالى في الإيجاد والفعل، والتصريف والتدبير، وفي القدرة على

<sup>(1)</sup> ابن رشد وفلسفته الدينية، د. محمود قاسم، ص176، طبعة الإنجلو، 1969.

<sup>(2)</sup> مناهج الأدلة لابن رشد، تحقيق: د. محمود قاسم، ص229، طبعة الإنجلو، 1969.

التغيير والتبديل، وفي القدرة على تعطيل خصائص الأشياء، وهذا حق، لأنه من شأن الألوهية وحقوقها، وهي لا تتعارض مع الآيات التي تسند الفعل إلى الإنسان لأن الإنسان قدرته محدودة، وهي ممنوحة له من الله تعالى، فيستطيع الله تعالى أن يسلبها منه، أو أن يوقف عملها متى أراد، والله قدرته مطلقة، ولا تحد بحدود، فلا شك أن كل شيء في ميدان قدرته المطلقة ما دام من آثار فعله.

والعقيدة السليمة في هذه المسألة، هي أن يفوض الإنسان منا الأمر فيها إلى الله تعالى وحده، ويعتقد أنه الواحد المنفرد بالخلق، القادر على كل شيء، وسر هذه المسألة يعلمه الله تعالى، ويدع هذه البحوث العقيمة التي أثارها الفلاسفة والمتكلمون.

فالواجب علينا إذن التسليم والانقياد في المسائل التي لا يمكن أن تصل إليها عقولنا إلى ما جاء به الشرع، فللعقل الإنساني نقطة يقف عندها، فإذا تجاوزها كان كاذباً فيها يقول، ومسألة القدر هذه من المسائل التي يفضل فيها التفويض وعدم الخوض، إذ لا حاجة للبحث فيها خارج الشريعة، لأن البحث فيها لا يأتي بثمرة.



# الفَطَيِّلُ الْجَامِينِ النبعة

#### تمهيد

إن مبحث النبوة في الجانب العقدي يعد من المباحث الهامة، لأنه عن طريق النبوة يكون الدين الحق اللذي يوحيه الله تبارك وتعالى إلى رسله، ليبلغوه إلى أقوامهم، حتى لا يقصروا في عبادة ربهم، بحجة أنه ما جاءهم من بشير ولا نذير، ولئلا يتنكبوا الطريق فينكروا وجود الله تعالى واليوم الآخر، وما يشتمل عليه من أمور غيبية، كالحساب والجنة والنار... إلخ، بسبب وسوسة الشياطين، وإلقائهم الشبه في عقول الناس، قال تعالى: ﴿كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَيَعِدَةً فَنِعَتَ اللَّهُ النَّيِيِّ مُبَشِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ الْكِئنَ بِالْحَقِ لِيَحْكُمُ بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا اخْتَلَقُوا فِيهِ وَمَا اخْتَلَقُوا فِيهِ مِنَ النَّي أَنْ أَنْ النَّاسُ اللهُ الذِينَ وَاللهُ الْخَتَلَقُوا فِيهِ مِنَ النَّي اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

إن الرسل الكرام - عليهم السلام - هم الذين تلقوا من خالقهم عن طريق الوحي ما يهدي الناس إلى الصراط المستقيم، وقد بلغ الرسل ما كلفوا بتبليغه إلى الناس بكل صدق وأمانة ونشاط وإخلاص، وعلموهم ما لهم من حقوق وما عليهم من واجبات، وبشروهم بحسن العاقبة، إذا أحسنوا، وبسوء المصير إن أساؤوا، وكان الرسل في كل أمة هم المرجع لغيرهم عند الحيرة، وهم الهداة لهم إلى الطريق القويم في أمور الدنيا والآخرة، لذا كانت حاجة الناس إليهم ضرورية دون أن يختلف في ذلك عاقلان.

فبعثة الأنبياء، كما يقول الشيخ محمد عبده: «من متمات كون الإنسان، ومن أهم حاجاته في بقائه، ومنزلتها من النوع كمنزلة العقل من الشخص، نعمة أتمها الله لكي لا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل»(1).

ومن هنا كان للنبوة دورها، إذ هي طريق موصل إلى الله تعالى أوضحه الله للناس، وأمر رسله بإبلاغهم بمضمون ذلك الطريق، وكيفية سلوكه، والعقل البشري هو الذي يصدق النبوة، ويسلم بها جاءت به من موضوعات الإيهان، سواء كانت تكاليف شرعية، أو أموراً سمعية تختص بعالم الغيب.

وإذا كانت حاجة البشر إلى النبوة والرسالة ماسة وضرورية، في الهيو مفهوم النبوة والرسالة في اللغة والاصطلاح؟

#### النبوة في اللغمة:

جاء لفظ (النبي) في اللغة، على وجهين: مهموز، وغير مهموز. فالمهموز مأخوذ من (النبأ): بمعنى الخبر، والمناسبة أنه يخبر عن الله تعالى، فهو على هذا فعيل بمعنى فاعل، والأصل فيه الهمز. وقيل: مأخوذ من (نبأ) من مكان كذا إلى مكان كذا إلى مكان كذا، إذا خرج منه، والمناسبة أنه ما جاء نبي بشريعة إلا عاداه قومه وأخرجوه، وهو على هذا أيضاً فعيل بمعنى فاعل، ويجوز أن يكون بمعنى مفعول، أي منبأ بالغيوب.

وعلى هذا فالنبي من اختاره الله تبارك وتعالى، ليبلغ خبره إلى عباده، بعد تلقيم عن طريق الوحي.

وغير المهموز: مأخوذ من النبوة: وهو ما ارتفع من الأرض، يقال: نبــا الــشيء إذا ارتفع، فالنبي على هذا هو الرفيع المنزلة عند الله تعالى، أو هــو مرتفــع عــن طــور

 <sup>(1)</sup> الأعمال الكاملة، للإمام الشيخ محمد عبده، تحقيق: د. محمد عمارة، (3/ 427)، طبعة دار الـشروق.
 قارن: رسالة التوحيد، للشيخ محمد عبده، ص 99، دار المعارف.

البشرية باختصاص الوحي، وخطاب الله تعالى، وهو على هذا فعيل بمعنى. مفعول (1). وقيل من النبي، وهو الطريق، لأنه وسيلة إلى الله تعالى<sup>(2)</sup>.

#### النبوة في الاصطلاح:

هي اختصاص العبد بساع وحي من الله تعالى بحكم شرعي تكليفي، سواء أمر بتبليغه أم لا. والرسالة: هي اختصاص العبد بساع وحي من الله تعالى بحكم شرعي تكليفي، لكن بشرط أن يؤمر بالتبليغ (3). وقيل إن الرسالة: هي سفارة بين الله تعالى وبين ذوي الألباب من خليقته، ليزيح بها عللهم فيها قصرت عنه عقولهم من مصالح الدنيا والآخرة (4).

من خلال تعريف النبوة والرسالة، فإن الفرق بينها واضح، وهو أن الرسول أمر بتبليغ ما أُوحي إليه، والنبي لم يؤمر بذلك، وعلى هذا الأساس فإن النبي أعم من الرسول، والرسول أخص من النبي، فكل رسول نبي وليس كل نبي رسولاً. وهذا التمييز بين النبي والرسول قالت به الأباضية وغيرها من الفِرَق حيث يقول شيخ الأباضية المتأخرين: «وعليه أصحابنا والأكثرون» (5).

<sup>(1)</sup> لسان العرب، لابن منظور، (1/ 163)، مادة نبأ، طبعة دار صادر بيروت. قارن: القاموس المحيط، (4/ 395). المعجم الوسيط، (2/ 931-932). مختار المصحاح للرازي، مادة (نبأ)، ص662، طبعة القاهرة.

<sup>(2)</sup> المواقف، لعضد الدين الأيجي، ص327، طبعة المتنبي، القاهرة.

 <sup>(3)</sup> تحفة المريد على جوهرة التوحيد، للشيخ إبراهيم البيجوري، ص152، طبعة المطبعة العربية الحدثة، 1977.

 <sup>(4)</sup> شرح العقائد النسفية، لسعد الدين التفازاني، تحقيق: د. السقا، ص85، طبعة مكتبة الكليسات الأزهرية، 1407هـ. قارن: أصول الدين للبغدادي، ص154، طبعة دار الأفاق، بيروت، 1980.

<sup>(5)</sup> معالم الدين، (2/ 50).

#### الرسالة: هبة أم مكتسبة:

ولم تك نبوة مكت سبة ولورقى في الخير أعلى عقبة بل ذاك فضل الله يؤتيه لمن الله عقبة المنز (١)

وبناءً على هذا فالنبوة منحة من الله عز وجل، وخصوصية منه سبحانه، ومرتبة هكذا شأنها، لا يمكن للإنسان أياً كان أن يكسبها مها بلغ من عبادة ربه، ومجاهدة نفسه، وفي هذا يقول الآمدي: «ليست النبوة معنى يعود إلى ذات من ذاتيات النبي، ولا إلى عرض من أعراضه، استحقه بكسبه وعمله... إنها هي موهبة من الله تعالى، ونعمة منه على عبده، وهو قوله لمن اصطفاه واجتباه: إنك رسولي ونبيي، (2).

وذهب الفلاسفة إلى القول بأن النبوة إنها تنال بالكسب والانقطاع إلى الله تعالى بالخلوة والعبادة، حتى تصفو النفس وتتجرد من علائق المادة، بحيث يكون لهذه النفس اطلاع على الغيبيات، وقدرة على الإتيان بخوارق العادات، ورؤية الملائكة

<sup>(1)</sup> تحفة المريد على جوهرة التوحيد، ص152-153.

 <sup>(2)</sup> غاية المرام في علم الكلام للآمدي، تحقيق: أ. حسن عبدالمطلب، ص317، طبعة المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية.

بصورة مجسمة محسوسة لتسمع منهم كلامهم، فإذا اجتمعت هذه الأمور الثلاثة في شخص نال الرسالة (1).

هذه خلاصة لما يدور حوله مذهب الفلاسفة في النبوة، وهو بلا شك مـذهب باطل، ومردود عليهم، ويكفي في بطلانه ورده أنه مخالف لما تقره العقول وتصرح به النقول.

وقد وافق الأباضية أهل الحق في رأيهم القائل بأن النبوة هبة من الله تعالى، واستنكروا رأي الفلاسفة القائل بأنها تنال بالكسب، فالنبوة عندهم: «اصطفاء الله تعالى عبداً من عبيده، واختصاصه بسماع وحي من الله بواسطة ملك»(2).

ويرفض الأباضية نظرية النبوة الفلسفية وما يزعمه أصحابها من أن المصورة - صورة الملك - التي تخاطب النبي، لا وجود لها في الخارج، وإنها هي من أفعال الخيال، وأن الذي يراه في النوم الواحد منا من أشخاص تحدثه وتخاطبه، لا وجود لها في الخارج، وإنها هو شيء متخيل، فيحدث للنبي في اليقظة ما يحدث للواحد منا في النوم، ويصف الأباضية هذا الذي ذهب إليه الفلاسفة بأنه كفر وتكذيب (3).

 <sup>(1)</sup> محاضرات في مادة التوحيد للشيخ صالح موسى شرف، ص6، طبعة القاهرة. قارن: تحفة المريد، ص152.

<sup>(2)</sup> معالم الدين، (2/ 49).

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، (2/ 50).

بعدي»، وقوله: «وختم بي النبيون» (1). والقول باكتساب النبوة كماً يقول الشيخ البيجوري: «أقوى المسائل التي كفرت بها الفلاسفة، ويلزم على قولهم باكتسابها تجويز نبي بعد سيدنا محمد أو معه، وذلك مستلزم لتكذيب القرآن والسنّة» (2).

وإذ بطل ما ذهب إليه الفلاسفة، وهو القول باكتساب النبوة، لما يترتب عليه من القول بأمور تعارض النصوص، ولا تؤيدها العقول، فلم يكن أمامنا إلا أن نقرر من غير أن نتردد أن ما ذهب إليه أهل السنة والأباضية، وهو القول بأن النبوة من الله تعالى، هو المذهب الصحيح الذي يصدقه النقل ويقره العقل.

### حكم الرسالة:

لقد احتدم النقاش واشتد النزاع بين الفِرَق في حكم إرسال الرسل، فمن قائل بالجواز، ومن قائل بالوجوب، ومن قائل بالاستحالة.

فقد ذهب الأشاعرة إلى أن بعث الأنبياء والرسل جائز على الله عقلاً، وواقع فعلاً، وليس واجباً أو ممتنعاً، لأن إرسالهم لطف من الله ورحمة بعباده (3). وذهب الماتريدية والمعتزلة والفلاسفة إلى أن إرسال الرسل واجب على الله تعالى، لأنه من مقتضيات حكمة الباري تعالى، فيستحيل أن لا يوجد لاستحالة السفه عليه، كها أن ما علم الله وقوعه يجب أن يقع لاستحالة الجهل عليه (4).

والماتريدية والمعتزلة والفلاسفة وإن اشتركوا جمعياً في القول بالوجوب، إلا أن كلاً منهم يخالف الآخر في فلسفة هذا الوجـوب، إذ الفلاسـفة يقولـون بـالوجوب

<sup>(1)</sup> الحديث أخرجه مسلم، (1/ 393)، (5/ 155)، طبعة الشعب.

<sup>(2)</sup> تحفة المريد، ص52.

<sup>(3)</sup> شرح المقاصد، للتفتازاني، تحقيق: د. عميرة، (5/8)، طبعة عالم الكتب، 1989.

<sup>(4)</sup> السمعيات من شرح المقاصد، سليان خيس، ص7، طبعة القاهرة، 1966. أيضاً النبوات والسمعيات من مباحث علم الكلام، د. عيي الدين المصافي، ص7-8، طبعة دار الطباعة المحمدية. أيضاً: شرح الأصول الخسة، ص564.

القائم على التعليل، بمعنى أن الله موجود فيلزم من وجوده وجود العالم بالتعليل، ويلزم من وجود العالم وجود من يحفظ نظامه، ويصلح حاله وهم الرسل. أما المعتزلة فيقولون بالوجوب القائم على الصلاح والأصلح، والتحسن والتقبيح العقليين، بمعنى أن صلاح حال النوع الإنساني في العاجلة والآجلة لا يكون إلا بإرسال الرسل، فإرسالهم واجب على الله تعالى.

وقد وافق الأباضية هنا الأشاعرة القائلين بجواز إرسال الرسل، وفي هذا يقول شيخ الأباضية المتأخرين (الثميني): «ذهب أصحابنا والأكثرون إلى أن الرسالة ممكنة، تفضل بها مولانا عز وجل على من اصطفاه من خلقه، وأوجبتها المعتزلة عقلاً على أصلهم في وجوب مراعاة الصلاح والأصلح، وأنها تأكيد للعقل، ومنعتها البراهمة عقلاً، ولا يخفى فساد المذهبين»(1).

وفيها نرى أن مذهب الأشاعرة والأباضية هو المذهب المختار، لأن العقل والنقل يدلان على أن الله تعالى فاعل مختار، كل ما في الوجود ملكه، له أن يتصرف فيه وفق إرادته وعلمه المحيط، قال تعالى: ﴿وَرَبُّكَ يَعْلَقُ مَا يَشَا مُو يَعْنَالُ ﴾ [البروج:16].

## حاجم البشر إلى الرسالة:

لا يستطيع الإنسان بعقله القاصر دون هداية السماء أن يصل إلى كثير من الحقائق، لذا كانت البشرية في حاجة ماسة إلى رسل الله تعالى، ليرشدوا العقول إلى معرفة الله تعالى، وما يجب أن يكون له من صفات الكمال، وليعملوا جاهدين على جمع كلمة الخلق حول إله واحد لا يعبد الخلق سواه.

وقد ذهب شيخ الأباضية المتأخرين إلى أن بعثة الرسل تستهدف قطع أعـذار الجاحدين، ويرشد الله بهم العقول إلى الحق بغير تعب ذهني ونظر عقلي، بل بمجـرد

<sup>(1)</sup> معالم الدين، (2/ 51).

التصديق، كما أن بعثة الرسل يفطن بها إلى دقائق المسائل التي لا تهتدي العقول إليها لولا الرسل، وعند الأباضية أن الرسل هم المصدر الوحيد لمعرفة أصور لا يمكن معرفتها بغيرهم، مثل أمور الغيب، كما أن مهام الرسل إبلاغهم عن الله تعالى خطابه من الأمر والنهى والإباحة، وما يتعلق بها من أمور (1).

ومن أهداف الأنبياء أيضاً تصحيح ما في طبيعة النفوس من ميـل إلى التـدين، فالدين مركوز في النفوس، ولكن الإنسان قد ينحرف في اختيار الوسيلة.

وإذا كان إصلاح الناس وهدايتهم هو الأساس في بعث الأنبياء، فقد أثبت التاريخ مدى إصلاح الرسل للبشر وهدايتهم، والأخذ بأيديهم في أصعب الظروف، إذ النبي يبعث في نفوس الناس المودة والتآلف والوحدة، وهي من أهم أهداف الأنبياء التي سعوا إلى تحقيقها.

#### المعجزة:

المعجزات مختصة بالأنبياء والرسل وحدهم، وهي أمر إلهي وتعليم رباني يتصل بهم من الملائكة وحياً وإلهاماً، وليس هو تعليهاً أرضياً، لذا تفضل الله تعالى بتأييد الرسل بالمعجزات الدالة على صدقهم، وأنهم مبعثون من قِبَله تعالى، وأنهم صادقون في دعواهم النبوة.

والمعجزة في اللغة: مأخوذة من لفظ العجز المقابل للقدرة (22). وقيل: مأخوذة من الإعجاز، مصدر أعجز، وحقيقة الإعجاز: إثبات العجز في الغير، ثم استعمل في لازمه، وهو إظهاره، فالمعجزة معناها الأصلي مظهرة العجز، ثم نقلت للأمر الخارق، الذي هو السبب في إظهار العجز، والتاء في معجزة للنقل من الاسمية

<sup>(1)</sup> معالم الدين، (2/ 52).

<sup>(2)</sup> شرح المقاصد، السمعيات، (5/11).

للوصفية (1). والمعجز في الحقيقة هو فاعل العجز في غيره، وهو الله تعالى، فهو الـذي ينفرد بالقدرة عليه، ولا يصح دخوله تحت قدرة الخلق.

والمعجزة في الاصطلاح: هي أمر خارق للعادة مقرون بالتحدي، يظهره الله تعالى على يد مدعي النبوة، تصديقاً له في دعواه مع عجز جميع المخلوقين عن معارضته، والإتيان بمثله (2).

والمعجزة من الأمور المكنة عقالاً، الواقعة فعالاً كحكم إرسال الرسل، وليست من المستحيلات، أما إنها من الأمور المكنة عقلاً، فالأن العقول السليمة تشهد أن المعجزة فعل من أفعال الله تعالى، خارق لما اعتاده الناس على أيدي رسله تصديقاً لهم، لأن الله تعالى هو الخالق لكل ما في الكون، وهو الذي وضع الناموس الذي تسير عليه الأحداث وتخضع له، فليس من المحال عليه أن يضع نواميس خاصة بخوارق العادات، غاية ما في الأمر أننا لا نعرفها، ولكننا نرى أثرها على يد من اختصه الله بفضل من عنده، وهم الأنبياء والرسل عليهم السلام.

أما إنها واقعة فعلاً: فلقد تواتر النقل على أن الله تعالى قد أيد أنبياءَه ورسله بمعجزات أجراها على أيديهم تصديقاً لهم، ومن يطالع القرآن وسنة الرسول ﷺ يجد الكثير من ذلك.

أما عن رأي الأباضية في المعجزة، فهم يعترفون بها ويرون أنها خارقة للعادة، إلا أنهم اختلفوا في كون المعجزة دليلاً على صدق الرسل، فبعضهم قد قال: بأن الله لا يرسل نبياً إلا نصب دليلاً عليه، ولا بد من أن يدل عليه واحد، أي لا بد أن يؤيده دليل، بينها جوز البعض الآخر أن يبعث الله نبياً بلا دليل<sup>(3)</sup>.

<sup>(1)</sup> حاشية الدسوقي على أم البراهين، ص113، طبعة المطبعة الخيرية القاهرة.

<sup>(2)</sup> شرح المقاصد، السمعيات (5/11).

<sup>(3)</sup> مقالات الإسلامين، (1/ 186). الملل، (1/ 135).

#### عصمة الأنبياء:

العصمة هي: حفظ الله تعالى ظواهر الأنبياء وبواطنهم عن التلبس بمنهي عنه، ولو تَهْي كراهة (١) فهم محفوظون ظاهراً من الزنى وشرب الخمر والكذب، ومن كل ما يغضب الله تعالى، ويفوت أغراض الرسالة، وباطناً من الكِبْر والنفاق والحسد.

وقد أجمع أهل الملل على أن الأنبياء - عليهم السلام - معصومون من تعمد الكذب فيها دل المعجز على صدقهم فيه، كدعوى الرسالة وما يبلغونه عن الله عز وجل. وأما عن جوازه منهم في ذلك سهواً فمنعه الأكثرون، وهو الحق، إذ لو جاز صدوره عنهم - فيها ذكر - ولو سهواً أو نسياناً لارتفعت الثقة عن أخبارهم، وتطرق إليها احتمال الكذب، وهذا يفوت الغرض المقصود من بعثتهم (2).

وقد تعرض شيخ الأباضية المتأخرين (الثميني) للحديث عن عصمة الأنبياء والرسل، وبيان رأي أصحابه في المذهب، ورأي الفِرَق الأخرى، فقال: وقد اختلفت الفِرَق في عصمة الأنبياء: هل هي جائزة قبل النبوة؟ فذهب أكثر الأشاعرة، وكثير من المعتزلة إلى أنه لا يمتنع عقلاً على الأنبياء قبل البعثة صدور المعصية منهم. وذهب أصحابنا - يعني الأباضية - إلى عصمتهم من الكبائر على كل حال دون الصغائر، وكذلك ذهب الرافضة وأكثر المعتزلة إلى امتناع وقوع الكبائر منهم قبل البعثة عقلاً، ومعتمد الفريقين التقبيح العقلي، لأن صدور المعصية منهم مما يحقرهم في النفوس وينفر الطباع عن اتباعهم، وهو خلاف ما تقتضيه الحكمة من بعثة الرسل، فيكون قبيحاً عقلاً".

ويستطرد الشيخ الأباضي قائلاً: أما عن وقوع المعاصيَ بعد البعثة فالإجماع على عصمتهم من تعمد الكذب في الأحكام، لأن المعجزة دلت على صدقهم فيها يبلغونه

<sup>(1)</sup> تحفة المريد، ص160. كتابنا: دراسات في علم التوحيد: النبوات والسمعيات، ص58، طبعة الصفاء والمروة، 1997.

<sup>(2)</sup> كتابنا: دراسات في علم التوحيد، النبوات والسمعيات، ص58-59.

<sup>(3)</sup> معالم الدين، (2/61).

عن الله سبحانه، فلو جاز تعمد الكذب عليهم لبطلت دلالة المعجزة على الصدق. وأما جواز صدور الكذب منهم في الأحكام غلطاً أو نسياناً، فمنعه الأكثرون لما فيه من مناقضة دلالة المعجزة القاطعة، وجوزه بعضهم. والصواب - في نظر الأباضية - هو عدم جواز وقوع المكروه من الرسل، فالحق أن أفعالهم دائرة بين الوجوب والندب والإباحة، وليس وقوع المباح منهم بحسب مقتضى الشهوة كوقوعه من غيرهم، فإنهم لا يصدر منهم المباح إلا على وجه الطاعة والقربة، ونحو ذلك مما يليق بمقاماتهم الرفيعة، وإذا كان أهل المراقبة من أولياء الله تعالى بلغوا في الخوف منه تعالى ورسوخ المعرفة، ما منعهم من أن تصدر منهم حركة أو سكون في غير رضاه تعالى، فكيف بأنبيائه ورسله (1).

هذه هي فلسفة النبوة كما جاءت في المذهب الأباضي، جاءت في أغلبها متمشية مع المعتقد الإسلامي، فقد رأوا أنها أعلى درجة وأرفع رتبة ينتهي إليها حال البشر، وهي منحة وفضل من الله يختص به من يشاء من عباده، ولا تأتي عن طريق الاكتساب كما قال الفلاسفة.

وعلى كل فقد آمن الأباضية بالأنبياء والرسل على ضوء ما في كتاب الله تعالى. أما بالنسبة للكتب السهاوية التي أنزلها الله على أنبيائه ورسله «فهم يرون أن الكتب التي أنزله الله تعالى على أنبيائه ورسله قد بلغ عددها مائة وأربعة كتب، خسون منها على (شيث بن آدم)، وثلاثون على (إدريس)، وعشرة على (إبراهيم)، وعشرة على (موسى) قبل التوراة، وهي صحف موسى، ثم التوراة على (موسى) أيضاً، والإنجيل على (عيسى)، والزبور على (داود)، والقرآن على (محمد) على الألواح إلا القرآن، (2).



<sup>(1)</sup> معالم الدين، (2/ 62).

<sup>(2)</sup> قواعد الإسلام للجيطالي، (1/ 38). معالم الدين، (2/ 133).

# الفَطْيِلُ السِّالِيْسِ

## السمعيات

#### تمهيد:

السمعيات: هي الأمور التي لا تؤخذ إلا بالسماع من الصادق المصدوق رسول الله على ، ولا يستقل العقل بإدراكها، وطريق ثبوتها القرآن الكريم، والسنة النبوية المطهرة. أو بمعنى آخر: هي كل ما أخبر به رسول الله على أمور الآخرة وأدركه العقل السليم، سواء كان ذلك عن طريق القرآن الكريم، أو السنة النبوية، إذ إن كلاً من الخبر الصادق والعقل السليم يدلنا على اليوم الآخر، وما فيه من بعث وحشر وشواب وعقاب، وصراط وميزان وحوض، وجنة ونار، وملائكة وشفاعة... إلى آخر هذه الأمور السمعية.

والعقل السليم يجب عليه أن يؤمن ويصدق بالسمعيات، لأن اعتهادها الأساسي على الأخبار الصحيحة الصادقة، المستمدة من كتاب الله تعالى، وسنة رسوله على وهذه الأخبار الصحيحة الصادقة ليس فيها ما يتعارض مع الفكر القويم، والاعتقاد السليم.

والإيهان بالسمعيات دليل على قوة الإيهان، وسلامة الفطرة، وقد مدح الله تعالى الذين يؤمنون بالغيب في كتابه العزيز فقال: ﴿ ذَلِكَ ٱلْكِتَبُ لَارَبُ فِيهُ هُدَى لِنَامِهُ اللهُ الذين يؤمنون بِالغيب في كتابه العزيز فقال: ﴿ ذَلِكَ ٱلْكِتَبُ وَلِيمُ وَاللهُ وَاللهُ وَمُعَارَفَهُمُ يُنفِقُونَ ﴾ [البقرة: 2- 3].

ومعنى الإيهان بالغيب: التصديق بها غاب عن حواسنا، وجماء الخبر بــه عــن طريق الكتاب أو السنّة، كاليوم الآخر وما فيه من مواقف ومــشاهد، وأمــور غيبيــة يعلمها خالقها وبارئها جل في علاه.

وبعد هذا التمهيد الذي رأينا من الضروري البدء به، ننتقل - بعون الله تعالى - إلى استعراض رأى الأباضية في بعض السمعيات - وليست كلها - لنتعرف على معتقدهم فيها، ومدى قربه أو بعده من المعتقد الإسلامي الصحيح الذي دان به رسول الله على وصحبه الكرام وسلفنا الصالح من بعدهم.

لم تخالف الأباضية فيها ذهبت إليه في قضايا السمعيات ما ذهب إليه أهل السنة، بل تقترب في كثير من القضايا من مذهبهم وعقيدتهم، ففي قضية الموت: «يؤمنون بأن الموت حق، وأن كل مخلوق يموت بأجله، وأن الله يتوفى الأنفس حين موتها، وأنه تعالى هو الذي يجيى ويميت» (1).

#### الحياة البرزخيت:

كها أنهم يؤمنون بالحياة البرزخية، ويرون أنها أول منازل الآخرة، وفي حياة البرزخ تغيير للعادات المألوفة في الدنيا وخرقها، فيصح أن يكون الميت حال مشاهدتنا له، والقبر حال نظرنا إليه على غير الحالة التي نشاهدها، ولم نشعر بشيء مما هنالك، والأمر بيد الله تعالى، يظهر ما يشاء، ويحجب ما يشاء، ومن تأمل في عجائب ملكه وملكوته، وغرائب قدرته وجبروته، لم يستبعد أمثال ذلك<sup>(2)</sup>.

فالأباضية تؤمن بعذاب القبر ونعيمه، بخلاف الخوارج وبعض المعتزلة (3). يقول السالمي: «إن عذاب القبر مما تواترت به الأحاديث» (4).

<sup>(1)</sup> قناطر الحيرات، (1/ 315).

<sup>(2)</sup> معالم الدين، (2/ 173).

<sup>(3)</sup> مقالات الإسلامين، (2/ 116).

<sup>(4)</sup> بهجة أنوار العقول، (1/ 114).

والطريق إلى إثبات الحياة البرزخية عند الأباضية هو الأدلة السمعية، ويقول (الثميني): إن عذاب القبر للكافرين والتنعيم فيه للمؤمنين، وسؤال الملكين، وهما منكر ونكير ثابت بالدلائل السمعية، لأنها أمور مكنة، أخبر بها الصادق على ما نطقت به النصوص، قال تعالى: ﴿ النَّارُيُعْرَشُونَ عَلَيْهَا عُدُوّاً وَعَشِيًّا وَيُومً تَعُومُ السَّاعَةُ أَدْ فَرَعُونَ الله تعالى توعد آل فرعون بنوعين أَدْ فِلُوا أَ الله وَلَا الله وَعُونَ بنوعين من العذاب، الأول: عرضهم على النار غدواً وعشياً، والثاني: إدخالهم يـوم القيامة أشد العذاب، وقد عطف الله تعالى العذاب الثاني على الأول، والعطف يقتضي المغايرة بين المعطوف والمعطوف عليه، فإذا كان الثاني في يـوم القيامة بعـد قيام الساعة، فلا بد أن يكون الأول حاصلاً بهـم بعـد مـوتهم إلى البعث، وهـو عـذاب القبر، وإذا ثبت في حق هؤلاء ثبت في حق غيرهم، لأنه لا قائل بالفرق (1).

والآيات التي يستدل بها الأباضية قوله تعالى: ﴿ يُثَيِّتُ اللهُ ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ الشَّالِتِ فِي ٱلْحَيْوَةِ ٱلدُّنِيَا وَفِي ٱلْآخِرَةِ ﴾ [إبراهيم: 22]. فقد ثبت في الصحيحين أنها نزلت في عذاب القبر، حين يُسأل الميت، من ربك؟ وما دينك؟ فعن البراء بين عازب شه أنه قال: أن النبي عَيِي قال: ﴿ يُثَيِّتُ ٱللهُ ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ ٱلشَّابِتِ ﴾ عزب شه ونبي محمد [إبراهيم: 22] نزلت في عذاب القبر، فيقال له: من ربك؟ فيقول: ربي الله، ونبي محمد وَقِي ٱلنَّذِينَ مَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ ٱلشَّابِةِ فِي ٱلْمَيْوَةِ ٱلدُّنْيَا وَفِي الْمَيْوَةِ ٱلدُّنْيَا وَفِي الْمَيْوَةِ ٱلدُّنْيَا وَفِي الْاَخِرَةِ ﴾ (2)

ومن الآيات قوله تعالى: ﴿أُغْرِهُوا فَالْتَخِلُوا نَارًا ﴾ [نوح:25]، فبين أن المقصود في هذه الآية عذاب القبر لقوم نوح. وقد وردت أحاديث صحيحة بجانب هذه الآيات وغيرها تثبت عذاب القبر ونعيمه، منها قوله ﷺ: «القبر روضة من رياض

<sup>(1)</sup> معالم الدين، (2/ 173). السمعيات من شرح المقاصد، تحقيق: سلميان خميس، ص110.

<sup>(2)</sup> فتح الباري بشرح صحيح البخاري، كتاب الجنائز، باب ما جاء في عذاب القبر، (3/ 439).

الجنة، أو حفرة من حفر النار». وقوله فيها رواه ابن عباس - رضي الله عنهها - أن النبي على الله عنها الله عنها النبي على الله عنها الله عنها النبي على الله عنها الله عنها الله عنها الله عنها الكه الكه عنها الله عنها الل

وغير هذه الروايات الكثير مما يثبت عذاب القبر ونعيمه، وأنه حـق لا ريب فيه، وهذه الآيات والأحاديث التي استدل بها علماء الأباضية، هـي نفسها التي استدل بها أهل السنّة، مما يدل على قرب المذهبين في هذا الشأن.

#### البعث والمعاد:

يعتقد الأباضية بالبعث بعد الموت، وأن البعث ابتداء ثان، وهو أمر ممكن، فتحشر أجساد المكلفين مع أرواحها<sup>(2)</sup>. يؤيد هذا ما ذهب إليه شيخ الأباضية المتأخرين حيث يقول: "إن إعادة المعدوم جائزة عندنا، لتوقف المعاد الجسماني عليه، وكذلك الإعادة جائزة عند الأشاعرة. وعند المعتزلة أن الموجود إذا أعدم بقيت ذاته المخصوصة، وأمكن لذلك أن يعاد، وعندنا وعند الأشاعرة ينقضي بالكلية مع إمكان الإعادة، أي أن المعتزلة - وإن كانوا معترفين بالمعاد الجسماني - ينكرون إعادة المعدوم، ويقولون: إعادة الأجسام هي جمع أجزائها المتفرقة» (3).

ويتساءل شيخ الأباضية قائلاً: هل يعدم الله الأجزاء البدنية ثم يعيدها، أم يفرقها ثم يعيد فيها التأليف؟ فيبين أن في الإجابة عن هذا السؤال خلافاً، حتى قال بعض المحققين: والحق أنه لم يثب الجزم بذلك نفياً أو إثباتاً لعدم الدليل على شيء من الطرفين (4).

<sup>(1)</sup> صحيح مسلم بشرح النووي، كتاب الطهارة، باب نجاسة البول ووجوب الاستبراء منه، (1/ 588). معالم الدين، (2/ 173-174).

<sup>(2)</sup> بهجة أنوار العقول، (1/ 110).

<sup>(3)</sup> معالم الدين، (2/ 174).

<sup>(4)</sup> المصدر السابق.

ويشير (الأباضية) إلى الأدلة السمعية القاطعة على حشر الأجساد، تلك الحقيقة التي أجمع عليها المتكلمون على اختلاف فِرَقهم، وأنكرها أكثر الفلاسفة والذين حاولوا تأويل الأدلة النقلية بها يفيد بأن المعاد إنها هو للأرواح وحسب، فقد كابروا بإنكار ما هو من ضرورات هذا الدين، فكل ما أخبر به الصادق فه وحق، مثل قوله تعالى: ﴿قُلْ يُعْيِيمُ اللَّهِ يَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّلَّةُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ

والذي يجب اعتتاده: هو أن الله تعالى يحيي الأبدان بعد موتها يوم القيامة ويعيدها، وما عدا ذلك - من أن الإعادة تكون بعد العدم، أو بعد التفريق، ومن أن الأعراض والأزمان نعاد أو لا تعاد - فليس من العقيدة، ويجب تفويضه إلى علم الله تعالى، إذا لم يرد فيه دليل قاطع، مع اختلاف العلماء فيه، (وإن كان الثميني رأى أن الإعادة سواء كانت عن عدم أو تفريق فهي أمر ممكن، وكل ممكن أخبر الصادق بوقوعه فهو حق، ومن ثم فالإعادة حق<sup>(2)</sup>.

#### الحساب:

الحساب هو: توقيف الله تعالى العباد على أعالهم قبل انصرافهم من المحشر، وسؤالهم عنها بكيفية يعلمها هو تعالى، وقد ورد به الكتاب والسنّة، فيجب الإيان به، ومنكره كافر، لإنكاره معلوماً من الدين بالضرورة. والحساب يكون بعد أخذ

<sup>(1)</sup> الكشف والسان، (1/ 31، 281).

<sup>(2)</sup> معالم الدين، (2/ 181).

العباد صحف أعمالهم، وإذ ذاك تشهد على العبد جوارحه، ويشهد بعض العباد على بعض (١).

والحساب ثابت بالكتاب والسنّة، ففي الكتـاب قولـه: ﴿إِنَّ اللَّهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ
﴿ فَرَرَبِكَ لَشَّنَانَاهُمْ أَجَمَعِينَ ﴿ عَمَّاكَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ فَرَرَبِكَ لَشَّنَانَاهُمْ أَجَمَعِينَ ﴿ عَمَّاكَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ ﴾ [الحجر: 92-93]، وفي السنّة قوله ﷺ: «حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا».

ويعتقد الأباضية بأن الحساب حق لا ريب فيه لكل مكلف، ودليلهم قوله تعالى: ﴿ أَلَا لَهُ ٱلْمَكُمُ وَهُو ٱلْمَرَعُ ٱلْمَسِينَ ﴿ أَلَا لَهُ اللّٰهِ مِتُوسِعُونَ فِي هذه المسألة، فيقسمون الناس ثلاثة أصناف، صنفان لا يسألان عن الأعمال، وهما الأنبياء والمشركون، وإن خالف البعض في حساب المشركين، والصنف الثالث هم المؤمنون يسألون، وحتى مرتكب الكبيرة، فالأصح عندهم أنه يسأل (2).

ولعل حكمة الحساب - مع أن الله عـالم بـالأعـال - إظهـار فـضائل المتقـين، وفضائح الفجار على رؤوس الأشهاد تتمياً للمسرة، وزيادة في الحسرة.

#### الميزان والوزن:

الميزان والوزن يوم القيامة ورد بها الكتاب والسنة، فيجب الإيهان بهها، قال تعالى: ﴿ وَالْوَزْنُ يُوْمَ يِهِ الْمَعَنُّ مَّسَنَ ثَقَلَتَ مَوَزِيثُ مُ فَأُولَتُمِكَ هُمُ الْمُقَلِحُونَ ﴿ وَمَنْ خَفَّتَ مَوْزِيثُ مُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ الْمُقَلِحُونَ ﴿ وَقِي الْمَعْدِ اللَّهِ اللَّهِ مَوْاطَنَ فَلا يَذَكُو أَحِد أَحداً، عند الميزان حتى يعلم السنة قوله: ﴿ ... أما في ثلاثة مواطن فلا يذكر أحد أحداً، عند الميزان حتى يعلم أين يقع كتابه في يمينه أم في أيضه من مناله أم وراء ظهره، وعند الصراط، إذا وضع بين ظهراني جهنم حتى يجوز (3).

<sup>(1)</sup> تحفة المريد، ص207.

<sup>(2)</sup> بهجة أنوار العقول، (1/ 117). قواعد الإسلام، (1/ 18). الأباضية عقيدة ومذهباً، ص126.

<sup>(3)</sup> الحديث جاء في سنن أبي داود، كتاب في ذكر الميزان (2/ 591-592)، طبعة الحلبي.

ولا ينكر الأباضية (الميزان)، بل يعتقدون أنه حق، نطق به القرآن والسنّة، غير أنهم لا يعتقدون أن الميزان الذي يضعه الله لحساب عباده عبارة عن ميزان ذي كفتين ولسان، توزن فيه صحائف الأعمال الحسنة، وصحائف الأعمال السيئة (1). بل يعتقدون أن الميزان يراد منه تمييز الأعمال وتفصيلها، والمجازاة عليها، لأن أعمال العباد فيما يعتقدون أعراض وليست بأجسام (2).

فالميزان عندهم ليس على ما زعمه (الحشوية) والأشاعرة، وإنها المراد عندهم وعند معظم المعتزلة - من الميزان اعتبار الحسنات وتمييزها من غيرها، والعدل الذي وضعه الله بين خلقه، كها قال: ﴿وَالْوَزْنُ يُوْمَيْذِ ٱلْحَقِّ ﴾ [الأعراف: 8]، وكذلك قال: ﴿وَالْزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِنْبُ وَالْمِيزاتِ ﴾ [الحديد: 25]، يعني العدل بين عباده، وكل ذلك تمثيل يجب الحمل عليه، كها يقال: اجعلوا بيننا ميزاناً يعدل بيننا، يراد به قاضياً عدلاً، ولا ضرورة تدعو إلى الميزان المتعارف، لأنه يحتاج إليه من لا يعرف مقادير الأشياء، وأراد معرفتها، والله تعالى غني على الإطلاق، محيط علمه بكل شيء، فإنه يحكم فيهم وعليهم بسرائرهم وما تخفي صدورهم، وأيضاً فإن أفعال العباد أعراض لا تقبل الخفة والثقل (3).

والذي يجب اعتقاده، ويكفر العبد بإنكاره، هو أن في الآخرة ميزاناً ووزناً، لأن هذا معلوم من الدين بالضرورة، وما عدا ذلك - من أن الميزان حسي، أو ليس بحسي، بل هو والوزن كناية عن تمام العدل، ومن أن الموزون صحف الأعمال أو الأعمال - فليس مما يكفر منكره، بل يجب تفويضه إلى علم الله، وإن كان الظاهر أن الميزان حسي، وأن الموزون صحف الأعمال، أخذاً من ظواهر الأحاديث مشل قول الرسول عليه المران خفيفتان على اللسان، حبيبتان إلى الرحمن، ثقيلتان في الميزان،

<sup>(1)</sup> تحفة المريد على جوهرة التوحيد، ص216.

<sup>(2)</sup> قواعد الإسلام للجيطالي، (1/17).

<sup>(3)</sup> معالم الدين، (2/ 191).

سبحانه وبحمده، سبحان الله العظيم»، وقوله ﷺ: «الطهور شطر الإيان، والحمد لله عَلا المن انه(1).

#### الصراط:

الصراط: جسر ممدود على ظهر جهنم، يرده جميع الخلائق المؤمنون وغيرهم، «وقد ورد أنه أدق من الشعرة، وأحدّ من السيف، ومن أهل السنة من أبقاه على ظاهره، وقال لا مانع من مرور العباد عليه، وهو بهذه الحالة، لأن قدرة الله صالحة لتمكينهم من ذلك، ومنهم من قال إن وصفه بأنه أدق من الشعرة وأحدّ من السيف لم يقصد منه ظاهره، بل كناية عن شدة المشقة التي تلحق بعض المارين» (2).

وهو من السمعيات التي ورد بها الكتاب والسنة، فيجب الإيمان به، قال تعالى: ﴿فَاسْتَبَقُواْ الصِراط بين ظهراني جهنم، فأكون أنا وأمتي أول من يجوز»(3).

ويستنكر الأباضية قول الحشوية، ومن تأسى بهم، أن الصراط جسم ممدود على متن جهنم، وأنه أدق من الشعرة، وأحد من السيف، ويعتقدوا أن كلام الحشوية نخالف لظاهر القرآن الكريم، فوجب الحمل على ما في كتاب الله تعالى من أن الصراط هو الطريق الواضح والدين المستقيم. وأن ما استند إليه أهل الحشو من أن الصراط أدق من الشعرة، وأحد من السيف، لو سلم ثبوته، فهو من صفات الدين، وأن المقصود به الدين، لأن الدين أدق شيء من حيث إنه لا يوافق الهوى ولا الشهوات (4).

<sup>(1)</sup> صحيح مسلم بشرح النووي، كتاب الطهارة، باب فضل الوضوء، (1/ 500-501).

<sup>(2)</sup> تحفة المريد على جوهرة التوحيد، ص217.

<sup>(3)</sup> صحيح مسلم.

<sup>(4)</sup> معالم الَّدين (2/ 189). الكشف والبيان، (1/ 171). مشارق أنوار العقـول، ص282. الأباضـية مذهب وسلوك، سيد عبدالحافظ، ص335.

كما رجح بعض الأباضية اعتقاد أن الصراط جسر عمدود يقف عليه الخلق، استدلالاً بظام الآباضية (الأيسة: ﴿ فَالْمَدُومُمُ إِلَى مِرَطِ الْمَعِيمِ اللهُ وَقَوْمُ إِنَّهُم مَسْتُولُونَ اللهُ ﴾ [الصافات: 23-24]، فإنه يرى أن الصراط إذا لم يكن جسراً مدوداً فكيف يقف عليه العباد إذا كان يراد به طريق الإسلام (1).

وما ذهب إليه الأباضية من تأويل آيات وأحاديث الصراط يعتبر اجتهاداً وتأويلاً في غير محله، وهم به قد خالفوا أهل السنة والجهاعة، وأعملوا عقولهم في آيات الله، وصرفوا أحاديث الرسول ﷺ على غير وجهها، وهذا مخالف لمنهج أهل السنة والجهاعة (2).

ومهما يكن من أمر، فالذي يجب اعتقاده، ويكفر المرء بإنكاره، هو أن في الآخرة صراطاً، لأن هذا معلوم من الدين بالضرورة، وما عدا ذلك - من أن الصراط جسر ممدود على متن جهنم، أو ليس بجسر، بل هو الطريق الواضح - فليس عقيدة يكفر المرء بإنكارها، إلا أن الظاهر من الأحاديث، ومن إجماع الجمهور أن الصراط جسر ممدود على ظهر جهنم، مع تفويض علم حقيقته إلى الله تعالى.

#### حوض نبينا محمد ﷺ:

من السمعيات - التي أجمع عليها الجمهور، ووردت به الأحاديث - حوض نبينا محمد على الذي يعطاه يوم القيامة، وهو الجسم مخصوص كبير، متسع الجوانب، ماؤه أبيض من اللبن، وريحه أطيب من المسك، وطعمه أحلى من العسل، وكيزانه كنجوم السهاء، ترده هذه الأمة، من شرب منه لا يظمأ أبداً، فيجب الإيهان به، ومنكره مبتدع، (3).

<sup>(1)</sup> قناطر الخيرات، (1/ 319). أيضاً: مشارق أنوار العقول، ص586.

<sup>(2)</sup> الأباضية عقيدة ومذهباً، ص162.

<sup>(3)</sup> شرح عبدالسلام على الجوهرة، المسمى إتحاف المريد بجوهرة التوحيد، للشيخ عبدالسلام بن إبراهيم المالكي، ص168، طبعة القاهرة، 1960، وأيضاً: تحفة المريد على جوهرة التوحيد، ص223.

ومن الأحاديث الواردة في الحوض، ما جاء في الصحيحين عن عبدالله بن عمرو بن العاص أنه قال: قال رسول الله على : «خوضى مسيرة شهر، وزواياه سواء، ماؤه أبيض من اللبن، وربحه أطيب من المسك، وكيزانه أكثر من نجوم السهاء، من شرب منه فلا يظمأ أبداً» (1).

ولم يرد ما يدل على أن الحوض قبل الصراط أو بعده، وقد ورد أن لكل نبي حوضاً، وكل أمة ترد حوضه، فالطائعون يشربون منه، وغيرهم يطردون عنه، إما طرداً مؤبداً، وهم الكفار، أو طرداً مؤقتاً، ثم يشربون بعد، وهم عصاة المؤمنين<sup>(2)</sup>.

وقد أجمعت (الأباضية) على إثبات الحوض، ووجوب الإيبان بـه (3). إلا أنهـم اختلفوا كما اختلف غيرهم من العلماء في أنه قبل الحساب أو بعده، وفي أنه واحـد أو حوضان (4).

والذي يجب اعتقاده، هو أن في الآخرة حوضاً يعطاه أفضل المرسلين سيدنا محمد على الله عدا ذلك فليس عقيدة، يكفر المرء بإنكارها، ومن أنكر الحوض لا يخرج من الإيان، وإنها يفسق، وقد نفته المعتزلة (5).

#### الملائكة:

من السمعيات الملائكة، وهم أجسام لطيفة نورانية قادرة على التشكل بأشكال حسنة فقط، لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون، لا يأكلون ولا يشربون، ولا ينامون ولا يتناكحون ولا يتوالدون، ولا يوصفون بـذكورة ولا بأنوثـة ولا

<sup>(1)</sup> الحديث رواه الشيخان.

<sup>(2)</sup> تحفة المريد، ص225. إتحاف المريد، ص169.

<sup>(3)</sup> قناطر الخيرات، (1/ 321).

<sup>(4)</sup> معالم الدين، (2/ 192).

<sup>(5)</sup> تحفة المريد، ص223.

بخنوثة، من وصفهم بذكورة فسق، ومن وصفهم بأنوثة كفر، لمعارضة قوله تعالى: ﴿ وَجَمَلُوا ٱلۡمَلَتَهِكَةَ ٱلَّذِينَ هُمۡ عِبَـٰدُ ٱلرَّحْمَنِ إِنَـٰثَاً ...﴾ الآية [الزخرف:19]، وأولى بـالكفر من وصفهم بخنوثة لمزيد التنقيص.

وقد ثبت بالكتاب والسنة والإجماع وجود الملائكة، فيجب الإيهان بهم، ومنكر وجودهم كافر، لإنكاره معلوماً من الدين البضرورة. قبال تعالى: ﴿ مَامَنَ الرَّسُولُ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْهُ مِن رَبِّهِ عَ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِاللهِ وَمَلَتَكِيدِ وَكُنُهُو ﴾ [البقسرة: 285]. وقال ﷺ: «الإيمان أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله» (1).

ويؤمن الأباضيون بالملائكة، وبأنهم مخلوقون، ولهم وظائف، ويؤمنون بأن منهم خزنة غلاظاً شداداً موكلين على النيران، وبأنهم لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون<sup>(2)</sup>، وليس عليهم من شرائع بني آدم، وعليهم ما كلفوا به من الولاية والبراءة، والتوحيد، والكف عن الذنوب، لأنهم طبعوا طبع من لا يعصي. أما عن أفضليتهم على البشر، ففي هذه المسألة خلاف مشهور، والأصح أنهم أفضل من بني آدم كها يقول شيخ الأباضية المتأخرين الثميني<sup>(3)</sup>.

والذي يجب اعتقاده والإيهان به إجمالاً: أن لله تعالى ملائكة لا يعلم عددهم إلا الله، وتفصيلاً بمن ثبت تعيينه بنوعه أو بشخصه، فالذي ثبت تعيينه بشخصه سيدنا جبريل وميكائيل، وإسرافيل، وعزرائيل، ورضوان ومالك، ومنكر ونكير، عليهم

<sup>(1)</sup> الحديث رواه البخاري، كتاب الإيهان، (1/114). مسلم كتاب الإيهان، (1/157-160). راجع: كتابنا: العقيدة وأثرها في سلوك الإنسان، ص8-8-83، طبعة المطبعة العربية الحديشة. ودراسات في علم التوحيد، النبوات والسمعيات، ص113. أيضاً: شرح الخريدة في علم التوحيد للشيخ أحمد الدردير، ص56-57، طبعة بروت.

<sup>(2)</sup> قناطر الخيرات، (1/321).

<sup>(3)</sup> معالم الدين، (2/ 148).

السلام. والذي ثبت تعيينه بالنوع حملة العرش والكتبة، وهم اللذين يكتبون ما يصدر من الشخص، والحفظة وهم الموكلون بحفظ البشر.

#### الشفاعة:

الشافعة لغة: الوسيلة والطلب، وعرفاً: سؤال الخير من الغير للغير، وشفاعة المولى عبارة عن عفوه، فإنه تعالى يشفع فيمن قال لا إلىه إلا الله، وأثبت الرسالة للرسول الذي أرسل إليه (1)

ويؤمن الأباضيون بالشفاعة للأنبياء، ولنبينا محمد على على جهة الخصوص، ويرون أن من أنكرها فقد كذب بالقرآن، ويرون أن الشفاعة تكون في الحشر قبل دخول أهل الجنة الجنة، وأهل النار النار<sup>(2)</sup>.

ويخالف الأباضية أهل السنة والجهاعة في اعتقادهم - أي أهل السنة - أن شفاعة الرسول لأهل الكبائر<sup>(3)</sup>. ويعلن (الثميني) أن شفاعة سيدنا محمد على حق نابت للمسلمين عندنا - بل عند سائر الخوارج - وعند المعتزلة، دون سواهم من أهل الكبائر<sup>(4)</sup>. مستدلاً بآيات من القرآن مثل قوله تعالى: ﴿مَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ جَيمِ وَلَا شَفِيعِ مُطَاعُ ﴿ اَعَافر: 18]، ومن السنة ما اعتمدوه مما أورده الإمام الربيع بن حبيب في مسنده عن جابر بن زيد عن النبي على قال: «لا ينال شفاعتي الغالي في الدين، ولا الجافى عنه (6).

واستدلال الأباضية لتأكيد ما ذهبوا إليه في إنكار الشفاعة للمذنبين وأهل الكبائر غير مقبول من وجوه كثيرة منها: أن الآية التي استدلوا بها على عدم وقـوع

<sup>(1)</sup> تحفة المريد، ص226.

<sup>(2)</sup> مشارق أنوار العقول، ص287.

<sup>(3)</sup> الكشف والبيان، (2/ 362).

<sup>(4)</sup> راجع: معالم الدين، (2/ 192). الأباضية مذهب وسلوك، ص337.

<sup>(5)</sup> مسند الإمام الربيع بن حبيب، (4/ 22).

الشفاعة لأهل الكباثر وأمثالها لا تقوم دليلاً على ما ذهبوا إليه، فالخطاب موجه في هذه الآية إلى المشركين، وأن الشفاعة لا تفيدهم. كما قال تعالى: ﴿مَاسَلَكَ كُرُفِ سَقَرَ هَا اللّهِ إِلَى المشركين ﴿ مَاسَلَكَ كُونِ سَقَرَ اللّهُ عند الله من الجاه والقدر والمكانة، بحيث يقدرون على أن يشفعوا عنده بغير إذنه، فأنكر الله ذلك عليهم (1).

وأما أحاديث مسند بن الربيع فإن الباحث إذا لم يردها على ضوء الدراسة المقارنة بإصحاحات أخرى، وذلك لانقطاع السند عند ابن الربيع بالقياس لأسانيد أصحاب الكتب من أهل السنة، فإنها معارضة بأحاديث أخرى بسند أقوى تثبت الشفاعة لأهل الكبائر، وتجعل ما دون ابن الربيع إذا لم يكن منقطعاً أو مردوداً فهو منسوخ بالأحاديث المعارضة، والتي منها ما رواه البخاري بسنده عن النبي على أنه قال: "يخرج قوم من النار بعدما مسهم منها سفع، فيدخلون الجنة فيسميهم أهل الجنة الجهنمين" (2)، وأيضاً قوله على الشفاعتي لأهل الكبائر من أمتي (3).

فهذه الأحاديث وأمثالها كثير في كتب الصحاح المعتمدة عند أهل السنة والجماعة تؤكد قيام الشفاعة بإذن الله لأهل الكبائر من أمة الإسلام، ويعضد هذه الأحاديث ويؤكدها فيها قررته واعتقده أهل السنة قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَمْفِرُأَن يُثَرِّكُ بِدِ، وَيَعْفِرُ أَن يُشَرِّكُ بِدِ، وَيَعْفِرُ أَن الكفر

<sup>(1)</sup> مجموع الفتاوي، لابن تيمية، (1/ 149-150). قارن: الأباضية عقيدة ومذهباً، ص164.

<sup>(2)</sup> صحيح البخاري، كتاب الرقاق، باب صفة الجنة والنار، (11/ 416).

<sup>(3)</sup> سنن أبي داود، كتاب السنة، باب الشفاعة، وسنن ابن ماجه، كتاب الزهد، باب ذكر الشفاعة، (2/ 1441).

وما هو دونه<sup>(1)</sup>. إلا أن الأباضية تنكر الشفاعة لمرتكب الكبيرة من أمــة محمــد ﷺ، فهم يقولون: «لا ينالها إلا من مات منهم على الوفاء والتوبة النصوح»<sup>(2)</sup>.

#### الجنت والنار:

الجنة هي دار الثواب التي أعدها الله تعالى للطائعين، والنار هي دار العقاب التي أعدها الله للعاصين. وهما من السمعيات التي أطبقت عليها الشرائع، فيجب الإيمان بوجودهما الآن وفي الآخرة كافر، لإنكاره معلوماً من الدين بالضرورة، وقد أنكرهما بعض الفلاسفة. ومن أنكر وجودهما الآن وأثبت وجودهما في الآخرة فهو فاسق، لمخالفته ظواهر النصوص، وإجماع الصحابة وجمهور المسلمين<sup>(3)</sup>.

ويؤمن الأباضية بالجنة والنار، وبأنها مخلوقتان وموجودتان الآن، وعن الآيات التي وردت بشأنها قالوا: يجب إجراء هذه النصوص على الظاهر منها، إذ لا استحالة فيه، وفي هذا يقول أحد علمائهم: "إن الجنة مخلوقة وهي في السماء، والنار مخلوقة وهي في الأرض، (4).

<sup>(1)</sup> الأباضية عقيدة ومذهباً، ص166. قارن: مجموع الفتاوي، لابن تيمية، (1/ 150).

<sup>(2)</sup> مختصر تاريخ الأباضية للباروني، ص66، طبعة مكتبة الاستقامة، تونس.

<sup>(3)</sup> كتابنا: النبوات والسمعيات، ص147.

<sup>(4)</sup> قناطر الخيرات، (1/ 321).

تعالى: ﴿إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّالِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ شُرَادِقُهَا ﴾ [الكهف:29]، وقوله: ﴿وَأَعْتَدْنَالِمَن كَذَّبَ بِٱلسَّاعَةِ سَعِيرًا ﴿ آ ﴾ [الفرقان:11].

فقد عبر سبحانه وتعالى في هذه الآيات عن الإعداد بصيغة الماضين بما يـدل على وجود الجنة والنار الآن، لأنه لا يعد ولا يهيأ إلا ما كان موجوداً، فـدلت هـذه الآيات على وجودهما الآن.



# الفطير السينابغ

# الإيمان والإسلام

مبحث الإيهان والإسلام يعد من أهم مبادئ أصول الدين، ومن أكبر قبضاياه الاعتقادية، لأنه بمثابة الأصل لغيره من مسائل العقيدة، إذ يجب على كل مسلم أن يؤمن إيهاناً جازماً لا يخالجه شك بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وبالقدر خيره وشر، حلوه ومره.

وقد ارتبطت بحقيقة الإيمان الشرعي جملة أفكار، دار من حولها الخلاف بين مفكري المسلمين، مثل:

1- موضع الإيمان: وهل هو القلب أو اللسان أو غيرهما؟ قد أوجد حركة فكرية ناضجة دارت حول هذا الموضوع، وكان ذلك بداية وجود اختلافات بين الأفراد، اتسعت حتى أصبحت خلافات مذهبية، وتكونت من هذا كله الفِرَق الإسلامية المتعددة.

2 - صلة الإيهان بالإسلام: وهل بينهها تباين أم ترادف أم ملازمة؟ وقد وجدت نصوص تقرر مغايرة الإيهان للإسلام مرة، وموافقة متعلقات الإيهان لأمور الإسلام مرة أخرى، الأمر الذي أثار هذه النقطة منذ بداية تفكير المسلمين في الإيهان.

3- موضوع زيادة الإيمان ونقصانه: وهو موضوع حافل بالمناقشات والمجادلات بين مفكري المسلمين، وقد اختلفوا فيه تبعاً لتعريفهم الإيمان، فمنهم

من قال بالزيادة فقط، ومنهم من قال بالزيادة والـنقص، ومـنهم مـن نفـي الفكـرة أصلاً، ومنهم من وفق بين الآراء المتعارضة.

4- موضوع مرتكب الكبيرة. قد أثار منازعات بين الخوارج والمعتزلة، وأهل السنة، والمرجئة، والحسن البصري، فمنهم من قال إن مرتكب الكبيرة كافر مخلد في النار، وهم الحوارج، ومنهم من قال في منزلة بين المنزلتين، وهم المعتزلة، ومنهم من قال إنه مؤمن وتحت مشيئة الله تعالى، إن شاء عاقبه، وإن شاء عفا عنه، وهؤلاء هم أهل السنة.

والإيمان في اللغة: التصديق: يقول ابن منظور: الإيمان ضد الكفر، والإيمان بمعنى التصديق، ضده التكذيب، يقال، آمن به قوم، وكذب به قوم، وقد جاء في السذكر الحكيم: ﴿ وَمَا آنَتَ بِمُوْمِنِ لَنَا وَلَوَ كُنَّا صَدِقِينَ \* [بوسف: 17]، أي بمصدق لنا.

أما الإيهان الشرعي: فإنه تصديق مخصص، يترتب عليه الشواب أو العقاب للإنسان في الآخرة، وبه يعامل في هذه الدنيا معاملة المؤمنين، من الصلاة عليه، ودفنه في مقابر المسلمين، ومناكحته... إلىخ<sup>(1)</sup>. وقد عرف الرسول على الإيهان بقوله: «الإيهان أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، وتؤمن بالقدر خيره وشره، (2).

والإسلام في اللغة: هو التسليم والخضوع والانقياد. وفي الشرع: هو الخضوع والانقياد للأوامر والنواهي، بمعنى قبول ذلك والإذعان له، أي إن الإسلام على هذا المذهب هو التصديق الباطني، وعلى هذا فالنطق دليل عليه والأعمال كمال له.

<sup>(1)</sup> العقائد النسفية، ص126.

<sup>(2)</sup> صحيح مسلم بشرح النووي، كتاب الإيان، باب تعريف الإيان والإسلام، (1/ 133).

وهذا ما ذهب إليه الماتريدية وبعض محققي الأشاعرة، وقد استدلوا على قولهم هذا بقوله: ﴿أَفَمَن شَرَحَ اللَّهُ صَدْرَهُۥ لِلْإِسْلَايِهِ فَهُوَ عَلَىٰ نُورِيِّن رَّيِّهِ؞ً ﴾ [الزمر:22].

أما الأشاعرة ومن تبعهم فيرون أن الإسلام هو الامتشال الظاهري للأوامر والنواهي التي جاء بها النبي على المنشل بمقتضى تلك الأوامر والنواهي أو لم يعمل، لأن العمل بمقتضى الأوامر والنواهي ليس من حقيقة الإسلام، بل هو كمال للإسلام، فلا يفقد الإسلام بفقده، وهذا الامتثال والانقياد يتحقق بالنطق بالشهادتين (1).

ويذهب الأباضيون إلى أن الإيان والإسلام لفظان مترادفان بمعنى واحد وهو جميع ما أمر الله به (2). ومع هذا لا ينكرون أن الإيهان والإسلام قد ورد في الشرع على جهة الاختلاف والتداخل معاً، مثل ما جاء في قول تعالى: ﴿ هَاَلَتِ الْأَعْرَابُ ءَامَنَا قُلُورِكُمْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

وقد جاء في كتب الأباضية أن الإيان والإسلام معناهما واحد مهملين بذلك الدلالات اللغوية بين كل منها، إذ في اللغة أن الإيبان هو التصديق، قال تعالى: ﴿ وَمَا أَنْتَ بِمُوْمِنِ لَنَا ﴾ [يوسف:17]، أي بمصدق، والإسلام هو الاستسلام والانقياد والخضوع، فالإسلام أعم من الإيبان (4). ولكن الأباضية يقولون: إن المعنى

<sup>(1)</sup> دراسات في العقيدة حول السمعيات، د. محمد عبدالمصبور هلال، ص60، طبعة دار الطباعة المحمدية، 1986. أيضاً: شرح عبدالسلام على الجوهرة، المسمى إتحاف المريد على جوهرة التوحيد، ص38-40.

<sup>(2)</sup> معالم الدين، (2/84).

<sup>(3)</sup> قناطر الخيرات، (1/ 362).

<sup>(4)</sup> أصول الدين للبغدادي، ص247-248.

الشرعي للإيهان هو الوفاء بالدين. مستدلين بقول تعالى: ﴿ فَدَا أَفَلَ اَلْمُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّهِ مُمْ لِلرَّكُ وَ اللَّهِ مُمْ عَنِ اللَّغُو مُعْرِضُونَ ﴿ وَاللَّهِ مُمْ لِلرَّكُ وَ اللَّهِ مَا لِلرَّكُ وَ فَعِلُونَ ﴿ ﴾ [المؤمنون: ١- 4]. وبحديث النبي ﷺ القائل فيه: «لا يرزي الرزاني حين يزي وهو مؤمن» (١).

فالأباضية لا ترى أن هناك فرقاً بين الإيهان والإسلام، فالعمل وفعل الواجبات هو الدين، قال تعالى: ﴿ وَمَا أَيُرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا الله تُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَاتَه وَيُقِيمُوا الواجبات ديناً، وللدين هو الإسلام، والإسلام هو الإيهان.

أما أن فعل الواجبات هو الدين، فلقوله تعالى بعد ذكر العبادة وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة: ﴿ وَذَلِكَ دِينُ ٱلْفَيْمَةُ ﴿ ﴾ إذ لا يخفى أن لفظة (ذلك) إشارة إلى جميع ما تقدم من الواجبات على معنى ذلك هو الذي أمرتم به دين الملة القيمة. وأما أن الدين هو الإسلام: فلقوله تعالى: ﴿ إِنَّ الدِّينَ عِن لَا السلام لما قبل من مبتغيه لقوله ليس بإسلام ليس بدين، ولأن الإيهان لو كان غير الإسلام لما قبل من مبتغيه لقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامُ لَيْ فَلَن لُو لَا الله الله عَم ان عَم ان عَم ان عَم أنه يقبل منه قطعاً (2).

فعلم أن الإيهان إسلام، بقوله تعالى: ﴿ فَأَخْرَجْنَا مَنَكَانَ فِهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَأَخْرَجْنَا مَنَكَانَ فِهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَأَوْمَدُنَا فِيهَا غَيْرَبَيْتِ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ ﴾ [الذاريات:35-36]، فإنه لم يكن هناك باتفاق إلا بيت واحد، فالذي وجد هو الذي أخرج، وهو بيت (لوط) النياخ (3).

<sup>(1)</sup> صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب نقصان الإيمان بالمعاصى، (1/ 55).

<sup>(2)</sup> شرح المواقف، (8/ 326).

<sup>(3)</sup> مشارق أنوار العقول، ص329. قارن: قناطر الخيرات، (1/ 361).

وبذلك يتضح لنا أن الإيمان والإسلام مترادفان، وعلاقتهما شرعية لا لغوية، ثم العودة مرة ثانية إلى القول بأن الإيمان والإسلام يردان على سبيل الاختلاف والتداخل، وهذا خلط وتناقض واضح.

وقد حاول أحد شيوخ المذهب الأباضي أن يجد غرجاً لهذا التناقض الواضح في هذه القضية، وهو اللجوء إلى النهج العقلي قائلاً: «فإن قال قائل قد نص رسول الله على حديث جبريل الله أن الإيان هو ما يتعلق بالقلب في الاعتقادات. وبقوله يه ألا أن الإيان ها هنا، وأشار إلى صدره (1) وفيه أيضاً: «هل شققت عن قله (2) ، عتاباً لذلك الذي قتل الناطق بالإيان - وهو أسامة بن زيد -، أي لتعلم أن قلبه ليس فيه إيان. وأن الإسلام هو ما يتعلق بالجوارح من العبادات، ولم يذكر الدين، وأنت توجب أن الإيان هو الإسلام، وأن الإسلام هو الإيان، وهما الدين، فأن الإيان أصله هو التصديق، وأن الإسلام أصله الاستسلام والخضوع، وأن الإسلام كله من قبل التصديق إيان، وأن الإيان من قبل الاستسلام والخضوع، إسلام، والدين من قبل الاستسلام والخضوع ودين، وكل خصلة من الإيان فهي إسلام ودين، وكل خصلة من الإيان فهي إسلام وإسلام، وإلى هذا القول ذهب أصحابنا (3).

وبهذا حاول الشيخ الأباضي تبرير ما وقعوا فيه من تناقض بهذا النهج العقلي، الذي أخذ به جلّ الأباضية في مسائل كثيرة من مسائل العقيدة، مما جعلهم أمام حرج ونقد قد يوجه إليهم، وهو أنهم لم يلتزموا بها جعلوه مرتكزاً عقدياً لهم، وهو تقديم الشرع على العقل، فقد عمل العقل في المذهب بين سياق النصوص المتعددة المتعلقة بقضايا العقيدة، حتى يكون مردودها جميعاً بين الأدلة التي يريدونها.

<sup>(1)</sup> صحيح البخاري، كتاب الإيمان.

<sup>(2)</sup> مسلم بشرح النووي، كتاب الإيهان، باب تحريم قتل الكافر بعد قوله لا إله إلا الله، (1/ 291).

<sup>(3)</sup> قناطر الخيرات، (1/ 362). قارن: الأباضية، عقيدة ومذهباً، ص110-111.

أما عن حقيقة الإيهان عند الأباضية: فهو يتركب من ثلاثة أركان – أو مقامات – إذ إن الإيهان هو مجموع المعرفة والاعتقاد بالقلب، والإقرار باللسان، والعمل بالجوارح، وأن المؤمن هو الموفي بدين الله تعالى، وكذا لا يكون مسلماً حتى يقر بالتوحيد ويعمل بالفرائض، لأن الإسلام لا يتم إلا بقول وعمل (1). أما القول: فبشهادة أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمداً عبده ورسوله، وأن ما جاء به حق من ربه، وأما العمل: فالإتيان بجميع الفرائض، وهذه الأمور العملية تكون بين المرء وبين الخلائق.

وأما فيها بينه وبين الخالق، فلا يكمل إيهانه حتى يأتي بعشرة أقاويل هي: الإيهان بجميع الملائكة، والأنبياء والرسل، وجميع الكتب التي أنزلت على جميعهم، والموت، والبعث، والحساب، والجنة والنار، وجميع ما كان وما يكون وما هو كائن، فالله هو المكون له، فهذه عشرة أقاويل من جاء بهن تامة كمل توحيده مطلقاً، ومن ترك واحدة منهن كان إيهانه ناقصاً (2).

فحقيقة الإيمان عند الأباضية هو توافر المقامات الثلاثة في المرء: الاعتقاد بالقلب، والإقرار باللسان، والعمل بالأركان، فمن ضيّع واحداً منها، فهو كافر بأي معنى من معاني الكفر، وفي هذا يقول (السالمي): «من ضيع واحداً من هذه الثلاثة بعد لزومه عليه فهو هالك، استوجب بتضييعه ما افترض الله عليه هلاك المعاند، لأنه حينئذ يكون كافراً كفر شرك أو كفر نعمة»(3).

ويؤكد (السمائلي) وهو من كبار الأباضية على حقيقة الإيمان في المذهب الأباضي فيقول: «الإيمان عند الأباضية قول وعمل واعتقاد، وبالقول تعصم الدماء والأموال، وبالعمل يصح الإيمان، وبالاعتقاد يتحقق الإيمان الصادق، وهـو الـذي

<sup>(1)</sup> معالم الدين، (2/ 84-85).

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، (2/88).

<sup>(3)</sup> مشارق أنوار العقول، ص333.

يقول فيه الأباضية بأنه يزيد ولا ينقص، بل إذا انهدم بعضه انهدم كله، للأدلة الصحيحة التي لا يرتاب فيها أحد»(1).

### الإيمان بين الزيادة والنقص:

تعرض الأباضية في معرض حديثهم عن قضية الإيمان والإسلام لموضوع زيادة الإيمان ونقصانه، شأنهم في ذلك شأن غيرهم من الفِرَق الإسلامية، وقد انقسم الأباضيون في هذا الشأن إلى رأين مختلفين:

الرأي الأول: يذهب إلى أن الإيمان يزيد وينقص، يزيد ويقوى بالطاعات، وينقص بمقدار الغفلة والنسيان، وارتكاب الأعمال المحرمة، أو يزيد بالطاعة والعلم، ويضعف بالمعصية والجهل<sup>(2)</sup>.

وهذا الرأي الذي يقول بزيادة الإيهان ونقصانه يلتقي فيها ذهب إليه مع أهل السنّة، وكثير من أهل الحديث.

<sup>(1)</sup> أصدق المناهج في تمييز الأباضية من الخوارج، ص33.

<sup>(2)</sup> شرح القصيدة النونية، ص240.

<sup>(3)</sup> سنن الترمذي، كتاب الإيهان، باب في زيادة الإيهان ونقصانه، (5/ 9).

ومن أقوال الصحابة ما روي عن أبي هريرة وابن عباس رضي الله عنها قالا: «الإيهان يزيد وينقص»(1).

الرأي الثاني: يرى أن الإيان لا يزيد ولا ينقص، لأن القول بزيادة الإيهان ونقصانه يؤدي إلى القول بنقصان الاعتقاد في حالة نقص الإيهان، وإذا نقص الاعتقاد عندهم فقد ينقلب إلى شك، والشك يتنافى مع الإيهان، ومن هنا فالإيهان الشرعي لا يزيد ولا ينقص<sup>(2)</sup>، وفي هذا يقول السالمي: «ذهب بعض أصحابنا إلى أن الإيهان الشرعي لا يزيد ولا ينقص – وعليه أبو حنيفة، وإمام الحرمين وبعض الأشاعرة –، وبيان ذلك أن الإيهان عندنا هو الوفاء بجميع الواجبات، فمن وجب عليه فرض لا يكون مؤمناً حتى يؤديه على وجهه، ثم يزيد الإيهان بزيادة التكليف، ولا يصح نقصه، لأن النقص إخلال ببعض الواجبات» (3).

ويؤيد هذا الرأي ما ذهب إليه النسفي، حيث يقول: «حقيقة الإيهان لا تزيد ولا تنقص، لأن التصديق القلبي الذي بلغ حد الجزم والإذعان لا يتصور فيه زيادة ولا نقصان، حتى إن من حصل له التصديق فسواء أتى بالطاعات أو ارتكب المعاصي، فتصديقه باقي على حاله لا تغير فيه أصلاً، والآيات الدالة على زيادة الإيهان محمولة على ما ذكره أبو حنيفة - رحمه الله تعالى - من أنهم كانوا يؤمنون في الجملة، ثم يأتي فرض بعد فرض، فكانوا يؤمنون بكل فرض خاص، لأن الدين لم ينزل ثم يأتي فرض بعد فرض، فكانوا يؤمنون بكل فرض خاص، لأن الدين لم ينزل الصحابة حين كانوا يتلقون من الرسول على كل شيء يأتي به الوحي» (4).

<sup>(1)</sup> سنن ابن ماجه: المقدمة، باب في الإيهان، (1/ 28)، طبعة الحلبي.

<sup>(2)</sup> الأباضية عقيدة ومذهباً، ص116.

<sup>(3)</sup> بهجة أنوار العقول، (1/ 150).

<sup>(4)</sup> العقائد النسفية، ص128. مذكرة التوحيد، أ. حسن السيد متولي، ص33، طبعة القاهرة.

ومن هنا ندرك مدى عمق الخلاف بين الأباضية في مسألة زيادة الإيهان ونقصانه، ففي الوقت الذي يعتقد فريق من أتباع المذهب أن الإيهان يزيد بالطاعة، وينقص بالغفلة وارتكاب الأعمال المحرمة، يعتقد الفريق الآخر أن الإيهان لا يزيد ولا ينقص، ولهذا يقتضي هذا الخلاف بين الفريقين إعادة نظر للتوفيق بين الرأيين وخاصة من فقهاء وعلماء الأباضية المحدثين.

إن الخلاف بين هذين المذهبين خلاف حقيقي، والإيهان يقبل الزيادة والنقص، سواء أكان اسهاً للتصديق فقط أم اسهاً للتصديق مع العمل، وأن الزيادة والنقص في الإيهان وفي التصديق، أما في الأعهال فواضح أنها تزيد بالكثرة وتقل بالتكاسل، وأما التصديق فمها يؤيد قبوله للزيادة والنقص، قول الرسول على النفس، واستقر بكر) بصلاة ولا بصيام، ولكن بشيء وقر في نفسه، والذي وقر في النفس، واستقر في القلب إنها هو التصديق. يقول الإمام النووي: "إن نفس التصديق يزيد بكثرة النظر وتظاهر الأدلة، فلهذا يكون إيهان الصديقين أقوى من إيهان غيرهم، بحيث لا تعتريه الشبه، ولا يتزلزل إيهانهم بعارض، بل لا تزال قلوبهم منشرحة نيرة، وإن اختلفت عليهم الأحوال، أما غيرهم من المؤلفة، ومن قاربهم ونحوهم فليسوا كذلك، فهذا بما لا يمكن إنكاره ولا يتشكك عاقل في أن نفس تصديق (أبي بكر) كذلك، فهذا بما لا يمكن إنكاره ولا يتشكك عاقل في أن نفس تصديق (أبي بكر)

فالإيهان بمعنى التصديق يقبل الزيادة والنقص باعتبار ذاته، لأنه من الكيفيات النفسية كالفرح والحزن، وإلا لاقتضى أن يكون إيهان النبي على وإيهان أفراد الأمة سواء، وهو باطل بالاتفاق. كما يقبل الزيادة والنقص باعتبار متعلقه، لأن الإيهان

<sup>(1)</sup> صحيح مسلم بشرح النووي، (1/ 190).

التفصيلي أكمل من الإيمان الإجمالي، فمن بلغته الشرائع إجمالاً ف آمن به، شم بلغته تفصيلاً فآمن بها بعد أن آمن بها إجمالاً ازداد إيهانه (١).

# حكم مرتكب الكبيرة (2):

لقد تباينت الفِرَق الإسلامية تبايناً كبيراً في الحكم على مرتكب الكبيرة، وهذا التباين كان نتيجة طبيعية لما اعتنقته كل فرقة من أفكار، ترى من وجهة نظرها أنها على صواب، وما دونها على باطل، وقد حاولت كل فرقة تقديم أكبر قدر من الأدلة النقلية لإثبات معتقدها، وإبطال معتقد غيرها من الفِرَق الأخرى.

وقد بين أحد علمائنا مكمن الخلاف بين الفِرَق بشأن الحكم على مرتكب الكبيرة فقال: «إن الخلاف بين الفِرَق بشأن هذه المسألة مبني على حقيقة الإيمان، فمن قال إن الإيمان هو التصديق، قال إن صاحب الكبيرة مؤمن وهم السنيون.

ومن قال إن الإيهان هو التصديق والعمل المفروض، قال إن صاحب الكبيرة لا هو مؤمن - لأنه انتفى عمله الذي هو شطر من حقيقة الإيهان - ، ولا هو كافر، نظراً إلى ما تواتر من أن جماعة الأمة كانوا لا يقتلونه قتال المرتد، وكانوا يدفنونـه في مقابر المسلمين، وعلى ذلك تكون هناك واسطة بين الكفر والإيهان، وهـؤلاء هـم

<sup>(1)</sup> دراسات في العقيدة حول السمعيات، ص57. قارن: محاضرات في التوحيد، الشيخ صالح شرف، ص17.

<sup>(2)</sup> الكبيرة: هي كل معصية تشعر بقلة اكتراث مرتكبها باللدين ورقة الديانة. انظر: إتحاف المريد، ص 157. ومع هذا التعريف فقد اختلفت الآراء في ضبط الكبيرة، فبعضهم ضبطها بالعدد، وبعضهم ضبطها بالعدد، وبعضهم ضبطها بأمر عام، أما من ضبطها بالعدد، فقال إنها سبع، أو سبع عشرة، أو سبعون، وحاولوا أن يحصوها من خلال النصوص الشرعية التي ذكرت أعدداً لها. أما من ضبطها بأمر عام، فقال: هي ما اتفقت الشرائع على تحريمه، وقيل هي: ما يسد باب المعرفة بالله. وقيل: هي كل ما نبي عنه فهو كبيرة، وقيل: هي ما يترتب عليها حد أو توعد عليها بالنار، أو اللعنة أو الغضب، وهذا هو التعريف المختار، انظر: قضية التكفير في الفكر الإسلامي، د. محمد سيد المسير، ص 21-23، طبعة دار الطباعة المحمدية، 1996. أيضاً: الزواجر عن اقتراف الكبائر، لابن حجر الهيتمي، (1/4). العقيدة الطحاوية، ص 318.

المعتزلة، ومن قال إن الإيهان هو التصديق والعمل مطلقاً، فرضاً كان أو نفلاً، قال إن صاحب الكبيرة، بل والصغيرة كافر، لأنه لا واسطة، وهؤلاء هم الخوارج. ومن اعتقد بأن الإيهان هو المعرفة بالله فحسب، فقد أثبت أن المعاصي سواء كانت كبيرة أم صغيرة لا تُدخل صاحبها في الكفر، ولا تمنع عنه الإيهان، فهو مؤمن كامل الإيهان وهؤلاء هم (المرجئة) القائلون: لا تضر مع الإيهان معصية، كها لا تنفع مع الكفر طاعة. أما الحسن البصري فذهب إلى أنه منافق في عقيدته، أي يُظهر الكفر، بعمل الكبيرة، ويخفي الإيهان، فهو على غير النفاق المعهود الذي هو إظهار الإسلام وإضهار الكفر».

وواضح من هذا أن (أهل السنة) يرون أن الكبيرة لا تُخرج صاحبها من الإيان، ولا تُدخله في الكفر، بل هو تحت مشيئة الله تعالى، إن شاء عاقبه، وإن شاء علما عنه، فهم يقولون: (لا نكفّر أحداً من أهل القبلة بذنب ما لم يستحله، وما لم يكن من الكبائر المكفّرة، الشرك بالله، أو إنكار معلوم من الدين بالضرورة. وأن الخوارج يرون أنها ثُخرج صاحبها من الإيان وتُدخله في الكفر، ولا واسطة بينها. وأن المعتزلة يرون أنها لا تُخرج صاحبها من الإيان ولا تُدخله في الكفر، لأنهم يقولون بالمنزلة بين المنزلتين، ويسمونه فاسقاً، وهو خلد في النار. وأن المرجئة يرون أنها لا تُخرج صاحبها من الإيان معصية، كما لا ينفع مع الكفر طاعة»، فإذا كان طاكافر تذهب أعاله الصالحة هباء منثوراً، لأنه فاقد للإيان الذي هو أساس قبول العمل، فإن المؤمن الذي استقر في قلبه الإيان لا يضره ما يعمل من المعاصي، وأن الحسن البصري يرى أن صاحبها منافق، فهذه مذاهب خسة، ولكل مذهب وجهة نظر، وعل الخلاف فيها إذا لم يتب صاحبها عنها، أما إذا تاب عنها فلا خلاف في أنه مؤمن، إذ التوبة تجب ما قبلها، والتائب من الذنب كمن لا ذنب له».

<sup>(1)</sup> مذكرات في التوحيد، للشيخ صالح موسى شرف، ص124-125.

ومشكلة الكبيرة وحكم مرتكبها والتشدد فيها قد لازمت فرقة الخوارج بشكل أصلي، وكان طبيعياً أن يكون للأباضية رأي في هذه المشكلة بحكم النشأة الأولى، الذي يرى كثير من كُتّاب المقالات أنها نشأت في أحضان الخوارج، وهي فرقة من فِرَقها.

يرفض الأباضية اعتقاد أهل السنة في جواز عفو الله تعالى عن وعيده بعذاب أهل الكبائر، إذ يعد أهل السنة ذلك من الصفح المحمود، ولكن ذلك عند الأباضية لا يجوز على الله تعالى، بل إنه إذا توعد على فعل وقال: إني أفعله، فلا بدأن يفعل ذلك الفعل، وقد استحسن الأباضية موقف عمرو بن عبيد المعتزلي في هذا الشأن (1). وفي هذا يقول شيخ الأباضية المتأخرين: «إنا ندين بأن الله تعالى صادق في وعده ووعيده، وبخلود أهل الجنة في الجنة، وأهل النار في النار»(2)، أي لا يخرج من النار أصحاب الكبائر على ما يعتقد أهل السنة، الذين أجازوا أن يخلف الله وعيده رحمة منه ومغفرة لأهل الكبائر، فالذي مات على كبيرة من غير توبة، فالوعيد لازم له ولا أمل له في النجاة من النار، أو الخروج منها، لأن صاحب الكبيرة حبطت حسناته (3).

وهذا الموقف منهم أقرب إلى التشدد منه إلى الاعتدال، ذلك أن مرتكب الكبيرة عندهم يعامل لديهم بأحكام المؤمنين، إذا لم يقترن بمهارسة الكبيرة بغي لا يمكن رده، فإنه في حالة صدور بغي لا يمكن مقاومته تترك ولايته عندهم، ولا تقبل شهادته، وتجب البراءة منه، ويحل قتله (4). أما مرتكب الكبيرة غير المستحل لها، كالقتل والسرقة، والزنى وشرب الخمر، فهى تستوجب الحد، ما بين قصاص

<sup>(1)</sup> الكشف والبيان (1/ 168-169) بتصرف.

<sup>(2)</sup> معالم الدين، (2/ 238). قارن: أصول الديانات، للشيخ عامر علي الشياخي، ص113-114، طبعة القاهرة، 1304هـ.

<sup>(3)</sup> معالم الدين، (2/ 148-149).

<sup>(4)</sup> مشارق أنه إر العقول، ص240.

للقاتل، وجلد للزاني غير المحصن وشارب الخمر، وقطع يد السارق. أما مرتكب الكبيرة المستحل لها بتأويل خاطئ فإنه يُدعى إلى الحق، وترك الاعتقاد الباطل، والبراءة من أئمة الضلال، فإن أجابوا إلى الحق أصبح لهم ما للمسلمين، وعليهم ما عليهم، فإن أبو أجرى عليهم حكم المسلمين، وإن امتنعوا ناصبهم الإمام الحرب، ولا يجل منهم غير دمائهم، فلا تغنم أموالهم، ولا يجهز على جريحهم، طالما أنهم لن يصلوا إلى مأوى وفئة (1).

هذا، وقد قسم الأباضية الكفر إلى قسمين: كفر الشرك، وكفر النعمة، وقد ذهبوا في الحكم على كفر الشرك مذهب جميع المسلمين، وعلى أن صاحبه مخلد في النار، ولكنهم قسموا كفر الشرك إلى نوعين: نوع يمثل كفر المساواة، وهو أن يسوي العبد بين الخالق والمخلوق في الذات والصفات.

والنوع الثاني: كفر الجحود والإنكار، وخلاصته عندهم إنكار وجود الله والأنبياء والرسل والملائكة والكتب والمعاد والحساب والبعث والجنة والنار، وهذان النوعان يستحق فاعلها الخلود في النار.

أما كفر النعمة المتمثل في اقتراف الذنوب والمعاصي، فهي صغائر الذنوب، وهي التي لم يثبت على فاعلها حد في الدنيا<sup>(2)</sup>، وهي تلك الذنوب التي قلّ فيها الإثم<sup>(3)</sup>، وبعضهم يقول في وصفها: «كل ذنب لم يأتِ فيه وعيد، ولم يعينه نص<sup>(4)</sup>.

ولا خلاف بين الأباضية على أن صاحب الكبيرة كافر النعمة إذا خرج من الدنيا غير مقلع عن الكبيرة وتائب منها، فهـو كـافر مخلـد في النـار. والكبـيرة التـي

<sup>(1)</sup> شرح القصيدة النونية، ص275. أيضاً: الفرق بين الفِرَق، ص107.

<sup>(2)</sup> بهجة أنوار العقول، (1/ 175).

<sup>(3)</sup> مشارق أنوار العقول، ص376.

<sup>(4)</sup> الأباضية عقيدة ومذهباً، ص119-120. قارن: معالم الدين، (2/ 165).

اقترفها ولم يتب منها، أو لم يقم عليه حدها قد أحبطت الطاعات التي قام بها<sup>(1)</sup>. فعذاب النار أبدي حتى لمرتكب الذنب من المسلمين، وهو إذا مات دون أن يتوب، ولا تنفعه شفاعة الملائكة أو الرسل أو الأولياء، ما لم يتب من الذنب، فإن تاب قبلت شفاعتهم، وليس هذا تبديلاً لما قضى به الله تعالى، وإنها زيادة لهم في الشواب، وتشريف في المنازل كما يقول الجيطالي في كتابه قناطر الخيرات<sup>(2)</sup>.

ومن الجدير بالملاحظة هنا أن أبدية العذاب بالنسبة للمسلم المذنب تبرر بالسبب نفسه الذي ساقه المعتزلة (3)، وهو أن الله صادق في وعده ووعيده الواردين في القرآن (4). وفي هذا يقول الشهاخي: «وندين بأن الله صادق في وعده ووعيده» (5). يؤيد هذا ما ذهب إليه المصعبي حيث يقول: «باعتقادنا وقولنا إنه - أي الله - يفعل في أهل الشرك والعصيان يوم القيامة ما أخبر في الدنيا - بالقرآن - بفعله فيهم فيه، ويكون ما قضى به ذلك الوعيد من أنواع العذاب حقاً، وبأنه لا يخلفه كها لا يخلف وعده خروجهم منها وعده للمؤمنين بالخيرات، وبدوام أصحاب النار والهوان فيها وعدم خروجهم منها بوجه ما، لنحو قوله تعالى: ﴿ بَكِنَ مَن كُسُبُ سَيَتُ وَأَحَطَتَ بِهِ عَظِيتَ تُدُهُ فَأُولَتُهِكَ

<sup>(1)</sup> قاموس الشريعة، جيل بن خيس السعدي، (6/ 3)، طبعة زنجبار، 1299هـ. أيضاً: مقالات الإسلاميين، (1/ 87-88)، طبعة الإسلامين، (1/ 87-88)، طبعة المكتب الإسلامي.

<sup>(2)</sup> قناطر الخيرات، (1/ 248)، طبعة القاهرة، 1307هـ.

<sup>(3)</sup> يرى المعتزلة: أن المسلم المرتكب للكبيرة، والذي يموت دون توبة يخلد في النار، وكل ما هنالك هو أن عذابه فيها أخف من عذاب الكفار، بينا يرى أهل السنة: أن المسلم لا يخلَّد في النار، حتى لو كان مرتكباً للكبائر، اللهم إلا الكفر والإشراك بالله تعالى، ويعتقدون في شفاعة الملائكة والنبيين وأولياء الله للمسلمين المذنين، ومن أجل هذا هم يسلمون - أي أهل السنة - ضمناً بأن الله يمكن أن يتجاوز عها جاء في القرآن الكريم من وعد أو وعيد. راجع: هامش ص182، من التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية.

<sup>(4)</sup> بحوث في المعتزلة ضمن التراث اليوناني، ص182.

<sup>(5)</sup> أصول الديانات، وهو عمدة كتب الأباضية في جبل نفوسة، ص113-114.

آصَحَنْ اَلنَّ الِّهُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ۞﴾ [البقرة:81]، وقول: ﴿ يُويِدُونَ أَن يَخْرُجُواْ مِنَ اَلنَّادِ وَمَا هُم بِخَرِجِينَ مِنْهَا ۖ وَلَهُمْ عَذَابٌ مُّقِيمٌ ۞﴾ [الماندة:37]» (1).

ومن الملاحظ أيضاً هنا أن الأباضية وإن اتفقت في هذا مع المعتزلة إلا أن المعتزلة تختلف عنها في القول بأن مرتكب الكبيرة في منزلة بين المنزلتين، أي بين منزلة الكفر ومنزلة الإيمان، بمعنى أن مرتكب الكبيرة ليس مؤمناً بإطلاق، ولا كافراً بإطلاق. أما الأباضية فهم يرون طبقاً للأصل العام الذي يدين به الخوارج جميعاً أنه كافر (2) قولاً واحداً - كفر نعمة عند الأباضية -، ولهذا يقول العبالم الأباضي المصعبي: «ندين بأن لا منزلة بين منزلة الإيمان ومنزلة الكفر» (3)، ويعلل بعض علمائهم سر تشددهم في هذا الحكم فيقول: «والحكمة في خلود أهل الكبائر في النار أن العاصي إذا عصا فقد عصا رباً عظيماً لا نهاية لعظمته، فكذلك يكون عذابه بخلود لا نهاية له» (4).

وقد استدل الأباضية في هذه القضية ومعهم المعتزلة وبقية فِرَق الخوارج، على صدق دعواهم في تخليد مرتكب الكبيرة في النار بأدلة من القرآن، وأخرى من السنة، تأولوا فيها بها يحقق دلائل ما اعتقدوه، والذي يقلق حقاً كها يقول أحد الباحثين: هو أن المرتكزات العقدية التي ذهب إليها الأباضية في فهم آيات كتاب الله تعالى كانت على ضوء الأسس العقدية التي دوّنها الربيع بن حبيب في مسنده، وفهم ما رواه في باب الحجة على من قال: إن أهل الكبائر ليسوا بكافرين، وقد

<sup>(1)</sup> راجع: شرح القصيدة النونية، المسهاة بالنور، عبدالعزيز إبراهيم المصعبي، ص275، طبعة القاهرة، 1306هـ.

<sup>(2)</sup> لا يعنينا هنا أن يعتبر كافر شرك، أو مشركاً، كها ترى فِرَق الخوارج: الأزارقة والنجدات والصفرية، أو أن يعبر كافر نعمة أي كفر بنعمة الله كها يرى الخوارج الأباضية. راجع: الفرق بين الفِرَق، ص19، 106-107. أيضاً: معالم الدين، (2/ 165).

<sup>(3)</sup> شرح القصيدة النونية، ص322.

<sup>(4)</sup> منهج الطالبين وبلاغ الراغبين، خيس بن سعد الرستاقي، (1/ 523)، طبعة الحلبي بمصر.

جاءت معظم هذه الأحاديث بغير سند، ولا راوٍ، والمتن مخالف في غالب روايات. عند كتب الصحاح (1).

ومن الأحاديث التي استدلوا بها قوله ﷺ: «من ترك الصلاة قد كفر» (2)، وقوله: «إذا قال رجل لرجل أنت عدوي فقد كفر أحدهما» (3)، وقوله: «لا يدخل الجنة لحم نبت من سحت، والنار أولى به» (4)، وقوله: «من مات وعليه دَيْن لم يدخل الجنة»، قيل: ولو قُتل سبعين مرة، ثم أُحيي، ثم قُتل، وعليه دَيْن فلا يدخل الجنة» (5). فهذه الأحاديث كها يقول الإمام الربيع بن حبيب في مسنده: «تثبت الكفر لأهل القبلة» (6).

<sup>(1)</sup> الأباضية عقيدة، ومذهباً، ص122.

<sup>(2)</sup> مسلم بشرح النووي، كتاب الإيمان، باب بيان إطلاق اسم الكفر على تــارك الــصلاة، (1/ 266)، طبعة الشعب.

<sup>(3)</sup> الجامع الصحيح، مسند الإمام الربيع، (3/ 5).

<sup>(4)</sup> المصدر السابق.

<sup>(5)</sup> المصدر نفسه.

<sup>(6)</sup> مسئد الإمام الربيع، (3/ 5).

هذا بالنسبة للكبائر، أما الصغائر فقد ذهب أباضية المشرق إلى القول بأنها معفو عنا طالما اجتنبت الكبائر، مستدلين في ذلك بقوله تعالى: ﴿إِن بَحَتَنِبُوا كَبَايَر مَا نُنْهُونَ عَنْهُ نُكَفِّر عَنكُم سَيِّعَاتِكُم ﴾ [النساء: ٦٦]. أما إذا أصر العبد على الصغائر، فهو هالك، لأن صاحب الصغيرة من الذنوب إذا أتى بها مستخفاً لنهي الله عنها فإنه حينئذ يكون مصراً على الذنب، والإصرار عندهم يعبر عنه بأشياء منها: الإقامة على الذنب، والاستمرار فيه، أو الإعراض عن التوبة، أو العزم على عدم التوبة.. وحكم مرتكب الصغيرة في الدنيا عند (أهل الاستقامة) أنه موحد، ولا يوصف بالفسق، ولا بالضلال، ومن ثم ولا بالكفر، حتى يعلم منه الإصرار عليها، والعزم على غدم التوبة.

أما عن النفاق فقد اختلف الأباضية فيه إلى ثلاث فِرَق: الأولى: تنزعم أن النفاق براءة من الشرك والإيهان جميعاً، واحتجوا في ذلك بقوله تعالى: ﴿مُّذَبَدَبِينَ بَيْنَ وَلِكَ إِلَىٰ هَتَوُلَا وَ وَالإيهان جميعاً، واحتجوا في ذلك بقوله تعالى: ﴿مُّذَبَدَبِينَ بَيْنَ وَلِكَ إِلَىٰ هَتَوُلاَ إِلَىٰ هَتَوُلاَ وَالنساء: 143]. والثانية: تقول: إن كل نفاق شرك، لأنه يضاد التوحيد. والثالثة: تقول: لسنا نزيل اسم النفاق عن موضعه، وهو دين القوم الذين عناهم الله بهذا الاسم في ذلك الزمان، ولا نسمي غيرهم بالنفاق (2).

واختلفوا في النفاق: أيسمى شركاً أم لا؟ فقالوا: إن المنافقين في عهد رسول الله واختلفوا في النفاق: أيسمى أم لا؟ فكفروا بالكبيرة، لا بالشرك... ومن ارتكب كبيرة من الكبائر كفر، كفر النعمة لا كفر الملة (3).

أما عن مصير أطفال المشركين والمنافقين: فقد قالت طائفة من الأباضية: حكمهم في الدنيا والآخرة حكم آبائهم قياساً على حكم أولاد المؤمنين، لاتفاقهم

<sup>(1)</sup> مشارق أنوار العقول، ص378.

<sup>(2)</sup> مقالات الإسلاميين (1/ 185). قارن: الفرق بين الفِرَق، ص106.

<sup>(3)</sup> الملل والنحل، للشهرستاني، (1/ 135). مقالات الإسلاميين، (1/ 189).

على أن أطفال المؤمنين حكمهم حكم آبائهم في الدنيا والآخرة في حكم الظاهر، والدعاء لهم، والتولية، والإرث، ويقبرون في قبور المسلمين، وفي الآخرة ينعمون مع آبائهم.

فقالوا: فلم كان أطفال المؤمنين أحكامهم في الدنيا أحكام لآبائهم، كان أحكام أطفال المؤمنين يتنعمون أطفال المشركين والمنافقين في الدنيا أحكام آبائهم، ولما كان أطفال المؤمنين يتنعمون مع آبائهم بالاتفاق ولم يعملوا عملاً صالحاً يجازون عليه جاز أن يعذب أطفال المشركين والمنافقين، وإن لم يعملوا، والله يفعل ما يشاء.

وقالت الطائفة الأخرى: إن أطفال المؤمنين ينعمون مع آبائهم، وهذا موضع اتفاق، والدليل على ذلك قول على الله تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ اَمَنُوا وَالبَّعَنَامُ مُ وُرِيّتُهُم بِإِيمَنِ أَلْحَقّنَا بِيمّ وَمَا النّسبة لأطفال غير المؤمنين، وُرِيّتُهُم وَمَا النّسبة لأطفال غير المؤمنين، فالمسألة موضع اختلاف، فنأخذ بقول ما اجتمعوا عليه، ونقف عها اختلفوا فيه، أي نقر بها اتفق عليه المسلمون من أمر مصير أطفال المؤمنين، ونتوقف عن الحكم فيها اختلفوا فيه من أمر مصير أطفال غير المؤمنين.

وحجة هذه الفرقة (الواقفة) قولها: لما وجدنا الأخبار مختلفة فيهم، والأمة مختلفة في دلك في حكمهم، وقفنا عنهم، لأن الله تعالى لم يتعبدنا أن نعلم إنهم في النار أو في الجنة، ولذلك رأينا الاعتصام بالسكوت عن حكمهم، ورأينا الوقوف أسلم في أمرهم. ويعقب الشيخ الأباضي بقوله: «وعلى هذا المذهب الأخير - يعني الوقف في الحكم على أطفال غير المؤمنين - أدركنا أشياخنا رحمهم الله تعالى»(1).

وقد بيّن الإمام الأشعري موقف الأباضية من أطفال غير المؤمنين، فقال: «ووقف كثير من الأباضية في إيلام أطفال المشركين في الآخرة. وجوز آخرون أن يؤلمهم الله تعالى في الآخرة على غير طريق الانتقام، وجوزوا أن يدخلهم الجنة

<sup>(1)</sup> الكشف والبيان، (2/ 317-320).

تفضلاً، ومنهم من قال: إن الله تعالى يؤلمهم على طريق الإيجاب، لا على طريق التجويز» (1) وهو نفس ما ذهب إليه العالم الأباضي القلهاتي في كتابه (الكشف والبيان).

أما عن نظرة الأباضية إلى مخالفيهم من المسلمين فقد كانت أخف وطأة من بعض فِرَق الخوارج الأخرى، فقالوا: إن مخالفينا من أهل القبلة كفار غير مشركين، ومناكحتهم جائزة، وموارثتهم حلال، وغنيمة أموالهم من السلاح والكراع عند الحرب حلال، وما سواه حرام، أي إنهم لا يبيحون اغتصاب أموالهم أو أخذها إلا عند الحرب باعتبارها غنيمة، وقالوا أيضاً: حرام قتل مخالفيهم وسبيهم في السرغيلة، إلا بعد نصب القتال وإقامة الحجة (2).

فهم في حربهم مع مخالفيهم نجدهم أقبل قسوة وتعقباً لمخالفيهم من فِرَق الخوارج الأخرى، فهم يقولون: لا يتبع المدبر في الحرب إذا كان من أهبل القبلة وكان موحداً، ولا يقتل منهم امرأة ولا ذرية، لكنهم أباحوا قتبل المشبهة واتباع مدبرهم، وسبي نسائهم وذراريهم، وقالوا: إن هذا كها فعله أبو بكر المسلمان الردة (3). وقالوا: إن دار مخالفيهم من أهل الإسلام دار توحيد، إلا معسكر السلطان فإنه دار بغي، وأجازوا شهادة مخالفيهم على أوليائهم (4).

وبعد أن اتضح لنا موقف الخوارج عامة والأباضية خاصة في حكم مرتكب الكبيرة، نقول إن هذا المنطق يقوم على الغلظة والشدة والتعسير، مع العلم بأننا أمة بعثنا ميسرين ولم نبعث معسرين، والمنطق الذي يسوي بين الكافر الحقيقي

<sup>(1)</sup> مقالات الإسلامين، (1/ 189). الملل، (1/ 135).

<sup>(2)</sup> الملل والنحل، (1/ 134).

<sup>(3)</sup> الفرق بين الفِرَق، ص107.

<sup>(4)</sup> الملل والنحل (1/ 134). الفرق بين الفِرَق، ص106. إسلام بلا مذاهب، ص137.

وصاحب الكبيرة المؤمن منطق معكوس، لأن المؤمن لا يخرج عن إيهانه مهها ارتكب من ذنوب، وعمل من سيئات.

ومن رحمة الله تعالى بأصحاب الكبائر أنه لم يطردهم من رحمته، ولم يغلق باب التوبة أمامهم، فهو سبحانه يقول منادياً على المذنبين أن يعودوا إلى ساحته مرة أخرى: ﴿ قُلْ يَكِمِبَادِى اللَّذِينَ أَسْرَقُوا عَلَى الْفُسِهِمُ لا نَقْ نَطُوا مِن رَّمْ وَ اللَّهِ إِنَاللَّهَ يَعْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِعاً إِنَّهُ مُواَلْفَقُورُ الرّحِيمُ ( الزمر: 53]. وهي أرحب آية في كتاب الله تعالى لأصحاب الكبائر أن يعودوا إلى رجم في الدنيا قبل لقائه تعالى يوم تقوم الساعة.

والذي عليه أهل السنة والجماعة أن أهل القبلة كلهم مسلمون ومؤمنون لا نرفع عنهم اسم الإيمان أو الإسلام بارتكاب الكبيرة أو ترك الطاعة، وأهل الكبائر من أمة محمد على لا يخلدون في النار إذا ماتوا على كلمة التوحيد، وغير مستحلين للكبيرة ولا منكرين لأصل من أصول الدين، ولا لشيء مما علم من الدين بالضرورة، والرسول على أخبر أنه يخرج من النار من كان في قلبه مثقال ذرة من إيمان وقال: «شفاعتي لأهل الكبائر من أمتي».



# الفكنك الفكن

# قضيت الإمامت

#### تمهيد:

يطلق على الرئيس الأعلى في العُرف الإسلامي اسم الخليفة أو الإمام، أو أمير المؤمنين، وهذا الرئيس أو الإمام هو الذي به قوام الدولة والأمة، وهو الذي من أول واجباته سياسة الأمة بالعدل وحمايتها ودفع العدوان عنها، هذا العدوان الذي يكون طبيعة من طبائع البشر.

والحديث عن القضية (الإمامة) أو الخلافة في الإسلام حديث متشعب، ممتد الأطراف، متعدد الجوانب، إذ تشمل مكانة الخلافة من الشرع، وصلتها بأحداث التاريخ، ومكانتها من الفكر السياسي، ودورها في الحفاظ على وحدة الأمة. "فهي في الحقيقة خلافة عن صاحب الشرع في حراسة الدين وسياسة الدنيا» (1). وهي كها يقول الماوردي: «موضوعة لخلافة النبوة، في حراسة الدين وسياسة الدنيا» (2). ويقول سعد الدين التفتازاني: "هي رئاسة عامة في أمر الدين والدنيا، خلافة عن النبي النبي

<sup>(1)</sup> المقدمة، للعلامة عبدالرحمن بن خلدون، ص176، طبعة عبدالسلام شقرون، القاهرة.

<sup>(2)</sup> الأحكام السلطانية، أبو الحسن الماوردي، ص3، طبعة الوطن بمصر، 1298هـ.

<sup>(3)</sup> شرح العقائد النسفية، للعلاّمة سعد الدين التفتازان، مزيلاً بحاشية الخيالي، ومهمسناً بـشرح العـصام، ص137، طبعة الحلبي بمصر. قارن: كتاب الخلافة، للسيد رشيد رضا، ص10، طبعة القاهرة.

فموضوع هذه الخلافة (حراسة الدين أولاً، ثم سياسة الدنيا ثانياً)، فهي نيابة عن صاحب الشريعة، في حفظ الدين، وسياسة الدنيا، فالإمامة هي الحكومة الإسلامية الشرعية، أو أنها «الحكومة التي تكون الشريعة الإسلامية قانونها» قانونها الأكبر، وهو ما نسميه اليوم بالدستور، وقانون الفرع، وهو مجموعة الأحكام التشريعية التي تنظم حياة الأمة، سواء أكانت تلك الأحكام تتعلق بالمعاملات المالية، أو الأحوال الشخصية أو المسؤوليات الجنائية، أو غير ذلك، وهدف هذا القانون هو تحقيق مصالح الناس في حياتهم الدنيوية والأخروية (1).

والإمامة أبرز مسألة سياسية ذات خطر، نشأ حولها الخلاف بين المسلمين بعد وفاة رسول الله على مباشرة، ذلك أن النبي على لم يقرر نظاماً معيناً لمن يكون إماماً أو خليفة من بعده، فمنذ اللحظة الأولى من انتقال رسول الله على المتخلاف أبي بكر اختلف المسلمون فيمن يخلفه، ثم استقر رأيهم أخيراً على استخلاف أبي بكر الصديق، فكانت الخلافة بذلك شورى بينهم، ثم كان الخلاف على تخصيص أبي بكر الصديق لعمر بالخلافة وقت وفاته، والخلاف على بيعة عثمان، والخلاف بين المحلوث في آخر عهد عثمان وخروج بعض المسلمين عليه ثم قتله، ثم الخلاف بين علي ومعاوية من ناحية أخرى، وهو الخلاف الذي أشعل نار الحرب بين المسلمين فترة، وانتهى بثبات الأمر لمعاوية وذريته من بعده (2).

والمذاهب في الإمامة تنقسم إلى قسمين: مذاهب تقوم على أساس من القول بالنص والتعيين، أي نص النبي على شخص معين يخلفه من بعده، كمذهب الشيعة على اختلاف فرقهم باستثناء فرقة (الزيدية)، ومذاهب تقوم على أساس ممن القول بأن الإمامة تكون بالاتفاق والاختيار، لأن النبي على لم ينص على من يخلفه

<sup>(1)</sup> النظريات السياسية الإسلامية، د. محمد ضياء الريس، ص127.

<sup>(2)</sup> كتابنا: قضية الإمامة، نشأتها وتطورها بين الفِرَق الإسلامية، ص2-3.

من بعده، وترك أمر المسلمين شورى بينهم، وهي مذاهب بـاقي الفِرَق الإســـلامية كالخوارج والمرجئة وأهل السنّة والمعتزلة.

ولأهية هذه المسألة في الإسلام فقد أجمع أهل السنة والشيعة والمعتزلة والخوارج - ما عدا (النجدات) من الخوارج ونفر من المعتزلة - على وجوب إقامة حكم إسلامي، متمثلاً في شخص الخليفة، وفي هذا يقول ابن حزم: «إن مذهب الوجوب قد قالت به جميع أهل السنة، وجميع المرجئة، وجميع الشيعة ، وجميع الخوارج، وأن الأمة واجب عليها الانقياد لإمام عادل يقيم فيهم أحكام الله تعالى، ويسوسهم بأحكام الشريعة التي أتى بها رسول الله عليهم أن يتعاطوا الحق فيها بينهم، فإنهم قالوا: لا يلزم الناس فرض الإمامة، إنهم عليهم أن يتعاطوا الحق فيها بينهم، وهذه فرقة ما نرى بقى منهم أحد» (1).

ولا شك أن نظرة النجدات إلى الإمامة غير واقعية، لأنه لا بد من حاكم يقيم حدود الله وأحكامه، ولو ترك الناس وشأنهم لاختلفوا في ذلك، وقد علق ابن حزم على ما ذهب إليه النجدات بقوله: (وقول هذه الفرقة ساقط، يكفي في الرد عليه وإبطاله إجماع كل من ذكرنا على بطلانه، والقرآن والسنة قد ورد بإيجاب الإمام) (2).

والإمامة في نظر القائلين بالوجوب فرض كفاية، الأمة كلها مسؤولة عن أدائه، فإن لم يؤد فالإثم واقع على الأمة بأسرها، فالمسؤولية عن أداء هذا الفرض أخطر بكثير من التبعة التي تترتب على عدم القيام بالفرض العيني، وإذا لم توجد الإمامة فيحكم على الأمة كلها متضامنة بأنها عاصية، لأنها أخلّت بأحد الفروض الحامة التي أوجبها الشارع. أما إذا حكم بأن الإمامة جائزة، كها ذهب إليه النجدات من الخوارج ونفر من المعتزلة، كان معنى ذلك أن حكمها حكم سائر الأشياء أو الأعمال المباحة التي لم يرد من الشارع نص قاطع على فرضيتها، والتي ترك للإنسان

<sup>(1)</sup> الفصل في الملل والأهواء والنحل، (4/ 72). قارن: مقالات الإسلاميين، (1/ هامش ص45).

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، (4/ 72).

أن يفعلها أو يدعها، فلا تترتب على تركها تلك المسؤوليات الخطيرة، ولا يأثم الفرد أو المجموع بعدم القيام بها.

وقد عبر عن ذلك الماوردي قائلاً: "إذا ثبت وجوب الإمامة، ففرضها على الكفاية، كالجهاد وطلب العلم، فإذا قام بها من هو من أهلها سقط، وإن لم يقم بها أحد، خرج من الناس فريقان: أحدهما: أهل الاختيار حتى يختاروا إماماً حاكماً إسلامياً للأمة. والفريق الثاني: أهل الإمامة، أي المرشحون لولاية الحكم حتى ينتخب أحدهم للإمامة، وليس على عدا هذين الفريقين من الأمة في تأخير الإمامة حرج ولا مأثم،"(1).

## الإمامة في فكر الخوارج السياسي:

تؤمن الخوارج إيهاناً راسخاً بقضية (الإمامة)، ويدركون أهميتها الكبيرة، إذ إن حول هذا المبدأ والاختلاف فيه كانت نشأتهم، فهم يرون في صلاحها صلاح الأمة، وفي فسادها فساد للأمة، وهذا يشير إلى أهمية دور الإمام وإلى ضرورة وجود الإمام الصالح، وأيضاً يشير إلى واجب الرعية في تقويم الإمام المعوج، وليس هذا فحسب، بل إن الدار الآخرة وما بها من نعيم أو جحيم مرتبطة بهذه الحياة الدنيا.

وقد ابتدأ الخوارج حديثهم عن الإمامة بأمور تتعلق بها، فقالوا بصحة خلافة أبي بكر وعمر رضي الله عنها لصحة انتخابها، وبصحة خلافة عثمان الله في سنيه الأولى، فلما غيّر وبدّل ولم يسِرْ سيرة أبي بكر وعمر، وأتى بها أتى من أحداث، وجب عزله، وأقروا بصحة خلافة علي الله ولكنهم قالوا إنه أخطأ في التحكيم، وحكموا بكفره لما حكم، وطعنوا في أصحاب الجمل (طلحة والزبير وعائشة)، كما حكموا بكفر أبي موسى الأشعري وعمرو بن العاص ومعاوية بن أبي سفيان (2).

<sup>(1)</sup> الأحكام السلطانية، ص13. قارن: أصول الحكم في الإسلام، د. عبدالرازق أحمد السنهوي، ص87، طبعة الهيئة المصرية، 1998.

<sup>(2)</sup> كتابنا: قضية الإمامة، ص129.

وقد قبض على أحدهم وقدم إلى زياد بن أبيه فسأله زياد عن أبي بكر وعمر، فقال فيها خيراً، وسأله عن عثمان، فقال: كنت أتولى عثمان - على أحواله - في خلافته ست سنين، ثم تبرأت منه بعد ذلك، وشهد عليه بالكفر، فسأله عن أمير المؤمنين علي فقال: أتولاه إلى أن حكم، ثم أتبرأ منه بعد ذلك، وشهد عليه بالكفر، فسأله عن معاوية فسبه سباً قبيحاً... إلخ (1).

وواضح من هذا النص الذي أورده الشهرستاني أن كلامهم كان يـدور حـول تشريح أعمال الخلفاء وأنصارهم، والبحث فيمن يستحق أن يكون خليفة ومـن لا يستحق، ومن يكون مؤمناً، ومن لا يكون.

وقد وضعوا نظرية في الإمامة وهي: أن الخلافة يجب أن تكون باختيار حر من المسلمين، وإذا اختير فليس يصح أن يتنازل أو يحكم، وليس بضروري أن يكون الخليفة قرشياً، بل يصح أن يكون من قريش ومن غيرهم، ولو كان عبداً حبشياً، وإذا تم الاختيار كان رئيس المسلمين، ويجب أن يخضع خضوعاً تاماً لما أمر الله تعالى وإلا وجب عزله (2).

ويظهرنا الشهرستاني على رأيهم فيقول: «وجوزوا أن تكون الإمامة في غير قريش، وكل من نصبوه برأيهم وعاشر الناس على ما مثلوا له من العدل واجتناب الجور كان إماماً، ومن حرج عليه يجب نصب القتال معه، وإن غير السيرة، وعدل عن الحق، وجب عزله أو قتله، ويجوز أن يكون الإمام عبداً، أو حراً، نبطياً أو قرشياً» (3).

 <sup>(1)</sup> الملل والنحل، (1/ 118). مقالات الإسلاميين، (1/ 204). يذكر الشهرستاني أنه عروة بن حدير بعد نجاته من حرب النهر وان.

<sup>(2)</sup> فجر الإسلام، م. أحمد أمين، (1/ 410)، طبعة الهيئة العامة، 1996.

<sup>(3)</sup> الملل والنحل، (1/ 116). النبطي: يعني أخلاط الناس وعوامهم.

ولا شك أن نظرية الخوارج في الحكم أكثر نظريات الفِرَق الإسلامية ميلاً إلى الديمقراطية، فعلى خلاف (أهل السنة) الذين قصر وا أحقية الإمامة على قريش، و(الشيعة) الذين جعلوها في على وأعقابه، فقد أقر الخوارج مبدأ جواز إمامة أي مسلم عالم بالكتاب والسنة، ومن هنا نظر المحدثون على فكر الخوارج السياسي باعتباره فكراً جهورياً بالمفهوم الحديث (1).

وهم يعززون هذا المبدأ الديمقراطي بالنصوص الشرعية التي تقرر مبدأ المساواة بين الناس جميعاً، أو تجعل التقوى - لا النسب - هي معيار التفاضل والكرامة عند الله تعالى مشل قوله: ﴿ يَتَأَيُّا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكْرِ وَأُنثَى وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَلَكُرامة عند الله تعالى مشل قوله: ﴿ يَتَأَيُّا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكْرِ وَأُنثَى وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَهَ المَّهُودِ وَهَ المَّهُودِ وَهَ المَّهُودِ وَلَا اللهُ عَلَيْ اللهُ الله

وقوله في حجة الوداع: «أيها الناس إن ربكم واحد، وإن أباكم واحد، كلكم لآدم، وآدم من تراب»(3).

وما ذهب إليه الخوارج في جواز أن تكون الإمامة في غير قريش نابع من نظرتهم إلى مفهوم الدولة في الإسلام، فهم يرمون إلى إقامة أمة إسلامية، أساسها الدين، ولا تقوم على عصبية معينة، وتشمل كل المسلمين، ويتمتعون بكل الحقوق والواجبات، ولا تفاضل بينهم إلا بالتقوى، إنها نظرة تنبع من مبدأ المساواة الذي يقوم على دعوة القرآن في تقرير مبدأ المساواة.

<sup>(1)</sup> الخوارج في بلاد المغرب، ص257.

<sup>(2)</sup> الحديث أخرجه الإمام أحمد في مسنده، (2/ 230)، طبعة المكتب الإسلامي، 1978، ورواه أبـو داود والترمذي. وقال النووي: حديث حسن صحيح.

<sup>(3)</sup> الحديث رواه الإمام أحمد بن حنبل في مسنده، (2/ 361، 524).

أما عن باقي الشروط اللازم توافرها في الإمام، فلا خلاف كبير بين الخوارج وغيرهم في تلك الشروط، من ضرورة أن يكون عالماً بالدين، مجتهداً فيه، وله خبرة بأمور الحرب، وإقامة العدل، علاوة على بعض الشروط العامة التي يجب توافرها فيه، كأن يكون مسلماً، حراً، سليم الأعضاء، بالغاً، عاقلاً، وأن يكون ذكراً<sup>(1)</sup>.

ويرى الخوارج وجوب الخروج بالقوة على الإمام الجائر غير المنفذ لأحكام الله تعالى، لإزالة الظلم والبغي، وإقامة العدل والحق، فهم كما يقول الإمام الأشعري: «يقولون باستخدام السيف لإزالة أئمة الجور، ومنعهم أن يكونوا أئمة، بأي شيء قدروا عليه، بالسيف أو بغيره»(2).

فالثورة على الحاكم الظالم واجبة، ومقاومته ضرورية، وتاريخ الخوارج كان تطبيقاً عملياً لذلك الرأي، فقد كانوا يجاهرون به في معظم الأحيان، ويطبقونه كلما سنحت لهم الفرصة بذلك، وهم بهذا يخالفون جمهور (أهمل السنة) الذين يرون الاكتفاء بالنصح للإمام الجائر وعدم الخروج عليه، لما قد يفضي إليه من شيوع الفتن وإراقة الدماء<sup>(3)</sup>.

ومن هذا يتضح موقف الخوارج بجلاء في الوقوف في وجه الحاكم الظالم، وذلك يتفق مع طبيعتهم الثورية، التي تقضي بمقاومة الظلم، ولقد كان هدفهم الأسمى إقامة دولة تطبق شرع الله وأحكامه، وفي سبيل ذلك لا بد من مقاومة لكل خارج عن حدود الدين، سواء كان حاكماً أو محكوماً، غير مبالين بالنتائج التي تنجم عن ذلك.

 <sup>(1)</sup> كتابنا: الجمهورية المثالية في فلسفة أفلاطون وموقف الإسلام منها، ص311-312، طبعة الـصفا والمروة، 1997. قارن: نظام الحكم في الإسلام، د. محمد يوسف موسى، ص68-69.

<sup>(2)</sup> مقالات الإسلاميين، (1/ 204).

<sup>(3)</sup> كتابنا: قضية الإمامة، ص136.

ويعتقد المستشرق (فلهوزن) أن الخوارج لم تأت في موضوع الخلافة بأمر غريب أو مستنكر، لأنهم لم يكونوا فرقة ضئيلة العدد تعمل في الظلام، وتتكون في شكل تنظيم سري، بل كانت ظاهرة أمام الكافة، وتستند في آرائها على الرأي العام الذي كانت له الغلبة في معسكر أهل العراق في موقعة (صفين)، وأن مبادئهم قد أغرت الكثيرين بالانضهام إليهم دون أن ينادوا هم بها، وعلى هذا، فإن الخوارج إذن مكانوا حزباً ثورياً صريحاً كما يدل على ذلك اسمهم، أجل كانوا حزباً ثورياً يعتصم بالتقوى، ولم ينشؤوا عن عصبية العروبة، بل عن الإسلام»(1).

ويرتبط بمعنى التقوى عند الخوارج ما يفهمه (فلهوزن) عن التقوى في الإسلام، التي يصفها بأنها ذات اتجاه سياسي عام، وهي أعلى درجة عند الخوارج، لأن مبدأ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر كان يتحقق على يد الخوارج بمناسبة وغير مناسبة، لأنه لا سلطان على الناس إلا الله تعالى، ولكي تصبح السلطة الزمنية شرعية فيجب أن تخضع خضوعاً مطلقاً للدين، لأنها تحكم باسم الله، فالإمام ما هو إلا رمز معبر عن وحدة الأمة الإسلامية (2).

وقد أخطأ الخوارج خطأ شنيعاً بتكفيرهم علياً الله وغيره من كبار الصحابة ش، ثم تكفيرهم لمخالفيهم بارتكاب الذنوب، فإن تكفير المسلم العادي بشبهة ليس من المسائل الهينة في الدين، فها بالك بتكفير صحابة النبي على ؟ وما ورد في حقهم من النصوص الثابتة، والأخبار الموكدة التي تشهد لهم بكهال الإيهان، ولكن الخوارج فيها يبدو لم يكونوا متثبتين في أمر دينهم، أو متفقين في كيفية استنباط

<sup>(1)</sup> الخوارج والشيعة لمؤلفه يولوبوس، فلهوزن، ترجمة: د. عبدالرحمن بـدوي، ص25، طبعة النهـضة المصرية، 1968.

<sup>(2)</sup> الخوارج، الأصول التاريخية لمسألة تكفير المسلم، د. مصطفى حلمي، ص46-47، طبعـة التقــدم، 1977.

أحكامه، فجاءت أحكامهم التي أطلقوها بالتكفير أحكاماً جزافية، لا تستند إلى شهادة نص، ولا تتفق مع حكم عقل (1).

وفي رأينا: أن تدين الخوارج كان من النوع الحماسي، الذي يقود صاحبه إلى الهوس، والبُعد عن جادة الصواب<sup>(2)</sup>. فقد ضاقت عقولهم عن قبول الحق، فظلوا يثيرون الفتن، ويمعنون في تكفير من عداهم من غير تثبت في الأمر، أو نظر إلى العواقب.

ومها يكن من أمر، فإن الخوارج هم أول حزب سياسي تكون في تاريخ الإسلام، ولكنه لم يستطع الصمود بسبب غلوه وتطرفه، أما الكثرة الغالبة من المسلمين، بعد أن أصبح موضع نقد وهجوم من الفررق جميعاً، فلم يبتى إلا الصورة المعتدلة عمثلة في فرقة الأباضية، التي استطاعت أن تنجو من الاندثار لاعتدالها ومسايرتها لأصول المعتقدات.

### الإمامة في الفكر الأباضي:

الأباضية وإن نسبوا إلى الخوارج، إلا أنهم يرون أنهم وحدهم الـذين حـافظوا على تعاليم الإسلام الحقة، ويرون أن القدوة الحسنة كانت بعد النبي ﷺ في أبي بكر وعمر رضي الله عنها، ولا يجبون عثمان ﷺ ويسمونه صاحب (بـدع)، ولا يلعنـون علياً، بل أنكروا قبوله التحكيم، ويعتبرون بيعته باطلة بعد قبوله التحكيم.

ويسرون أن الحكم الشرعي يجب أن يكون عن طريق الإمامة، وللإمامة السلطتان الدينية والدنيوية، ويجب أن يكون اختياره عن طريق البيعة، والإمامة بالوصية باطلة في مذهبهم (3). والإمامة عندهم هي: خلافة الرسول ﷺ في إقامة

<sup>(1)</sup> علم الكلام وبعض مشكلاته، ص38-39.

<sup>(2)</sup> العقد الفريد، لابن عبد ربه، (2/ 388)، طبعة مصر.

<sup>(3)</sup> إسلام بلا مذاهب، ص136-137.

الدين وحفظ الإسلام (1)، وحكمها: فرض بنص الكتاب والسنّة والإجماع (2)، ونصب الإمام عندهم واجب لتوقف الواجب عليه من الأمر والنهي وإقامة الحدود، والقيام بالعدل والإنصاف وردع المعتدي (3).

ونظرتهم إلى الإمامة نظرة معتدلة، فهي حق لكل مسلم، توفرت فيه صلاحية الدين، واستقامته على أمر الله تعالى، وحذقه الحق والعدل، فيلا يشترطون فيه أن يكون قرشياً، وإنها ينبغي أن يكون ورعاً فاضلاً، يحكم بكتاب الله، وسنة رسوله على مستندين في ذلك إلى قوله تعالى: ﴿إِنَّ أَحَرِمَكُمْ عِندَاللهِ أَنْقَنكُمْ ﴾ [الحجرات: 13]، ومن ثم كانت الدعامتان الأساسيتان في شروط الخلافة (الكرم والتقوى)، وأسقطوا (القرشية)، أو (الهاشمية). الأباضية حين تمثلوا الخلافة على النحو الذي اشترطوه، كان أمامهم عدد من علماء المسلمين من أجناس مختلفة، وألوان متباينة، وكل منهم صالح لإمامة المسلمين. ويحضرني في هذا المجال أبو عبيدة مسلم فقد كان زنجياً أسود أعور، ولكنه مع ذلك كان درة في جبين المذهب، وواحداً من أهم أركانه. غير أن هذا الانفتاح في شروط الإمامة ربها كان وسيلة بشكل ما ولو غير مباشر في الحملة على الراشدين القرشيين الثالث والرابع، وهما (عثمان وعلي) رضي الله عنها، إضافة إلى الأسباب الأخرى التي رآها الأباضية فيهها، ومن قبلهم فِرق الخوارج المعروفة (4).

والأباضية بقولهم في الإمامة لعامة المسلمين بمن يصلح لها أولوا الأحاديث الصحيحة التي تنص على أن الإمامة في قريش، فقالوا في حديث: «لا يزال الأمر في

<sup>(1)</sup> شرح مقدمة التوحيد، للشيخ محمد بن يوسف أطفيش، ص417، طبعة الجزائر.

<sup>(2)</sup> شرح الجامع الصحيح، مسند الإمام ابن الربيع، (1/ 75).

<sup>(3)</sup> شرح النيل وشفاء العليل، الشيخ محمد بن يوسف أطفيش، (14/ 271)، طبعة بيروت، 1972.

<sup>(4)</sup> إسلام بلا مذاهب، ص139. طلقات المعهد الرياضي، ص22. قاموس الشريعة، (6/ 37).

قريش ما بقي منهم اثنان (1). وحديث: «الأئمة من قريش)(2): إنها أخبار عن الواقع بعد النبي ﷺ، وليس تخصيصاً لقريش بالإمامة(3).

وتقول الأباضية بجواز الخروج على الإمام الظالم، وهذا القول وسط بين ما يذهب إليه أهل السنة، من عدم جواز عصيان الحكم، وبين الفِرَق الأخرى المتطرفة من الخوارج، التي تقول بضرورة الخروج عليه، وتنادي بالشراء وتكفير القعدة، وفي هذا يقول (الورجلاني) أحد فقهاء وفلاسفة الأباضية: «اعلم يا أخي أن مذهب أهل الدعوة - أي الأباضية - في الخروج على الملوك الظلمة والسلاطين الجورة، جائز، وليس كها تقول السنية أنه لا يحل الخروج عليهم، ولا قتالهم، بل التسليم لهم على ظلمهم.

وقد اختلفت الأمة في هذه المسألة على ثلاثة أقوال: المقولة الأولى: قـول أهـل الدعوة أنه جائز الخروج عليهم وقتالهم ومناصبتهم العـداء، والامتنـاع مـن إجـراء أحكامهم عليهم، إذا كنا في غير حكمهم، وإن أردنا الشراء والخروج جاز لنا.

والمقولة الثانية: قول المخالفين، أنه لا يجوز الخروج عليهم، ولا قتـالهم، ولا الامتناع عن أحكامهم ولا الدفاع عنهم.

والمقولة الثالثة: مذهب الأزارقة والصفرية والنجدات في الاستعراض لسائر الخلق، الملوك وجنودها، والرعية وعوامها؛ لأنهم حكموا على الجميع بالشرك، فاستعرضوا الجميع وأجروا عليهم حكم الشرك والقتل والسبي والغنيمة، وقولنا هو الصواب إن شاء الله، لأنا نقول: لا يحل لنا أن نستعرض أحداً من الرعايا والمسافرين وغيرهم، إلا الملوك الظلمة الجورة، وندعوهم إلى ترك ما به ضلوا، فإن

<sup>(1)</sup> فتح الباري بشرح صحيح البخاري، لابن حجر العسقلاني، (13/ 114).

<sup>(2)</sup> أخرجه الإمام أحمد في مسنده، عن أنس بن مالك بلفظه (3/ 183).

<sup>(3)</sup> شرح الجامع الصحيح مسند الإمام الربيع، للسالمي، (1/ 75).

خرجنا عليهم قاتلناهم حتى نزيل ظلمهم على العباد والبلاد، وإن لم نخرج عليهم ورضينا بالكون معهم وتحتهم فجائز لنا ذلك، (1).

ولكن هذا الموقف للأباضية لم يبلغ روح العداء كلية للملوك أو السلاطين الظلمة، لأنهم اتفقوا على أن دار مخالفيهم من أهل مكة دار توحيد، إلا معسكر السلطان، فإنه دار بغي<sup>(2)</sup>، فهم يستثنون دار السلطان، ويعدونها دار بغي، وهم على أية حال أخف من قول غيرهم من فِرق الخوارج.

وبناءً على ذلك قسم الأباضية الوطن أو الدار إلى نوعين: دار إسلام، أي توحيد وعدل؛ ومعسكر السلطان معسكر توحيد وعدل في هذه الدار، وطاعته هنا واجبة، والخروج عليه فسق، ولا يسمي الأباضية معسكر السلطان دار بغي في هذه الحالة، حتى لو وصل إلى الحكم بتولية غيره له، أو بمساع منه غير مشر وعة، لكنه في سلطان الحكم يقوم بشريعة الإسلام، والنوع الثاني: وطن تسكنه أمة كافرة، وتتولى الحكم فيه دولة أو جماعة لا تدين بالإسلام أصلاً، سواء في ذلك أكانت الدولة كتابية، أم علمانية، أم ملحدة، فالجميع يمثلون دار الكفر، ويسمي الأباضية هنا معسكر السلطان دار كفر، وأما في حالة ما إذا كانت الدار دارإسلام وتوحيد وعدل، إلا أن الحاكم لا يلتزم بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، واتباع أحكام الله في رعيته، فيكون معسكر السلطان عندهم معسكر إسلام، إلا أنه معسكر بغي يجوز الخروج عليه وتغييره بحاكم عدل يطبق أحكام الله في أرضه (6).

<sup>(1)</sup> الدليل والبرهان، أبو يعقوب يوسف الورجلاني، (3/ 62-63)، طبعة مصر، 1306هـ.. قارن: تاريخ فلسفة الإسلام في القارة الإفريقية، د. يحيى هويدي، (1/ 85)، طبعة القاهرة، 1966. الأباضية بين الفِرَق الإسلامية، ص295.

<sup>(2)</sup> الفرق بين الفِرَق، ص106. الملل والنحل، (1/ 134). مقالات الإسلاميين، (1/ 204).

<sup>(3)</sup> الأباضية بين الفِرَق، ص297 بتصرف.

ويصبح عزل الإمام والبراءة منه أمراً حتماً ولازماً، متى ارتكب معصية تعتبر كبيرة، واستمر عليها وشهد على ذلك أهل الديار، فإنه يجب عليهم قبل البراءة منه والخروج عليه وخلعه، أن يستتيبوه من حدثه، فإن تاب، رجع إلى إمامته وولايته معهم، وإن أصر ولم يتب من حدثه ذلك، كان للمسلمين عزله، فإن كره أن يتوب، أو رفض أن يعتزل، وقاوم يحلون دمه، ويوجبون الجهاد ضده (1).

ومهما يكن من أمر، فإن الأباضية وإن كانوا لا يوجبون تكفير الإمام الظالم غير الملتزم بروح الإسلام وإقامة أحكام الله تعالى، بل يعتبرون معسكره معسكر بغي، إلا أنهم في قضية الإمامة يلتقون مع الخوارج في نقاط كثيرة، بل إن شئت فقل يلتقون معهم في جوهر القضية.

ونكتفى بهذا القدر، سائلين المولى تبارك وتعالى التوفيق والسداد.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



<sup>(1)</sup> شرح النيل وشفاء العليل، (12/ 342).

### الخاتمة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين، سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين. وبعد:

فقد أسفر البحث في موضوع «الأباضية: نشأتها وعقائدها»، عن عدة معالم أو نتائج أساسية يمكن تلخيصها وإجمالها في الآتي:

- 1- الخلاف بين الناس بدأ منذ نشأة الإنسان، ومنذ نزول الوحي من السهاء واختيار الله تعالى للأنبياء، وإن كان هذا الخلاف لم يشتهر، فلبُعد الزمان، ولعدم وجود الخبر المتواتر الذي يعتمد عليه، اللهم إلا ما قصه القرآن على رسوله ﷺ.
- 2- إن الخلاف الذي حدث بين المسلمين لم يتناول لبّ الدين، فلم يكن في الأصول الاعتقادية، مثل وحدانية الله تعالى، ووجوده... إلخ، كذلك لم يتعرض الخلاف إلى ركن من أركان الإسلام، أو إلى أمر علم من الدين بالضرورة، وإنها كان الخلاف في أمور لا تمس الأركان، ولا الأصول العامة.
- 5- إن قضية الإمامة هي أول قضية اختلف المسلمون في شأنها بعد وفاة الرسول على مسائرة، وأدى الخلاف حولها فيها بعد إلى انقسام المسلمين إلى فِرَق وأحزاب تتصارع فيها بينها صراعاً سياسياً، سرعان ما تطور فأصبح صراعاً عقائدياً، كان له أثره في توجيه الحوادث المكونة للتاريخ الإسلامي، وقد بقي هذا الأثر إلى يومنا هذا.

- إن الخوارج هم أول حزب سياسي تكوّن في تاريخ الإسلام، ولكنه لم يستطيع الصمود بسبب غلوه وتطرفه أمام الكثرة الغالبة من المسلمين، بعد أن أصبح موضع نقد وهجوم من الفِرَق جميعاً، فلم يبق إلا الصورة المعتدلة، ممثلة في فرقة الأباضية، التي استطاعت أن تنجو من الاندثار لاعتدالها ومسايرتها لأصول المعتقدات.
- إن الخوارج هم نواة الأباضية، وهم نقطة البدء في مسيرتها ومشوارها، رغم
   استنكار الأباضيين المعاصرين بشدة انتهاءهم إلى الخوارج.
- 6- إن الأباضية تنسب إلى (عبدالله بن أباض) مؤسس المذهب، لأنه هو الذي أذاعها وأعلن عنها، وقد اتفقت كتب المقالات الإسلامية على هذه التسمية.
- 7- إن الفِرَق التي انشقت عن الأباضية جاءت نتيجة أوضاع سياسية، أو أفكار شخصية لأصحابها، وأن ما تمخضت عنه من أفكار لا تمت إلى المذهب الأباضي، وإنها هي ابتداعات ابتدعها المنشقون لأغراض سياسية ودنيوية بحتة.
- 8- تناولنا جوانب العقيدة عند الأباضية، بدءاً من عقيدة إثبات الصانع، وانتهاء بقضية الإمامة، ورأينا المذهب يعتقد اعتقاداً صحيحاً في تنزيه الخالق تنزيها مطلقاً، وما جاء في القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة عما يوهم التشبيه، فإنهم يؤولونه بها يفيد المعنى، ولا يؤدي إلى التشبيه مثبتين لله تعالى الأسهاء الحسنى، والصفات العليا كها أثبتها لنفسه.
- 9- يعتقد الأباضية اعتقاداً صحيحاً في الإيان بالله الخالق، وطريقتهم في معرفته تعالى هي الوجوب الشرعي لا العقلي، وهم بهذا يوافقون أهل السنة، ويخالفون المعتزلة، إلا أننا لاحظنا أنهم لم يحافظوا على هذه القاعدة، وهي وجوب تقديم الشرع على العقل، فقد نهجوا نهج المعتزلة في الأسهاء والصفات، فتأولوا في كتاب الله تعالى وسنة رسوله ﷺ.

- 10 صفات الباري عندهم ذاتية، ليست زائدة على الذات، ولا قائمة بها، ولا حالة فيها، بل هي عين الذات، نفياً لتعدد القدماء، موافقين في هذا المعتزلة، وخالفين أهل السنة، الذين يرون أن الصفات زائدة على الذات.
- 11-سلك الأباضية في الصفات (الخبرية) منهج المعتزلة، فقد أولوا هذه الصفات بمعان تليق بمخالفته تعالى للحوادث، فيدُ الله قدرته، وعينه حفظه، وجنب الله حقه، وقبضة الله ملكه، ويد الله نعمته، وبجيء الله أمره، ونزوله إلى سماء الدنيا نزول ملك من ملائكته إليها بأمره ليحض على عبادته.
- 12- اتفق الأباضية مع استثناء بعضهم مع المعتزلة في قولهم بخلق القرآن، واستحالة رؤية الله تعلى في الدنيا والآخرة، وتأويل بعض مسائل الحياة الأخرى تأويلاً بجازياً، كالصراط والميزان، وتأويل كل تشبيه ظاهر تأويلاً بجازياً كاستواء الله على العرش وغير ذلك مما ورديوهم ظاهره الماثلة للحوادث، وكذلك وافقوا المعتزلة في الوعد والوعيد، وإنكار الشفاعة لأصحاب الكبائر، وخلود أصحاب الكبائر في النار.
- 13 وافق الأباضية الأشاعرة في مسألة أفعال العباد، فهم يقولون بفكرة الكسب التي قال بها الأشعري، وهم بذلك يخالفون المعتزلة، فأفعال العباد عندهم خلق من الله، واكتساب من الإنسان، وهم بذلك يقفون موقفاً وسطاً بين المعتزلة والجرية.
- 14 شفاعة النبي ﷺ لا تكون لمن مات مصراً غير تائب، إنها الشفاعة لمن مات على الصغيرة، أو مات وقد نسي ذنباً أن يتوب منه، أو فعل كبيرة وتاب قبل الموت.
- 15- لا منزلة بين المنزلتين في الفكر الأباضي، أي بين الإيهان والكفر، فهم ضدان، كالحياة والموت، وكالحركة والسكون، فالـشخص - عنـدهم - لا يخـرج مـن الإيهان إلا ويدخل في الكفر، فمن لم يكن مؤمناً كان كافراً لا محالة.

- 16-الإيمان عندهم قـول وتـصديق وعمـل، والإيـمان والإسـلام عنـدهم لفظـان مترادفان، مهملين بذلك الدلالات اللغوية بين كل منهما. أما عن زيادة الإيمان ونقصانه، فهو نقطة اختلاف بينهم.
- 17- يطلق الأباضية على الموحد العاصي كلمة كافر، ويعنون بها كفر النعمة، ويجرون عليه أحكام الموحدين، فالكفر عندهم كفر نعمة ونفاق، وليس كفر شرك وجحود، وهو الذي يخرج الإنسان من الملة الإسلامية.
- 18 دماء مخالفيهم من المسلمين حرام، ودارهم دار توحيد وإسلام، إلا معسكر السلطان، و يجوزون شهادة المخالفين ومناكحتهم، والتوارث بينهم، ومن ذلك كله يتبين اعتدالهم وإنصافهم لمخالفيهم من المسلمين.
- 19- توقفوا في أطفال المشركين، وجوزوا تعذيبهم، وأجازوا دخولهم الجنة تفضلاً.
- 20-عقد الإمامة فريضة، بفرض الله تعالى الأمر والنهي، والقيــام بالعــدل، وأخــذ الحقوق من مواضعها ووضعها في مواضعها، ومجاهدة العدو.
- 21- رئاسة الدولة الإسلامية الإمامة ليس مقصورة على قريش، أو العرب، وإنها يراعى فيها الكفاءة المطلقة، فإن تساوت الكفاءات كانت قريش أو العروبة مرجعاً.
- 22- الخروج على الإمام الجائر، ليس واجباً كها تقول الخوارج، وليس ممنوعاً كها يقول أهل السنة، وإنها هو جائز، بترجيح استحسان الخروج إذا غلب على الظن نجاحه، ويستحسن البقاء تحت الحكم الظلم، إذا غلب على الظن عدم نجاح الخروج، أو خيف أن يؤدي إلى مضرة تلحق بالمسلمين أو تضعف قوتهم على الأعداء في أي مكان من بلاد الإسلام.

فهذا ما هداني الله تبارك وتعالى إليه في بحثي هذا، فإن كنت قد وفقت فذلك بفضل الله تعالى وتوفيقه، وإن تكن الأخرى، فعذري أنني بشر أخطئ وأصيب، والكمال لله وحده، وحسبي ما ابتغيت إلا وجه الحق والصواب.

وما توفيقي إلا بالله عليه توكلت وإليه أنيب.

وصلى الله وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

د. محمد بن الحسن المهدي





# المصادر والمراجع

- 1- القرآن الكريم، جل من أنزله.
- أضواء على أهم الفرق الإسلامية وبعض المذاهب المعاصرة، د. عبدالمنعم شعبان،
   القاهرة، قاصد خبر.
  - 3- الأشعرى، د. حمودة غرابة، الخانجي، القاهرة، 1953.
  - 4- الأباضية مذهب وسلوك، أ. السيد عبدالحافظ، القاهرة، 1987.
  - 5- إسلام بلا مذاهب، د. مصطفى الشكعة، الدار المصرية اللبنانية، 1997.
    - 6- الأباضية بين الفِرَق الإسلامية، د. على يجيى معمر، القاهرة، 1976.
      - 7- الأباضية في موكب التاريخ، د. على يحيى معمر، القاهرة، 1946.
        - 8- الأباضية في الجزائر، د. على يحيى معمر، الجزائر، 1979.
        - 9- الأباضية عقيدة ومذهباً، د. صابر طعيمة، بيروت، 1986.
- 01− الإمكان فيها جاز أن يكون أو كان، العلامة محمد بن يوسف أطفيش، الجزائر، 1304 م...
  - 11- إخوان الصفاء وفلسفتهم الدينية، د. محمد المهدي، المطبعة العربية الحديثة.
    - 12- الإسلام العقل، د. عبدالحليم محمود، طبعة دار الكتب الحديثة، 1973.
      - 13- أصول الدين، عبدالقاهر البغدادي، بيروت، 1980.
      - 14- الله جل جلاله، سعيد حوى، طبعة دار القلم، بيروت، 1981.
  - 15- أعلام الموقعين عن رب العالمين، لابن قيم الجوزية، طبعة القاهرة، 1955.
    - 6أ- الأسماء والصفات، الإمام البيهقي، بيروت، 1358هـ.
  - 17- الاعتقاد على مذهب السلف وأهل السنّة، للإمام البيهقي، القاهرة، 1984.

- 18- اللمع للأشعري، طبعة الخانجي، 1955.
- 19- الانتصار للخياط، دار الكتب المصرية، 1952.
- 20- إحياء علوم الدين، الإمام الغزالي، طبعة القاهرة.
- 21- الإرشاد إلى قواطع الأدلة، للإمام الجويني، طبعة الخانجي، 1950.
  - 22- الإنصاف، للباقلاني، القاهرة، 1369هـ.
- 23- الاقتصاد في الاعتقاد للإمام الغزالي، طبعة دار الطباعة المحمدية، 1973.
  - 24- الإبانة في أصول الديانة، للإمام الأشعرى، طبعة المنيرية، القاهرة.
- 25- إزالة الاعتراض عن محقى آل أباض، محمد يوسف أطفيش، طبعة سلطنة عمان.
  - 26 أصول الديانات، الشهاخي، طبعة القاهرة، 1304هـ.
  - 27- ابن القيم وموقفه من التفكير الإسلامي، د. عوض الله حجازي، القاهرة.
    - 28- إشارات المرام من عبارات الإمام، كهال الدين البياضي، الحلبي، 1949.
    - 29- ابن رشد وفلسفته الإلهية، د. محمد المهدى، طبعة الصفا والمروة، 1997.
      - 30- ابن رشد وفلسفته الدينية، د. محمود قاسم، طبعة الإنجلو، 1969.
        - 31 الله، أ. عباس العقاد، طبعة القاهرة، 1972.
      - 32- اعتقادات فِرَق المسلمين، الرازي، طبعة الكليات الأزهرية، 1978.
        - 33- الأعمال الكاملة، الشيخ محمد عبده، طبعة دار الشروق، القاهرة.
- 34- إتحاف المريد بجوهرة التوحيد، الشيخ عبدالسلام إبراهيم، طبعة القاهرة، 1960.
  - 35- الأحكام السلطانية، أبو الحسن الماوردي، طبعة الوطن بمصر، 1298هـ.
  - 36- أصول الحكم في الإسلام، د. عبدالرزاق السنهوتي، طبعة الميئة المصرية، 1998.
    - 37- البداية والنهاية، للحافظ ابن كثير، طبعة بيروت، 1981.
      - 38- البلدان، أحمد بن أبي يعقوب، طبعة ليدن، 1891.
        - 39- بهجة أنوار العقول للسالمي، طبعة مصر.
    - 40- تاريخ المذاهب الإسلامية، الشيخ محمد أبو زهرة، طبعة دار الفكر العربي.
      - 41 التبصير في الدين، للإسفراييني، القاهرة، 1955.
        - 42- تفسير القرطبي، للإمام القرطبي، طبعة الشعب.

- 43- تاريخ الإسلام السياسي والديني والثقافي والاجتهاعي، د. حسن إسراهيم، طبعة مصر، 1966.
  - 44- تاريخ الأمم والملوك، للإمام الطبري، طبعة القاهرة.
  - 45- التفكير الفلسفي في الإسلام، د. عبدالحليم محمود، طبعة دار المعارف، 1984.
    - 46- التمهيد، للإمام الباقلاني، طبعة بيروت، 1975.
      - 47 التمهيد، للإمام النسفى، طبعة القاهرة.
      - 48- التوحيد للإمام الماتريدي، طبعة بيروت.
    - 49- تمهيد لتاريخ الفلسفة، الشيخ مصطفى عبدالرازق، القاهرة، 1944.
- 50- التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية، د. عبدالرحمن بدوي، طبعة دار النهضة، 1965.
  - 51- تاريخ الفلسفة العربية، حنا الفاخوري وخليل الجر، طبعة بيروت، 1982.
    - 52- التحقيق التام في علم الكلام، للظواهري، طبعة النهضة المصرية، 1939.
      - 53- تاريخ بغداد، الخطيب البغدادي، طبعة القاهرة، 1930.
        - 54 التعريفات للجرجاني، طبعة الحلبي، القاهرة.
- 55- تحفة المريد على جوهرة التوحيد، الشيخ البيجوري، طبعة المطبعة العربية، 1977.
- 56- تاريخ فلسفة الإسلام في القارة الإفريقية، د. يحيى هريدي، طبعة القاهرة، 1966.
  - 57- الجامع الصحيح مسند الربيع بن حبيب، طبعة القاهرة.
- 58- الجمهورية المثالية في فلسفة أفلاطون وموقف الإسلام منها، د. محمد المهدي، طبعة الصفا والمروة، 1997.
- 99- الحقيقة والمجاز في تاريخ الأباضية باليمن والحجاز، د. سالم السمائلي، طبعة سلجل العرب، 1981.
  - 60- حاشية الدسوقي على أم البراهين، طبعة المطبعة الخيرية، القاهرة.
    - 61 الخطط، أبو القاسم المقريزي، طبعة دار صادر، بيروت.
- 62- الخوارج الأصول التاريخية لمسألة تكفير المسلم، د. مصطفى حلمي، طبعة دار الأنصار، القاهرة، 1977.

- 63- الخوارج في بلاد المغرب، د. محمود إسهاعيل، طبعة القاهرة، 1986.
- 64- الخوارج والشيعة، يولوبوس فلهوزن، طبعة النهضة المصرية، 1968.
  - 65- الخلافة، رشيد رضا، طبعة القاهرة.
- 66- الدرر السنية خلاصة شرح السنوسية، سيد على حيدرة، طبعة الحلبي، 1957.
- 67 دراسات نقدية في مذاهب الفِرق الكلامية، د. محمد الأنوار السنهوي، دار الثقافة العربة، 1990.
  - 68- درء تعارض العقل والنقل، لابن تيمية، طبعة دار الكتب المصرية، 1971.
  - 69- دراسات في علم الكلام والعقيدة، د. جميل أبو العلا، طبعة القاهرة، 1984.
- 70- دراسات في علم التوحيد، (النبوات والسمعيات)، د. محمد المهدي، طبعة الصفا والمروة، 1997.
- 71- دراسات في العقيدة حول السمعيات، د. محمد عبدالصبور، طبعة دار الطباعة الحديثة، 1986.
- 72- الذهب الخالص المنوه بالعلم الخالص، محمد بن يوسف أطفيش، طبعة سلطنة عان.
  - 73- الرد على الرافضة، للإمام المقدسي، طبعة دار الجبل، 1989.
    - 74 الدليل والبرهان، الورجلان، طبعة مصر، 1306هـ.
    - 75- رسالة التوحيد، الشيخ محمد عبده، طبعة صبيح 1965.
  - 76- الرد على الجهمية والزنادقة للإمام ابن حنبل، طبعة السعودية، 1982.
    - 77- رسائل في العقيدة، د. محمد صالح العثيمين، طبعة الرياض، 1983.
      - 78- الرسالة التدمرية، لابن تيمية، طبعة القاهرة.
      - 79- الزينة، لأبي حاتم الرازي، طبعة دار الحرية بغداد، 1972.
      - 80- الزواجر عن اقتراف الكبائر، لابن حجر الهيثمي، طبعة القاهرة.
        - 81 السير، للشهاخي، طبعة القاهرة.
        - 82- السمعيات من شرح المقاصد، سلمان خيس، القاهرة 1966.
        - 83- شرح نهج البلاغة، لابن أبي الحديد، طبعة دار الكتب العربية.

- 84- الشيخ محمد عبده بين الفلاسفة والمتكلمين، تحقيق وتقديم: د. سليمان دنيا، طبعة الحلبي، 1377هـ.
- 85- شرح العقيدة الوسطية لابن تيمية. د. محمد خليل هراس، طبعة الرياض، 1983.
  - 86- شرح الخريدة في علم التوحيد، الشيخ أحمد الدردير، طبعة صبيح.
    - 87- شرح الأصول الخمسة، القاضي عبدالجبار، طبعة بيروت.
    - 88- شرح القصيدة النونية، للمصعبي، طبعة القاهرة، 1306هـ.
      - 89 شرح المواقف للشريف الجرجان، طبعة السعادة 1907.
  - 90- شرح العقيدة الطحاوية، لابن أبي العز الحنفي، طبعة المكتب الإسلامي، 1984.
- 91 شرح العقائد النسفية، لسعد الدين التفتازاني، طبعة مكتبة الكليات الأزهرية، 1407 هـ.
  - 92- شرح المقاصد في علم الكلام، لسعد الدين التفتازاني، طبعة عالم الكتب، 1989.
    - 93- شرح مقدمة التوحيد، محمد بن يوسف أطفيش، طبعة الجزائر.
    - 94- شرح النيل وشفاء العليل، محمد بن يوسف أطفيش، طبعة بيروت، 1972.
      - 95- شرح الجامع الصحيح مسند الإمام الربيع للسالمي، طبعة عمان.
        - 96- صحيح البخاري، للإمام البخاري، طبعة الشعب.
          - 97 صحيح مسلم بشرح النووي، طبعة الشعب.
- 98 صفة المغرب وأرض السودان ومصر، الشريف محمد الإدريسي، طبعة ليدن، 1894.
  - 99- صوت الأزهر. من تراث د. عبدالحليم محمود، العدد 151، طبعة الأزهر.
    - 100- الصحاح، لإسماعيل الجوهري، طبعة بيروت، 1979.
    - 101- طبقات المشايخ بالمغرب، أبو العباس الدرجيني، طبعة الجزائر، 1974.
    - 102- طلقات المعهد الرياضي، سالم بن حمود، طبعة وزارة التراث القومي عمان.
      - 103 طبقات الشافعية الكبرى، تقي الدين السبكي، طبعة القاهرة، 1906.
        - 104 عبقرية عمر، أ. عباس العقاد، طبعة الخانجي القاهرة.
        - 105- علم الكلام ومدارسه، د. فيصل عون، طبعة دار التوفيق، 1981.
- 106 العقود الفضية في أصول الأباضية، سالم الحارثي، طبعة دار اليقظة العربية سوريا.

- 107- العقيدة والأخلاق، د. محمد سيد طنطاوي، طبعة الأوقاف، 1988.
  - 108- معالم الدين، إبراهيم الثميني، طبعة سلطنة عمان، 1986.
- 109- العقيدة الإسلامية بين العقل والنقل، د. عبدالسلام عبده، طبعة القاهرة.
- 110- العقيدة النظامية في الأركان الإسلامية، للجويني، طبعة القاهرة، 1978.
  - 111 العقائد النسفية للإمام عمر النسفى، طبعة الحلبي، 1322 هـ.
- 112 علم الكلام وبعض مشكلاته، د. أبو الوفا التفتازاني، طبعة الثقافة، 1979.
- 113 علم الكلام على مذهب أهل السنّة والجماعة، لابن حزم، طبعة القاهرة، 1989.
  - 114- العقيدة الإسلامية والأخلاق، د. محيى الدين الصافي، طبعة القاهرة.
  - 115 عقيدة الأباضية، مجموعة مباحث نشرها أساتذة الآداب، طبعة الجزائر، 1905.
- 116 العقائد الإيهانية في العقيدة الإسلامية، د. عبدالسلام عبده، طبعة القاهرة، 1979.
  - 117- علم التوحيد في ثوب جديد، د. عبدالسلام عبده، طبعة الفجر الجديد، 1980.
- 118 العقيدة السلفية بين الإمام أحمد بن حنبل وابن تيمية، د. السيلي، طبعـة دار المنـار، 1995.
  - 119 العقيدة وأثرها في سلوك الإنسان، د. محمد المهدي، طبعة المطبعة العربية الحديثة.
    - 120 العقد الفريد، لابن عبد ربه، طبعة مصر.
- 121- الغلو والفِرَق الغالية في الحضارة الإسلامية، لأبي حاتم الرازي، طبعة بغداد، 1972.
  - 122 غاية المرام في علم الكلام للآمدي: المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية.
  - 123 الفرق بين الفِرَق، للإمام عبدالقاهر البغدادي، طبعة دار التراث، القاهرة.
    - 124- الفصل في الملل والأهواء والنحل، لابن حزم، طبعة القاهرة، 1902.
  - 125 الفِرَق الكلامية الإسلامية، د. عبدالفتاح المغربي، طبعة دار التوفيق، 1986.
- 126 في الفلسفة الإسلامية منهجه وتطبيقه، د. إبراهيم مدكور، طبعة دار المعارف، 1983.
  - 127 فِرَق الأباضية الست وما زاغت به عن الحق، أبو عمر المارغني، طبعة الجزائر.

- 128 قضية الإمامة نشأتها وتطورها بين الفِرَق الإسلامية، د. محمد المهدي، طبعة الصفا والمروة، 1999.
  - 129- فجر الإسلام، أ. أحمد أمين، طبعة الهيئة العامة، 1996.
- 130 القول المبين في أهم قضايا علم أصول الدين، د. محمد المهدي، طبعة المطبعة العربة الحديثة.
- 131 القول السديد في أهم قضايا علم التوحيد، د. محمد المهدي، طبعة الصفا والمروة، 1997.
  - 132 قناطر الخبرات، للجيطالي، طبعة القاهرة، 1965.
  - 133- الفتاوي، لابن تيمية، جمع وترتيب، عبدالرحمن بن قاسم، طبعة الرياض، 1982.
    - 134 القرآن والفلسفة، د. محمد يوسف موسى، طبعة دار المعارف، 1982.
- 135 قضية التكفير في الفكر الإسلامي، د. محمد سيد المسير، طبعة دار الطباعة المحمدية، 1996.
  - 136 قاموس الشريعة، خيس السعدي، طبعة زنجبار، 1299هـ.
  - 137- الكشف والبيان، محمد بن سعيد الأزدى القلهات، طبعة عمان، 1981.
    - 138 كتاب الوضع، أبو زكريا يجيى الجناوني، طبعة سلطنة عمان.
      - 139- لسان العرب، لابن منظور، طبعة دار المعارف.
      - 140 لمع الأدلة، للإمام الجويني، طبعة بيروت، 1987.
  - 141 لوامع الأنوار البهية للعلامة السفارييني، طبعة المكتب الإسلامي، 1380 هـ.
    - 142 الملل والنحل للشهرستاني، طبعة الحلبي، 1976.
      - 143 مقالات الإسلاميين للأشعري، طبعة القاهرة.
    - 144- المقدمة لابن خلدون، طبعة عبدالسلام شقرون، القاهرة.
      - 145 منهاج السنّة النبوية، لابن تيمية، طبعة القاهرة، 930.
        - 146 مسند الإمام أحمد بن حنبل، طبعة المكتب الإسلامي.
- 147 الموسوعة المسرة في الأديان والمذاهب المعاصرة، الندوة العالمية للشباب المسلم، طبعة الرياض، 1409.

- 148 مختصر تاريخ الأباضية، أبي الربيع الباروني، طبعة يونس.
- 149- المسالك والمالك، لأبي القاسم بن حوقل، طبعة ليدن، 1873.
- 150 مشارق أنوار العقول، أبو محمد بن عبدالله السالمي، طبعة سلطنة عمان.
- 151- الموجز في تحصيل السؤال وتلخيص المقال، أبو عمار الكافي، طبعة الجزائر، 1338هـ.
  - 152 المنقذ من الضلال، الإمام الغزالي، طبعة الجندي 1973.
  - 153 محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين للإمام الرازي، طبعة الكليات الأزهرية.
    - 154 معالم أصول الدين، للإمام الرازي، طبعة الكليات الأزهرية.
    - 155 الموقف الخامس للإيجي، تحقيق: د. أحمد المهدى، طبعة القاهرة، 1876.
      - 156 معالم الدين، إبراهيم الثميني، طبعة سلطنة عمان، 1986.
- 157 محاضرات في العقيدة والفكر الحديث، د. محمد شمس الدين، طبعة الأنوار، 1964.
- 158- المغني في أبواب التوحيد والعدل، القاضي عبدالجبار، طبعة المجلس الأعلى للثقافة، 1960.
  - 159- المسائل الخمسون في أصول الدين، للرازي، طبعة المكتب الثقافي، 1989.
    - 160 المطالب العالية، للإمام الرازي، طبعة بيروت، 1987.
    - 161 المختصر في أصول الدين، للقاضي عبدالجبار، طبعة القاهرة، 1971.
      - 162 معارج السالكين، لابن القيم، طبعة بيروت.
  - 163 المحيط بالتكليف، للقاضي عبدالجبار، طبعة الدار المصرية للتأليف، 1965.
- 164 مذاهب الإسلاميين، د. عبدالرحمن بدوي، طبعة دار العلم للملايين، بيروت، 1971.
  - 165 مختصر الصواعق المرسلة لابن القيم، طبعة مكة المكرمة، 1929.
    - 166- المسلك المحمود، سعيد التعاريت، طبعة الجزائر، 1321هـ.
  - 167 مناهج الأدلة في عقائد الملة، لابن رشد، طبعة الأنجلو المصرية، 1969.
    - 168 منهج الطالبين وبلاغ الراغبين، للرستاقي، طبعة الحلبي.

- 169 المفردات في غريب القرآن، الراغب الأصفهاني، طبعة دار المعرفة بيروت.
- 170 مسألة القضاء والقدر، عبدالحميد قنيس، طبعة دار الكتاب العربي، 1979.
- 171- منهج علماء الحديث والسنّة في أصول الدين، د. مصطفى حلمي، طبعة دار الدعوة، 1982.
- 172- المعتزلة بين القديم والحديث، د. محمد العبد وطارق عبدالحليم، طبعة دار الأرقم، 1987.
  - 173- مختار الصحاح، للرازى، طبعة القاهرة.
  - 174 المواقف للإيجي، طبعة المتنبي، القاهرة.
  - 175 محاضرات في التوحيد، الشيخ صالح شرف، طبعة القاهرة.
  - 176- مختصر تاريخ الأباضية، للباروني، طبعة مكتبة الاستقامة تونس.
- 177 مـذهب التجسيم عنـد المسلمين، مـذهب الكراميـة، د. سهير مختـار، طبعـة الاسكندرية، 1971.
  - 178 النظريات السياسية الإسلامية، د. محمد ضياء الريس، طبعة دار التراث، 1979.
    - 179 نظام الخلافة في الفكر الإسلامي، د. مصطفى حلمي، دار البيان، 1977.
      - 180 نيل الأطوار، للإمام الشوكاني، دار الفكر بيروت، 1402 هـ.
        - 181 نهاية الإقدام في علم الكلام، للشهرستاني، طبعة القاهرة.
          - 182 النبوات، لابن تيمية، طبعة القاهرة، 1346هـ.
    - 183 نهاذج من الحكمة الدينية للمسلمين، د. سامي لطف، طبعة القاهرة، 1978.
    - 184- نثار الجوهر في علم الشرع الأزهر، للرواحي، طبعة سلطنة عمان، 1400هـ.
- 185- النبوءات والسمعيات من شرح المقاصد، د. محيي الدين الصافي، طبعة القاهرة، 1866.
- 186 نظام الحكم في الإسلام، د. محمد يوسف موسى، طبعة دار الفكر العربي، 1963. 187 - وقعة صفين، نصر بن مزاحم، طبعة القاهرة.

## كتب للمؤلف

- 1- الفلسفة الإسلامية بين الأصالة والتقليد، طبعة الصفا والمروة، 1997.
  - 2- ابن رشد وفلسفته الإلهية، طبعة الصفا والمروة، 1997.
- 3- القول السديد في أهم قضايا علم التوحيد، طبعة الصفا والمروة، 1997.
- الفلسفة الإغريقية من طاليس إلى أبروقلوس، طبعة الصفا والمروة، 1997.
- المدينة الفاضلة في فلسفة الفارابي وموقف الإسلام منها، الصفا والمروة، 1997.
- الجمهورية المثالية في فلسفة أفلاطون وموقف الإسلام منها، الصفا والمروة، 1997.
  - 7- التيارات الفكرية المعاصرة، وخطرها على الإسلام، الصفا والمروة، 1998.
    - 8- الأخلاق الإسلامية وأثرها على الفرد والمجتمع،الصفا والمروة، 1998.
  - 9- قضية الإمامة ونشأتها وتطورها بين الفِرَق الإسلامية، الصفا والمروة، 1999.
    - 10- الأباضية: نشأتها وعقائدها، المطبعة العربية الحديثة، 1999.
- 11- الإسلام في مواجهة الغزو الفكري الاستشراقي والتبشير، طبعة المطبعة العربية الحديثة، 1999.
  - 12- المنطق الأرسطي بين القبول والرفض، طبعة المطبعة العربية الحديثة، 2000.
  - 13- القول المبين في أهم قضايا علم أصول الدين، طبعة المطبعة العربية الحديثة، 2000.
    - 14- العقيدة وأثرها في سلوك الإنسان، طبعة المطبعة العربية الحديثة، 2001.
  - 15- المنهاج القويم في منطق العلم الحديث ومناهج البحث، المطبعة العربية الحديثة، 2001.
    - 16- لمحات من الفلسفة الحديثة والمعاصرة، المطبعة العربية الحديثة، 2001.
      - 17- ظاهرة الشك بين الغزالي وديكارت، المطبعة العربية الحديثة، 2002.
        - 18- إخوان الصفا وفلسفتهم الدينية، المطبعة العربية الحديثة، 2002.
    - 19- التصوف الإسلامي بين الاعتدال والتطرف، المطبعة العربية الحديثة، 2003.

## فليئس

| 7   |                                                    | مقدما |
|-----|----------------------------------------------------|-------|
|     | الجزء الأول                                        |       |
|     | . ركب<br>الأباضية نشأتها وفِرَقها                  |       |
|     | ₩ <i>9,5</i> ₹ ···· ₹ ₹ ₹ .                        |       |
|     |                                                    | تمهيد |
| 15  | الأسباب التي ساعدت على اختلاف المسلمين ونشأة الفرق |       |
| 20  | الخلاف الأول أثناء مرض الرسول ﷺ                    |       |
| 2 1 | الخلاف الثاني                                      |       |
| 2 1 | الخلاف الثالث في موت النبي ﷺ                       |       |
| 22  | الخلاف الرابع في موضع دفنه ﷺ                       |       |
|     | الخلاف الخامس في الإمامة بعده ﷺ                    |       |
| 27  | الخلاف السادس في قتال مانعي الزكاة                 |       |
|     | الخلاف السابع في أمر فدك                           |       |
|     | الخلاف الثامن                                      |       |
|     | العصبية القبلية                                    |       |
|     | دخول بعض أهل الديانات القديمة في الإسلام           |       |
| 39  | ترجمة الكتب الفلسفية                               |       |
|     |                                                    |       |
| 43  | ل الأول: النشأة التاريخية للخوارج                  | الفصر |
|     | ألقابهم وأسهاؤهم                                   |       |
| 50  | فِرَقهم                                            |       |
| 5 4 | ل الثاني: النشأة التاريخية للأباضية                | الفصا |
| 5 3 | تهيد                                               | •     |
|     | نشأة الأباضية                                      |       |
|     |                                                    |       |

|     | الفصل الثالث: فرق الأباضية المنشقة وعقائدها        |  |  |  |
|-----|----------------------------------------------------|--|--|--|
| 63  | مَهيد                                              |  |  |  |
| 64  | فرقة النكارية                                      |  |  |  |
| 70  | فرقة الخلفية                                       |  |  |  |
| 74  | فرقة النفاثية                                      |  |  |  |
| 78  | فرقة الحسينية                                      |  |  |  |
| 79  | فرقة السكاكية                                      |  |  |  |
| 80  | فرقة الفرثية                                       |  |  |  |
| 83  | فرق الحفصية                                        |  |  |  |
| 84  | فرقة الحارثية                                      |  |  |  |
| 8 5 | فرقة اليزيدية                                      |  |  |  |
| 86  | أصحاب طاعة لا يراد الله بها                        |  |  |  |
|     | الجزء الثاني<br>العقائد الإيهانية في مذهب الأباضية |  |  |  |
| 9 1 | غهيد                                               |  |  |  |
| 95  | الفصل الأول: إثبات وجود الله تعالى                 |  |  |  |
| 99  | أولاً: دليل الحدوث                                 |  |  |  |
| 101 | ثانياً: دليل الخلق                                 |  |  |  |
|     | ثالثاً: دليل الممكن والواجب                        |  |  |  |
| 107 | الفصل الثاني: الصفات الإلهية                       |  |  |  |
| 107 | تمهيد                                              |  |  |  |
| 111 | مذهب الأباضية في الصفات                            |  |  |  |
| 114 | صفة الوحدانية                                      |  |  |  |
| 118 | صلة الذات بالصفات                                  |  |  |  |
| 123 | صفة العلم                                          |  |  |  |
| 126 | صفة الإرادة                                        |  |  |  |
| 128 | صفة القدرة                                         |  |  |  |
|     | صفة الحياة                                         |  |  |  |

|     | صفة الكلام                                  |      |
|-----|---------------------------------------------|------|
| 35  | صفتا السمع والبصر                           |      |
| 136 | الصفات الخبرية                              |      |
| 149 | ىل الثالث: رؤية الباري تعالى                | الفص |
|     | غهيد                                        |      |
| 153 | "-<br>مذهب الأباضية                         |      |
|     | مل الرابع: أفعال العباد بين الجبر والاختيار | الفص |
|     | تهيد                                        |      |
|     | مذهب الأباضية                               |      |
| 171 | تعقیب                                       |      |
| 181 | ىل الخامس: النبوة                           | الفص |
| 181 | تمهيد                                       |      |
|     | النبوة في اللغة                             |      |
| 183 | النبوة في الاصطلاح                          |      |
|     | الرسالةً: هبة أم مكتسبة                     |      |
|     | حكم الرسالة                                 |      |
|     | حاجة البشر إلى الرسالة                      |      |
|     | المعجزة                                     |      |
|     | عصمة الأنبياء                               |      |
| 193 | ىل السادس: السمعيات                         | الفص |
| 193 | ت تمهيد                                     |      |
|     | ٠٠.<br>الحياة الرزخية                       |      |
|     | البعث والمعاد                               |      |
|     | الجساب                                      |      |
|     | الميزان والوزن                              |      |
| 200 | الصراط                                      |      |
|     | حوض نبينا محمد ﷺ                            |      |
| 202 | عوص بيبا عمد چ                              |      |
|     | الشفاعة                                     |      |
|     | الشفاعة                                     |      |
|     | ا <b>خنه و النار</b>                        |      |

| 209 | الفصل السابع: الإيهان والإسلام             |
|-----|--------------------------------------------|
| 215 | الإيهان بين الزيادة والنقص                 |
| 218 | حكم مرتكب الكبيرة                          |
| 229 | الفصل الثامن: قضية الإمامة                 |
| 229 | غهيد بــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 232 | الإمامة في فكر الخوارج السياسي             |
| 237 | الإمامة في الفكر الأباضي                   |
|     | الحاتمة                                    |
| 249 | المصادر والمراجع                           |
|     | كتب للمؤلفكتب للمؤلف                       |
|     | فهرسفهرس                                   |

كان الناس، لمّا بعث الله النبيّ محمدًا عَلَيْ في ضلال مبين وفي ظلمات دامسة، وكان مبعثه وكانوا شيعًا وأحزابًا، مختلفين في آرائهم، ومتضاربين في عقائدهم، وكان مبعثه وكان مبعثه بالهدى ودين الحق ليبيّن للنّاس طريق الهداية والمعرفة الحقة والعبادة الصحيحة، بعد أن التبس عليهم الحقّ، فتاهوا بين وثنيّة جائرة منتشرة في شبه الجزيرة العربيّة وغيرها من البلدان، ومجوسيّة فاجرة في بلاد فارس وما جاورها، ونصرانيّة محرّفة تشرك بالله تعالى وتقول بالتثليث والصلب والفداء، ويهوديّة مدمّرة تقول إنّ عزيرًا ابن اللّه، بعثه الله رسولاً لإنقاذ البشرية ثمّا تردّت فيه من مهاوي الشرك والضلال.

وعقيدة الإسلام عقيدة سهلة لا تعقيد فيها ولا غموض، وهي الّتي توافق الفطرة السليمة الّتي فطر الله الناس عليها، وتتقبّلها العقول النيرة الّتي لم تتأثّر بعوامل التقليد أو العصبيّة، وإنّما هي عقيدة حرّة تدفع المرء للبحث والنظر ...

من مقدّمة المؤلّف



