### العقور الفونيالي في أصول الإباضية

تأليف الشيخ العلامة سالم بن حمد بن سليمان الحارثي

> الطبعة الثانية ١٤٣٨ هـ - ٢٠١٧م



حقوق الطبع محفوظة لوزارة التراث والثقافة سلطنة عُمان

الطبعة الثانية

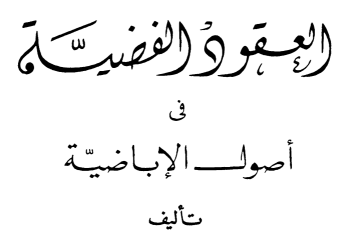
۱٤٣٨هـ - ۲۰۱۷م

رقم الايداع المحلى: ٢٠١٦/٧٥٠

رقم الايداع الدولي: ٣-٨٥٨-٠-٩٩٩٦٩-٩٧٨

سلطنة عُـمان - ص.ب: ٦٦٨ مسقط ، الرمــز البريدي: ١٠٠ هــاتـــف: ٢٤٦٤١٢٢٥/ ٢٤٦٤١٣٢٥، هـاكـــس: ٢٤٦٤١٣٢١ البريد الإلكتروني: info@ mhc.gov.om موقع الوزارة على الإنترنت: www.mhc.gov.om

لا يجوز نسخ أو استعمال أي جزء من هذا الكتاب في أي شكل من الأشكال أو بأية وسيلة من الوسائل - سواء التصويرية أو الإلكترونية، بما في ذلك النسخ الفوتوغرافي أو سواه وحفظ المعلومات واسترجاعها - إلا بإذن خطي من الوزارة.



الشيخ العلامة/سالمبن حمد بن سلمان الحارثي

مراجعة إبراهيم بن محمد العساكر

> الطبعة الثانية ١٤٣٨هـ \_ ٢٠١٧م



#### مقدمة الكتاب

والصلاة والسلام على رسوله المصطفى ونبيه المجتبى، الذي بلغ الرسالة وأدى الأمانة ونصح الأمة، وعلى آله وأصحابه أنوار الظلام وقادة الأنام إلى الهدى، وعلى التابعين لهم بإحسان إلى يوم القيام ، أما بعد:

فإن من حكمة الله في خلقه أن ابتلاهم بالخير والشر والطاعة والمعصية ﴿ وَنَبْلُوكُمْ بِٱلشَّرِّ وَٱلْحَنَّرِ فِتْمَةً وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴾ الانبياء: ٣٥, وجعل كتابه منه المحكم ومنه المتشابه ﴿ مِنْهُ ءَايَنتُ تُحَكَّنتُ هُنَّ أُمُّ ٱلْكِنْبِ وَأُخَرُ مُتَشْنِيهَاتٌ فَآمًا ٱلَّذِينَ في قُلُوبِهِمْ زَيْئٌ فَيَكَبِّعُونَ مَا تَشَكِهَ مِنْهُ ٱبْتِغَاءَ ٱلْفِتْمَةِ وَٱبْتِغَآهَ تَأْوِيلِهِ، ﴾ آل عمران: ٧ فافترقت الأمة على مذاهب، وكل مذهب يرى أنه المحق وغيره المبطل، فمنهم المقلد ومنهم المجتهد، ومنهم المبالغ في التعصب لمذهبه ومنهم المتساهل الذي يلتمس الحق حيثما وحده ﴿ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي ٱلْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنُا طُونَهُۥ مِنْهُمْ ﴾ النساء: ٨٣ فهذا كتاب الله وسنة رسوله المجمع عليها بين أيديهم، وكان الواحب الرجوع إليهما والتماس العذر لمن يحتمل له العذر وترك القدح والتخطئة لمن يحتمل الخلاف والعذر في قوله، ولكن قدر الله سابق وحكمه نافذ ﴿وَلَوْ شَآةَ رَبُّكَ لَجَمَلَ ٱلنَّاسَ أُمَّةً وَحِدَةً ۚ وَلَا يَزَالُونَ مُخْلِفِينَ ۞ إِلَّا مَن رَّحِمَ رَبُّكَ ۚ وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمُّ وَتَمَّتُ كُلِمَةُ رَبِّكَ ﴾ هود: ١١٨ - ١١٩.

ثم إن من جملة المذاهب الإسلامية مذهب الاباضية المعتمد على الكتاب والسنة والإجماع والقياس فيما لم يرد فيه نص، وقد طلب مني كثير من المشايخ والإخوان أن أكتب نبذة من سيرتهم وطائفة من نشأتهم، وإن كنت لست أهلا لذلك، وفي المذهب رجالٌ هم أولى مني بذلك، ولكن امتثالا لمن طلب وموافقة لمن رغب وتقربا إلى الله في تحرير العلم ودفع الظلم أقول متبركا بالرسول وأصحابه الفحول وقد تخيرت من الروايات أصحها ومن الأقوال أرجحها، وأصبح اليوم الناس وعندهم حرية في القول والتفكير، ويعطون القضايا حكمها غير منقبعين تحت رأى فلان وتفكير فلان.

شمر وكن في أمور الدين مجتهداً ولا تكن مثل عير قيد فانقادا من يعرف الرحال بالحق فلا تلقاده في الأمسور إلا بطللا

وهذا المذهب أقدم المذاهب تأسيسًا، وعلماؤه أكثرهم تأليفًا، فهم أول من دون تفسير القرآن، وأول من دوَّن الحديث، وأول من دوَّن الفقه، والله حسبي ونعم الوكيل، منه المبدأ وإليه الرجعي، وله الحمد في الآخرة والأولى، نعم المولى ونعم النصير.

# الباب الأول

في ذكر شيء من حياة النبي (ص) وخلفائه الراشدين

### الباب الأول في ذكر شيء من حياة النبي روخلفانه الباب الأول في الراشدين

هو محمد بن عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف بن قصى بن حكيم بن مرة بن كعب بن لؤى بن غالب بن فهر بن مالك بن النضر بن كنانه بن حزيمه بن مدركة بن الياس بن مضر بن نزار بن معد بن عدنان.

هذا ما أجمع عليه المؤرخون في نسبه وأنه متصل بالنبي إسماعيل بن إبراهيم عليهما السلام، وروى عنه والله الله اصطفى كنانة من ولد إسماعيل، واصطفى قريشًا من كنانة، واصطفى من قريش بني هاشم، واصطفاني من بني هاشم" وأجمع المسلمون على أنه والله أفضل المخلوقات على الإطلاق من ملائكة وجن وإنس وغيرهم. وأمّة : آمنة بنت وهب بن عبد مناف بن زهرة بن حكيم، تجتمع مع أبيه في "حكيم"، توفيت وهو ابن ست سنوات، وتُوفي أبوه وهو في بطن أمه.

ولد بمكة ليلة الاثنين عند الفحر، لاثنتي عشرة ليلة خلت من ربيع الأول، وفيها يحسن الاحتفال بمولده الشريف وإكثار الصلاة والسلام عليه، وذلك بعد مقدم الفيل بشهر (عام ٥٧٠ ميلادية بالعشرين من شهر أيلول) حملت به أمّه يوم الاثنين، ووضعته ليلة الاثنين، وهاجر من مكة يوم الاثنين، ووصل المدينة يوم الاثنين، وتوفي يوم الاثنين، وكان من مبعثه إلى أن دخل المدينة مهاجرًا ثلاث عشرة سنة كاملة، ومكث بالمدينة عشر سنين وشهرين، إلى أن مات سنة أربع وستين من عام الفيل، وسنة ستمائة وثلاثة وثلاثين للميلاد، هذا ما اختاره بعض المحققين. وروى الربيع بن حبيب في المسند (الذي هو عمدة الإباضية) أبو

قلت: والآدم: شديد السمرة، والجعد القطط: منقبض الشعر شديد الالتواء.

وكفن صلى الله عليه وسلم في ثلاثة أثواب صُحارية، رواه ابن هشام في السيرة، فكان من شرف عُمان أن كُفِّن رسولُ الله ﷺ في أثواب صُحارية (نسبة إلى صُحار إحدى عواصم عمان المشهورة من بلدان الأباضية).

قال ياقوت في معجم البلدان: صحار قصبة عمان مما يلي الجبل وتوأم (قلت: هي واحة البرعي) قال: قصبتها مما يلي الساحل، وصحار مدينة طيبة الهواء والخيرات والفواكه، مبنية بالآجر والساج، كبيرة ليس في تلك النواحي مثلها، وقيل: إنما تلك النواحي مثلها، إنما سميت بصحار بن أرم بن سام بن نوح عليه السلام، وهو أخو رباب وطسم وجديس. قال اللغويون: إنما تلي الجبل، وقال البشارى: صحار قصبة عمان، ليس على بحر الصين بلد أجل منه، عامر آهل حسن طيب نزه، ذو يسار وتجار وفواكه، أجل من زبيد وصنعاء وأسواق عجيبة وبلدة ظريفة ممتدة على البحر، دورهم من الآجر والساج، شاهقة نفيسة، والجامع على الساحل، له منارة حسنة طويلة في آخر الأسواق، شاهقة نفيسة، وقناة حلوة، وهم في سعة من كل شيء، وهو (يعني صحار) ولهم آبار عذبة وقناة الشرق والعراق، ومغوثة اليمن. والمصلى وسط النخيل، دهليز الصين، وخزانة الشرق والعراق، ومغوثة اليمن. والمصلى وسط النخيل،

ومسجد صحار على نصف فرسخ، وثمة بركت ناقة رسول الله ﷺ ومحراب الجامع بكوكب يدور فتارة تراه أصفر وتارة أحمر وأخرى أخضر. هكذا قال ياقوت، ولست أدرى كيف كان بروك الناقة. قال المؤلف: قلت: لعل هذه الناقة هي ناقة عمرو بن العاص رَسُولُ رَسُولَ الله عِلَيْ إلى عُمان؛ حيث وصلها يدعوهم إلى الاسلام، وكانوا أسرع الناس إجابةً لداعي الله. وهذا الوصف لصحار ينطبق عليها في زمان الإمام غسان بن عبدالله ومن بعده من الأئمة، وقد تمُّ عقدُ بيعته في العشر الأواخر من آخر القرن الثاني من الهجرة، وقد كان له أسطول بحري مهم جدًا، وخصبت عمان في زمانه، وكثرت الخيرات فيها، وعمت البركات في نواحيها وإلى وقت غير بعيد. وعمان يصدر منها إلى الخارج السمن والثوب وأنواع كثيرة من المنتوجات العديدة، ونرجو بحياة هذا الشاب النشط المخلص لأمته ووطنه قابوس بن سعيد سلطان عمان أن يعيد إلى البلاد سعادتها الدينية ورفاهتها الدنيوية وما ذلك على الله بعزيز. وإنما وقع حراب على صحار في زمان الإمام الصلت بن مالك سنة إحدى وخمسين ومائتين بسيول مححفه نزل عليها وادى صلان واعتمرت بعد ذلك.

(فائدة) نذكر ما نزل في القرآن مطابقًا للغة أهل عمان: الصاعقة: الموتة بلغة أهل عمان. خبالا: غيا بلغة أهل عمان. نفقا: سِربًا بلغة أهل عمان. أعصر خرا: عنبا بلغة أهل عمان. دار البوار: الهلاك بلغة أهل عمان. قومًا بورًا: هلكا بلغة أهل عمان. حيث أصاب: أراد بلغة أهل عمان. إن الجرمين في ضلال وسعر: السعر الجنون بلغة أهل عمان.

كان العرب بعمان على الدين المسيحي، ولما دخل عمرو بن العاص رسول رسول الله على حيفر بن الجلندى الأزدي ملك عمان قال له: هل تعلم أن عيسى كان يعبد الله؟ قال: نعم، قال: أدعوك إلى عبادة من كان يعبد عيسى، فأسلم، وأسلم أهل عمان، وحسن إسلامُهم.

## فصل خلافة

أبي بكر الصديق

#### فصل خلافة أبى بكر الصديق

هو أبو بكر الصدّيق عبدالله بن عثمان بن عامر بن عمرو بن كعب بن سعد بن تيم بن مرة، وهنا يلتقي نسبه مع رسول الله ﷺ. أجمع الصحابة على أنه أحب الناس إلى رسول الله ﷺ، قال بعض المفسرين: عاتب الله أهل الأرض كلهم إلا أبا بكر في قوله تعالى ﴿ ثَانِكَ النَّنَيْنِ إِذْ هُمَا فِ ٱلْفَارِ ﴾ التوبة: ٤٠ بعد قوله: ﴿ إِلَّا نَصُرُوهُ ﴾، واتفق المحققون على أنه أفضل الصحابة.

ولد بعد الفيل بسنتين وستة أشهر، وكانت وفاته يوم الاثنين لثمان بقين من جمادى الأولى سنة ثلاث عشرة للهجرة، وهو ابن ثلاث وستين سنة، أجمع الصحابة على استخلافه، وتخلف عن بيعته سعد بن عبادة وعلى بن أبي طالب، وفي البخاري عن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله وسي مات وأبو بكر بالسنح ، فقام عمر يقول: والله ما مات رسول الله وسي قالت: وقال عمر: والله ما كان يقع في نفسي إلا ذاك، وليبعثنه الله، فليقطعن أيدي رجال وأرجلهم. فجاء أبو بكر فكشف عن رسول الله وسي فقبًله ثم قال: بأبي أنت وأمي، طبت حيًا وميتًا، والذي نفسي بيده لا يذيقك الله الموتتين أبدًا، ثم خرج وأمي، طبت على رسلك، فلمًا تكلم أبو بكر جَلَس عمر، فحمد الله أبو بكر وأثنى عليه وقال: ألا من كان يعبد محمدًا فإنَّ محمدًا قد مات، ومن كان يعبد الله فإنَّ الله حيٌّ لا يموت، وقال: ﴿ إِنَّكَ مَيْتُ وَإِنَّهُمْ مَيْتُونَ ﴾ الزمر: ٣٠ وقال:

١) بستان له بالعالية ، كان يخرج لإصلاحه خارج المدينة.

﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ ۚ أَفَإِيْنِ مَاتَ أَوْ قُصِلَ ٱنقَلَبْتُمْ عَلَىٰ أَعَقَنِكُمْ وَمَن يَنقَلِبْ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَن يَضُرَّ اللَّهَ شَيْئًا وَسَيَجْزِى اللَّهُ الشَّنكِرِينَ ﴾ آل عمران: ١٤٤ قال: فنشج الناس يبكون، قال: واجتمعت الأنصار إلى سعد بن عبادة في سقيفة بني ساعدة فقالوا: مِنَّا أميرٌ ومنكم أمير، فذهب اليهم أبو بكر وعمر بن الخطاب وأبو عبيدة بن الجراح، فذهب عمر يتكلم فأسكته أبو بكر، وكان عمر يقول: والله ما أردت بذلك إلا أنِّي قد هيأت كلامًا قد أعجبني، خشيت أن لا يبلغه أبو بكر، ثم تكلم أبو بكر فتكلم أبلغ الناس فقال في كلامه: نحن الأمراء وأنتم الوزراء، فقال حباب بن المنذر: لا والله لا نفعل! منا أمير ومنكم أمير، فقال أبو بكر: لا ولكنا الأمراء وأنتم الوزراء، هم أوسط العرب دارًا وأعربهم أحسابًا فبايعوا عمرًا وأبا عبيدة، فقال عمر: بل نبايعك أنت، فأنت سيدنا وخيرنا وأحبّنا إلى رسول الله ﷺ فأخذه عمر بيده فبايعه وبايعه الناس، فقال قائل: قتلتم سعد بن عبادة، فقال عمر: قتله الله. وقال مسلم عن عائشة: إن عليًّا بايع أبا بكر بعد موت فاطمة رضى الله عنها، وذلك لَمَّا فقد وحوه الصحابة الذين كانوا يزورونه في حياتهم وحسنت حاله بعد ذلك وسيرته.

وأما سعد فقد خرج إلى الشام وتوفي بها، وانتشرت الأعراب بل وجميع العرب على أبي بكر وارتدوا على أعقابهم، ولم يبق إلا البعض متمسكًا بإسلامه، ولكن المرتدين جلد النمر، وتصلَّب في وجوههم، ولم يكن المرتدون بأشد عليه من أصحاب رسول الله على في اعتراضهم عليه في قتالهم، وأشدهم عمر بن الخطاب على ولكنه ظهر جوهر الصديق وصلاحيتُه للخلافة؛ حيث

انتصب في مواقف، أهمها: أن وجد الصحابة محتارين بعد ما فاضت الروح الشريفة الطاهرة، فحطب الخطبة التي ذكرناها، ثانيًا: احتلافهم في دفن الجثمان الشريف، فروى لهم أن الأنبياء يُدفنون في المواضع التي قُبضوا فيها. ثالثًا: في قتال أهل الردة؛ حتى كشّر في وجه عمر ﷺ بقوله: أُحَبّارٌ في الجاهلية وخَوَّارٌ في الإسلام يا عمر؟! رابعًا: في بعث جيش أسامة الذي كان قد بعثه رسول الله على الشام. خامسًا: في ميراث أقارب النبي على حيث روى «نحن معاشر الأنبياء لا نورث» وكانت خلافته سنتين وأربعة أشهر فيما قيل. وله أخبار وأحوال وآثار مع رسول الله ﷺ لا يطمع فيها غيره، ولا تنال إلا بفضل الله؛ فقد قال رسول الله ﷺ: «أرحمُ أمتى بأمتى أبو بكر». سماه الله صديقا ومتقيا حيث قال: ﴿ وَالَّذِي جَآءَ بِٱلصِّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ ۚ أُولَيْكَ هُمُ ٱلْمُنَّقُونَ ﴾ الزمر: ٣٣ واستخلفه رسول الله ﷺ في الصلاة (وهي عماد الدين) وغيره مأموم، كما قال الإمام على بن أبي طالب: «رضيك رسول الله لديننا ورضيناك لدنيانا» رواه أبو يعقوب يوسف بن إبراهيم (من علماء الإباضية في القرن السادس من أهل وارجلان بالجزائر) وقال الإمام الثبت العالم الجليل محمد بن محبوب العماني (من علماء القرن الثالث للهجرة) ثبت عندي أنه نزل في أبي بكر ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَاتَّقَىٰ ﴿ وَصَدَّقَ بِٱلْحُسْنَىٰ ﴾ الليل: ٥ - ٦ الآيات. قلت: وفي القرآن والسنة كثيرٌ من فضائله وفواضله لا يسع حصرها، وله أقوال يقال إنما خاصة به، وهي: سَبيّ المرتد وإنفاذُ الوصية بالرؤيا.

لما توفي رسول الله على خرج عمرو بن العاص بأعيان أهل عُمان إلى المدينة، ولما اجتمعوا بأبي بكر الصديق قام فيهم خطيبًا فقال -بعد أن حَمِدَ الله وأثنى

عَلَيه-: "معاشرَ أهلِ عُمانَ، إِنَّكُم أَسْلَمتم طَوعًا لَم يطأ رَسولُ الله ساحتَكم يُخُفُّ ولا حَافرٍ، ولا جشمتموه ما جشمه غيركم من العرب، ولم ترجعوا معها بفرقة ولا تشتت شمل، فجمع الله على الخير شملكم ثم بعث إليكم عمرو بن العاص بلا جيش ولا سلاح، فأجبتموه إذ دعاكم على بُعد داركم، وأطعتموه إذ أمركم على كثرة عددكم وعُدتكم، فأي فضلٍ أبر من فضلكم، وأي فعل أشرف من فعلكم، كفاكم قول رسول الله على شرفًا إلى يوم المعاد، ثم أقام فيكم عمرو ما أقام مُكرَّما، ورحل عنكم إذ رَحَل مُسلَّمًا، وقد منَّ الله عليكم بإسلام عبد وجيفر ابني الجلندي، وأعزكم الله به، وأعزه بكم، وكنتم على خير حالٍ حتى أتتكم وفاة رسول الله على فأظهرتم ما يُضاعِفُ فَضلكم، وقُمتم مقامًا حَمِدناكم فيه، ومحضتم بالنصيحة، وشاركتم بالنفس والمال، فيثبت الله ألسنتكم ويهدي قلوبكم، وللناس حولة فكونوا عند حسن ظني فيكم".

## فصل خلافة

عمربن الخطاب

#### فصل خلافة عمر بن الخطاب

هو عمر بن الخطاب بن نفيل بن عبد العز بن قرط بن رباح بن عبدالله بن رزاح بن عدي بن كعب، وهنا يلتقى نسبه بالنبي ﷺ، وكنيته: أبو حفص، ولقبه: الفاروق. ولد بعد رسول الله ﷺ بثلاث عشرة سنة، وأسلم قبل الهجرة بأربع سنوات، فما زال الإسلام منذ أسلم في تقدم حتى مات، أحيا الله به سننًا كثيرةً، وأمات على يديه بدعًا كثيرة، وفتحَ على يديه ما يلى جزيرة العرب من العراق والجزيرة والشام ومصر وطرابلس وفارس وكرمان، استخلفه أبو بكر على الناس، وكتب الاستخلاف عثمان بن عفان، ورضى به جميع المهاجرين والأنصار، فعدل في القضية وقسم بالسوية وتصلب عند الرزية، كان أول مَن أمرَ بقيام شهر رمضان، وأول من دوَّن الديوان، وأول من سمى بأمير المومنين، وأول من مصر الأمصار، وأول من جعل أول التاريخ بالهجرة، وأول من أعال الفريضة، وأول من جمع الناس على أربع تكبيرات في الصلاة على الميّت، وأول من جعل الطلاق بثلاث فأكثر في لفظة واحدة ثلاثًا، وأول من جعل جلد السكران ثمانين، وأول من قَسَم الفيئ بالتفصيل وكان قسمه بالسوية، وأول من اتخذ المزكين في الشهادة، وأول من اتخذ بيت المال، وله أقوال وآراء يقال إنما خاصَّة به؛ منها: إسقاط خُمس ذوى القربي الثابت في قوله تعالى ﴿وَاعْلُمُواۤ أَنَّمَا غَنِمْتُم مِّن شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ خُمُسَهُ، وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي ٱلْقُرْدِينَ ﴾ الأنفال: ٤١ ، ومنها إسقاط حق المؤلفة قلوبهم الثابت في قوله تعالى ﴿إِنَّمَا ٱلصَّدَقَتُ لِلْفُـقَرَآءِ وَٱلْمَسَـٰكِينِ وَٱلْمَكْمِلِينَ عَلَيْهَا وَٱلْمُؤَلِّفَةِ فُلُوبُهُمْ ﴾ التوبة: ٦٠ ، ومنها إسقاط القطع عن السارق عام الرَّمَادة الثابت في قوله تعالى ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَأَقْطَ عُوٓا أَيْدِيَهُمَا ﴾

المائدة: ٢٨ ، ومنها ترك أحذ الزكاة من الناس عام الرَّمَادة وأحذها في العام الثاني الثابت في قوله ﴿ وَمَاتُوا حَقَّهُ، يَوْمَ حَصَادِهِ ﴾ الأنعام: ١٤١ ومنها أنه أعتق أمهات الأولاد على أربابها وقد ثبت رقهن في زمان النبي على وأبي بكر، ومنها: إسقاط اسم الجزيه والذلة عن نصارى تغلب الثابت في قوله تعالى ﴿ فَانِلُوا النَّذِينَ لاَ يُومِنُونَ مَا حَرَّمَ اللّهُ وَرَسُولُهُ، وَلاَ النَّذِينَ لاَ يُومِنُونَ مَا حَرَّمَ اللّهُ وَرَسُولُهُ، وَلاَ يَدِينُونَ مَا حَرَّمَ اللّهُ وَرَسُولُهُ، وَلاَ يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِي مِنَ الّذِينَ أُونُوا الْحَيتَبَ حَتَى يُعْطُوا الْجِزية عَن يَدِ وَهُمُّ صَنْغِرُونَ ﴾ التوبة: ٢٩ ، ومنها رد الأملاك والأصول من الفيء إلى أربابها بعد أن حازتما حيوش المسلمين وأعتقهم على المسلمين بعد أن كانوا عبيدًا لهم الثابت في قوله تعالى ﴿ وَاَعْلَمُوا أَنَّمَا غَيْمَتُم مِن شَيْءٍ فَانَ يَلّهِ خُمُسَمُهُ وَلِلْرَسُولِ وَلِذِى الْقُرْقِي وَالْمَاكِ والأَصول من النهيء إلى أربابها بعد أن في قوله تعالى ﴿ وَاَعْلَمُوا أَنَّمَا غَيْمَتُم مِن شَيْءٍ فَانَ يَلْهِ خُمُسَمُهُ وَالْرَسُولِ وَلِذِى الْقُرْقِ وَلِيْ المَاهِ وَالْمَاكِ والْمَاكِ والْمَاكِ والْمَاكِ والْمَاكِ والْمَاكِ والْمَاكِ والْمَاكِ والأَسْكِ وَلَالْمَاكِ والْمَاكِ والْمَاكُ والْمَاكُ والْمَاكِ والْمَاكُ والْمَاكُ والْمَاكُ والْمَاكُ والْمَاكُ والْمَاكُ والْمَاكُ والْمَالُونُ والْمَاكُ والْمَاكُ والْمَاكُ والْمَاكُ والْمَاكُ والْمَاكُ والْمَالُولُ والْمَالُولُ والْمُولُ والْمَاكُ والْمَالُولُ والْمَالُولُ والْمَاكُ والْمَالُولُ والْمَاكُ والْمَاكُ والْمَالُولُ والْمَاكُ والْمَاكُ والْمَالُولُ والْمَالُولُ والْمَالُولُ والْمَاكُ والْمَالُولُ والْمَاكُ والْمَالُولُ والْمَالُولُ والْمَالُولُ واللّهُ و

روى العلامةُ الشَّمَّاخِيُ فِي كتاب السَّيرِ (وهو من علماء الإباضية من ليبيا) عن علي بن أبي طالب: ما خَلَّفت أَحَدًا أَحَبُ [إِلَيًّ] أَن أَلقَى الله بَمْلِ عَمَلِه مِنكَ - يُخاطب عمر وهو على النعش- وفي البخاري عن ابن عباس رضي الله عنهما: إني لواقف في قوم فدعوا الله لعمر بن الخطاب، وقد وضع على سريره، إذا رجل من خلفي قد وضع مرفقه على منكي يقول: رحمك الله إن كنت الرحو أن يجعلك الله مع صاحبيك؛ لأبي كثيرًا ما كنت أسمع رسول في يقول: كنت وأبو بكر وعمر، وانطلقت وأبو بكر وعمر، فإن كنت لأرجو ان يجعلك الله معهما، فالتفت فإذا هو على بن أبي طالب. هذا

وكم من الآيات العديدة النازلة على لسان عمر موافقة لما يقوله حتى قال رسول الله على: لو نزلَ عذابٌ من السماء ما نجا منه إلا عمر. وتُوفي لسبع بقين من ذي الحجة تمام ثلاث من طعنة أبي لؤلؤة غلام المغيرة بن شعبة، بعدما كبَّر لصلاة الصبح إماما للجماعة، ودفن مع صاحبيه رسول الله في وأبي بكر ومو ابن ثلاث وستين سنة، فكان سنه وسن أبي بكر وسن رسول الله وهو ابن ثلاث وستين سنة، فكان سنه وسن أبي بكر علف رسول الله وعمر خلف أبي بكر، فلله ذلك المثوى، ولله تلك الأجساد، ولله تلك الأرواح، ولله ذلك المزية، وكانت مدة خلافة عمر عشر سنين وثلاثة أشهر فيما قيل.

استعمل عمر بن الخطاب على عُمان عثمان بنَ أبي العاص الثقفي سنة خمس عشرة، فكتب إليه أن يقطع البحر إلى كسرى بفارس، فندب عثمان العمانيين وانتدب إليه ثلاثة آلاف من راسب وناجية وعبد القيس وأكثر أزد شنوءة، فعبر بهم عثمان من حلفار (رأس الخيمة) إلى جزيرة كلوان (القسم) وكان فيها قائد الفرس فسالم عثمان، وكتب يزدجرد إلى أمير كرمان: أن اقطع البحر إلى جزيرة كلوان فَحُل بين العرب الذين بها وبين إخوانهم، ففعل وسار من هرمز إلى القسم، فلقيه عثمان بها فقاتله، فانتصر العمانيون عليه وهزم الفرس وقتل قائدهم، وكان يدعى (شهرك) وفي ذلك يقول شاعرهم:

باب ابن ذى الحرة اردى شهركا والخيل تجتاب العباب الارمكا

ثم ساروا بعد الظفر بشهرك حتى قدموا العراق فنزلوا توج فشاركوا في تمصير مدينة البصرة، وأمرهم أمير المؤمنين عمر بن الخطاب أن يبنوا بحا منازلهم كما أمر

غيرهم من العرب، ووفد إليه من الغزاة كعب بن سور فاستقضاه عمر على البصرة، وفي هذا ما يدل أن عمر أول خليفة قطع البحر غازيا، ولعله بدا له بعد ذلك المنع.

## فصل خلافة

عثمان بن عفان

#### فصل خلافة عثمان بن عفان

هو عثمان بن عفان بن أبي العاص بن أمية بن عبد شمس بن عبد مناف، وهنا يلتقى نسبه بالنبي ﷺ، وُلد بعد النبي ﷺ بست سنين، كان يُلقب بذي النُّورين؛ وهما: رقية وأم كلثوم ابنتا النبي ﷺ تزوجهما واحدة بعد الأخرى.

جعل عمر بن الخطاب الأمر بعده شورى بين ستة من أصحاب النبي على عثمان وعلى وطلحة والزبير وعبد الرحمن بن عوف وسعد بن أبي وقاص، فجعلوا الاختيار إلى عبد الرحمن لَمَّا تنازل عن حقه في الخلافة فاختار عثمان بعد مشاورة طويلة مع الصحابة، كان عثمان ألينهم وأطيبهم وأحبهم وأكرمهم، وتمت البيعة له في اليوم الثالث من شهر محرم عام أربعة وعشرين للهجرة، وكثر في الناس الرعاف حتى سمي هذا العام بعام الرعاف، وكان فألا للمسلمين، سلك عثمان مسلك صاحبيه قدمًا في الجهاد وفتح الثغور، فافتتح ما وراء الدروب من الشام والماهان وأذربيجان وحراسان بعد الري وحلوان وسحستان وأفريقية، وكانت الفتوح هكذا متوالية في أطراف الأرض حتى وقع ما وقع من الافتراق والشقاق.

قال ابن الأثير والطبري وغيرهما من المؤرخين: أول ما تكلم الناس في عثمان أن أتمَّ الصَّلاةَ بمنى وعرفة، فكان أول ما تكلم الناس به في عثمان ظاهرا، فعاب ذلك غيرُ واحد من الصحابة؛ وقال له علي: واللهِ ما حدث أمر ولا قدم عهد، ولقد عهدت النبي على وأبا بكر وعمر يصلون ركعتين وأنت صدرا من خلافتك؛ فما أدري ما ترجع إليه؟ فقال: رأي رأيته. وبلغ الخبر عبد الرحمن بن عوف، وأنكر عليه بأشد من ذلك، وكذلك حكوا عن ابن مسعود، واعتذر عثمان

بأعذار، فقال له عبد الرحمن: ما في هذا لك عذر، وذكر ابن الأثير أيضًا حديث الوليد وشربه الخمر، وهو عامله على الكوفة وتبديله ولاة عمر بأقاربه وبني عمه، وانتشار الصحابه وأهل الغيرة عليه نصحًا وتداركًا، ومنهم ابن مسعود وأبو ذر وعمار بن ياسر وعبد الرحمن بن عوف وعلي بن أبي طالب، وذكر ابن الأثير حديث أبي ذر وإشخاص معاوية إياه من الشام إلى المدينة، وسب معاوية إياه وتحديده بالقتل وحمله إلى المدينة من الشام بغير وطاء ونفي عثمان له من المدينة إلى الربذة على الوجه الشنيع، وهذه فقرة أنقلها من ابن الأثير، وهي مطابقة لما في الطبري وغيرها من كتب التاريخ المعتذرة لعثمان والمخطئة له، وأكتب ما اتفقوا عليه وأترك ما اختلفوا فيه.

قال: في هذه السنة (يعني سنة أربع وثلاثين) تكاتب نفر من أصحاب رسول الله ﷺ وَغيرهم بعضهم إلى بعض أن اقدموا فإن الجهاد عندنا، وعظم الناس على عثمان، ونالوا منه أقبح ما نيل من أحد، وليس أحد من الصحابة ينهى ولا يذب إلا نفر منهم: زيد بن ثابت وأبو أسيد الساعدي وكعب بن مالك وحسان ابن ثابت، فاحتمع الناس فكلموا علي بن أبي طالب، فدخل على عثمان فقال له: الناس ورائي، وقد كلموني فيك وما أدري ما أقول لك، ولا أعرف شيئًا تجهله، ولا أدلك على أمر لا تعرفه، إنك لتعلم ما أعلم، ما سبقناك إلى شيء فنخبرك عنه، ولا خلونا بشيء فنبلغكه، وما خصصنا بأمر دونك، وقد رأيت وصحبت رسول الله ﷺ، وسمعت منه، ونلت صهره، وما ابن أبي قحافة بأولى بالعمل منك بالحق، ولا ابن الخطاب بأولى بشيء من الخير منك، وأنت أقرب إلى رسول الله ﷺ ما مله واقد رأيت مسول الله ﷺ ما لم

ينالاه, وما سبقاك إلى شيء، فالله الله في نفسك، فإنك والله ما تُبَصِّمُ من عَمَى, ولا تُعلّمُ من جَهَالَة, وإنَّ الطريق لواضحٌ بيّنٌ وإنَّ أعلامَ الدين لقَائِمةٌ، اعلم يا عثمان أن أفضل عباد الله عند الله إمام عادل هَدى وهُدِي، فأقامَ سُنةً معلومةً وأماتَ بدعةً متروكةً، فواللهِ إنَّ كُلاً لَبَيِّنٌ وإنَّ السُّنَنَ لقائمةٌ لها أعلامٌ، وإنَّ البِدعَ لقائمةٌ لها أعلامٌ، وإنَّ شرَّ الناس عندَ اللهِ إمامٌ جائرٌ ضَلَّ وأضَلَّ، أماتَ سُنَّةً مَعلومةً وأحيَا بدعةً متروكةً، وإنَّى سمعتُ رسول الله ﷺ يقولُ: يُؤتَى يومَ القيامةِ بالإمام الجائر وليسَ معهُ نَصيرٌ ولا عاذرٌ فيُلقَى في جهنم فيدورُ في جهنم كمَا تدورُ الرَّحَى ثم يرتَطِمُ في غَمرة جهنمٌ وإِني أُحذِّرُكَ اللهَ وَسَطوَاتِه ونقمَاتِه؛ فإنَّ عذابَه شديدٌ أليمٌ، وأُحذِّرُكَ أَن تكونَ إمامَ هذه الأمةِ يُقتل فيفتح عليها القتل والقتال إلى يوم القيامة، ويلبس أمورها عليها ويتركها شيعا لا يبصرون الحق لعلو الباطل، يموجون فيها موجًا ويمرجون فيها مرجًا. فقال عثمان: قد علمتُ والله لتقولَنَّ الذي قلتَ، أَمَا واللهِ لو كنتَ مَكَاني مَا عَنَّفتُكَ وَلا أَسلمتُكَ ولا عِبتُ عَليكَ، ولا جئتُ مُنكِرًا أَن وصلتَ رحمًا وسددتَ خُلةً وآوايتَ ضَائِعًا ووَلَّيتَ شبيهًا بمن كان عمرُ يُولى، أُنشدك الله يَا على، هل تعلم أن المغيرة بنَ شُعبة ليس هناك؟ قال: نعم، فتعلم أن عمر ولاه؟ قال: نعم، قال: فَلِمَ تَلُومني أن وَلَّيتُ بنَ عَامر في رحمه وقرابته؟ قال على: إنَّ عمرَ كان يَطأ على صماخ من ولِّي إن بلغه عنه حرف جلبه، ثم بلغ به أقصى العقوبة، وأنت لا تفعل، ضَعُفت ورققت على أقربائك، قال عثمان: وهم أقرباؤك، قال عثمان: هل تعلم أن عمر ولي معاوية، فقد وليته، فقال على: أنشدك الله هل تعلم أن معاوية كان أخوف لعمر من برفاء غلام عمر له، قال: نعم، قال على: فإن معاوية يقتطع الأمور دونك ويقول للناس: هذا أمر عثمان، وأنت تعلم ذلك

فلا تغير عليه. ثم خرج على من عنده، وخرج عثمان على أثره فحلس على المنبر ثم قال: أما بعد فإن لكل شيء آفة، ولكل أمر عاهة، وإن آفة هذه الأمة وعاهة هذه النعمة عيابون طعانون يرونكم ما تحبون ويسترون عنكم ما تكرهون، يقولون أمثال النعام يتبعون أول ناعق، أحب مواردهم إليهم البعيد لا يشربون إلا نغصًا، ولا يَردون إلا عكرا، يقول لهم رايدٌ وقد أعيتهم الأمور، ألا فقد والله عبتم على ما أقررتم لابن الخطاب بمثله، ولكنه وطأكم برجله وضربكم بيده وقمعكم بلسانه، فدنتم له على ما أحببتم وكرهتم، ولنت لكم وأوطأتكم كتفي وكففت يدي ولساني عنكم فاجترأتم على، أما والله لأنا أعز نفرا وأقرب ناصرا وأكثر عددًا وأحرى إن قلت هلم أتى إلي، ولقد عددت لكم أقرانا وأفضلت عليكم فضولا وكشرت لكم عن نابي وأخرجتم مني خلقا لم أكن أحسنه ومنطقا لم أنطق به، فكفوا عني ألسنتكم وعيبكم وطعنكم على ولقاءكم، فإني كففت عنكم من لو كان هو الذي يكلمكم لرضيتم منه بدون منطقى هذا، ألا فما تفقدون من حقكم والله ما قصرت عن بلوغ ما بلغ من كان قبلي، ولم تكونوا تختلفون عليه. قال: فاشتد قوله على الناس وعَظم، وزاد تألبهم عليه. إلى أن قال: بعدها ذكر شكاوي العمال من الرعايا وشكاوي الرعايا من العمال فكتب عثمان إلى أهل الأمصار أما بعد: فإني آخذ عمالي بموافاتي كل موسم وقد رفع إلي أهل المدينة أن أقواما يشتمون ويضربون فمن أدعى شيئًا من ذلك فليواف الموسم يأخذ حقه حيث كان مني أو عمالي أو تصدقوا فإن الله يجزي المتصدقين، فلما قريء في الأمصار بكي الناس ودعوا لعثمان، فاستدعى عثمان العمال في الموسم وتداولوا الحديث بينهم. إلى أن قال ابن الأثير (وذكر اجتماع أهل الأمصار مصر والبصرة والكوفة وحصارهم

لعثمان) قال: ولما رأى عثمان ذلك جاء إلى على فدخل عليه بيته فقال له: يا ابن عم إن قرابتي قريبة، ولي عليك حق عظيم، وقد حاء ما ترى من هؤلاء القوم وهم مصبحي، ولك عند الناس قدر، وهم يسمعون منك، وأحب أن تركب إليهم فتردهم عني، فإن في دخولهم توهينا لأمري، وجراءة على، فقال على: على أي شيء أردهم عنك؟ قال: على أن أصير إلى ما أشرت إليه ورأيته لي، فقال على: إنى قد كلمتك مرة بعد أخرى، فكل ذلك نخرج ونقول، ثم ترجع عنه، وهذا من فعل مروان وابن عامر ومعاوية وعبدالله بن سعد، فإنك أطعتهم وعصيتني, قال عثمان: فأنا أعصيهم وأطيعك، فأمر الناس فركب معه من المهاجرين والأنصار ثلاثون رجلا، فيهم: سعيد بن زيد وأبو جهم العدوي وجبير بن مطعم وحكيم بن حزام ومروان وسعيد بن العاص وعبد الرحمن بن عتاب بن أسيد، ومن الأنصار: أبو أسيد الساعدي وأبو حميد وزيد بن ثابت وحسان بن ثابت وكعب ابن مالك، ومن العرب: نيار بن مكرز، فأتوا المصريين فكلموهم، وكان الذي يكلمهم على ومحمد بن مسلمة، فسمعوا مقالتهما ورجعوا إلى مصر. إلى أن قال: وجاء مروان بكرة الغد إلى عثمان فقال له: تكلم الناس واعلم الناس أن أهل مصر قد رجعوا، وأن ما بلغهم عن إمامهم كان باطلا، قبل أن يجيء الناس إليك من أمصارهم ويأتيك ما لم تستطع دفعه، ففعل عثمان، خطب الناس، قال له عمرو بن العاص: اتق الله يا عثمان فإنك قد ركبت أمورًا وركبناها معك، فتب إلى الله نتب، فناداه عثمان: وإنك هناك يا ابن النابغة. ومضى ابن الأثير في حكايته إلى أن قال: فقال على: أي عباد الله يا للمسلمين، إن قعدت في بيتي قال لي: تركتني وقرابتي وحقى، وإن تكلمت فجاء ما تريد يلعب به مروان فصار سيقة له يسوقه حيث يشاء بعد كبر السن

وصحبة رسول الله ﷺ, وقام مُغضبًا حتى دخل على عثمان فقال له: أما رضيت من مروان ولا رضى منك إلا بتحرفك عن دينك وعن عقلك مثل جمل الضعينة، يقاد حيث يشاء ربه, والله ما مروان بذي رأي في دينه ولا نفسه، وأيم الله إني لأراه يوردك ولا يصدرك، وما أنا عائد بعد مقامي هذا لمعاتبتك، أذهبت شرفك وغلبت على رأيك. قال: وخرج عنه على وأرسل عثمان إليه فأبا من إتيانه. قال: فأتاه (يعني عثمان) أتى عليًا ليلا بمنزله، وقال: إني غير عائد، وإني فاعل، فقال له على: بعد ما تكلمت على منبر رسول الله على وأعطيت من نفسك، ثم دخلت بيتك، فخرج مروان إلى الناس يشتمهم على بابك ويؤذيهم! فخرج عثمان من عنده وهو يقول: قطعت رحمي وخذلتني وجرأت الناس على، فقال على: والله إني لأكثر الناس ذبا عنك، ولكني كلما حئت بشيء أظنه لك رضي، جاء مروان بأخرى فسمعت قوله وتركت قولي. ولم يعد عليٌّ يعمل ما كان يعمل، إلى أن مُنع عثمان الماء. فيمضى ابن الأثير في حكايته إلى أن قال: ونذكر الآن كيف قُتِلَ ومَا كان بَدَاءُ ذلك وابتداءُ الحرأةِ عليه قَبل قَتلِه؛ فكان من ذلك أن إبلا من إبل الصدقة قدم بما إلى عثمان فوهبها لبعض بني الحكم، فبلغ ذلك عبد الرحمن بن عوف فأخذها وقسمها بين الناس، وعثمان في الدار. قال: وكان أول من اجترأ على عثمان بالمنطق جبلة بن عمرو الساعدي، مرَّ به عثمان وهو في نادي قومه وبيده جامعة، فسلم فردَّ القومُ، فقال جبلة: لِم تَردُّون على رجل فَعَل كَذا وكَذا، ثم قال لعثمان: والله لأطرحن هذه الجامعة في عنقك أو لتتركن بطانتك هذه الخبيثة (قلت: حبلة هذا ممن شهدا أحدًا مع النبي عليه وهو الذي منع دفن عثمان في البقيع، ودفن في حش كوكب -كذا قال ابن حجر في الإصابة- وقال عمار بن ياسر: أراد أن يغتال ديننا فقتلناه. وقال ابن

الأثير أيضًا: وقيل كتب جمعٌ من أهل المدينة من الصحابة وغيرهم إلى من بالآفاق منهم: إن أردتم الجهادَ فهلُمُوا إليه؛ فإن دينَ محمدٍ على قد أفسَده خليفتُكم) ويمضى ابن الأثير فيقول: أقبل الناس من الآفاق كالمصريين وعلى رأسهم عبد الرحمن بن عديس، وهو صحابي أُحُدِيٌّ بايع تحت الشجرة وعنده مابين خمسماية إلى ألف مقاتل، وجاء أهل الكوفه وعلى رأسهم زيد بن صوحان العبدي والأشتر النحعي، وزيد صحابي حليل وهم في عداد المصريين، وجاء أهل البصرة وعلى رأسهم حرقوص ابن زهير، وهو صحابي جليل. واختلفوا في هؤلاء المحاصرين فالمقلل يقول: ستمائة، والمكثر يقول: ثلاثة آلاف. وذكر ابن الأثير ما حصل أثناء الحصار فقال: إنه ما زال عثمان يبعث إلى على والصحابة، ويعدهم الوفاء، ويخلفهم المرة بعد الأخرى، وأخيرًا حَذَّرهم قتله، وأجابوه -وهو في الحصار، وفيهم على وطلحة والزبير وغيرهم من أعيان الصحابة- بما نصه: أما ما ذكرتَ من قِدَمك وسَلَفِك مع رسول الله عَلَيْ فقد كنت كذلك، وكنت أهلا للولاية، ولكن أحدَثتَ ما علمتَه، ولا نترك إقامة الحق عليك مخافة الفتنة عامًا قابلا، وأما قولُك: إنك لا يحل إلا قتل ثلاثة، فإنَّا نحدُ في كتاب الله قتلَ غير الثلاثة الذين سميت؛ قتلَ من سَعَى في الأرض فسادًا، وقتلَ من بَغَى ثم قاتَل عَلَى بَغيهِ، وقتلَ من حالَ دونَ شيءٍ من الحق ومنعَه وقاتًل دونَه، وقد بغيتَ ومنعتَ وحلتَ دونه، وكابرتَ عليه، ولم تقد من نفسَك ما ظلمت، وقد تمسكت بالإمارة علينا، فإن زعمتَ أنَّك لم تكابرنا عليها فإنَّ الذين قاموا دونك ومنعوك منا إنما يقاتلون لتمسكك بالإمارة، فلو خلعت نفسَكَ لانصرفُوا عن القتال معك، فسكت عثمانُ، وهذا آخر الحديث بينه وبين الصحابة. واشتد عليه الحصار ومُنع الماءَ والطعامَ أربعينَ ليلةً، وذُكر أن طلحة كان يأتي المحاصرين ويؤلبهم على عثمان، وكان يقول عثمان: اللهم اكفني

طلحة؛ فإنّه حمل عليّ هولاء وألبّهُم، فما استحلوا قتله حتى قتل من المحاصرين رَجُل من الصحابة اسمه نيار بن عياض، وطلبُوا قاتلَه فامتنع عثمانُ من دَفعه، وكان من جُملة القاتلين لعثمان مباشرة محمد بن أبي بكر. وقُتل لثماني عشرة خلت من ذي الحجة سنة خمس وثلاثين يوم الجمعة، وكانت خلافته اثنتي عشرة سنة إلا اثني عشر يومًا. قال: وبقي عثمان ثلاثة أيام لم يدفن حتى كلم على أن يدفن فأذن في دفنه، فخرجوا به ليلا والناس يرجمونه بالحجارة، ولم يشيعه أحد من الصحابة، إنما خرج في جنازته ثلاثة من مواليه ومروان وابنته حتى دفن في حش كوكب. قال: وجاء ناس من الأنصار يمنعون من الصلاة عليه. قال: ولمّا ظهر معاوية ألحق البقيع بالموضع الذي دُفِن فيه، وأَمَر بِدفنِ الموتى، حتى اتصل بقبرِ عثمان. ويقال: سِنَّه ما بين خمس وسبعين إلى تسعين على اختلاف الروايات.

ويقال: له أقوال وأفعال خاصةٌ به؛ منها: أول من جمع بين ابنتي نبي، وأول من هاجر بأهله، وأول من جمع الناس على قراءة، وأول من أتم في السفر، وأول من اتخذ السحن، وأول خليفة قتل صبرًا، وأول خليفة حوصر، وأول خليفة أحدث القعود على المنبر في الخطبة لَمَّا كبر، وأول من اتخذ صاحب شرطة، وأول من باع ضالة الإبل.

وهنا وقفة مهمة، قد علمت ما حكاه العلامتان المحققان الثقتان ابن جرير الطبري وابن الأثير في الكامل، وغيرهما من العلماء المنحازين إلى عثمان، وقد اتفق نقلهم مع الناقمين عليه على صحة الأحداث التي نقمها عليه إحوانه أصحاب رسول الله على، منهم: حبلة بن عمرو الساعدي الأنصاري الأحدي،

ورؤساء الخارجين من الأمصار كعبد الرحمن بن عديس الأحدي الشجري، وزيد بن صوحان، وحرقوص بن زهير، وما قاله الصحابة، وفيهم على وطلحة والزبير عن وجه استحلالهم قتله وحصاره أربعين ليلة وقيل ثلاثة أشهر، وقد منعوه الطعام والشراب، وفي المدينة ما يزيد على مائة ألف من المهاجرين والأنصار، وتقتله شرذمةٌ أقبلت من الخارج على ما قيل! ولا يدافعون عنه! ويدفن في غير مقابر المسلمين! وجيوش الصحابة تمزم فارس والروم، ويُقتل أميرُهم صبرًا! ويقال إنهم غير راضين أو مغلوبين على قتله! كلٌّ من تجرأ على الصحابة وقال بغير الحقيقة وقدح في القاتلين والخارجين والمحاصرين والراضين فقد أساء الأدب في حقهم، وحاول أن يغسل الغائط بالبول! فالسلامةُ السكوتُ لِمَن لا يستطيعُ أن يقولَ الحقّ، ويترك أصحاب رسول الله على حيث أنزلهم الله، فيلزم منه نسبتُهم إلى الخَوَرِ والْمُداهنةِ؛ فلو حَصَلَ لرئيسِ يَقتُلُه أجانب وسطَ أهلِه وعشيرتِه وهم ينظرون لاستَحَقُّوا الذُّم, فكيف بالصَّحابةِ الكِرام؟! فإنَّه لا يَحِل أن يعتذر لشخص في سُبِّ آخرين، بعض يقول: إنهم مرتدون، وبعض يقول: خوارج، وبعض يقول: بغاة, كلُّ هذا جراءةٌ على الذين مدحهم الله بقوله: ﴿ يُجَبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُۥ أَذِلَةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى ٱلكَفِرِينَ يُجَهِدُوكَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِدٍ ﴾ المائدة: ٥٠, وقول بعض: إنه نهاهم عن الدفاع عنه، وأمرهم بالتفرق عنه, فيشبه قول المسيحيين لليهود: إن مشيئة عيسى اختارت القتل! اللهم ثبتنا بالقول الثابت وارزقنا محبة أصحاب رسول الله علي فيا إخواني! أترونَ أن الإمامَ عليًا يَقبِلُ البيعةَ من المرتدين ويدافعُ عنهم طالب الحق منهم ويدافع بهم، والله

يقول: ﴿ وَمَن قُبِلَ مَظْلُومًا فَقَدْ جَمَلْنَا لِوَلِيِّهِ. سُلَطَنَا ﴾ الإسراء: ٣٣. ورسول الله ﷺ يقول: لا يأوي الضالة إلا ضال.

أبو عبيدة عن حابر بن زيد قال: بلغني عن عثمان بن عفان أنه جلس على المقاعد فجاء المؤذن فأذن لصلاة العصر، فدعا بماء فتوضأ ثم قال: "والله لأحدثنكم حديثًا لولا آية في كتاب الله ما حدثتكموه، ثم قال: سمعت رسول الله يجلل يقول: ما من امرئ يتوضأ فيحسن وضوءه ثم يصليها إلا غفر الله له ما بينها وبين الصلاة الأخرى حتى يصليها". وقوله: "لولا آية في كتاب الله" يشير إلى قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللهُ مِيثَنَى الدِّينَ أُوتُوا الْكِتَبَ لَنُبَيْلُنَهُ لِلنَاسِ وَلا تَكْتُمُونَهُ ﴾ آل عمران: ١٨٧.

قال العلامةُ الشمَّاخِيُّ النَّفُوسِيُّ الإِبَاضِيُّ: "اختلف الناس في هذه الفتنة، فقال بعضهم: مسألة اجتهادية؛ المصيب مأجورٌ، والمخطئ معذورٌ. وقيل: كلُّ مجتهدٍ مصيبٌ. وقال أهلُ الحقِّ: دينيةٌ؛ المحقُّ مأجورٌ والمخطئ مأزورٌ، بل هالك بدليل ﴿ فَإِنْ بَغَتَ إِحَدَنَهُمَا عَلَى ٱلأَخْرَىٰ فَقَتِلُواْ ٱلَّتِي تَبَغِى حَقَّى تَفِيءَ إِلَىٰ آمَرِ ٱللّهِ ﴾ المحرات: ٩".

وكان قتلُ عثمانَ سبب تفرقِ المسلمين إلى خوارج وشيعة ومرجئة إلى ثلاث وسبعين فرقةً كما ورد في الحديث، وهو الذي حذره الإمام عليٍّ في خطابه وقت الحصارِ، وقد سبق ذكرُه ﴿ لَيَقْضِى اللَّهُ أَمْرًا كَانَ مَفْعُولًا ﴾ الأنفال: ٤٢.

روى في العقد الفريد، قيل لسعد بن أبي وقاص: يا أبا إسحق مَن قتلَ عثمان؟ قال: قتلهُ سَيفٌ سَلَّتهُ عَائِشَةُ وشَحَذَهُ طَلْحَة وسَمَّةُ عِلَيٌّ، قلتُ: فما

حَالُ الزُّبير؟ قال: أَشَارَ بِيَدِه وَصَمَتَ بِلسَانه. وفيه قال زيد بن ثابت: رأيتُ عليًا مُضطَجِعًا في المسجد، فقلت: أَبَا الحسن إنَّ النَّاس يرون أنك لو شِئتَ رَددتَ النَّاسَ عن عثمانَ، فَجَلَس ثم قال: واللهِ مَا أمرتهم بشيءٍ ولا دخلتُ في شيءٍ من شأنهم. قال فأتيت عثمان فأحبرته، فقال:

### وَحَرَّقَ قَيسٌ عَلَيَّ البِلادَ حَتَّى إذا اضطَرَمَت أَحجَمَا

قال في بعض السير العُمانية أن أبا بكر أَقَرَّ جيفرَ وَأَخاه عَبدًا عَلَى ملكهما، وجعل لهما أخذ الصدقات من أهلها وحمله إليه، قال: ولم يزالا في عُمان متقدمين إلى أن ماتا، وجاء من بعدهما عباد بن عبد بن الجلندى في زمن عثمان وعلي، فلما وقعت الفتنة وصار الملك إلى معاوية، ولم يكن لمعاوية سلطان في عُمان، حتى صار الملك لعبد الملك بن مروان، واستعمل الحجَّاج على أرض العراق، وكان ذلك في زمن سليمان وسعيد ابني عباد بن عبد بن الجلندى فاحتل عمان، ولم تزل عليها عمال بني أمية وعمال السفَّاح أول ملوك بني العباس حتى إمامة الجلندى بن مسعود عام ١٣٢ هـ.

## فصل خلافة

علي بن أبي طالب

#### فصل خلافة على بن ابى طالب

هو على بن أبي طالب بن عبد المطلب، واسم طالب عبد مناف، ابن عم رسول الله على وصهره على ابنته فاطمة الزهراء، وأبو الحسنين ابنيهما، ولد بعد رسول الله على باثنتين وثلاثين سنة، عاش في حجر رسول الله على، وربي منذ عقل في أنوار النبوة وأحضان السعادة، ولم يتدنس بدنس الجاهلية وأوساخ الوثنيين، وشهد مع رسول الله على جميع الغزوات إلا غزوة تبوك، بويع له بالخلافة لخمس بقين من ذي الحجة سنة خمس وثلاثين، وصارعها خمس سنوات حتى قتل لسبع عشرة خلت من رمضان سنة أربعين للهجرة.

قال العلامة الشماخي النفوسي الإباضي: "بويع في اليوم الذي قتل فيه عثمان، وخلافته حقّ باجتماع أهل العقد من المسلمين، واختلفت أهل السنة فيها". قلت: ويدل على هذا الاختلاف ما حكاه ابن الأثير والطبري أن البيعة كانت ولم يحضرها طلحة والزبير وسعد وعبدالله بن عمر بن الخطاب وغيرهم من وجهاء الصحابة.

لم يزل الإمام على كرم الله وجهه حريصا على الخلافة منذ توفي رسول الله على وبويع أبو بكر واستخلف عمر بن الخطاب وجعل الأمر شورى بين ستة هو أحدهم وبويع عثمان، وأفضت إليه الخلافة في هذا الوقت العصيب الذي انتشرت فيه الفتن والفوضى يحتار فيها الحليم ويتصدع من أجلها الكريم، فبينما يعالج معاوية وأهل الشام في الدخول في الأمر إذا بالطلحتين يتسللان إلى مكة، ومنها بِأُمِّ المؤمنين إلى البصرة.

قال ابن الأثير والطبري وغيرهما من المؤرخين: وكان على البصرة عند قدومها (يعني أم المؤمنين) عثمان بن حنيف الصحابي، فقال لهم: ما نقمتم على صاحبكم؟ فقالوا: لم نره أولى بما منا، وقد صنع ما صنع، قال: فإن الرجل أُمَّرين فأكتب إليه ما جئتم به على أن أصلى أنا بالناس حتى يأتينا كتابه، فوقفوا عنه. فكتب فلم يلبث إلا يومين أو ثلاثة حتى وثبوا على عثمان عند مدينة الرزق فظفروا به وأرادوا قتله، ثم خشوا غضب الأنصار فنتفوا شعر رأسه ولحيته وحاجبيه، وضربوه وحبسوه بعد ما قتل من أصحابه سبعون رجلا، منهم خمسون قتلوا صبرا. قال المسعودي: وهؤلاء أول من قتل في الإسلام صبرًا وظُلمًا. قلت: وذكر قبل ذلك رواية نسب هذا إلى الزط والسبابحة والسبائية وأمثال هؤلاء، ومن عادة بعض من المؤرخين يتحاملون على الضعفاء ومن لا رأي له، ويتركون أهل الرأي والعقل قادة هؤلاء فلا يلقون عليهم لومًا، كما وقع ذلك في قتل الإمام عثمان، وفي وقعة الجمل، والقولُ بإنصافٍ شأنُ أهل العدالة، وإلا فلمَاذَا جاءَ الإمامُ عَليٌّ بجيشه من المدينة بوجوه المهاجرين والأنصار، وقتلة عثمانَ فيه؟! وحكى ابن الأثير عن الإمام علي يقول: قد خرجت مخرجي هذا ظالما أو مظلومًا، وإني أذكر الله رجلا رعى حق الله إلا نفر، فإن كنت مظلومًا أَعانني، وإن كنت ظالما أخذ مني، والله إن طلحة والزبير لأول من بايعني وأول من غدر. قال: "واجتمع معه تسعة آلاف، وانضم إليهم من أهل الكوفة اثنا عشر ألف رجل، وقال الأحنف بن قيس: ناظرت طلحة والزبير وعائشة مَن أبايع إن قُتل عثمان؟ قالوا: بايع عليًا، ولما قدموا البصرة ناشدهم قولهم هذا، فقالوا: نعم، ولكنه بدل وغير". ثم التقي الجمعان فانجلي الأمر عن قتل طلحة في المعركة على يد مروان بن الحكم فيما روى ابن الأثير؛ لأنه يعده من قتلة عثمان، وقتل الزبير خارج المعركة، وأمر عليٌّ بعائشة أم المؤمنين أن تذهب إلى المدينة، وتفرق الجمعان عن مصرع عشرة آلاف من الفريقين، وتحول عليٌّ إلى الكوفة.

قال ابن الأثير: ثم أرسل على كتابًا إلى معاوية يدعوه إلى الدخول فيما دخل فيه المسلمون، وذكر له فيه نكث طلحة والزبير وحربه إياهما، فأجمع رأي معاوية وعمرو بن العاص أن يُلزموا عَلِيًا دمَ عُثمان، ويطالبوه به، وبعد قتال وقع بينهم قام معاوية خطيبًا بين رُسل على -منهم شبث بن ربعي- فقال: أما بعد فإنكم دعوتم إلى الطاعة والجماعة التي دعوتم إليها فمعنا هي، وأما الطاعة لصاحبكم فإنا لا نراها؛ لأن صاحبكم قتل خليفتنا، وفرق جماعتنا، وآوي ثأرنا، وصاحبكم يزعم أنه لم يقتله، فنحن لا نرد عليه ذلك، فليدفع إلينا قتلة عثمان لنقتلهم، ونحن إلى الطاعة والجماعة. فقال شبث: أيسرك يا معاوية أن تقتل عمار بن ياسر؟ فقال: وما يمنعني من ذلك, لو تمكنت من ابن سمية لقتلته بمولى عثمان, فقال شبث: والذي لا إله غيره لا تصل إلى ذلك حتى تندر الهام عن الكواهل وتضيق الأرض الفضاء عليك. وبعد ذلك خرج الإمام عليٌ بمن معه، وهم سبعون ألفًا, قُتل منهم خمسة وعشرون ألفًا، وخرج معاوية بمن معه، وهم خمسة وثمانون ألفًا، قتل منهم خمسة وأربعون ألفًا، بعدما أوقعوا تسعين وقعة بالموضع المعروف بصفين, منهم عدد من المهاجرين والأنصار، ومن بينهم عمار بن ياسر الذي قال رسول الله على: تقتله الفئة الباغية، وبعد صراع دام أشهرا، وكادت تقع الهزيمة على معاوية وأصحابه رفعوا المصاحف على الرماح طالبين حكم القرآن, هنالك دب الخلاف في جيش على واختلط عليهم الحق بالباطل، وافق الإمامُ عليٌّ وأهلُ الرَّأيِ من قومه على قَبولِه مَع أنه وهنّ وضعفٌ وَخَورٌ، وانشقت عصى السير، وخرج عدد كبير من جيشه هم أهل الشوكة والفضل والزهد والثفنات، وانفصل الحكم بخلع على والخلاف في إبقاء معاوية بعد ما أعطى على العهد والميثاق على قبول ما يحكم به عمرو بن العاص وأبو موسى الأشعرى. قال ابن الأثير: وكتب الكتاب "هذا ما تقاضي عليه على بن أبي طالب ومعاوية بن أبي سفيان قاضي على على أهل الكوفة ومن معهم وقاضي معاوية على أهل الشام ومن معهم إننا ننزل عند حكم الله وكتابه، وأن لا يجمع بيننا غيره، وأن كتاب الله بيننا من فاتحته إلى خاتمته، نُحيى ما أحيى ونُميت ما أمات، فما وجد الحكمان في كتاب الله وهما أبو موسى عبدالله بن قيس وعمرو بن العاص عملاً به، وما لم يجداه في كتاب الله فالسنة العادلة الجامعة غير المفرقة، وأحذ الحكمان من على ومعاوية ومن الجندين من العهود والمواثيق أنهما آمنان على أنفسهما وأهليهما، والأمة لها أنصار على الذي يتقاضيان عليه، وعلى عبدالله بن قيس وعمرو بن العاص عهدُ الله وميثاقُه أن يحكما بين هذه الأمة لا يردانها في حرب ولا فرقة حتى يعصيا وأجل القضاء وإلى رمضان وإن أحبا أن يؤخرا ذلك أخراه وإن مكان قضيتهما مكان عدل بين أهل الكوفة وأهل الشام" ووقع عليه كل من الطرفين، ولكن الأشتر أُبّي من التوقيع قائلا: لا صحبتني يميني ولا نفعتني بعدها شمالي إن خطلي في هذه الصحيفة اسم ولست على بينة من عدوي، أولستم قد رأيتم الظفر؟ فقال له الأشعث: والله ما رأيت ظفرا، هلم الينا لا رغبة بك عنا، فقال: بلى والله الرغبة عنك في الدنيا للدنيا وفي الآخرة للآخرة، لقد سفك الله بسيفي دماء رجال ما أنت خير عندي منهم ولا أحرم دما. قال: فكأنما قصع الله على أنف الأشعث الحمم. وحرج الأشعث بالكتاب يقرؤه على الناس حتى مرَّ على طائفة من بني تميم، فيهم عروة بن أدية

أخو أبي بلال، فقرأه عليهم، فقال عروة: تُحكِّمونَ في أمرِ اللهِ الرِّجَالَ؟! لا حُكمَ إلا لله.. ثم شَدَّ بسيفِه فضربَ به عجز دابة الأشعث. وكُتب الكتابُ يومَ الأربعاء لثلاث عشرة حلت من صفر سنة سبع وثلاثين، وهنا وقف القتال بين معاوية وعلى، وانفصلت عنه المحكمة، وهم ما بين أربعة آلاف إلى ستة وعشرين ألفًا، وبقيَ في صراع أعنفَ وأشدَّ عليه من ذي قبل، خَذَلَه قومُه وقَاتَلُوه وقَتَلهم، ومعاويةُ وقومُه يحتلون ممالكَهُ شَيئًا فشيئًا. قال ابن الأثير: وكان عليٌّ إذا صلَّى الغداةَ يقنتُ فيقول: اللهم العَن معاويةَ وعَمرًا وأَبَا الأعور وحبيبًا وعبد الرحمن بنَ خالد والضحَّاكَ بنَ قَيسٍ والوليدَ. فبلغ ذلك معاوية، فكان إذا أقنت سَبَّ عليًا وابنَ عبَّاس والحسنَ والحسينَ والأشترَ. وهكذا استمر أمراءُ بني أُميَّة خليفةً بعد خليفة يَلعنُون عَلِيًا على المنابر، وفي خاتمة خُطبة كل جمعة، حتى استخلف الإمام العادل عمر بن العزيز فأبدلَ اللَّعنَ بقول الله تعالى ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْفَدْلِ وَٱلْإِحْسَـٰنِ وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْقُرْفَ وَيَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنْكِرِ وَٱلْمَغَىٰ يَوْظُكُمْ لَمَلَكُمْ لَمَلَكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٩٠] وفارق عليًا أخُوه عَقيل وابنُ عمَّه عبدُالله بن عباس، وكان واليًا له البصرة، وكتب إليه على ما حكاه في كتاب بيان الشرع (من الكتب العمانية القديمة، وهو يشتمل على اثنين وسبعين جزءا) قال: "أما بعد فإني قد كنت أشركتك في أمانتي، وجعلتك شعاري وبطانتي، ولم يكن أحدٌ من أهل بيتي أوثق منك في نفسى بمواساتي ومؤازرتي وأداء الأمانة إلي، فلمَّا رأيت الزمان قلب بابن عمك ظهر الجحن فارقته مع القوم المفارقين، وخذلته أسوأ خذلان الخاذلين، وخنته فيمن خانه من الخائنين، فلا بابن عمك انتسبت، ولا أمانة الله أدَّيت، كأنك لم تكن بجهادك تريد الله، ولم تكن على بينة من ربك، وكأنك إنما كنت تكيد أمة محمد ﷺ عن دينهم، وتتوعد بهم عن فيئهم، فلمَّا أمكنتك الشدة في خيانتك للأمة أسرعت الغدرة وعاجلت الوثبة فاختطفت ما قدرت عليه اختطاف الذئب الأزل، فحملت أموالهم الى الحجاز رحيب الصدر، غير متأثم منها، كأنك لا أب لغيرك، إنما خرجت لأهلك برأي من أبيك وأمك، سبحان الله العظيم أوما تؤمن بالمعاد؟ أوما تخاف الحساب؟ أوما يعظم عليك أن تأكل حرامًا من أموال الأرامل واليتامي، وتشرب حراما، فاتق الله وأدِّ إلى القوم أموالهُم التي أفاء الله عليهم، فإنك إن لم تفعل وأمكنني الله منك لاعذرن إلى الله فيك، والله لو كان الحسن والحسين فعلا الذي فعلت ما كان لهما عندي هوادة ولا طرق عندي في رخصة، إن الله لا يحب الظالمين". فكتب إليه ابن عباس: "أما بعد فقد جاءني كتابك وفهمت ما ذكرت فيه من مال البصرة، ولعمري إن نصيبي فيه لأكثر مما أخذت، ولعمري لأن ألقى الله بما في الأرض من ذهب وفضة أحبّ إلى من القاه بدم رجل مسلم". وعن هاشم بن غيلان (وهو من علماء عمان في القرن الثالث) كتب علي إلى ابن عباس يؤنبه بما أخذه من البصرة من بيت المال فكتب إليه ابن عباس: "قد عرفت وجه أخذي المال، إنه كان بقية دون حقى، بعدما أعطيت كل ذي حق حقه، ولقد علمت أخذي المال من قبل قولي في أهل النهروان ما قلت، ولو كان أخذي باطلا كان أهون من أن أشرك في دم مؤمن فكف عن القوم". وفي العقد الفريد: آخر كتاب كتبه ابن عباس لعلي: "لإن لم تدع عني أساطيرك لأحملنه إلى معاوية يقاتلك به"، فكفُّ عنه عليٌّ. ومن جملة ما حكاه صاحب العقد الفريد مما كتبه ابن عباس لعلى: "وأيم الله لأن ألقى الله بما في بطن هذه الأرض من عقيانها ومخبئها، وبما على ظهرها من طلاعها ذهبا أحبّ إلى من أن ألقى الله وقد سفكت دماء هذه الأمة؛ لأنال بذلك الملك والإمرة، ابعث إلى عمالك من أحببت فإني ظاعن والسلام".

روي عن الإمام على أنه قال: "إنما مثلي ومثل عثمان كمثل ثلاثة أثوار كانت في أجمة، أبيض وأسود وأحمر، ومعها أسد فكان لا يقدر منها على شيء لاجتماعها عليه، فقال الأسد للثور الأسود وللثور الأحمر أن لا بدل علينا في أجمتنا إلا الثور الأبيض، فإن لونه مشهور ولوني على لونكما، فلو تركتماني آكله خلت لكما الأجمة وصفت، فقالا: دونك وإياه فكله فأكله، ومضت مدة على ذلك ثم إن الأسد قال للثور الأحمر: لوني على لونك فدعني آكل الثور الأسود فقال له: شأنك به فأكله. بعد أيام قال للثور الأحمر: إني آكلك لا محالة، فقال: دعني أنادي ثلاثة أصوات، فقال: افعل، فنادى إنما أكلت يوم أكل الثور الأبيض، قالها ثلاثًا، ثم قال على: إنما هنت يوم قتل عثمان يرفع بما صوته. والحاصل أن الأمور تفاقمت على الإمام على، فقاتل من رضي بالتحكيم؛ وهو معاوية وأصحابه، وقاتل من أبًا التحكيم؛ وهم أهل النهروان، والأمر لله وحده. وسأفرد للخوارج بابًا فسيحًا ينظر فيه أهلُ النظر، ويقدّر القضية بين شخصين ليسا معاوية ولا عليا بل هما من أهل زماننا، وانفصلت من بينهما فاصلة، ما هو القول فيها وفي الأحاديث التي رويت إلى الامام على في الخوارج وهو يقاتلهم وهم يقاتلونه، وهو يقول -كما في البخاري-: الحرب خدعة، ويقول: لا تقاتلوا الخوارج، فليس من طلب الحق فأخطأه كمن طلب الباطل فأصابه. وما هو الفرق بينهم وبين طلحة والزبير وبين الخارجين على عثمان. قال أبو الحواري (من علماء القرن الخامس) عن عزان بن الصقر (من علماء القرن الثالث من عمان): لما كان يوم الجمل فظهر علي بن أبي طالب على طلحة والزبير أخذ ما كان من جبايتهم وفرَّقه على أصحابه وكانوا اثني عشر ألفًا فصار إلى كل واحد منهم خمسمائة درهم.

وكان قتله على يد عبد الرحمن بن ملحم المرادي، وعَدَّ ابنُ حَجَر عبدَ الرَّحمن هذا من الصحابة، وذكر عن الإمام الشافعي أنه لا يرى ابنَ ملحم مخطئًا في قتله؛ لأنه مجتهد، وكل مجتهد مصيب. وذكر ابن الأثير: لما بلغ عائشة قتله قالت:

فألقَت عَصَاهَا واستَقرَّ بِهَا النَّوَى كَمَا قرَّ عينًا بالإيابِ المسافرُ

ثم قالت: من قتله؟ فقيل لها: رجل من مراد، فقالت:

فإن يَك نائيًا فلَقَد نَعَاهُ نَعِيٌّ ليسَ في فِيه التُّرابُ

فقالت زينب بنت أم سلمة: أتقولين هذا في علي؟! فقالت: إنني أنسَى فإذًا نسيتُ فلَكَّرُونِي. ومعنى قولها "ليس في فيه التراب" أي لا يُقَالُ للمخبر بقتله بفيك التراب، ولعلها ترى قتله حقًا، لأنَّ ابن مجلم فيما يروى أنه قتله قصاصًا ببعض من قُتِل بالنَّهروان. وقد اختفى الموضع الذي دفن فيه .

١) يقال: إنه حمل على بعير ليدفن بالمدينة، فندَّ به البعيرُ حتى أدخله يجلي طَيّ، فدفن هناك، والله أعلم. ويقال: إن
 القبر الذي يزار الآن بالعراق على أنه قبر علي إنما هو قبر المفيرة بن شعبة، والله أعلم.

كان علي آيةً في غزارة العِلم واستنباطِه للأحكام وحلِّهِ المشكلات، وكان عمر بن الخطاب يرجعُ إليه في القضايًا المشكلة، وفيه يقال: قضيةٌ ولا أبًا حَسَنٍ لَهَا، وكان يتنفسُ الصُّعداء ويقول: عندي علمٌ لم أَجِد لَه حَامِلا.

كان أولَ من أسلمَ من الصبيان، وأول من بارز في الإسلام، وأول من كفله رسول الله على وأول من استنبط معضلات الأحكام، وأول خليفة ترك دار الهجرة، وأول البارزين يوم بدر، وأول من قاتل أهل البغى من المسلمين.

ويقال إن له أقوالاً خاصةً به، منها أنَّ كلَّ مجتهد مصيب؛ فيعذر عثمانَ ويعذر قاتله.

رويت عنه أحاديث كثيرة، وفي مسند الربيع بن حبيب من رواياته أحاديث وأبواب مفردة له خاصة.

# تنبيهان الأول

في انفصال الخوارج عنه وخلاصة الاحتجاج بينهم وبين ابن عباس

### تنبيهان الأول في انفصال الخوارج عنه وخلاصة الاحتجاج بينهم وبين ابن عباس

الخوارج يسمون المحكمة والحرورية والمارقة والشراة، كل هذه الأسماء يُطلقها عليهم خصومهم ومحبوهم من المؤرخين، وقد سبق أن قدَّمنا أن بعض المؤرخين يتحاملون على الضعفاء والمساكين، فإن هؤلاء لم تكن لهم دولة فيُحترمون من أجلها، وكانت الدولة للأمويين والعلويين والعباسيين.

وأول من فتح باب الخروج: المصريون، ورئيسهم حبلة بن عَمْرو الساعدي الأنصاري، وهو ممن شهد أحدا وبايع تحت الشحرة. والبصريون، ورئيسهم حرقوص بن زهير السعدي الصحابي. والكوفيون، ورئيسهم زيد بن صوحان صحابي، وتبعهم طلحة والزبير. وأهل النهروان، ورئيسهم عبد الله بن وهب، صحابي ذكره ابن حجر وغيره. وأهل المدينة والحسين بن علي، وكلهم صحابة، وسعيد بن حبير والشعبي، وفقهاء العراق؛ إذ خرجوا على الحجاج، وكلهم تابعون صالحون.

وتسميتهم المحكمة لقولهم "لا حكم إلا لله" وأول من قالها عروة بن أُدية أخو أبي بلال، وأبو بلال من أهل النهروان، ولهما أخبار ذكرها ابن الأثير وغيره من المؤرخين. وأما الحرورية فنسبة الى حروراء الموضع الذي نزلوا به بعد انفصالهم من جيش الإمام علي. قال ابن الأثير: "لما رجع علي من صفين لقيه عبدالله بن وديعة الأنصاري، فدنا منه وسلم عليه وسايره، فقال: ما سمعت الناس يقولون في أمرنا؟ قال: منهم المعجب به ومنهم الكاره له، قال: فما قول ذوي الرأي؟ قال: يقولون إن عَليًا كان له جمع عظيم ففرقه، وكان له حصن حصين فهده، فمتى بيني ما هدم ومتى يجمع ما فرَّق، ولو كان مضى بمن أطاعه إذ عصاه من عصاه فقاتل حتى يظفر أو يهلك كان ذلك الحزم". قال الشاعر العماني:

#### أبا حسن أطلقتها لطليقها فأنت بقيد الأشعري أسير

قال ابن الأثير: "ولما رجع على من صفين فارقه الخوارج وأتوا حروراء فنزل بما منهم اثنا عشر ألفًا" قال العلامة الشماخي: "وقيل أربعة وعشرون ألفا، وهم خيار أهل الأرض يومئذ وقراؤهم وزهادهم عمن بَقِي من كبار الصحابة والتابعين، وفيهم من أهل بدر ومن شهد له رسول الله على بالجنة، كحرقوص بن زهير السعدي الذي قال فيه رسول الله على وواية عائشة: "أول من يدخل علينا اليوم من أهل الجنة، فكان هو الداخل إلى ثلاث مرات" وشجرة ابن أوفا السلامي وكان بدريا، ومن أراد معرفة أسمائهم فعليه بالنهروان وغيره من الكتب". قلت: لم أقف على هذا الكتاب. وذكر العلامة البرادي في كتاب الجواهر عددًا منهم: أبو الهيثم ابن التيهان وفروة بن نوفل الأشجعي وسارية بن الجواهر عددًا منهم: أبو الهيثم ابن التيهان وفروة بن مالك السعدي وبشر بن جبلة الماسعدي ويزيد بن قيس الأزدي وجعفر بن مالك السعدي وبشر بن جبلة

العامري وشريك ابن الحكم الأزدى ومرداس أبو بلال وأخوه حيان والمستورد بن علاثة والأشعث بن بشر العبدي وميسرة بن خالد الفهرى وأبو الصهبا وعبدالله بن وهب الراسبي وحمزة بن سنان وزيد بن حصن الطائي وعباد بن الحرشاء الطائي والحويرث بن ودع الأسدي وعمير بن الحارث الأنصاري ويزيد بن عاصم وأربعة إخوة معه ممن بايع تحت الشجرة وشجرة بن الحارث السلامي وعبدالله بن شجرة بايع رسول الله على تحت الشجرة أربعة إخوة له وثلاثة بني أخت له، والمسيب بن ضمرة الأسدي وعبدالله بن عفيف أحوه سفيان الخزاعيان وأبو عمر بن نوفل مولى له صحبة مع رسول الله ﷺ ونافع مولى ترملة وترملة صاحب رسول الله ﷺ في نفر من بني حنظلة، وهرم بن عمرو الأنصاري من بني واقف، وأبو قدامة بن لبيد من بني قيس، وعيينه ابن معمر الأنصاري من بني وائل، من الذين تولوا وأعينهم تفيض من الدمع، وزياد بن شرحبيل العجلي، والأشهب بن بشر الكوفي، ومالك بن التيهان، وحكيم بن عبدالرحمن الكنابي، وبايعوا عبد الله بن وهب الراسبي. قال في الموسوعة الميسرة: عبد الله بن وهب الراسبي من الأزد ومن أئمة الإباضية من الخوارج، عرف بالعلم والرأي والفصاحة والشجاعة، وله في العبادة أعاجيب، أدرك النبي ﷺ وشهد فتوح العراق مع ابن أبي وقاص، وكان مع على في حروبه، أنكر عليه التحكيم، قتل في النهروان بعد أن أقره الخوارج عليهم، هذا ما ذكروه عن ابن وهب، ورواه ابن حجر، وقبل البيعة بعد أن دفعها إلى زيد بن حصن الصحابي ذكره ابن حجر في عداد الصحابة، وحرقوص بن زهير السعدي قال في القاموس وشرحه وحرقوص بن زهير السعدي كان صحابيا أمد به عمر رضي الله عنه المسلمين الذين نازلوا الأهوز فافتتح حرقوص سوق الأهواز وله أثر كبير في قتل الهرمزان، ثم كان مع علي بصفين فصار خارجيا عليه فقتل".

ولما بلغ عليًا تمام بيعتهم لعبدالله بن وهب كتب إليهم -كما ذكر هذين الكتابين صاحب كتاب السير العمانية الشيخ أبو الحسن البسياني (من علماء القرن الرابع للهجرة)-: "بسم الله الرحمن الرحيم من أمير المؤمنين على بن أبي طالب إلى زيد بن حصن و عبدالله بن وهب الراسي ومن معهما من المسلمين، سلام عليكم فإني أحمد إليكم الله الذي لا إله إلا هو، أما بعد: فإن الحكمين نبذا كتاب الله وراء ظهورها وحكما بغير ما أنزل الله فبرئ الله منهما ورسوله، وأنا منهما بريء، فهلموا نعطيكم الرضى، ونرجع إلى الأمر الأول، نقاتل عدونا وعدوكم حتى يحكم الله بيننا وهو خير الحاكمين، وموعد ما بيننا و بينكم عسكر نجران إن شاء الله". الجواب: "بسم الله الرحمن الرحيم من عبدالله ابن وهب وزيد بن حصن ومن معهما من المسلمين إلى على بن أبي طالب سلام على من اتبع الهدى فإنا نحمد الله الذي لا إله إلا هو، أما بعد: فإنا قد وصل إلينا كتابك تذكر أن الحكمين نبذا كتاب الله وحكما بغير ما أنزل الله، فقد علمنا والحمد لله أن أمرهما كان مخالفًا للحق من أوله، أنت بتحكيمك إياهما أعظم حرمًا منهما، وذكرت الأمر الأول فلسنا نرد عليك توبتك، فإن كنت صادقًا فادخل فيما دخل فيه المسلمون من طاعة الله و رسوله على وإمام المسلمين عبدالله بن وهب الراسبي فقد بايعناه بعد خلعنا إياك لاستحقاقك منا أن نخلعك ولا يسعنا إلا ذلك والسلام".

قال القطب محمد بن يوسف الجزائري الإباضي أحد الأعلام المحققين: "فإن قلت لم لا يقبلون توبته ويردونه إماما؟ قلت: أصر على التحكيم وملاينة معاوية والأمر الباطل وأبي من التوبة وتاب ونكث كما مر واستمر على النكث واستحق الخلع، بل خلع نفسه فساغ استخلاف غيره، وعجلوا بذلك لئلا تبقى الأمة بلا قائم، مع أنهم هم الباقون على الحق بعد أن فارقته جماعة معاوية وجماعة على، وما ادعاء التوبة إلا بعد استخلافهم عبد الله بن وهب، ولا إمامين في سيرة، فصحت الخلافة للثاني؛ إذ لا تبطل عنه إلا لموجب بعد ثبوتما ولا موجب لبطلانها، وأيضًا شرطوا عليه إن ترك قتال الفئة الباغية فلا بيعة له عليهم ولفظ الشرط وذلك عند البيعة بايعناك على طاعة الله ورسوله على والعمل بكتاب الله وسنة رسوله والأخذ بسيرة الخليفتين بعد النبي ﷺ ما استطاع، وعلى قتال الفئة الباغية، وكل فرقة امتنعت عن الحق طاغية، وكل من نقض عهد الله وغير سنة رسوله ﷺ وحكم بغير ما أنزل الله حتى يظهر نور الله وتطفأ كلمة الجور وتموت البدعة والفحور وتفني على ذلك أرواحهم، وأعطاهم على ذلك العهد والميثاق، وعلى أنه إن خالف شيئًا من ذلك أو نقض فلا بيعة له عليهم فبايعوه على ذلك".

وأرسل إليهم علي ابن عباس يناظرهم، نقلا من شرح اللامية للقطب، وأصله في كتاب السير العمانية من سيرة شبيب بن عطية (من علماء القرن الثاني للهجرة) هكذا طلب ابن عباس إليهم الرجوع، وقالوا له: "إن صاحبك ترك اسم أمير المؤمنين وطلب الحكومة وخلع سربالا ألبسه الله إياه، فقال ابن عباس رضي الله عنهما: أما علمتم أن رسول الله علي لمّا عاهد أهل مكة ومشركي العرب

ومشركي قريش عام الحديبية حين صده المشركون عن المسجد الحرام إلى مضي المدة التي سماها لهم من ترك فيها القتال والدماء، وأما ما ذكرتم من خلعه نفسه من اسم أمير المؤمنين فقد فعل ذلك رسول الله ﷺ حين كتب الكتاب لقريش وأملاها رسول الله ﷺ: هذا ما قضى به محمد رسول الله ﷺ قريشا، فقال المشركون: لو علمنا أنك رسول الله ما خالفناك، فكتب من محمد بن عبد الله، وأما ما ذكرتم من الحكومة وأنها لا تجوز فقال عز من قائل ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَانَقَنْلُواْ الصَّيْدَ وَالنَّمْ حُرُمٌ وَمَن قَلَلُهُ مِنكُمْ مُتَعَيِّدًا فَجَزَاءٌ مِّشْلُ مَا قَلَلَ مِن النَّعَدِ يَعَكُمُ يِدِ، ذَوَا عَدْلِ مِنكُمْ هَدِّيًّا بَلِغَ ٱلْكَعْبَةِ ﴾ المائدة: ٩٠ وقال عز من قائل ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْر شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَأَبْعَثُواْ حَكَمًا مِنْ أَهْلِهِ. وَحَكَّمًا مِنْ أَهْلِهَآ إِن يُرِيدَآ إِصْكَحَا يُوفِقِ أَللَّهُ بَيْنَهُمْ } إلى النساء: ٣٥ فقالوا: قد سمعنا قولك والذي أرسلت به واحتجاجك فنذكرك الله لما سمعت قولنا وفهمت حجتنا ثم كنت عدلا بيننا وبين من أرسلك قال: اللهم نعم، قالوا: أخبرنا عمن قتل الصيد وهو محرم هل يسعه أن يحكم من يرى استحلال الصيد المحرم ويستحل قتل صيد الحرم؟ قال: لا، قالوا: وكيف يسع عليًا أن يحكم في دين الله من يدين باستحلال ما حرم الله من دماء المسلمين ويحرم ما أحل الله من قتال الفئة الباغية ومن يدين بولاية من عادي الله ورسوله وبعداوة أولياء الله ويدين بخلاف ما عليه المسلمون من الحق الذي هم عليه وفارقوهم على خلافه، فوالله لو كانت الحكومة حقا لكان على ترك الحق بتحكيمه في دين الله من يدين بخلاف دين الله فيما استحل من قتل المؤمنين وسفك الدماء وما حرم الله من قتال الفئة الباغية مع ما يدين به من ولاية من عادى الله ورسوله وعداوة أولياء الله على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والله

سبحانه وتعالى يقول ﴿ وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِهِ. مَا تَوَلَّى وَنُصَّـلِهِ. جَهَـنَّمُّ وَسَآءَتَ مَصِيرًا ﴿ اللهُ ﴾ النساء: ١١٥ ثم قالوا: نذكرك الله يا ابن عباس هل تعلم أن أبا موسى كان شاكًا في قتال الفئة الباغية، يحرم ما أحل الله من قتال الفئة الباغية، ويخذل الناس عن القتال؟ قال: اللهم نعم، قالوا: إن عليًا حكم فيمن قتل الصيد وهو محرم من يعتقد أنه لا يحرم قتل الصيد في الحرم، ولا يحرم قتل الصيد في الحل على المحرم، أكان بتحكيمه من كان هذا أمره وصفته على هذا الوجه ضلالا إذ حكّم شاكا مرتابا فيما حكم الله به من تحريم قتل الصيد في الحرم إذ كان محرما لضل بتحكيمه من هذا أمره وصفته، ولو كانت الحكومة عدلاً لكان بحكومة من يستحل قتل المؤمنين ويعاديهم ويكفر بدينهم ضالا، وقد أضل بحكومته من يحرم ما أحل الله للمؤمنين من قتال من بغي عليهم واتبع سبيلا غير سبيلهم، وأبي أن يقر بحكم القرآن فيما خالفوا فيه، فنذكرك الله يا ابن عباس هل تعلم أن عمرو بن العاص استحل ما حرم الله من دماء المسلمين، وحرم ما أحل الله من قتال من بغي على المسلمين، وتولى من عادي المسلمين، ومن دان بدينهم وما هم عليه من الحق ومن قتال أهل البغي؟ فقال: اللهم نعم قد خصمتم عليا بمذا وقولكم الحق، ثم قالوا: أمَّا ما ذكرت من قول الله ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَأَبْعَثُواْ حَكَمًا مِنْ أَهْلِهِ. وَحَكَمًا مِنْ أَهْلِهَمَآ إِن يُريدَآ إِصَّلَكُ اللَّهِ يَلْهُ بَيِّنَهُمَّا ﴾ فأخبرنا عن رجل من المسلمين عنده يهودية أو نصرانية، وكان بينهما احتلاف ومنازعة، هل ينبغي له ولمن حضره من المسلمين أن يدعوا اليهود أو النصاري يحكمونهم بما هم به كافرون من أحكام المؤمنين؟ قال: لا، قالوا: كيف حكُّم عليٌّ عمرُو بنَ العاص، وهو يكفر بما حكمه فيه،

ويستحل ما حرم الله من دماء المسلمين، ويدين بغير دينهم، ويوالي من عادوا ويعادي من والوا، فنذكرك الله هل يسع عليًا هذا؟ قال: لا يجوز هذا لمن فعله ولا يسعه. وقالوا: أما ما ذكرت من أمر الموادعة والقضية التي كانت بين رسول الله ﷺ وبين المشركين، فإنها كانت منازل، ونقل عنها منزلة منزلة، وكل منزلة نقل الله عنها نبيه أو أمره بغيرها حرم عليه الإقامة عليها، وحرم المسلمين أيضًا أن يقيموا على ما نقل عنه؛ من ذلك القبلة التي كانت بيت المقدس نقل الله نبيه والمؤمنين عنها باستقبال البيت الحرام، ومثل الخمر كانت حلالاً ثم نحى الله عنها أولاً تأديبًا وحرمها بعد ذلك من نعمه وطوله ومنته على نبيه ﷺ وعلى المؤمنين، وكذا مفاداة النبي ﷺ لأهل بدر ولا أمر ولا نحي ولا وعيد وقال تعالى ﴿ لَّوَلَا كِنْتُ مِنَ ٱللَّهِ سَبَقَ لَمَسَّكُمْ فِيمَا أَخَذْتُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴿ ﴾ لا الانفال: ١٨. وقد كان سبق من الله العفو عنهم والمغفرة لهم فيما فعلوا، وقيل: سبق من الله أن لا يعذب أحدًا إلا بعد بيان، أو سبق من الله حل حلاله أن يحل لهذه الأمة ما غنموا من عدوهم إذا حاربوا، وأنزل الله عز وجل على نبيه بعد ذلك تحريم معاهدة المشركين فقال ﴿ بَرَآءَةُ مِنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۚ إِلَى ٱلَّذِينَ عَنَهَدَتُمْ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ١ فَيسيحُواْ فِي ٱلْأَرْضِ ٱرْبَعَةَ أَشْهُرِ وَأَعْلَمُواْ أَنْكُمْ غَيْرُمُعَجِزِي اللَّهِ وَأَنَّ اللَّهَ مُخْزِي ٱلْكَفِيرِينَ 🕥 وَأَذَنُّ يِّنَ اللهِ وَرَسُولِهِ اللهِ النَّاسِ يَوْمَ الْحَجَ الْأَحْتَبِ أَنَّ اللهَ جَرِيَّ مِنَ الْمُشْرِكِينُ وَرَسُولُهُ, فَإِن تُبْتُمْ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ أَوَانِ قَوَلَيْتُمْ فَأَعْلَمُواْ أَنْكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِي ٱللَّهِ وَبَشِر ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ آ ﴾ إِلَّا ٱلَّذِينَ عَهَدتُّم مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ثُمَّ لَمْ يَنقُصُوكُمْ شَيَّنًا وَلَمْ يُطْنَهِرُواْ عَلَيْكُمْ أَحَدًا فَأَيْنُوٓاْ إِلَيْهِمْ عَهَدَهُرَ إِلَىٰ مُدَّتِهِمُّ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُنَّقِينَ 🔐 فَإِذَا

ٱنسَلَخَ ٱلْأَشْهُرُ ٱلْحُرُمُ فَٱقْنُلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَنُّمُوهُمْ وَغُذُوهُمْ وَاحْصُرُوهُمْ وَاقْعُدُواْ لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍّ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَوْةَ وَءَاتَوُا الرَّكَوْةَ فَخَلُواْ سَبِيلَهُمُّ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴿ ﴾ النوبة: ١ فجاءت براءة بنقض كل عهد وتحريم أمان المشركين وقتلهم حيث ما وحدوا وحصرهم والقعود لهم بكل مرصد وتحريم الجنوح إليهم ولا يقبل منهم إلا الدخول في الإسلام والإقرار به، ولأهل الكتاب الجزية، فما لهم إلا الإسلام أو الجزية، ولم يحل الله أمان أحد منهم إلا من استجاب ليسمع كلام الله فإن لم يؤمن أبلغه مأمنه. وقال الله عز وجل: ﴿ يَتَأَيُّهُمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِنَّمَا ٱلْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ فَلا يَقْرَنُوا ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَلَذَا ﴾ النوبة: ٢٨ فلا إقامة لأحد على ما نقل الله نبيه عنه، فما حجة صاحبك علينا فيما نقل الله نبيه والمؤمنين عنه وحرم ذلك عنه، وإن حوز ذلك فليرجع إلى استقبال بيت المقدس وإلى كل ما نسخ، ثم قالوا: نذكرك الله يا ابن عباس هل تعلم أن الذي احتج به صاحبك علينا منتقض غير جائز في الدين؟ قال: اللهم نعم، قالوا: يا ابن عباس ألست تعلم أن الله عز رجل قال في كتابه الزانية والزاني - الآية - والسارق والسارقة - الآية - قال: اللهم نعم، قالوا: فهل تعلم أن قتال الفئة الباغية حد من حدود الله كالجلد والقطع؟ قال: نعم، قالوا فأخبرنا عمن زنا أو سرق فأراد إمام المسلمين أن يقيم عليه الحد، فامتنع وقامت معه طائفة تمنعه عن إقامة الحد أليس يحل قتالهم؟ قال: بلي، قالوا: فإن المسلمين قاتلوهم حتى قتلوا منهم قتلي ثم ابتغوا الحكومة، أيسع المسلمين قبولها وتحريم القتال وتعطيله؟ قال: اللهم لا، قالوا فكيف يسوغ لنا أن نُحكِّم في دين الله مَن يدين بتعطيل الحدود وتحريم ما أحل الله من قتال الفئة الباغية مع أنه حدٌّ من حدود الله، وكلُّ ما حكم الله فيه فلا تخيير فيه لعباده، قال الله عز وجل: ﴿ وَأَنِ ٱحْكُمْ بَيْنَهُم بِمَا آنَزَلَ ٱللَّهُ وَلَا تَتَّبِعَ أَهْوَاءَهُمْ وَٱحْذَرْهُمْ أَن يَفْتِنُوكَ عَنَ بَعْضِ مَآ أَرْلَ اللَّهُ إِلَيْكُ فَإِن تَوَلَّوْا فَأَعْلَمَ أَنَّا يُرِيدُ اللَّهُ أَن يُصِيبُمُ بِبَعْضِ ذُنُوبِهِم فَ إِنَّ كَيْبِرَا مِنَ النَّاسِ لَفَسِقُونَ ﴿ اللَّهِ الْمَحْكُمُ اللَّهِ عِلَيْهِ يَبْغُونً وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ حُكُمًا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴿ ﴿ ﴾ للالدة: ٩٥ - ٠٠ وقال: ﴿ أَفَغَـكُمُ اللَّهِ أَبْتَنِي حَكَّمًا ﴾ الاسام: ١١٤ وقال: ﴿ إِنِ ٱلْحُكْمُ إِلَّا لِلَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّلْمِلْمَالِمُلْمَا اللَّهِ الللَّهِ اللَّلْمِل أَمَرَ أَلَّا تَعْبُدُوٓا إِلَّآ إِيَّاهُ ذَلِكَ الدِّينُ ٱلْقَيْمُ وَلَكِنَّ أَحْثُرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ۖ ﴿ يوسف: ٤٠ وما جعل الله عز وجل الحكم للرجال فليحكم فيه ذوا عدل ولا حكم في غير ذلك للرحال، قال الله حل وعلا: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَيَسُولُهُ وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ مَا لَهُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْضِ اللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ صَلَّ صَلَكُ لَّهُ بِينًا 🗇 ﴾ الاحواب: ٢٦ وقال: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَرَ يَّنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي آنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَا فَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ۞ ﴾ الساء: ٦٥ ، فكيف يحكم في دين الله من لم يحكمه الله ورسوله ووجد في نفسه حرجًا مما قضى الله ورسوله وأبي أن يسلم تسليما واستحل قتل من حكم الله ورسوله ولم يجد في نفسه حرجًا كما قضى الله ورسوله وسلم لحكمه تسليما، فإن معاوية وعمرو بن العاص أبيا أن يسلما لحكم الله ورسوله, قال: اللهم نعم. ثم قالوا: يا بن عباس إن كان معاوية وعمرو بن العاص سلما لحكم الله وما أنزل من القرآن ورجعا عما كان عليه وفاءًآ إلى أمر الله ورجعا إلى دين المسلمين فالحق علينا أن نقبل عنهما ونتولاهما؛ لأن الله أمر بقتال الفئة الباغية حتى تفيء إلى أمر الله، فإذا فاءوا إلى أمر الله قُبل ذلك منهم ولم يسع أحدًا ذلك عليهما،

وأما أن نحكم الرجال فيما قد فرغ الله من الحكم فيه فإن كان حكموا بنقض ما جاءنا من الله فننتقل عما نحن عليه من البينات إلى الضلال والعمى والترك لحكم الله والإيمان الذي نحن عليه حتى يستحل ما حرم الله ويحرم ما أحل الله، ونوالي من كنا نعادية بدين وفريضة ونُعادي من كنا نواليه بدين الله وبحكم كتاب الله وما افترض علينا من ولاية من أقر بديننا فمعاذ الله أن نفعل ذلك إن شاء الله حتى تذهب أنفسنا أو نظهر على عدونا فقال ابن عباس: اللهم هذا هو الحق، وقالوا: ألست تعلم أن في ما اشترط على ومعاوية كل واحد منهما على صاحبه أنه أيما رجل أحدث من أصحاب على ودخل في دين معاوية وحكمه فليس لعلى إقامة الحد عليه لدخوله في دين معاوية وحكمه، وأيما رجل أحدث حدثًا من أصحاب معاوية ودخل في دين على وحكمه فليس لمعاوية إقامة الحد لدخوله في دين على وحكمه، فكيف يدخل في دين قوم قد أقروا على أنفسهم بأنه من أحدث حدثًا منهم ففر من حكم الله عليه وكره إقامة الحد بأن يقول دخل في دين معاوية زال ذلك الحكم والحد عنه، وكيف يدخل في دين على وأمره كذلك وزاد خلع نفسه من إمرة المؤمنين ولم يرجع ولم يستغفر مما قد أتى مما وصفناه وذكرناه من أمره فيما سوى ذلك قد استحق من أمر الله البراءة والخلع حتى يتوب من ذلك ويستغفر ربه ويرجع من ذنبه ألست تقول إن عليًا قاتاً, طلحة والزبير بكتاب الله وبما افترض الله عليه من قتال الفئة الباغية، وعلى ذلك الأمر قاتل معاوية؟ قال: اللهم نعم قالوا: وعلى الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر قاتل عمار بن ياسر ومن معه بصفين حتى قتل عمار بن ياسر ومن معه من أصحاب النبي ﷺ والتابعين بإحسان وبأمر الله وإذنه قاتلوا الفئة الباغية؟ قال: اللهم نعم قالوا أخبرنا عن على حين حكم الحكمين، أليس قد حرم

القتال الذي أحل الله من معاوية وجنده حتى يحكم الحكمان ويأذنا به؟ قال: اللهم نعم, قالوا: فأخبرنا عن على أحرم دماءهم بتوبة من معاوية وجنده ودخول منهم في الإسلام أم حرم دماءهم بغير توبة منهم ولا دخول في الإسلام؟ قال: بل حرم دماءهم بالعهد الذي أعطاهم حتى يحكم الحكمين بغير توبة ولا دخول في الإسلام, قالوا: أليس قد حرم على منهم ما أحل الله من قتالهم من غير انتقال منهم عن الذي أحل دماءهم واستحل قتال من قتل بلا حدث، فمن أقام الآن بكتاب الله وسنة نبيه ﷺ وبما قام به عمار ومن معه من المسلمين فقاتل من قاتله عمار واستحل من استحل عمار فهو من الكافرين عند صاحبك، وكيف يكون عمار من المهتدين المؤمنين ويضل من عمل عمله واقتدى بحداه بعده، فإن كان قاتلهم عمار هدى فقد اهتدى من اقتدى بحداه وإن كان ضلالاً فقد ضل على وأتباعه بولاية عمار ومن معه من المسلمين لقتالهم معاوية، وكيف يكون القتال لمعاوية ضلالاً ومعاوية على الدين الذي استحل منه عمار قتاله وقتال من معه ثم لم يتوبوا ولم يرجعوا عما هم عليه من دين المسلمين، وقولهم وكيف لم يكن القتال لطلحة والزبير على البغي ضلالاً وقد كانا أفضل من معاوية ويكون القتال لمعاوية ومن معه ضلالاً فهم على الدين الذي كان عليه طلحة والزبير، هذا ما نعرف من خطأ علي ورجعته عما كان عليه من الحق ورغبته عما مضى عليه خيار المسلمين، وكيف يحل الله قتال قوم ويأمر به ثم يهتدي من حرمه وهم على ذلك الدين ويضل من استحله، وكيف يحل الله قتال قوم ويأمر به ويأذن فيه ثم يكفر من استحله حتى يأذن فيه من يستحل تحريمه من الحكمين، وذلك أن عليًا حرم القتال الذي أحله الله من معاوية وجنده حتى يأذن فيه عمرو بن العاص وأبو موسى، وزعم على أنه من

قام بكتاب الله جل وعلا وسنة نبيه ﷺ ويستحل ما أحل الله من قتال الفئة الباغية حتى تفيء إلى أمر الله فهو من الكافرين حتى يأذن فيه من يدين بتحريم ما أحل الله من قتال الفئة الباغية حتى تفيء إلى أمر الله بغير كتاب من الله حدث يحرم ما أحل الله من قتالهم وحتى يأذن فيه من يدين بتحريمه ويستحل ما حرم الله من دماء المسلمين ويحرم ما أحل الله من قتال الفئة الباغية ويعادى أولياء الله , ويوالي أعداء الله, فنذكرك الله يا بن عباس هل يسع هذا من فعله ويهتدي به ؟ قال: اللهم لا. وانصرف عنهم وهو مقر لهم ومعترف لهم أنهم قد خصموه ونقضوا عليه مما جاء به مما احتج به عليهم، فرجع ابن عباس إلى على فلما رآه قام اليه وناجاه وكره أن يسمع أصحابه قولهم وحجتهم التي احتجوا بما فقال له على: ألا تعينني على قتالهم؟ فقال ابن عباس: لا والله لا أقاتل قومًا قد خصموني في الدنيا، وإنهم يوم القيامة لي أخصم وعلى أقوى، إن لم أكن معهم لم أكن عليهم، واعتزل عنه ابن عباس رضي الله عنه، ثم فارقه وكتب إليه على يؤنبه بمال أخذه من البصرة من بيت المال فقال له: قد عرفت وجه أخذي المال أنه كان بقية دون حقى من بعد ما أعطيت كل ذي حق حقه، قد علمت أخذي للمال من قبل قولي في أهل النهروان ولو كان أخذي المال باطلا كان أهون من أن أشرك في دم مؤمن، فاكفف عن القوم فأبى والله أعلا وأعلم".

وقال السيوطي في الإتقان إن عليًا قال لابن عباس: لا تجادلهم بالقرآن ولكن بالسنة. وقال الشاعر العماني أبو مسلم الرواحي:

ليت الحكومة ما قامت قيامتها وليتها من أبي السبطين لم تصر ملعونة جعلتها الشام جنتها من ذي الفقار وقد أشفت على خطر همدان فيها بحكم البيض والسمر ومقتضاهن منبوذ علي العفر زورآء في الدين كن منها على حذر تحت الطليق وعثمانية الأشر فذلك الثوب مطوي على غرر دم الكبود على أنيابها القلذر إلا صحيفة بين الركن والحجر وندوة الكفر ذات المكر والغدر فاندك بالريح صخر القوم والذعر وأنست حيدرة الإسلام كالقمر والرأي في اللات بين السمع والبصر وثغرة الجرح بسين النجر والفقر له مسرام وليت الدار في سقر حتى قضت فقضى ما شاء من وطر فقام ينهق بين الحمر والبقر قميص عثمان نوح الورق بالشجر بشبهة ما تغطى نقرة الظفر روقان في الكفر من جهل ومن طبر كأنحا ذنب في عجمة الوظر عمرو ابليس في ورد وفي صدر وانست أعلم أعمل الطين والسوبر بعقر سبعين ألفاً عقرة الجزر

عجّت بتحكيم عمرو بعدما حكمت تبًا لها رفعت كيدًا مصاحفها مهللا أبا حسن إن التي عرضت ضعائن اللات والعزا رقلن بحا لا تلبسين أبا السبطين مخزية لم تنتقل عبد شمس من نكارقا فما صحيفة صفين التي رقمت نسبت بدرًا وأحدًا با أبا حسن ويسوم جساءك بسالأحزاب صسخرهم وفتح مكة والأعياص كاسفة والقوم ما أسلموا إلا مؤلفة متى ترى هاشم صدق الطليق بها ما لابن هند لثار الدار من غرض لقمد تقاعمد عنهما وهميي محوجمه تربص الوغد من عثمان قتلته ينوح في الشام تكلي ناشرًا لهم حستى إذا لسف أولاهسا بأخرهسا أتاك يقرع طنبور الشقاق له تعمل عمل نفاقًا خلف خطوته متى جهلت أبا البسطين خطته حاكمته بعدما الحمته جهزرا قلت: وكانت لمعاوية في دولته آثار محمودة، فقد تدارك الموقف وسد الثلمة وشرع في الجهاد وحماية البلاد، وركب البحر وافتتح مناطق مشهورة، وسدد وقارب، حتى نسي المسلمون –أو كادوا ينسون – ما وقع بينهم، وسمي ذلك العام عام الجماعه، وذلك بعد قتل علي وتسليم الحسن لمعاوية، ولما اجتمع بسعد بن أبي وقاص قال له: السلام عليك أيها الملك، فقال معاوية: ما ضرك لو قلت أمير المؤمنين؟! قال سعد: أتقولها وأنت تضحك. ولما قدم المدينة تلقاه الناس إلا الأنصار فعاتبهم، وقال: أين النواضح؟ فقال أبو قتادة: أفنيناها في طلبك وطلب أبيك.

# التنبيه الثاني

في حكم الخوارج وذكر شيء من آدابهم وأخلاقهم

### التنبيه الثاني في حكم الخوارج وذكر شيء من آدابهم وأخلاقهم

سئل الإمام على عن أهل النهروان أمُشركون هم؟ قال: من الشرك فَرُّوا. قيل: أمنافقون هم؟ قال: المنافقون لا يذكرون الله إلا قليلاً، ولكن إخواننا بَغُوا علينا. وقال: لا تقاتلوا الخوارج، فليس من قصد الحق فأخطأه كمن قصد الباطل فأصابه. وروى عنهم البخاري أحاديث قابلة للتأويل كقوله: يخرج في آخر الزمان وزمانه حديث. وأنت تدري أن فيهم عدداً من الصحابة فيجب احترام الصحابة وقول الحق فيهم، ونحمل الأحاديث الواردة في الخوارج في الصفرية والأزارقة الذين يسحيلون دماء أهل القبلة وسبى ذراريهم ونسائهم، أما المروي من قتل عبدالله بن خباب وزوجته فلم يصح أنه باتفاق من جميعهم، بل ثبت أن الأمام عليا يطالبهم في قتله حيث انظموا اليهم كما انضم إلى جيشة قتلة عثمان على حد قولهم. قال القطب بن يوسف الإباضي في أهل النهروان من يرى رأي الصفرية والأزارقة واستدل بما يروى عن عبدالله بن خباب وزوجته وبقول عبدالله بن وهب ما أدري إلى الجنة أم إلى النار يقوله لرجل قتل من الخوارج فقال: حبذا الروحة إلى الجنة، إذا وقع مثل هذا في جيوش الأئمة فلا تعاب لأجله، وفي فتح مكة اغتصب عقد أخت الصديق، ولقد فعل عمرو بن العاص ومعاوية بن خديج ما يشبه هذا، كحرق محمد بن أبي بكر الصديق في جوف حمار، وقول الإمام على فيهم ليس بأشد مما رواه ابن الأثير أنه كان يقنت في صلاته فيلعن معاوية وعَمْرو أو غيرهما، وكان معاوية يلعن عليًا والحسن والحسين ومن معهم وفي كل جمعة ومنبر وقد علمت عذرهم من جهات: أولا: أن إمامة الإمام على لم تثبت بإجماع الصحابة حيث لم يدخل طلحة والزبير وعبدالله بن عمر وسعد بن أبي وقاص. ثانيا: أن في خروج طلحة والزبير ومن معهما أسوة لخروج هؤلاء، فكيف يحق لأولئك الخروج ويحرم على هؤلاء، وكذلك القول في معاوية ومن معه. ثالثا: أن الإمام عليًا أعطى الحكمين العهد والميثاق على قبول ما يحكمان به، وقد حكما بخلعه، فلمن خرج عنه العذر تمسك بمذا. رابعا: ذكر الطبري أن الإمام عليا قبل التحكيم مكرها خوفا على نفسه، وعليه فقد سقطت إمامته لضعفه. خامسا: على رأي المسلمين ومنهم الإمام على أن كل مجتهد مصيب، وهؤلاء اجتهدوا. سادسا: أن فيهم صحابة، وللصحابة مزية ليست لغيرهم. سابعا: لهم حرمة لا إله الا الله. أما ما روي أنهم يكفرون عليا أو يطلبون منه الاعتراف بالكفر، فهذا الكفر إن صح كفر النعمة، لا كفر الشرك، وهو ثابت بالكتاب والسنة. وقد ثبت عن الحسن البصري أنه كان يقول إذا ذكر عليا: لم يزل أمير المؤمنين على رحمه الله يتعرف النصر ويساعده الظفر حتى حكَّم، فلم تحكم أليس الحق معك، ألا تمضي قدما لا أبا لك، رواه المبرد في الكامل. وروي عن الإمام مالك بن أنس أنه قال وكان يذكر عثمان وعليا وطلحة والزبير فيقول: والله ما اقتتلوا إلا على الثريد الأعفر، وهذا رأي قد استهوى جماعة من الأشراف. يروى أن المنذر بن الجارود كان يرى رأي الخوارج، وكان يزيد بن أبي مسلم مولى الحجاج بن يوسف يراه، وكان صالح بن عبدالرحمن صاحب ديوان العراق يراه، وكان عدة فقهاء ينسبون إليه منهم: عكرمة مولى ابن عباس، قال: وكان يقال هذا في مالك بن أنس، قال المبرد: وكان مما حاربهم به المهلب بن أبي صفرة اختلاق الأحاديث عليهم، فقد كان يصنع الحديث ليشد به أزر قومه ويضعف به من أمر الخوارج ما اشتد ويقول: إن الحرب خدعة وكان حي من الأزد إذارأوا المهلب خارجا قالوا: راح يكذب، وفيه يقول رجل منهم:

#### أنت الفتي كل الفتي لو كنت تصدق ما تقول

قال: ولعل هذا وأمثاله هو السر فيما ترى من أحاديث كثيرة ملأت بها كتب التاريخ والأدب في ذم الخوارج انتهى. قلت: وقد انتشرت هذه الأحاديث الصحيحة والمكذوبة، فارتبك فيها فطاحل من أهل العلم، تورطوا بما في سب الصحابة وشتمهم عصمنا الله من الزلل وثبتنا في القول والعمل، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم. ومن تلك الأحاديث الصحيحة ما رواه الربيع بن حبيب محدث الإباضية عن أبي عبيدة عن جابر بن زيد عن أبي سعيد الخدري قال سمعت رسول الله ﷺ يقول: "يخرج فيكم قوم تحقرون صلاتكم مع صلاتهم وصيامكم مع صيامهم وأعمالكم مع أعمالهم يقروؤن القرآن ولا يجاوز حناجرهم يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية" إلى آخر الحديث. قال نور الدين السالمي في عنوانه "ما جاء في علماء السوء": وذكر في البخاري سبب هذا الحديث أن أبا سعيد الخدري قال: بينما نحن مع رسول الله على وهو يقسم قسما، إذ أتاه ذو الخويصرة، وهو رجل من بني تميم، فقال: يا رسول الله أعدل، فقال: ويلك ومن يعدل إذا لم أعدل، قد حبت وحسرت إن لم أكن أعدل، فقال عمر: يا رسول الله إيذن لي فيه فأضرب عنقه، فقال: دعه فإن له أصحابا يحقر أحدكم صلاته مع صلاتهم... ثم ساق الحديث مع زيادة في آخره واختلاف في بعض الألفاظ، وذكر في آخره أن آيتهم رجل أسود إحدى عضدية مثل ثدى المرأة ومثل البضعه تدردر ويخرجون على حين فرقة من الناس،

قال أبو سعيد: فأشهد أبي سمعت هذا الحديث من رسول الله على وأشهد أن على بن أبي طالب قاتلهم وأنا معه فأمر بذلك الرجل فالتمس فأتي به حتى نظرت إليه على نعت النبي على الذي نعته , وهذه الزيادة لم يروها جابر بن زيد وهو قد سمع الحديث من أبي سعيد أيضا , أتراه يأخذ من أبي سعيد ويسمع منه ذلك ثم يتولى من كان هذا وصفه, كلا بل هو أورع من ذلك وقد أدرك عصر الصحابة وسمع من كثير منهم, وإني لأنزه البخاري عن الكذب، ولكنه يأخذ عن أهل الأهواء كالشيعة والمرجئة ثقة بحم، وأن لهم أهواء لا يؤمنون معها على نقل يخالف ما فيه، وكيف يصح ذلك وهذا الحسن بن علي تلقى أباه حين دخل الكوفة فقال: يا أبني أقتلت القوم ؟ قال: نعم, قال: لا يرى قاتلهم الجنة, قال: ليت أبي أدخلها ولو حبوًا. ولما فقد علي تلك الأصوات بالليل كأنها دوي النحل قال: أبن أسود النهار ورهبان الليل؟ قالوا له: قتلناهم يوم النهر.

وفي السير من كتاب النهروان: حدثني مسعود بن الحكم الهمداني أن ابن عباس قال للحسن: إنكم لأحق بيت في العرب أن تنيهوا كما تاهت بنو إسرائيل، قمتم بكتاب الله وسنة نبيه عليه السلام، فجاهدتم بها ثم جعلتم حكما على كتاب ربكم ثم قتلتم حيار المسلمين وفقهاءهم وقد أفنوا المخ واللحم وأجهدوا الجلد والعظم من العبادة وبذلوا أموالهم وأنفسهم في سبيل الله.

وفي السير أيضًا عن الحصين بن نوفل عن ابن عباس قال: أصاب أهل النهر السبيل أصاب أبو بلال السبيل.

وفي السير أيضًا من كتاب النهروان: وحدثني مسعود بن عبدالله بن شداد أنه قدم المدينة فأرسلت إليه عائشة فقال: يا عبدالله لم قتل علي أصحابه؟ فحدثها

بالقصة كلها، فقالت: ظلمهم، قالت: هل تسمى أحدًا ممن قتل؟ قال: نعم حرقوص بن زهير السعدي، فاسترجعت وقالت: أشهد أن رسول الله على كان في منزلي قال: يا عائشة أول رجل يدخل من هذا الباب من أهل الجنة، فدخل حرقوص ولحيته تقطر ماء، وقال ذلك في اليوم الثاني فدخل، وكذلك في اليوم الثاني، فدخل، وكذلك في اليوم الثالث، قالت: ومن؟ قلت: زيد بن حصن الطائي، فبكت وقالت: والله لو اجتمعت الأمة على الرمح الذي طعن به زيد لكان حقًا على الله أن يكبهم جميًا في النار.

ولما التحم القتال في النهروان من الغداة إلى الأصيل، وعلى واقف ومعه أبو العقيصة، فسمعه يقول: والله إن كنتم لأصحاب الدار يوم الدار وأصحاب الجمل يوم الجمل وأصحاب صفين يوم صفين وأصحاب القرآن إذا تلي القرآن، فقال له: نحن إذًا فضرب فرسه فلحق بهم وقتل فيها.

وعن ابن عباس قال: حدثني قمبر مولى على قال: تحولت أنا وعلي إلى النهر بعد القتال فانكب طويلاً يبكي، فقال: ما يبكيك؟ قال: ويحك صرعنا خيار هذه الأمة وقراءها، فقلت: أي والله فابك، وبكى طويلاً، ثم قال: حذعت أنفي وشفيت نفسي، فأظهر الندامة على قتله إياهم. وقال له رجل: هؤلاء الذين يحسبون أنهم يحسنون صنعا، قال: ويحك أولئك أهل التوراة والإنجيل. قال له آخر: والله ما بين الطريقين طريق إن كان أمر الحكمين هدى فقد ضللت بنقضك عهدك وبراءتك منهما، وإن كان ضلالة لقد ضللت بقتلك أهل النهر إذ نحوك عن الضلالة.

وفي السير أيضًا من كتاب النهروان: عن جابر بن زيد أن عليًّا أظهر الندامة للناس قيل له: قتلت قومًا وأظهرت الندامة عليهم، وطفقت تمدحهم وتزين أمرهم لتخلعن أو لتقتلن، فلما أصبح قال: ابتغوا في القتلى رجلاً فوجدوا نافعا مولى ترملة صاحب رسول الله على وكان صالحًا مجتهدًا قطع الفحل يده فقال: هذا هو؟ فقال له الحسن: هذا نافع مولى ترملة، قال له: اسكت الحرب خدعة، وهذا الرجل هو الذي التبس به على القوم أمر دينهم وظنو أنه علامة للباطل. فهذه بعض الآثار الموجودة في أهل النهر رضوان الله عليهم، قال: والكلام في استقصائها طويل، وللقوم في ذلك أهوية حملت بعضهم على وضع أحاديث في القضية، وبعضهم على تأويل الصحيح على غير وجهه، فالله المستعان.

قال القطب: وترى المخالفين يروون أحاديث لم تصح عن رسول الله وقد يصح الحديث ويؤولونه فينا، وليس فينا، ثم ذكر تأول علي بن أبي طالب للحديث في أهل النهر، وكذا تأول أبي أمامة حديثا رواه أيضًا وتأوله فيمن أنكر التحكيم، وهذا تأويل لم يقم عليه دليل, وكيف لا يحمل الحديث على عباد قومنا مع ما ترى من اجتهادهم, فإنَّ أصحابهم يؤثرون عنهم أشياء من التلاوة والعبارة نحقر صلاتنا مع صلاتهم وصيامنا مع صيامهم فلعل الحديث فيهم, فيكون لكل تأويله وهذا إلزام للخصم بنظير قوله, وأما الحديث فهو عندنا في علماء السوء وفي كل من خالف عمله كتاب الله وسنة رسول الله يَلِيُّ؛ لحديث عبادة بن الصامت الآتي في باب الإمارة، وفيه: ستكون عليكم أمراء يقرأون كما تقرأون ويعملون ما تنكرون، وعكن أن يحمل على غلاة الخوارج من الأزارقة والصفرية القائلين بشرك أهل

الكبائر، فإنهم يجتهدون في التحرر والعبادة لئلا يقعوا في الشرك، ويؤيده ما روى عن رسول الله ﷺ يقول (وهوى بيده إلى العراق): يخرج منه قوم يقرأون القرآن لا يجاوز تراقيهم، يمرقون من الإسلام مروق السهم من الرمية، وحمله على كل من خالف الحق في عبادته أظهر، كما يدل عليه ظاهر قوله عليه السلام يخرج فيكم قوم إلى آخره، فإن لفظ في تدل على أن الخروج بمعنى الوجود بعد العدم والمعنى يوجد فيكم قوم هذا وصفهم. قال: واعلم أن اسم الخوارج كان في الزمان الأول مدحًا؛ لأنه جَمعُ حارجة وهي الطائفة التي تخرج للغزو في سبيـل الله تعالى، قـال الله عزوجل ﴿ وَلَوْ أَرَادُوا ٱلنَّحُرُوجَ لَأَعَدُّوا لَهُ عَدَّةً وَلَكِن كَرِهَ ٱللَّهُ ٱلْبِعَاتَهُمْ فَثَبَطَهُمْ وَقِيلَ أَقْعُدُواْ مَعَ ٱلْقَدَعِدِينَ ﴾ النوبة: ١١ ثم صار ذما؛ لكثرة تأويل المخالفين أحاديث الذم فيمن اتصف بذلك آخر الزمان، ثم زاد استقباحهُ حين استبد به الأزارقة والصفرية، فهو من الأسماء التي اختفى سببها وقبحت لغيرها، فمن ثم ترى أصحابنا لا يتسمون بذلك وإنما يتسمون بأهل الاستقامة؟ لاستقامتهم في الديانة. وعكس هذا الاسم تسمية أهل السنة؛ فإنه كان في الزمان الأول قبيحًا؛ لكون المراد بالسنة التي سنها معاوية في سب على وشتمه في المنابر، فصار ذلك سنة ينشؤ عليها الصغير ويموت عليها، حتى غيَّرها عمر بن عبد العزيز في خلافته، فأهل ذلك الحال هم السنة في ذلك الزمان، ثم اندرس هذا السبب واحتفى وظنوا أن السنة سنة النبي ﷺ، فتمدحوا بذلك وجمعوا بين المتضادين في الولاية، وهم يعلمون أن الحق مع فريق منهم، وخالفوا سنته الأولى حين صارت الدولة لبني العباس من بني هاشم. قلت: روى هذا كله المسعودي والحاكم في تسميتهم بالسنية. قال أحمد أمين في ضحى الإسلام الجزء الثالث: لقد كان في الخوارج كل العناصر التي تكون الأدب، عقيدة راسخة لا تزعزعها الأحداث وتحمس شديد لها تمون بجانبه الأرواح والأموال، وصراحة في القول لا تخشى بأسا ولا ترهب أحدًا، وديمقراطية حقه لا ترى الأمير إلا كأحدهم ولا العظيم إلا خادمهم، ورسموا الطريق الذي ينبغي أن يسلكوه رسمًا مستقيما واضحًا لا عوج فيه ولا غموض، يجب أن يعدل الخليفة والأمراء وإلا يقاتلوا حتى يعزلوا أو يقتلوا، ويجب أن يسير المسلمون حسب نصوص الكتاب والسنة من غير أن ينحرفوا عنها قيد شعرة، وإلا يقاتلوا ليحل معلهم مسلمون مخلصون طاهرون، ويجب أن يسلك السبيل إلى ذلك من غير تقية ولا مجاملة ولا مواربة، ويجب أن يقابل الواقع كما هو، ويشخص كما هو، ويعالج كما هو، على طريقة عمر بن الخطاب لا على طريقة عمرو بن العاص، ووراء ذلك كله نفوس بدوية غالبة فيها كل الاستعداد للقول وفصاحة اللسان، وفيها كل ما تعهده في البدوي من قدرة على البيان وسرعة في البديهة وأداء للمعنى بأوجز عبارة وأقوى لفظ، من هذا كله نرى الخارجي قد اجتمعت له العاطفة القوية والأداة الصالحة للتعبير عنها، وهذا الذي ذكرنا قد جعل لأدبهم لونًا خاصًا غير لون الأدب المعتزلي وغير لون الأدب الشيعي؛ أدب المعتزلة أدب فلسفي فيه عنصر المعاني أغلب وأقوى، وأدب الشيعة أدب باك أو أدب حزين على فقدان الحق أو أدب غضبان على أن الخلافة لم توضع موضعها، أما أدب الخوارج فأدب القوة أدب الاستمانة في طلب الحق ونشره وأدب التضحية، فلا تستحق الحياة البقاء بجانب العقيدة، وأدب التعبير البدوي الذي لا يتفلسف ولا يشتق المعاني ويولدها كما يفعل المعتزلة، هو في بعض الأحيان أدب غضبان ولكنه ليس غضبـــًا من جنس

غضب الشيعة، فالشيعة يغضبون لشخص أو أشخاص ولكن الخوارج يغضبون للعقيدة وللإسلام عامة، بقطع النظر عن الأشخاص، وإن نظروا للأشخاص ففي ضوء العقيدة لا كما يفعل غيرهم من النظر إلى العقيدة في ضوء الأشخاص، وقد يرثون ويبكون ولكنهم حتى في رثائهم وبكائهم أقوياء يذرفون الدمع ليسفكوا الدم، ويبكون الميت ليشجعوا الحي، ويندبون المفقود ليرسموا المثل الأعلى للموجود، لا يعرفون هزلا في الحياة؛ فلا يعرفون هزلا في الأدب ولا يعرفون خمراً ولا مجوناً، فلا نجد في أدبهم خمراً ولا مجوناً إنما يعرفون الجهاد والقتال والتربية المتزمتة القاسية التي تخرج رجالا أقوياء لا يحرصون على الحياة، فكذلك أدبحم، كالذي روى أن مروان أخا يزيد لأمه دخل وهو صغير على عبد الملك بن مروان يبكي لضرب المؤدب له فشق ذلك على عبدالملك وكان عنده أحد الخوارج، فقال له الخارجي: دعه يبكي فإنه أرحب لشدقه وأصح لدماغه وأذهب لصوته وأحرى ألا تأبي عليه عينه إذا حضرته طاعة ربه فاستدعى عبرتها، لا يحبون الكذب ولا يحبون المعاصى فكانوا كما قال المبرد: والخوارج في جميع أصنافها تبرأ من الكاذب ومن ذي المعصية الظاهرة فكذلك أدبهم، قال قائل:

لقد زادَ الحياةَ إليَّ حبًّا بناتي أنمن من الضِّعافِ

فقال عمران بن حطان الخارجي:

وحباً للخروج أبو بلال وأرجو الموت تحت ذُرى العوالي لها واللهِ ربِّ العرش قالي

لقد زاد الحياة إلى بُغضاً أحاذر أن أموت على فراشي فمن يك همه الدنيا فإني

ويقول قائلهم:

ومن يخش أطراف المنايا فإننا لبسنا لهن السابغات من الصبر فإن كريه الموت عند مذاقه إذا ما مزجناه بطيب من الذكر وما رزق الإنسان مثل منية أراحت من الدنيا ولم تخز في القبر إلى أن قال (وروى أبيات عيسى بن فاتك):

إلى الجرد العتاق مسومينا فظل ذوو الجعائل يقتلونا سواد الليل فيه يراوغونا بان القوم ولوا هاريينا ويهزمهم بآسك أربعونا ولكن الخواج مؤمنونا على الفئلة الكثيرة ينصرونا وما من طاعية للظالمينا

فلما أصبحوا صلوا وقاموا فلما استجمعوا حملوا عليهم بقية يسومهم حتى أتاهم يقسول بصيرهم لما رآهم ألفا مؤمن فيما زعمتم كذبتم ليس ذاك كما زعمتم هم الفئة القليلة غير شك أطعتم كال جبار عنيد

ومن أجل هذا كان كلامهم كسهامهم وخطبهم كقلوبهم، يصفهم عبدالله بن زياد فيقول: لكلام هؤلاء أسرع إلى القلوب من النار إلى اليراع، ويروي المبرد أن عبد الملك بن مروان أتى برجل منهم فبحثه فرأي منه ما شاء فهما وعلماً ثم بخثه فرأي منه ما شاء أربا ودهياً، فرغب فيه واستدعاه للخروج عن مذهبه فرآه مستبصراً محققاً، فزاده في الاستدعاء فقال له: لتغنك الأولى عن الثانية، وقد قلت فسمعت فاسمع أقل، قال له: قل، فجعل يبسط من قول الخوارج ويزين له من مذهبهم بلسان طلق وألفاظ بينة ومعان قريبة، فقال عبد الملك: لقد كاد يوقع في خاطري أن الجنة خلقت لهم، وأني أولى بالجهاد منهم. لقد كانت ثقافة المؤارج بحكم غلبة البداوة عليهم ثقافة عربية خالصة لا أثر فيها لفلسفة اليونان

كما هو الشأن في ثقافة المعتزلة، ولا أثر فيها لثقافة الفرس كما هو الشأن في الشيعة. الخوارج ثقافة أدبية لغوية على نمط العرب في ثقافتهم، وثقافة إسلامية على النمط المعهود في عصرهم، من تفهم للكتاب والسنة في سهولة ويسر، فإن جادلوا في الدين فاحتجاج بظواهر النصوص وتمسك بحرفيتها، فكان على أدبهم هذا الطالع، لقد كان مظهر أدبهم من جنس أدب العرب لا كتب تؤلف ولا بحوث تصنف ولا موضوع يحلل، ولكنه شعر كثير وخطب كثيرة وحكم منثورة، وقد أنتجوا في هذا نتاجاً ضاع كثيره وبقي قليله، ولو لم يحفظ لنا المبرد في كتابه الكامل طائفة صالحة منه لعمى علينا أمره، وقد دلنا هذا القليل المروي على الكثير الضائع، كما لم يبق في أيدينا على ما أعلم من دواوينهم إلا ديوان الطرماح الشاعر. انتهى المراد منه.

قلت: وفي ديوان الإمام إبراهيم بن قيس الحضرمي الأباضي مظاهر حية وبسالة نادرة. وقال أبو بلال المرداس بن حدير يرثي عبدالله بن وهب ومن قتل معه بالنهروان:

أبعد ابن وهب ذي النزاهة والتقى ومن خ أحبب بقاءً أو أرجِّي سلامة وقد قة فيا ربِّ سلِّم نيَّتى وبصرتي وهبنر

ومن خاض في تلك الحروب المهالكا وقد قتلوا زيد بن حصن ومالكا وهبنسي التقسى حتى ألاقسى أولائكا وذلك سنة ثمان وثلاثين للهجره وقال العلامة ابن النضر العماني:

فكم هناك من فتى مجندل أشعث في أثوابه لم يغسل ولليتامى والضعيف المُرمَّلُ محكّم مهسلل محكّم مهسلل لقلبه في صدره كإفكل القبال وي ليل التمام الأليل يسأله حائزة التقبيل لا يطعم الغمض مع التململ يهسدّه بصوته المرتسل

بالنهروان وقعة لم تجهل معفر في دمه مرزمًل معفر في دمه مرزمًل قد كان غيشاً للعُفاة النُّرُّل يبيت في عرابه المستقبل ينحب إشفاقاً بدمع مسبل مبتهل يدعو بقلب وجل منتصب لربه مبتهل في حزع منه وفي تنصُّل بات على القرآن في تبتُّل

مثل الأساطين بصدر المجدل<sup>٢</sup>

وسيأتي الباقي في ذكر أقوال الموافقين والمخالفين في المذهب الأباضي.

وللشاعر العماني أبي مسلم الرواحي:

بني هاشم عمداً ثللتم عروشكم علسىغيسر ذنب إنكسارقسطهم

وفي عبد شمس نحدة وظهور وللحور في نفس الحقق نكير

١ )الأفكل: الرعدة.

٢) الأساطين جمع أسطوانة، وهي السارية. والمحدل: القصر.

وقالــوا عَلَــيّ لا ســواه أميــر تمور وأطباق السماء تمور وشقت عن التقوى لهن نحور وهـن بجنَّات النعـيم طيـور كما عقرت بالمشعرين نذور كما نحرت للميسرين حزور وهمامهم تحست العجماج تطمير فإن محب الله فيه غيرور وهيهات عزت منعة وظهور وناصره بالنهروان عقير لما قر عيناً أو يرول تبير ولله في تلك الصدور بحسور وخيل ابن صخر في البلاد تغير ويسمع فيها أشعث وجريسر ونادوا إلى حكم الكتاب نصير وكادت بحور القاسطين تفور جراحات بدر في حشاه تفور

قتلتم جنودًا حكموا الله لاسوى فيا لَدماء في حروراء غودرت وأنفس صلِّيقين أزهقها الردى مخرداة الأشلاء للطير في الفلا على جنبات النهروان عقائر أبيد خيار المسلمين بضحوة يعجبون بالتحكيم لله وحدده فيا أمة المختار هل فيك غيرة ويا ظهرة الإيمان هل فيك منعة ويا لرجال الله أين محمد ولو وقعة كانت بعين محمد فمن لصدور الخيل فوق صدورهم تطل دماء المؤمنين على الهدى ويعصبي ابن عباس إذا لم شعثها على أن علت فوق الرماح مصاحف مكيدة عمرو حين رثث حباله أبا حسن ذرها حكومة فاسق وأنت بغايات الغوي بصير وأنت بسلطان القدير قدير وماجر عير قبلها ونفير وأنست أخسوه والغسدير غسدير يحل عراها فاجر ومبير وأنت بقيد الأشعرى أسير وسبعون ألفا فوقهن هصور بثارات عمار لهنن زفير لــه مــدد مــن ربــه فظهــير ويبكي ابئ صخر قبة وسرير وأنت على والشآم تمور تحوَّزَها أم ذو الفقار كسير وجفن حسام ابن اللعين سهير وهندى هند منجد ومغير لــه في رقــاب المــؤمنين صــي ويلفح حزب الله منه سيعبر  أبا حسن أقدم فأنت على هدى أبا حسن لا تعطين دنيّة أبا حسن لا تنس أحداً وخندقاً أبا حسن أين السوابق غودرت أبا حسن إن تعطها اليوم ولم ترل أبا حسن أطلقتها لطليقها أتحبس خيل الله عن حيل خصمه أثرها رعالاً تنسف الشام نسفة وصلك تغرر الفاسقين بفيلق فلهم يبسق إلا غلسوة وتحسهم فما لىك والتحكيم والحكم ظاهر أفي الــدين شــك أم هــوادة عــاجز يبيت قريسر الجفس بالجفن لاصقاً فلا جبرت حدَّاه إن ظل مغمداً ولا جــبرت حــداه يــوم سـللته أتغمله عن عبد شمس وحزيها فما لك والأبرار تنثر هامهم

بلى فابك خطب بالبكاء جدير غليلا وجرح لا يرزال يفور عراقك لا يلوي عليك ضمير وتخطب فيها والقلوب صحور وأصبحت فذأ والنفير نفور ويعسوب ذاك النحل عنه خبير لهين بزيزاء الحسراء خرير كان دماء المؤمنين خمور فأنت على أي الذنوب نكير ومنهم جحود بالإله كفور حجود وهذا الحكم منك شهير وأنت بأحكام الدماء بصير لفايف من إيمانهم وستور عليهن من كتب السهام سطور بحفيظ دمياء ميا لهين خطير لنصرك حيث المدايرات تمدور على خلقه ورد به وصدور

ذروتهم عصفاً وتبكي عليهم فما هي إلا جذعة الأنف ما شفت ستحصد هذا الزرع مهما تقصدت تنازعها سل السيوف فتلتوي قتلت نفيير الله والسريح فيهم نشدت دوى النحل لما فقدتهم أرقت دماء المؤمنين بريئة عليًّا أمير المؤمنين بقية سمعناك تنفي شركهم ونفاقهم وما الناس إلا مؤمن أو منافق وقد قلت ما فيهم نفاق ولا بحم فهل أوجب الإيمان سفك دمائهم تركتهم جزر السباع عليهم مصاحفهم مصبوغة بدمائهم وكنت حفياً يا بن عم محمد وكنت حفياً أن يكونوا بقية أما والذي لا حكم من فوق حكمه

عليهم من قرع الصفاح فطور فما بقيت عارية ومعير على المؤمنين الصالحين شهير على ثفنات العابدين يجور وقبراءكم تحبت السيوف شطور وأشعث شيطان ألــد كفــور بأوجههم نور اليقين ينور لهم أثر في الصالحين أثمير أناجيلهم وسط الصدور سطور أويسس ومسن بسدر هنساك بسدور بأيــديهم منهـا نــدي وعبــير فكيف أبا السبطين ساغ فطور وذاك إلى يــوم النشــور يثــور فنحن على سير النبي نسير إذا اشتبهت للمارقين أمور وما شــذً عنه فتنــة وغــرورُ لقدمأ أعاروك الجماجم خشعآ فقصعتها إذ حكمت حكم ربحا فيا أسفاً من سيف آل محمد نبا عن رؤوس الشام في الحق وانشني أحسدرة الكرار إن خيساركم أحيدرة الكرار تابعت أشعثاً أعشرون ألف قلبهم قلب مؤمن بماليل أفنوا في العبادة أنفساً أسود لدى الهيجا رهابين في الدجي وفي القوم حرقوص وزيد وفيهم ومسن بيعسة الرضوان فسيهم بقيسة أكلــــتهم في فطـــرة صــايم فيافتنــة في الــدين تــار دخانهــا بحونا بحمد الله منها على هدى بصايرنا من ربنا مستمدة وثقنا بأن البدين عبروة أمرنا قال في كتاب بيان الشرع (وهو من الكتب العمانية القديمة المعتبرة المعتمدة): قيل لما قتل علي بن أبي طالب أهل النهروان أمر بعيابهم فجمعت، فإذا مصاحف وترايس، فذكروا أنه أصيب في عسكرهم أربعة آلاف مصحف إلا مصحف، فبكى على حتى كادت نفسه تخرج. ويقال: إنه دخل على ابنته أم كلثوم فهنأته بالظفر بهم، فقال على: أصبح أبوك من أهل النار إن لم يرحمه الله.

قال ابن الأثير: قيل وأخذ ما في عسكرهم من شيء، فأما السلاح والدواب وما شهدوا به عليه فقسمه بين المسلمين، وأما المتاع والإماء والعبيد فإنه رده إلى أهله حين قدم.

وعند فقهاء الإباضية أن عليًّا مستحل في قتلهم، وأنه تجزيه التوبة من غير عزم، وهذا هو حكم المستحل إن أراد التوبة، بخلاف الذي يأتي الشيء وهو يعلم أنه حرام، فهذا لا توبة له إلا برد المظالم والتخلص إلى أربابها.

والحاصل أن أهل النهروان قوم قاتلوا مع على يوم الجمل وقاتلوا معه يوم صفين وهم حريصون على بقاء إمامته وتوفير دولته وبذل النفس والنفيس في نصرته، فلما حكَّم أخذهم الغيظ فاعتزلوه وقتلهم وقتلوه وما أشبههم بعمر بن الخطاب إذ استنكر صلح الحديبية مع النبي على لكن رده الوحي إلى الحق، وهنا انقطع الوحي ﴿ وَمَا كَانَ لِمُوْمِنِ وَلَا مُوْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا أَن يَكُونَ هُمُ ٱلْخِيرَةُ مِن المُحرومِ وَمَا كَان يَعْصِ اللّهَ وَرَسُولُهُ وَمَا لَلْهُ مَرِينا الله المعروف آمرون وعن المنكر ناهون وعلى المضارة قائمون وللزكاة فاعلون وللمعروف آمرون وعن المنكر ناهون وعلى الخيرات محافظون، وفيهم القراء والصحابة الأكرمون، ففي النهار هم صائمون

وفي الليل قائمون وللقرآن تالون، ﴿ إِن تَسْخُرُواْ مِنَّا فَإِنَّا نَسْخُرُ مِنكُمْ كَمَا تَسْخَرُونَ (٣٠) ﴾ هود: ٢٨.

بت ل تُحاكى رسم قبر كأنه تضمّن محداً عدلياً وسؤدداً فيا شحر الخابور مالك مورقاً في لا يحبُّ الزاد إلا من التقى ولا الذخر إلا كلا حرداء صلام كأنك لم تشهد هناك ولم تقمم مناك ولم تقمم

على جبلٍ فوق الجبال مُنيفِ وهمة مقدام، ورأي حصيفِ كأنك لم تحزن على ابن طريفِ ولا المال إلا من قنى وسيوفِ معاودةٍ للكرِّ بين صفوفِ مقاماً على الأعداء غير خفيف

ولم تستلم يوماً لورد كريهة ولم تسع يوم الحرب، والحربُ لاقحٌ حليف الندى ماعاش يرضى به الندى فقدناك فقدان الشباب وليتنا وما زال حتى أزهق الموت نفسه ألا يا بقومي للحمام وللبلي ألا يا لقومي للنوائب والردى وللبدر من بين الكواكب إذهبوي ولليث كل الليث إذ يحملونه ألا قاتل الله الحشى حيث أضمرت فان يك أرداه يزيد بن مزيد عليه سلام الله وقفًا فإنني وقالت ايضاً:

ذكرتُ الوليلَ وأيّامَهُ

فأقبلت أطلبه في السّماء

أضاعك قومُك فليطلبوا

ولو أن السُّيوفَ التي حَدُّها

نَبَتْ عنكَ أو جعلتْ هيبةً

إذ أ يص يص

من السرد في خضراء ذات رفيف وسمئر القنا ينكزنها بأنوف فإن مات لا يرضى الندى بحليف فديناك من فتياننا بألوف شجى لعدو أونجا لضعيف وللأرض همت بعده برجوف ودهبر ملح بالكرام عفيف وللشمس لما أزمعت بكسوف إلى حفرة ملحودة وسقيف فتى كان للمعروف غير عيوف فرئ زحوف لفها بزحوف أرى الموت وقاعًا بكل شريف

إذِ الأرضُ من شَخْصه بَلْقَعُ كما يبتغي أَنْفَه الأَجْدَعُ الأَجْدَعُ إِفَادةً مِثْلِ الذي ضَيَّعُوا يصِيبُك تَعلَمُ ما تصنع وجوفاً لصَوْلِك لا تَقْطَع

## خاتهـــة

في فضــل الصحابة ومنزلتهم رضي الله عنهم

### خاتمة في فضل الصحابة ومنزلتهم رضي الله عنهم

وفي البخاري عن عمران بن حصين قال رسول الله ﷺ: "خير أمتي قرني ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم" والأحاديث في فضلهم كثيرة عامة وخاصة، ولا تكاد تجد واحدًا منهم إلا وله مزية حاصة به، رضي الله عنهم وجازاهم عن الإسلام وعن نبيه خيرًا.

فإن قلت: قد ثبت أن فيهم الزاني والسارق والقاتل والفاسق والسكران، وقد رجم رسول الله على زانيهم، وقطع يد سارقهم، وقتل القاتل، وحكم الله على حديث الفاسق منهم بالتبين، وجلد السكران... قلت: هذه الآيات والأحاديث عامة، واختلف العلماء في حكم العام، فقالت الحنفية: إن حكم العام إثبات

الحكم في جميع ما يتناوله من الأفراد قطعًا ويقينا، وذهبت الأباضية والشافعية وجمهور المتكلمين إلى أن إثبات ذلك الحكم في الأفراد ظنًا لا قطعا ويقينا، والدليل على القول الأحير قول الله تعالى ﴿ وَعَدَاللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَتِ مِنْهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ النح: ٢٩ فربط مغفرة ذنوبهم وثوابهم إذا قرنوا الإيمان بالعمل الصالح "قل آمنت بالله ثم استقم". وقوله تعالى ﴿ إِنَّ ٱلَّذِيبُ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُوكَ اللَّهَ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ فَمَن نَّكَثَ فَإِنَّمَا يَنكُثُ عَلَى نَفْسِيهِ ، إلى النتج ١٠ فدلت أن في المبايعين تحت الشحرة من يحتمل نكثه، وقوله تعالى حكاية عن الملائكة ﴿ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ الشورى: ٥ قيدها بقوله ﴿ وَيَسْتَغْفُرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ غافر: ٧ لأن أهل الأرض فيهم المشرك ومن لا يستحق الاستغفار، وقوله تعالى في ريح عاد ﴿ مَانَذَرُ مِن شَيْءٍ أَنَتْ عَلَيْهِ إِلَّا جَعَلَتْهُ كَالرَّمِيمِ ﴾ الناربات: ٢؛ وقوله تعالى في ذكر بلقيس ﴿ وَأُوبِيَتْ مِن كُلِّ شَيْءٍ وَلَهَا عَرْشٌ عَظِيمٌ ﴾ السل: ٢٣ فإن قلت: فما القول في البراءة من العاصى منهم؟ قلت: هم كغيرهم؛ بدليل أن النبي ﷺ بريء من الثلاثة الذين خلَّفوا حتى ضاقت عليهم الأرض بما رحبت، وقصتهم مشهورة مجمع عليها، وهذا هو معنى البراءة التي هي بغض العاصي وحب المطيع، وهذه البراءة لا تنافي سعادتهم في الآخرة، فهي نوع قطع يد السارق ورجم الزاني المحصن، قال ﷺ: "حكمي على الواحد حكمي على الجماعة"، وقال عمار بن ياسر لعائشة رضى الله عنها: "نعلم أنك زوجة رسول الله ﷺ في الدنيا والآخرة، ولكن لا نتركك تعصين الله بين أظهرنا"، وكان الإمام على يلعن معاوية وعَمْرًا في صلاته كما قال ابن الأثير وغيره، والصحابة أسوة وقدوة، لكن اللعن عندنا غير مستحسن وما بعبادة، قال رسول الله ﷺ: "اذكروا الفاسق بما فيه يحذره الناس"، وقال الله: ﴿ وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسَنًا ﴾ النه: ٩٨ مطيعهم وعاصيهم، وفي المبرد قال عمرو بن العاص لعائشة رضي الله عنها: لوددت أنك قتلت يوم الجمل، فقالت: وليمَ؟ لا أبالك، فقال: كنت تموتين بأحلك وتدخلين الجنة ونجعلك أكبر التشنيع على على.

هذا هو المذهب الوسط الذي اعتمده الإباضية، عكس اعتقاد فرق الخوارج الذين يحكمون بشرك المرتكب الكبيرة، وعكس معتقد غيرهم الذين يعذرون بعضا العاصي منهم ويتولونهم، وهم مع هذا كلامهم متناقض؛ فتراهم يعذرون بعضا ويشتمون بعضًا، وإذا أعيتهم الحجج والأدلة نسبوا اللوم والشتم إلى الضعفاء، فالزط والسبائية وابن الكواء وغيرهم إنما يقاتلون تحت قيادة السادة الصحابة، فلو أمسك أولئك واعتزلوا القتال اعتزل هؤلاء.

فإن قلت: فما القول في عدالتهم؟ قلت: هم عدول، إلامن صح منه أنه يستحل الانتهاك، فقد أورث الشبهة في قوله. روى الطبري وابن الأثير وغيرهم من المؤرخين حديث خروج عائشة وطلحة والزبير إلى البصرة، وأنهم وردوا بالليل ماء يقال له "الحوأب" عليه أناس من بني كلاب، فقالت عائشة: ما اسم هذا الماء؟ فقال السائق: الحوأب، فاسترجعت وقالت: ردوني إلى حرم رسول الله، وذكرت أن رسول الله عليه السلام قال: كلاب ماء يقال له الحوأب قد تنبح امرأة من نسائي وهي فيه راكبة معصية، فقال عبدالله بن الزبير: ليس هذا بالحوأب وقيل القائل الزبير، وكان في ساقة الناس. قال المسعودي: وهو من ولد عبدالله بن مسعود فلحقاها فأقسما أنه ليس بالحوأب، وشهد معهما خمسون عبدالله بن مسعود فلحقاها فأقسما أنه ليس بالحوأب، وشهد معهما خمسون عبدالله بن مسعود فلحقاها فأقسما أنه ليس بالحوأب، وشهد معهما خمسون عبدالله بن مسعود قلحقاها فأقسما أنه ليس بالحوأب، وشهد معهما خمسون

وقال أحمد أمين في كتابه "ضحى الإسلام": "وللمعتزلة بعد ذلك آراء سياسية في الإمامة وفي أحداث التاريخ الإسلامي، وإن لم يتفقوا عليها اتفاقهم على الأصول الخمسة السابقة، وهم وإن اختلفوا فيما بينهم في آرائهم فعلى قولهم جميعاً مسحة من حرية الرأي وتسريح المسائل ووضعها موضع النقد، وفي كلامهم ما يدل دلالة واضحة على أنهم وضعوا الصحابة والتابعين موضع الناس يخطئون ويصيبون ويصدر منهم ما يمدح وما يذم، ولم يتحرجوا من ذلك كما تحرج غيرهم، فوضعوا الصحابة وكبار التابعين في دائرة لا يستباح مهاجمتها، بل قالوا: إنا رأينا الصحابة أنفسهم ينقد بعضهم بعضًا، فلو كانت الصحابة عند أنفسها بالمنزلة التي لا يصح فيها نقد ولا لعن لعلمت ذلك من حال نفسها؟ لأنهم أعرف بمحلهم من عوام دهرنا، وهذا طلحة والزبير وعائشة ومن كان معهم وفي جانبهم لم يروا أن يمسكوا عن على، وهذا معاوية وعمرو بن العاص لم يقصروا دون ضربه وضرب أصحابه بالسيف، وكالذي روى عن عمر من أنه طعن في رواية أبي هريرة وشتم حالد بن الوليد وحكم بفسقه وحوّن عمرو بن العاص ومعاوية، ونسبهما إلى سرقة مال الفيئ واقتطاعه، وقلَّ أن يكون في الصحابة من سلم من لسانه أو يده، إلى كثير من أمثال ذلك ما رواه التاريخ. قالوا: وكان التابعون يسلكون بالصحابة هذا المسلك، ويقولون في العصاة منهم هذا القول وإنما اتخذهم العامة أربابا بعد ذلك، والصحابة قوم من الناس لهم ما للناس وعليهم ما عليهم، من أساء منهم ذممناه، ومن أحسن منهم حمدناه، وليس لهم على غيرهم كبير فضل إلا بمشاهدة الرسول ومعاصرته لا غير، بل ربما كانت ذنوبهم أفحش من ذنوب غيرهم؛ لأنهم شاهدوا الأعلام والمعجزات، فمعاصينا أخف، لأننا أعذر "انتهى.

قلت: بل روي عن بعض أعلام أهل البيت النبوي أنه قال: ذنوبنا أعظم من ذنوب الناس قياسًا على زوجات النبي ﷺ؛ إذ قال الله في شأنهن ﴿ يَنْسَأَةَ ٱلنَّيِّيِّ مَن يَأْتِ مِنكُنَّ بِفَلْحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ يُصَلَّعَفَ لَهَا ٱلْعَذَابُ ضِعْفَيْنِ ﴾ الأحاب: ٣٠ ، وفي مسند الربيع وغيره من كتب الإباضية أحاديث كثيرة عن الخلفاء الأربعة وعن الصحابة، حتى عن مروان ومعاوية وهي صحيحة معمول بها، وفي صحيح مسلم لما نزلت هذه الآية ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلأَقْرِيرِي ﴾ الشعراء: ٢١٤ دعا رسول الله يَلِيُّ قريشًا فاجتمعوا فعمَّ وخصَّ، فقال: "يا بني كعب بن لؤي أنقذوا أنفسكم من النار، يا بني عبد شمس أنقذوا أنفسكم من النار، يابني عبد مناف أنقذوا أنفسكم من النار، يا بني هاشم أنقذوا أنفسكم من النار، يا فاطمة أنقذي نفسك من النار، فإنى لا أملك لك من الله شيئًا، إن لكم رحما سأبلها ببلالها ` ولا أغنى عنكم من الله شيئًا". وفي الترمذي من حديث ابن عمر: "والذي نفسى بيده، لو كانت فاطمة سرقت لقطعت يدها"، فقطع يد المخزوميه في البخاري "ألا وإنه يجاء برحال من أمتى فيؤخذ بهم ذات الشمال فأقول يا رب أصيحابي -وفي نسخة أصحابي- فيقال إنك لا تدري ما أحدثوا بعدك، فأقول كما قال العبد الصالح ﴿ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَّا دُمَّتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَفَيْتَنِي كُنتَ أنتَ ٱلرَّقِيبَ عَلَيْهِمُّ وَأَنتَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدً ﴾ المائدة: ١١٧ فيقال: إن هؤلاء لم يزالوا مرتدين على أعقابهم منذ فارقتهم" ورواه الربيع بن حبيب مطولا.

١) ومعنى سأبلها ببلاها أي أصلكم في الدنيا.

قال القطب: "وأفضل الناس بعد رسول الله الله الله على أبو بكر وعمر، ويقطع لهما بالجنة". ولم يثبت مع علماء الأباضية أحاديث القطع بالجنة للعشرة المبشرين بالجنة، وهي على كل حال آحادية رضي الله عن الصحابة أجمعين وعن التابعين وتابعي التابعين إلى يوم الدين.

# الباب الثاني

في التابعين وإنشاء

المذهب الأباضي

# فصل

جابربنزيد

## الباب الثاني في التابعين وإنشاء المذهب الأباضي فصل جابر بن زيد

قال ابن القيم في أعلام الموقعين عن رب العالمين بعدما ذكر المفتين من الصحابة ذكر التابعين، وابتدأ بأهل المدينة وفقهائها، وثنى بمكة المكرمة وفقهائها وثلث بالبصرة الغرّاء وذكر من فقهائها المفتين الموقعين عن رب العالمين أبا الشعثاء حابر بن زيد.

قلت: هو ثقة بإجماع المحدثين والفقهاء، وأحاديثه في البخاري ومسلم وأبي داود، وله المدونة الكبرى، ذكرها في كشف الظنون، قال القطب: وقر بعير، وقيل وقر عشرة أبعرة، كانت بالمكتبة الكبرى في بغداد، وأخذ منها بعض علماء نفوسة نسخة في زمان الإمام أفلح بن عبد الوهاب بن عبد الرحمن الفارسي، من أئمة القرن الثاني والثالث للهجرة، ولكنها ضاعت ولم نجدها.

ولد جابر سنة واحد وعشرين، وقيل سنة اثنتين وعشرين، وقيل سنة ثماني عشرة في خلافة عمر بن الخطاب رضي الله عنه، وتوفي عام ثلاثة وتسعين على ما رواه الإمام أحمد، وقيل سنة ثلاث وماية على ما رواه ابن سعد، وقيل سنة ستة وتسعين، والصحيح الأول، وهو رواية أبي عبيدة مسلم أحد تلامذته الكبار، وكانت وفاته في السنة والأسبوع التي مات فيها أنس بن مالك الصحابي الجليل.

قال العلامة الشماخي: جابر بحر العلم وسراج الدين، أصل المذهب وأسته الذي قامت عليه آطانه، خرج جابر في شبابه من وطنه فَرْق من أعمال نزوى عاصمة عُمان الثانية، فسكن البصرة طالبًا للعلم، وأصله من ولد عمرو بن

اليحمد الأزدي، ويكنى أبا الشعثاء بابنته الشعثاء المشهور قبرها الآن ببلدة فرق، وعاش بالبصرة مترددًا إلى المدينة المنورة، واحتمع بعدد كبير من أصحاب النبي على قال حابر: "أدركت سبعين من أهل بدر من أصحاب النبي على فحويت ما عندهم إلا البحر" يعني ابن عباس، وليس ابن عباس من أهل بدر، فالاستثناء منقطع. وقال أيضًا: "أدركت جماعة من أصحاب النبي على فسألتهم عما إذا كان النبي على عملي خفيه فقالوا: لا" وقال في باب العلم من المسند: أدركت ناسًا من الصحابة أكثر فتياهم حديث النبي على "، وقال في صلاة الخوف: "حدثني جملة من أصحاب النبي على ".

هؤلاء هم شيوحه الذين أخذ العلم عنهم، فروايته في المسند عن ابن عباس وعائشة أم المؤمنين وابن عمر وأبي هريرة وأنس بن مالك وأبي سعيد الخدري ومعاوية وعلي بن أبي طالب ومروان بن الحكم وغيرهم، بعضهم بالمشافهة وبعضهم بالبلاغ من طريق الثقات. وقال في كتاب رحمة الأمة: "كان ابن عباس يستخلف حابر بن زيد في الفتيا". روى الإمام الكدمي العماني أحد الأعلام في القرن الرابع صاحب كتاب الاستقامة وكتاب المعتبر قال في الجامع المفيد من حواباته: "إن آمنة زوج حابر بن زيد اكتوت لعلة بما فغضب عليها حابر وهجرها، وفي حجة لهما وعمرة وزيارة اشتكت به مع شيخه ابن عباس هجرانه لها، فقال: إنما لم تتوكل على الله، والله يقول: ﴿ وَمَن يَتُوكُلُ عَلَى اللهِ فَهُو حَسَبُهُ تَهُ لَا الله ابن عباس: أفلا تكمل الآية ياجابر يعني قوله تعالى: ﴿ فَدَ الطلاق: ٣ ، فقال له ابن عباس: أفلا تكمل الآية ياجابر يعني قوله تعالى: ﴿ فَدَ اللهُ لِكُلِّ شَيْءٍ فَدُرًا ﴾ الطلاق: ٣ فرضي عنها". قال أبو طالب مكي وهو

أندلسي الأصل في كتابه "قوت القلوب": "إن ابن عباس قال اسألوا جابر بن زيد؛ فلو سأله أهل المشرق والمغرب لوسعهم علمه".

وقال ابن عباس رضي الله عنه: "عجبًا لأهل العراق! كيف يحتاجون إلينا ومعهم جابر بن زيد". ورأى جابر بن زيد رجلا يصلي على ظهر الكعبة فقال: "من المصلي لا قبلة له"، فسمعه ابن عباس وكان في المسجد فقال: "إن يكون في البلاد جابر بن زيد فهذا من قوله". وقال ابن عباس رضي الله عنه: "جابر بن زيد أعلم الناس بالطلاق".

كان لجابر بن زيد المكانة العليا مع ابن عباس وعائشة أم المؤمنين، وهما أغلب من أخذ عنهم، وكانت عائشة تقدم له وسادة إذا دخل معها، وكان يسألها عما دقَّ وجلَّ، ودخل عليها هو وأبو بلال مرداس بن حدير فذكرا لها حديث خروجها على الإمام على فتابت من ذلك واستغفرت.

دخل جابر المسجد الحرام ورأى الناس متحيرين، وذلك زمان هدم الحجاج الكعبة، فطاف بالناس وهو يتلو: ﴿ إِنَّما أَمِرْتُ أَنْ أَعْبُدُ رَبَ هَمْنِهِ الْبَلْدَةِ اللَّذِي الْحَبَةَ، فطاف بالناس وهو يتلو: ﴿ إِنَّما أَمِرْتُ أَنْ أَعْبُدُ رَبَ هَمْنِهِ الْبَلَدَةِ اللَّذِي الطبقات: "قال إياس بن معاوية: رأيت البصرة وما فيها مفت غير جابر ابن زيد". وقال محمد بن محبوب العالم العماني من علماء القرن الثالث للهجرة: "جابر أعلم من الحسن البصري، ولكن جابر للقوم والحسن للعامة، يعني أنه يعظهم، وأما الفتوى فكانت لجابر خاصة، قال الربيع ابن حبيب عن ابنة مطرف قالت: أتيت جابرًا فيما يبلى به الناس، فما أعلم أي كلمت فقيها ولا عالماً ولا أميرا أعلم ولا أعقل منه. وسألته امرأة أخرى عن حر يخطب جاريتها، فقال: لا تزوجيه، ثم راجعته بأن قال الخاطب: إن لم

تزوجيني زنيت بما، فقال: الآن زوجيه فهذا هو العنت. كان غاية في الأخلاق والجود والكرم، خرجت زوجته آمنة إلى الحج ولما رجعت شكت إليه سوء معاملة الجمال، فخرج إليه وأدخله داره واشترى لإبله علفًا، وعولج له طعام، واشترى ثوبين كساه بهما، ودفع له ما كان مع آمنه من قربة وأداوة وغير ذلك، فقالت: أخبرتك بسوء العشرة ففعلت ما أرى؟! فقال: افنكافيه مثل فعله فنكون مثله، بل نكافيه بالإساءة إحسانا وبالسوء خيرًا. وأهدت إليه امرأة جزورًا فأمر أحد تلامذته بنحرها وتجزئتها على الجيران، فأكثر حزء أبي الشعثاء، فقال: أكل جيراننا أصاب مثل هذا؟ قال: لا، قال: واسؤتاه ساو بيننا وبين جيراننا. واطلع أبو الشعثاء فإذا برجل من الأكادين يبكي ويمسح دموعه، قال: مالك ويحك؟ قال: صبيان دربكم هذا نزعوا مني قنوين، حئت بمما إلى صاحب الأرض، فإني أخاف أن لا يصدقني، فبعث جابر إلى بعض أصحابه له نخل، فأخذ قنوين فبعث بحما إليه. وخرج يومًا يريد الجمعة، فتلقاه الناس منصرفين، فشق عليه ذلك وقال: اللهم لك عليّ أن لا أعود، وكان يصليها خلف زياد وولده عبيد الله وخلف الحجاج، وكان من تلامذته حبيب أبو الربيع المحدث صاحب المسند، وعتب عليه حضور الصلاة خلف الحجاج، فقال جابر: إنها صلاة جامعة وسنة متبعة. وقيل: إن جابرًا صلى بالإيماء يوم الجمعة والحجاج يخطب إلى أن فات الوقت، وقال جابر بن زيد: اليوم ينفع كلُّ ذي علم علمه، قيل فات وقت الظهر ودخل وقت العصر فخشي جابر فواته أيضًا، وقد فهم الحجاج أن جابرًا صلى بالإيمان، فقال الحجاج: قد عرفنا من صلى ومن لم يصلّ. وكتب أهل عمان لجابر يسألونه هل يأت الجمعة من لا يسمع النداء، فكتب إليهم حابر: لو لم يأت إلا من يسمع النداء، لأقل الله أهلها، تؤتى من رأس فرسخين وثلاثة، وفي رواية: وقدر أن يأوي إلى منزله قبل الليل فعليه الجمعة.

لقد امتلأت الكتب العمانية والمغربية بفتاوى جابر ورواياته في الحديث، لو حاولنا جمعها لما كانت دون ما يروى عن مدونته المشهورة. قال أبو سفيان محبوب بن الرحيل القرشي: إن أبا الحر علي بن الحصين العنبري قال لأبي عبيدة مسلم أبي كريمة التميمي بالولاء: أقم للناس خمسة أيام بعد الموسم فأبي، فقيل له: عليك بضمام بن السائب، وكان الندب من عمان، فقال: أو عنده من العلم ما يكتفي به الناس؟ قالوا: وفوق ذلك، فأتاه وقام للناس، وكثر السؤال وكان حوابه: سألت حابرًا وسئعت حابرًا وقال حابر.

ومن قواعده المشهورة: ليس للعالم أن يقول للجاهل اعلم مثل علمي وإلا قطعت عذرك، وليس للجاهل أن يقول للعالم ارجع إلى جهلي وضعفي وإلا قطعت عذرك، وإذا قال العالم ذلك قطع الله عذر العالم، وإذا قال الجاهل ذلك قطع الله عذر الجاهل. وقال ضمان: كان جابر يأتي الخوارج الذين استحلوا أموال أهل القبلة وسبي ذراريهم ونساهم، فيقول لهم: أليس قد حرم الله دماء المسلمين بدين؟ فيقولون: نعم، وحرم الله البراءة منهم بدين؟ فيقولون: نعم، فيقول: أو ليس قد أحل الله دماء أهل الحرب بدين بعد تحريمها بدين؟ فيقولون: بلى، فيقول: وحرم الله ولايتهم بدين بعد الأمر بحا بدين؟ فيقولون: نعم، فيقول: هل أحل ما بعد هذا بدين؟ فيسكتون.

قيل: وكتب الحجاج إلى يزيد بن أبي مسلم كاتبه: لقد وقع في نفسي شيء من القدر فالتمس لي عالما، فكتب يزيد إلى جابر وكان صديقًا له، فأجابه: قل للأمير يتدبر خطبته، فإن فيها بيان ما سئل عنه، فرددها مرارًا كل ذلك لم ينتبه، ثم بعد ذلك انتبه، فقال: من يهدى الله فهو المهتدى ومن يضلل فلا هادي له، قال: ويحك يا يزيد ما أعلم صاحبك.

وروي أنه كان في سحن الحجاج، فعرضت مسألة الخنثى فلم يوجد لها مفتيا، فقيل للحجاج: عليك بجابر، فأتي به في أصفاده، فقال: أتستفتوني وفي رجلي قيودكم؟! قالوا: نعم، قال: اعتبروا المبال. قيل لسعيد بن المسيب قال: صدق، وإن بال منهما فالحكم للأغلب.

لقد حبس نفسه للحج، ويقال إنه حج أربعين حجة، ومنعه ذات سنة أمير البصرة لحاجة الناس إليه، فلما كان غرة ذي الحجة جاءه الناس فقالوا: أصلحك الله قد هل هلال ذي الحجة، قال: فأرسله، فخرج من السجن، فأتى منزله وناقته حوله في الدار قد كان هيأها للخروج، فأخذ يشد عليها الرحل ويتلو: ﴿ مَا يَفْتَحِ اللهُ لِلنَّاسِ مِن رَحْمَةٍ فَلَا مُسْكِلُ لَهَا ﴾ فاطر: ٢ يا آمنة أعندك شبيء؟ قالت: نعم، فهيأته في جرابين، فقال: من سألك فلا تخبريه بمسيري يومي هذا، فخرج من ليلته وانتهى إلى عرفات، والناس في الموقف، فضربت بجرانها الأرض وتجلحت، فقال الناس: ذكها ذكها، قال: حقيق لناقة رأت هلال ذي الحجة بالبصرة أن لا يفعل بها هذا، ثم سلمها الله تعالى، وقد كان سافر عليها أربعا وعشرين مرة بين حج وعمرة.

ودخل ثابت البناني على جابر حين احتضر فقال: هل تشتهي شيئًا قال: إني لأشتهي أن ألق الحسن البصري قبل أن أموت، فخرج ثابت فأعلمه بقول جابر وكان مستخفيًا من الحجاج، فركب بغل ثابت على السرج، وركب خلفه

ثابت بطيلسانه، فلما دخل على أبي الشعثاء وهو مضطجع انكب عليه الحسن وهو يقول: قل لا إله إلا الله، فرفع جابر عينيه وهو يقول: أعوذ بالله من غدو أو رواح إلى النار، فقال: قل لا إله إلا الله، فقال: أعوذ بالله من غدو أو رواح إلى النار، ثم قال: يا أبا سعيد ﴿ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ ءَايَنتِ رَبِّكَ لَا يَنفُعُ نَفْسًا إِيمَنْهَا لَمْ تَكُنْ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْكَسَبَتْ فِي إِيمَنِهَا خَيْرًا ﴾ الانعام: ١٥٨ فقال الحسن: هذا والله الفقيه العالم، ثم قال: يا أبا سعيد أحبرني عن حديث ترويه عن رسول الله عليه في المؤمن إذا حضرته الوفاة فقال: قال عليه السلام: "إن المؤمن إذا حضرته الوفاة وجد على كبده بردًا"، فقال جابر: الله أكبر! اللهم إني أجد بردًا على كبدي، ثم قبض رحمة الله عليه. كان يزيد بن أبي مسلم كاتب الحجاج صديقاً لجابر فوفد إليه مرة فأدخله على الحجاج، فقال: أتقرأ؟ قال: نعم، قال: أتفرض؟ قال: نعم، فعجب به، فقال: لا ينبغي أن نؤثر عليك أحدًا، نجعلك قاضياً للمسلمين، قال جابر: أنا أضعف من ذلك، قال: وما بلغ من ضعفك؟ قال: يقع بين المرأة وخادمها شر فما أحسن أن أصلح بينهما، فقال: إن هذا لهو الضعف، قال: فهل لك من حاجة؟ قال: نعم، قال: وما هي؟ قال: تعطيني عطائي وتدفع عني المكروه، قال الحجاج: هذا لا يستقيم أن نعطيك من بيت مال المسلمين ولا نستعملك لهم، فقال يزيد: هنا خصلة تخف على الشيخ وفيه عون للمسلمين تجعله في أعوان صاحب ديوان البصرة، قال: كذلك، فلمَّا خرجا قال جابر: ما صنعت شيئًا؟ أتراني أكون عونا لصاحب الديوان، فقال يزيد: أكتب لصاحب الديوان أن لا يكلفك مؤنة ويعطيك عطاءك كاملاً، وكان عطاؤه سبعمائة أو ستمائة، وكان في ديوان المقابلة، وكان يزيد شديد الحب ۱۱۰ فصل جابر بن زید

لجابر، فخرج إليه ذات مرة إلى واسط في يوم جمعة، فلما تغديا دعا يزيد بجارية له فحاءت بغالية فغلت بحا رأس حابر ولحيته، فقال: اسرج على البرذون لأبي الشعثاء، قال: اعفني من البرذون، قال: فالبغلة، قال نعم، فخرج فقال للغلام: قف لي على باب المسجد بموضع سماه، وأخذ على دجلة ونزل وغسل رأسه ولحيته ودلكها دلكا شديدًا يقول: اللهم لا تجعل حظي منك منزلتي عند هؤلاء القوم، ثم حاء إلى المسجد، فلما حضر خروج حابر تنافست امرأتا يزيد في زاده فصنعتا له شيئا كثيرًا، وكان معه عمارة بن حيان أحد تلامذته، فلما ركبا السفينة قال لعمارة: لا تدع أحدًا من أهل المركب يفتح زاده، فلما انتهى إلى البصرة قال: بقي حرابان أحملهما إلى الصبيان، قال: صبهما على ظهر السفينة، وأطعم ملاحيك وادفع إليهم ما بقي. وكتب يزيد يومًا من الأيام لجابر أن التمس لي مملوكا قد صلى لأعتقه، فاشتراه حابر، وأرسله إلى يزيد فأعتقه، فلما رجع التمس أحسن حدي فشواه وأهداه لجابر فرده إليه، فالتمس أحسن منه ظنًا منه أن حابرًا لم يكفه فزجره وقال: من سعى في مثل هذا فلا تحل له الهدية.

وفي كتاب السير من رواية أبي سفيان محبوب بن الرحيل قال: أتى شاب أبا الشعثاء فقال: أي الجهاد أفضل؟ قال: قتل حردلة، والشاب لا يعرفه، فأراه إياه في المسجد، ووضع يده عليه لئلا يخطئه، فضربه بين كتفيه ضربة بحنجر قد سمّه، فأحذ القاتل، وقال له الوالي: قد علمت أنك لم تفعل هذا من نفسك وإنما أمرت فدلني على من أمرك، فقال: دع عنك هذا، فقتله. وكان حردلة سعى بجماعة من المسلمين فقتلوا، وحرج ابن لجابر وهو قاعد على باب داره، فقبله ومسح على رأسه وقال لجلسائه: أتروني أحبه؟ قالوا: أجل، قال: صدقتم والله

إني لأحبه، وما من نازل ينزل به أحب إلى من الموت ينزل به وبإخوته ثم ينزل بي ثم بآمنة، قالوا: فآمنة أعز عليك من ولدك، قال: ما هي بأعز عليَّ منهم، ولكن لا أحب أن أبقى في الدنيا يومًا واحدًا عازبًا، وكان كما تمنى.

قال أبو سفيان: نفى الحجاج جابرًا وهبيرة جد أبي سفيان إلى عمان، وكأنه عاد إلى البصرة؛ لأنه توفي بها. وقال جابر: سألت ربي امرأة مؤمنة وراحلة صالحة ورزقًا كفافًا فأعطانيهن. وأفتى جابر بصوم الحي عن الحي، ثم رجع عن هذا الإفتاء إلى الإطعام.

له أقوال يعمل بغيرها في المذهب الإباضي، منها: تحريمه نكاح الصبيان؛ وهو ترويج الصبي بالبالغة، ويرى ترويج الصبي بالصبية أو تزويج الصبي بالبالغة، ويرى فعل النبي على خاصًا به. ومنها جعله الخلع فسحًا للنكاح لا طلاقا، وهذا القول محكي عن ابن عباس، واحتج له نور الدين السالمي. ومنها كراهته الجمع بين بنات العم خوف القطيعة، وعند أكثر العلماء أنها كراهة تنزيه لا كراهة تحريم. ومنها إيجابه الزكاة في الزيتون، وهو قول لابن عباس والزهري. ومنها تكرار العمرة في السنة أكثر من مرة، فعنده أنها ممنوعة.

أخذ عنه العلم عدد كبير من التابعين؛ منهم قتادة ومنهم عمرو بن دينار ومنهم عبدالله بن اباض ومرداس بن حدير وإن كانوا في طبقته وسنه لكنهم يأخذون منه، ومنهم أبو عبيدة مسلم بن أبي كريمة وضمام بن السائب وأبو نوح صالح الدهان وحيان الأعرج وسلمة بن سعد الذي ذهب إلى المغرب يدعو إلى الله، فكان من انتشار المذهب الإباضي هنالك؛ إذ جاء عدد من طلبة العلم فانضموا إلى أبي عبيدة أكبر تلاميذه، ومنهم أبو فقاس، وكان من رفقائه الذين

۱۱۲ فصل جابر بن زید

يصحبونه إلى ابن عباس، وافتقده ابن عباس في يوم من الأيام فسأل ابن عباس جابراً عنه فقال أين صاحبك؟ قال: أخذه ابن زياد، قال ابن عباس لجابر: وإنه لمتهم؟ قال: نعم أو ما أنت متهم؟ قال: اللهم بلي.

والحاصل أن مدرسته أخرجت عددا كبيرا من رجال العلم والفضل، بعضهم من عمان وبعضهم من خراسان وبعضهم من حضرموت وبعضهم من نفس البصرة، أشهرهم على الإطلاق ثلاثة: مرداس بن حدير وعبدالله بن اباض ومسلم بن أبي كريمة، وأما أبو بلال فخرج مجاهدا حتى قتل، وأما عبد الله بن اباض فقام مجادلا ومتظاهرا بالحج، وأما أبو عبيدة مسلم فحمل عنه العلم واختفى به معلمًا.

وتوفي جابر سنة ثلاث وتسعين على الصحيح في البصرة، ولما بلغ موته أنس بن مالك الصحابي قال: مات أعلم من على ظهر الأرض، أو قال: مات خير أهل الأرض، وكان موته –أعني أنسا– في ذلك الأسبوع، ولما مات أتى قتادة قبره وهو أعمى إذ ذلك، فقال: ادنوني من قبره، فوضع يده على قبره وقال: اليوم مات عالم العرب. وكان هو وصحار يفترقان بعد العشاء، ويلتقيان في السحر، فيقول كل منهما للآخر: طال شوقي إليك. وقال أبوسفيان: دخل أبو نوح على عاتكة بنت المهلب، وكانت من المسلمات، فقال: كأني أرى مجلس رجل، قالت: الآن خرج من عندي الأحول –تعني جابرًا– قال: فهل ظفرت منه بشيء؟ قالت: سألته عن لباس الخفين قال: إن كنت تلبسينهما من حر الأرض وبردها وخشونتها فلا بأس، فلا تبالين، وإن انكشفا، وإن لبستهما لغير ذلك فيلا تبديهما، وعن حلي لبنات أخي يستعار مني فيقوم بمال،

فقال: إن أعرته فاضمني فأنت ضامنة، وعن عبد كان من أنفس مال عندي وأوثقه، فأعتقته ثم استخلفته على ضيعتي، قال: لا، أخرجيه من ذلك، ولا تدخليه في شيء من منافعك. قال في الإيضاح عن ضمام بن السائب: قيل لجابر بن زيد: أرأيت رحلاً يكون وقاعًا في الناس، فأقع فيه، أله غيبة؟ قال: لا، قيل له: ومن هو الذي تحرم غيبته؟ قال: رجل خفيف الظهر من دماء المسلمين، خفيف بطنه من أقوالهم، أخرس اللسان عن أعراضهم، فهذا الذي تحرم غيبته، ومن سواه فلا حرمة له ولا غيبة فيه. قال ضمام: قلت له: يا أبا الشعثاء، ما تقول في الرجل يعرف بالكذب، أله غيبة؟ قال: لا، قلت: والغاش لأمة محمد على قال: لا غيبة له ولا حرمة، قلت: والصانع بيده يغش في عمله، أله غيبة؟ قال: لا، قلت: والعائل مهتوك ولا حرمة له عند رب العالمين، فكيف مهتوك الستر، ألا لا غيبة لكل مهتوك ولا حرمة له عند رب العالمين، فكيف عند الخلق. قلت: فإنه يكذب أحيانًا ويتوب أحيانًا ويغش أحيانًا ويتوب أحيانًا ويتوب أحيانًا ويتوب أحيانًا ومتحف بالله مستهزئ بالأمة.

## فصل خلافة

مرادس بن حدير

## فصــل مـرداس بن حـدير

مرادس بن حدير أحد بني ربيعة بن حنظلة بن مالك بن زيد مناة بن تميم، وأدية جدته من محارب، وقيل أمه، وقيل جدير بالجيم، شهد صفين هو وأخوه عروة، وأنكرا التحكيم على الإمام على، وفارقه مع أهل النهروان، وكان من جملة الذين نحوا من القتل، لزم جابر بن زيد في غالب أوقاته، ودخل هو وأبو الشعثاء على عائشة، وذكر لها حديث خروجها على الإمام على يوم الجمل فتابت واستغفرت، وذكر في كتاب بيان الشرع -من الكتب القديمة- عن أبي عبيدة مسلم قال: لقد كان أبو بلال رحمه الله يبكي في حوف الليل حتى ما يطيق أن يقوم، ولقد كان من تشوقه إلى إخوانه أنه يخرج من عند أبي الشعثاء حابر بن زيد بعد العتمة، ثم يأتيه قبل الصبح فيصلى معه، فيقول له جابر: يا أخي أشققت على نفسك، فيقول: والله ولقد طال ما هبت نفسى بلقاك شوقًا إليك حتى أتيتك، وكان من رحمته ليتبع المملوك ويدعوه إلى الإسلام ويبين له حق الإسلام، حتى إذا دنا المملوك من بيت أربابه رجع أبو بلال. ولا يفطر قط حتى يعزل من فطره شيئًا للسائل، يسأل مسكينا أو يتيما من قومه أو من كان، ثم قال يوم قتل: يا ليت لي نفسين نفس تقاتل في سبيل الله، ونفس تقوم على أمر المسلمين، ولقد كان يقول إذا أصبح: هل أجاب الله اليوم من أحد؟ فيقال له: نعم، فيقول: إيتوبي بأنصار الله على حقه، فيقول لهم: أنعم الله بكم عينا، إلى الله تحولتم، وملائكته وكتبه ورسله وأولياءه أحببتم، ألم تسمعوا أن الله يقول في كتابه ﴿ لَّا يَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ ٱلْآخِرِ يُوَآذُونَ مَنْ حَآذَ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُۥ ﴾ المحادلة: ٢٢ فيقرأ عليهم الآية كلها، ثم يقول لهم: خير لكم من آبائكم وأبناكم

وإخوانكم وعشيرتكم ألا تسمعون أن الله يقول ﴿ قُلْ يَتَأَهَّلَ ٱلْكِنَابِ لَسَتُمْ عَلَىٰ مَنَى مِ حَتَّى تُقِيمُوا ٱلتَّورَكَة وَٱلْإِنجِيلَ وَمَا أُنِلَ إِلَيْكُمُ مِن زَّبِكُمْ ﴾ المالذة: ١٨ فيقرأ الآية كلها عليهم، ثم يقول لهم: ألا ترون أنهم يقولون: إنَّا على الإيمان ولا يقيمون الكتاب، والله يقول: لستم على شيء، ثم لقد ذهب اللحم والجلد إذا أقبل إليه أو إن أثر السجود لفي وجه عظم وجهه، وكان يقول ما أتيت على آية فيها ذكر خطيئة عملت بما إلا استغفرت الله منها، وإني لأحفظ كل شيء تكلمت به مذ أصبحت، مخافة أن أخطئ. ولما سجن عبيد الله بن زياد الأحرار والموالى، وفتن بعضهم بعضا، حتى قتل الأحرار الموالي، جاء طواف بن المعلَّى وبعض أصحابه، وهو أحد أعمام كرزم، إلى مجلس فيه أبو عبيدة مسلم ومرداس وهم يبكون أسفًا على ما وقع منهم، فطردوهم ومات شاب منهم، قال أبو عبيدة وهو يدفع رأسه أرجو أن لا يعذبك الله، وقال له مرداس: اخرج بسيفك على هذا الطاغية، فخرج طواف على ابن زياد، فلما قتلوا إلى جنب جدار قال مرداس: إني لأرجو أن يكون طواف قد سن فينا سنة حسنة باقية.

وفي ذلك يقول بعض الخوارج:

ماكان في دين طواف وصحبته أهل الجدار احتراث الحب والعنب النافذين على منهاج أولهم من الخوارج قبل الغل والشغب

وقال آخر:

واكف الهم فأنت الرازق الكافي تبقى على هدي مرداس وطوًاف وابسن المنسيح وجواب وزخاف ولا الترفل في خرز وأفواف ومن خطيب لدين الله وصاف بحنة الخلد والمنقوص بالواف

يارب هب لي الشرا والصدق في ثقة حتى أبيع الذي يفنى بآخرة وكهمس وأبي الشعثا إذا نفروا ما راقهم باطل الدنيا ولذتما كم فيهم من غلام العلم ذي ثقة أولئك البايعون الله أنفسهم

قال ابن الأثير في الكامل: كان مرداس عابدًا مجتهدًا عظيم القدر في الخوارج، وكانت وشهد صفين مع علي، فأنكر التحكيم وشهد النهروان مع الخوارج، وكانت المخوارج كلها تتولاه، ورأى علي بن عامر قباء أنكره فقال: هذا لباس الفساق، فقال أبو بكرة: لا تقل هذا للسلطان، فإن من أبغض السلطان أبغضه الله، قال: وكان لا يدين بالاستعراض، ويحرم خروج النساء، ويقول: لا نقاتل إلا من قاتلنا، ولا نجبي إلا من حمينا، وكانت البتجاء امرأة من بني يربوع تحرض على ابن زياد، وتذكر تجبره وسوء سيرته، وكانت من المجتهدات، فذكرها بن زياد، فقال لها أبو بلال: إن التقية لا بأس بها، فتغيبي فإن هذا الحبار قد ذكرك، قالت: أخشى أبو بلال في السوق فعض على لحيته وقال: هذه أطيب نفسًا بالموت منك يا أبو بلال في السوق فعض على لحيته وقال: هذه أطيب نفسًا بالموت منك يا فخرج أبو بلال في جنازتما وقال: لو أعلم أني أبعث على ما تبعث عليه لعلمت فخرج أبو بلال في جنازتما وقال: لو أعلم أني أبعث على ما تبعث عليه لعلمت

أني أبعث سويا على صراط مستقيم. قال ابن الأثير: ومرّ أبو بلال ببعير قد طلى بقطران فغشي عليه، ثم آفاق وتلا ﴿ سَكَرَابِيلُهُم مِّن قَطِرَانِ وَتَغْثَىٰ وُجُوهَهُمُ ٱلنَّـارُ ﴾ ابراهيم: ٥٠ قال: ثم إن ابن زياد ألح في طلب الخوارج فملأ منهم السحن وأخذ الناس بسببهم، وحبس أبا بلال قبل أن يقتل أخاه عروة، فرأى السجان عبادته، وأذن له كل ليلة في إتيان أهله، فكان يأتيهم ليلاً ويعود مع الصبح، وكان صديقًا لمرداس يسامر ابن زياد، تذكر ابن زياد الخوارج ليلة فعزم على قتلهم إذا أصبح، فانطلق صديق مرداس إليه فأعلمه الخبر، وبات السحان بليلة سوء خوفا أن يعلم مرداس فلا يرجع، فلما كان الوقت الذي يعود فيه إذا به قد أتى، فقال له السجان: أما بلغك ما عزم عليه الأمير؟ قال: بلي، قال: ثم جئت؟ قال: نعم، لم يكن جزاءك مني مع إحسانك إلي أن تعاقب. وأصبح عبيد الله فقتل الخوارج، فلما أحضر مرداس قام السجان وكان ضئيرا لعبيد الله، فشفع فيه وقص عليه قصته، فوهبه له وخلى سبيله، ثم إنه خاف ابن زياد، فخرج في أربعين رجلا إلى الأهواز، فكان إذا اجتاز به مال لبيت المال أخذ منه عطاءه وعطاء أصحابه ثم يرد الباقي، فلما سمع ابن زياد خبرهم بعث إليهم حيشًا عليهم أسلم بن زرعة الكلابي سنة ستين، وقيل أبو الحصين التميمي، وكان الجيش ألفي رجل، فلما وصلوا إلى أبي بلال أنشدهم الله أن لا يقاتلوه، فلم يفعلوا، ودعاهم أسلم إلى معاودة الجماعة، فقالوا: أتردوننا إلى زياد الفاسق، فرمى أصحاب أسلم رجلا من أصحاب أبي بلال فقتلوه، فقال أبو بلال: قد بدأوكم بالقتال فشد الخوارج على أسلم وأصحابه شدة رجل واحد فهزموهم، فقدموا البصرة فلام ابن زياد أسلم فقال: هزموكم أربعون وأنت في ألفين! لا خير فيك، فقال: لأن تلومني وأنا حي خير من أن تثني علي وأنا ميت، فكان الصبيان إذا رأوه صاحوا به أما أبو بلال وراءك، فشكا ذلك إلى ابن زياد فنهاهم فانتهوا. وقال رجل من الخوارج:

ويقتلهم بآسك أربعونا ولكن الخصوارج مؤمنونا على الفئة الكثيرة ينصرونا

أألف مؤمن فيما زعمتم كذبتم ليس ذاك كما زعمتم هي الفئة القليلة قد علمتم

ونسب المبرد الأبيات لعيسى بن فاتك من بني اللات بن تعلبه، وزاد قبلها:

إلى الجــرد العتـاق مســومينا فظــل ذوو الجعايــل يقتلونـا ســواد الليــل فيــه يراوغونـا بــأن القــوم ولــوا هاربينـا

فلما أصبحوا صلوا وقاموا فلما استجمعوا حملوا عليهم بقية يومهم حتى أتاهم يقول بصيرهم لما أتاهم

وكان مرداس مجتهدًا كثير الصواب في لفظه، فلقيه غيلان بن خرشة الضبي فقال: يا أبا بلال إني سمعت الأمير البارحة يذكر البلجاء، وأحسبها ستوخذ، فمضى إليها أبو بلال فقال لها: إن الله قد وسع على المؤمنين في التقية فاستتري، فإن هذا المسرف على نفسه الجبار العنيد قد ذكرك، قالت: أن يأخذني فهو أشقى بي، فأما أنا فما أحب أن يعنت إنسان بسببي... وذكر ما ذكره ابن الأثير. وقال بعد أن ذكر حبس أبي بلال المذكور: فلما خرج من حبس بن زياد ورأى حد ابن زياد في طلب الشراة عزم الخروج، فقال لأصحابه: إنه والله ما يسعنا المقام بين هؤلاء الظالمين، تجري علينا أحكامهم، مجانبين للعدل، مفارقين

للفضل، والله إن الصبر على هذا لعظيم، وإن تجريد السيف وإخافة السبيل لعظيم، ولكننا ننتبذ عنهم، ولا نجرد سيفًا، ولا نقاتل إلا من قاتلنا، فاحتمع إليه أصحابه زهاء ثلاثين رجلاً، منهم حريث بن حجل وكهمس بن طلق الصريمي، فأرادوا أن يولوا أمرهم حريثاً فأبي، فولوا أمرهم مرداسًا، فلما مضى بأصحابه لقيهم عبدالله بن رباح الأنصاري، وكان صديقًا له، فقال له: أين تريد؟ قال: أريد أن أهرب بديني وأديان أصحابي من أحكام هؤلاء الجورة، فقال له: أعلِم بكم أحد؟ قال: لا، قال: فارجع، قال: أو تخاف على مكروهًا؟ قال: نعم وأن يؤتى بك، قال: فلا تخف، فإنى لا أجرد سيفًا ولا أخيف أحدًا ولا أقاتل إلا من قاتلني، ثم مضى حتى نزل آسك، وذكر أنه لما أخذ عطاءه وأعطيات أصحابه وترك الباقي قال له بعض أصحابه: فعلام ندع الباقي؟ فقال: إنهم يقسمون هذا الفيء كما يقيمون الصلاة. قال: ويروى أن رجلاً من أصحاب ابن زياد قال: خرجنا في جيش نريد خراسان، فمررنا بآسك فإذا نحن بمم ستة وثلاثين رجلا، فصاح بنا أبو بلال: أقاصدون لقتالنا أنتم، وكنت أنا وأخي قد دخلنا زربًا، فوقف أخى ببابه فقال: السلام عليكم، فقال مرداس: وعليكم السلام، فقال لأخي: أحئتم لقتالنا؟ فقال له: إنما نريد حراسان، قال: فأبلغوا من لقيكم أنا لم نخرج لنفسد في الأرض ولا لنروع أحدًا، ولكن هربًا من الظلم، ولسنا نقاتل إلا من يقاتلنا ولا نأخذ من الفيء إلا أعطياتنا، ثم قال: اندب الينا أحد؟ قلنا: نعم، أسلم بن زرعة الكلابي، قال: فمتى ترونه يصل إلينا؟ قلنا: يوم كذا وكذا، فقال أبو بلال: حسبنا الله ونعم الوكيل، وجهز عبيد الله أسلم بن زرعة في أسرع وقت، ووجهه إليهم في ألفين، وقد تتام أصحاب مرداس أربعين رجلاً، فلما صار إليهم أسلم صاح به أبو بلال: اتق الله يا أسلم، فإنا لا نريد قتالاً ولا

نحتجن فيئا، فما الذي تريد؟ قال: أريد أن أردكم إلى ابن زياد، قال مرداس: إذن يقتلنا، قال: وإن قتلكم؟ قال: تشركه في دمائنا، قال: إني أدين بأنه محق وأنكم مبطلون، فصاح به حريث بن حجل: أهو محق! وهو يطيع الفجرة، وهو أحدهم، ويقتل بالظن، ويخص بالفيء، ويجور في الحكم، أما علمت أنه قتل بابن سعاد أربعة برآء، وأنا أحد قتلته، ولقد وضعت في بطنه دراهم كانت معه، ثم حملوا عليه حملة رجل واحد فانهزم هو وأصحابه من غير قتال، وكان معبد أحد الخوارج قد كاد يأخذه، فلما ورد على ابن زياد غضب عليه غضبًا شديدًا وقال: ويلك! أتمضى في ألفين فتنهزم في حملة أربعين؟! وذلك تمام القصة، والأبيات المذكورة، ثم قال: ندب لهم عبيد الله بن زياد الناس فاحتار عباد بن أخضر، وليس هو بابن أخضر، هو عباد بن علقمة المازيي، وكان أخضر زوج أمه فغلب عليه، فوجهه في أربعة الآف فنهد لهم.. إلى أن قال: وكان التقاؤهم في يوم جمعة، فناداه أبو بلال: اخرج إلى يا عباد، فإنى أريد أن أحاورك، فخرج إليه فقال: ما الذي تبغى؟ قال: أن آخذ باقفائكم فأردكم إلى الأمير عبيد الله بن زياد، قال: أو غير ذلك؟ قال: وما هو؟ قال: أن ترجع؛ فإنا لا نخيف سبيلا ولا نذعر مسلمًا ولا نحارب إلا من حاربنا ولا نجبي إلا من حمينا، فقال له عباد: الأمركما قلت لك، فقال له حريث بن حجل: أتحاول أن ترد فئة من المسلمين إلى جبار عنيد؟ قال لهم: أنتم أولى بالضلال منه، وما من ذاك بد، وقدم القعقاع بن عطية الباهلي من حراسان يريد الحج فلما رأى الجمعين قال: ما هذا؟ قالوا: الشراة، فحمل عليهم، ونشبت الحرب، فأخذ القعقاع أسيرًا فأتى به أبو بلال، فقال: ما أنت؟ قال: لست من أعدائك، وإنما قدمت للحج فجهلت وغررت، فاطلقه فرجع إلى عباد فأصلح من شأنه، ثم حمل عليهم ثانية وهو

يقول:

أقاتلهم وليس عليّ بعث نشاطًا ليس هذا بالنشاط أكر على الحروريين مهري لأحملهم على وضح الصراط

فحمل عليه حريث بن حجل السدوسي وكهمس بن طلق الصريمي فأسراه وقتلاه، ولم يأتيا به أبا بلال، فلم يزل القوم يجتلدون حتى جاء وقت الصلاة صلاة الجمعة، فناداهم أبو بلال: يا قوم هذا وقت الصلاة فوادعونا حتى نصلى وتصلوا، قالوا: لك ذاك، فرمي القوم أجمعون أسلحتهم وعمدوا للصلاة، فأسرع عباد ومن معه والحرورية مبطئون فهم بين راكع وساجد وقائم وقاعد حتى مال عليهم عباد ومن معه فقتلوهم جميعًا، وأتى برأس أبي بلال. وتروى الشراة أن أبا بلال لما عقد أصحابه وعزم على الخروج رفع يديه وقال: اللهم إن كان ما نحن فيه حقًا فأرنا آية، فرحف البيت، وقال آخرون: فارتفع السقف. قلت: قد روى أبو سفيان محبوب بن الرحيل قال: أخبرني أبو العلاء بن الشهيد رجل من حجبة البيت عن بعض آبائه قال: إني لفي الطواف في ليلة صاحية قمراء فإذا لرجل تحت الميزاب يدعو الله ويرغب إليه فبينما هو كذلك إذا لح فقال: اللهم حاجتي، فكرر فسمعه أهل الطواف، فقالوا: اللهم اقض حاجته، فقال: اللهم إن كنت رضيت ما أريد فأرني من ذلك علما، قال: فقطرت عليه من الميزاب قطرات، فلما أحس بالماء انساب في الناس فإذا هو أبو بلال، وقال أبو سفيان: لما حضر حروجه احتمع هو وأصحابه في بيت لبني تميم، قال: فدعوا الله ورغبوا إليه أن يجعل لهم علامة إن رضى حروجهم، قال: فانشق سقف البيت حتى نظروا إلى السماء. وروى أبو سفيان عن قرة بن عمران أتى بني تميم يسأل عن البيت فإذا هو مشهود فيهم فرأيته، قال: وكثيرًا ما يخرج إلى ساحة الدار بليل ويتلو ﴿ وَلَوْ أَرَادُوا ٱلْحُسُرُوجَ لَأَعَدُّوا لَهُ عُدَّةً ﴾ التوبة:٤٦ ويقول لأصحابه: عرضت نفسي على الله فلم أره يقبلني، وقال عيسى بن فاتك يرثيه وأصحابه:

ألا في الله لا في النساس شسالتُ مَضَوا قستلاً وتمزيقاً وصلباً إذا مسا الليسل أظلهم كابدوهُ أطار الخوفُ نومَهم فقامُوا

وقال عمر بن حطان:

يا عينُ بكّي لمرداسٍ ومصرعه تسركتني هائماً أبكي لمرزأتي أنكرتُ بعدك من قد كنت أعرفه أما شربتَ بكأسٍ دارَ أوّلها فكل من لم يذقها شارب عجلا وإخرة لهم طابت نفوسهم

والله ما تركوا من منبع لهدى

بداود وإخوته الجدذوعُ تحرومُ عليهم طريرٌ وقوعُ فيسفر عنهم وهم ركوعُ وأهل الأرض في الدنيا هُجوعُ

يا ربَّ مرداس ألحقي بمرداس في منزل موحش من بعد إيناس ما الناس بعدك يا مرداس بالناس على القرون فذاقوا جرعة الكاس منها بأنفاس ورد بعد أنفاس بالموت عند التفاف الناس بالناس ولا رضوا بالهوينا يوم ميجاس

وقال ايضاً:

لقــــدْ زادَ الحيــــاةَ إليَّ بغضــــاً ولـــو أبي علمـــت بـــأن حتفـــي

ومن شعر مرداس رضي الله عنه:

ماذا نبالي إذا أرواحنا خرجت نرجو الجنان إذا طارت جماجمنا إني امرو باعني ربي لموعده وأدت الأرض منا مثل ما أخذت نفسي ظنون ولست الدهر آمنها من كان من أهل هذا الدين كان له الله يعلم أي لا أحسبهم ومن شعره أيضًا:

إني وزنت الذي يبقى ليعدل من كان يرحو بقاء لا نفاد له تقوى الإله وخوف النار أخرجني

ما ليس يبقى فلا والله ما اتزنا فلا يكن حبه الدنيا له شجنا وبيع نفسى بما ليست له ثمنا

من بعد كعب وطواف وعسالي ودي وشاركته في تالد المال الا لوجهك دون العم والخال

وحبًّا للخروج أبو بلال كو بالله كانتها المالية المالي

ماذا فعلتم بأحسادي وأوصالي تحت العجاج كمثل الحنظل البالي

إذ القلوب هوت من خوف أهوالي

وقربت لحساب القسط أعمالي

ويروى أن غيلان بن خرشة ذكر أصحابه عند ابن زياد، فلما خرج لقيه فقال: قد بلغني ما كان منك يا غيلان، ما يؤمنك أن يلقاك رجل أحرص والله على الموت منك على الحياة فينفذك برمحه، فقال: لن يبلغك أيي ذكرتهم بعد الليلة. ومر على فرسه ينادي قومه فوقف وسلم فقال شاب منهم: فرسك

حروري، قال: وددت والله لو أوطأته بطنك في سبيل الله، فمضي، وقال الفتى لأصحابه: إني مقتول، فمشوا إليه بالفتى فقالوا: اصفح عنه، وقال: إذا كنت في بحلس فأحسن حملان رأسك، وكان هو وأصحابه يبيعون حلي سيوفهم من الحاجة.

وقال المبرد: ومرداس تنتحله جماعة لقشفه وبصيرته وصحة عبادته وظهور ديانته وبيانه، تنتحله المعتزلة وتزعم أنه خرج منكرًا لجور السلطان داعيًا إلى الحق، وتحتج له بقوله لزياد حيث قال على المنبر: والله لآخذن المحسن منكم بالمسيء، والحاضر منكم بالغائب، والصحيح بالسقيم، والمطيع بالعاصي، فقام إليه مرداس فقال: قد سمعنا ما قلت أيها الإنسان وما هكذا ذكر الله عز وحل عن نبيه إبراهيم عليه السلام إذ يقول ﴿ وَإِبْرَهِيمَ الّذِي وَفَى آلُانَوْرُ وَأَن لَّسَ اللّإنسانِ إِلّا مَا سَعَى ﴿ وَإِبْرَهِيمَ الّذِي وَفَى آلُانَوْرُ الله عَن أَبُهُ الله عَلى الله الله عليه السلام إذ يقول ﴿ وَإِبْرَهِيمَ الّذِي وَفَى آلُون لَيْسَ لِلْإِنسَنِ إِلّا مَا سَعَى ﴿ وَإِبْرَهِيمَ الله عَلَى الله المعاصي، ثم عَلَي الله عَلى الله على دين أبيك.

قال العلامة أحمد بن عبد الله بن أحمد بن أبي بكر بن عثمان الرقيشي العماني، من علماء عمان القدامي، في شرحه على اللامية: وقد بلغنا أن أبا بلال مرداس بن حدير رحمه الله وغيره من أئمة المسلمين لم يكونوا يخرجون إلا بأمر إمامهم في دينهم جابر بن زيد العماني رحمه الله ومشورته، ويحبون ستره عن الحرب لئلا تموت دعوقهم، وليكون ردأ لهم أي عونًا وظهيرا رحمه الله ورحمهم جميعاً. وقال أيضًا: إن أبا بلال رحمه الله لما عطف عليهم عباد قال لأصحابه:

من كان خرج إلى الدنيا فليذهب إلى الدنيا، ومن أراد الآخرة فقد سيق لذلك وتلى هذه الآية ﴿ مَن كَاكَ يُرِيدُ حُرَّثَ ٱلْآخِرَةِ نَزِدْ لَهُۥ فِي حَرْثِيِّ وَمَن كَاكَ يُرِيدُ حَرْثَ ٱلدُّنْيَا نُؤْتِهِ. مِنْهَا وَمَا لَهُ, فِي ٱلْآخِرَةِ مِن نَّصِيبٍ ﴾ الشورى: ٢٠ ثم انثنى ونزل معه أصحابه، فمشوا إليهم يقدمهم كهمش الذي كانت أمه تصب عليه الدرع، وتقول: اللهم إني أتقرب اليك به فلا ترد قرباني، فقاتل حتى قتل رحمه الله، فمر عليه مرداس فانكب عليه وقبله وبكا، ثم شد يمينًا وجعل يضرب يمينًا وشمالاً حتى طعنه رجل منهم، فمشى إليه في الرمح حتى ضرب طاعنه فقتله وانضجعا ميتين جميعًا، وهذه الرواية تخالف ما رواه غيره، أنهم قتلوا في الصلاة بين راكع وساجد، وروى أيضًا أن أبا بلال كتب إلى القعد: أما بعد فقد لقينا قومًا فهزم الله كثرتهم لقلتنا، وكنا نحن الفئة القليلة فغلبنا الفئة الكثيرة بإذن الله والله مع الصابرين، ألا وإني قاطع البحر فحارج إلى عمان فآتي مكة فأقيم بما إقامة سهم بن غالب فأدعوهم إلى ما دعاهم إليه، فمن أراد أن يلحق بنا فليوافنا مكة، فوجه إليه عبيد الله بن زياد عباد بن الأخضر في ثلاثة الآف فارس ويوجد في موضع أربعة آلآف فارس، فبينما أبو بلال وأصحابه بعد صلاة العصر إذا هم بالرايات قد رفعت وأعلام البيض تتلألا وكتائب عباد وأصحابه، وكان حريث بن جهم من أحسن الناس صوتًا بالقرآن، فنادى أصحابه فقرأ فرققوا ثم رجع صوته: هذه أبواب الجنة قد فتحت لكم من ورائكم، ثم قرأ ﴿ وَلَمَّا رَمَا ٱلْمُؤْمِثُونَ ٱلْأَحْزَابَ قَالُواْ هَنذَا مَا وَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ. وَصَدَقَ اللَّهُ وَرَسُولُهُۥ وَمَا زَادَهُمْ إِلَّا إِيمَنْنَا وَتُسْلِيمًا ﴾ الأحراب: ٢٢ ، وجعل لا يدع آية فيها ذكر القتال إلاحرض المؤمنين.

## فصل

عبدالله بن أباض

## فصل عبد الله بن أباض

قال العلامة أحمد بن عبدالله الرقيشي من قدماء علماء عمان في شرح اللامية: "الإباضيون منسوبون إلى إمامهم في الدين عبدالله بن اباض بن تيم اللات بن تعلبة التميمي، من بني مرة بن عبيد رهط الأحنف بن قيس، وهو الذي فارق جميع الفرق الضالة عن الحق، وهم المعتزلة والقدرية والصفائية والجهمية والخوارج والروافض والشيع، وهو أول من بين مذاهبهم ونقض فساد اعتقاداتهم بالحجج القاهرات والآيات المحكمات النيرات والروايات النيرات الشاهرات، نشأ في زمان معاوية بن أبي سفيان، وعاش إلى زمان عبد الملك بن مروان، وكتب إليه بالسيرة المشهورة والنصائح المعروفة المذكورة" انتهى كلامه.

وقال العلامة الشماخي: "عبدالله بن إباض المري التميمي إمام أهل التحقيق والعمدة عند شغب أولى الفريق، سلك بأصحابه محجة العدل وفارق سبل الضلالة والجهل، وكان رحمه الله على ما حفظت ممن خرج من مكة لمنع حرم الله من مسلم عامل يزيد الملقب بمسرف، وكان كثيرًا ما يبدي النصائح لعبد الملك بن مروان، وفي حفظي أنه يصدر في أمره عن رأي جابر بن زيد، وله مناظرات مع الخوارج وغيرهم "انتهى. وكذا قال العلامة أبو جابر، من قدماء العلماء العمانيين، ذكر نسبة أهل المذهب الإباضي إلى عبدالله بن إباض، وهذا مجمع عليه مع الأباضيه ومخالفيهم.

قال العلامة البرادي صاحب كتاب الجواهر: "عبدالله بن إباض رضي الله عنه النسبه إليه أباضي بفتح الهمزة". وقال القطب في شرح العقيدة بتثليث الهمزة. وفي القاموس بالكسر فقط. قال البرادي: "إن المسلمين بعد قتل أبي بلال

اجتمعوا بجامع البصرة وعزموا على الخروج، وفيهم عبدالله بن إباض ونافع بن الأزرق ووجوه المسلمين، فلما حنَّ الليل سمع عبد الله دوي القراء ورنين المؤذنين وحنين المسبحين، فقال لأصحابة: أعن هولاء أخرج معهم؟! فرجع وكتم أمره واختفى" قال: "وفي النسبة إلى أباض يعني الأباضيه إمامهم عبدالله، ونسبوا إلى أبيه أباض؛ لأنه أعرف من عبد الله وأشهر منه". قلت: ولم أقف على شيء من أمره وخبره. قال العلامة نور الدين السالمي رضي الله عنه

خلفاء الحق منّا فاعلما كان محاميًا لنا وماضي وحاميًا إخواننا بالشوكة إليه لاشتهار حسن سيرته مسألةً نرسمها في الكتب لو كان مبغض لنا أتاه بناك غير أننا رضينا بخل أباض مذهبًا يحملنا على طريق السلف الرفيع أتى به الخِلُّ الذي له اصطفوا

فما الإباضيون إلا عَلما وأصله أن في أبياض وأصله أن في أبياض مندافعًا أعداءنا بالحجة ونسبوا من كان في طريقته من ذاك لا تلقى له في المذهب فنأخذ الحق مي نيراه إن المخالفين قيد سمونا وغين الأولون لم يشرع لنا وغين في الأصل وفي الفروع والباطل المردود عندنا ولو

وذكر ابن الآثير والمبرد خروج الخوارج إلى مكة المكرمة لمنعها من أهل الشام وفيهم عبد الله بن أباض، وذكرا بعد ذلك افتراقهم فيما بينهم، وأنه كتب نافع بن الأزرق إلى ابن الصفار وعبد الله بن أباض يدعوهما ومن معهما إلى معتقده الفاسد، قال: فقرأ ابن الصفار الكتاب ولم يقرأه على أصحابه خشية أن يفترقوا ويختلفوا، فأخذه ابن أباض فقرأه فقال: قاتله الله، أي رأي رأى صدق نافع لو كان القوم مشركين كان أصوب الناس رأيًا، وكانت سيرته كسيرته في المسلمين، ولكنه قد كذب فيما يقول، إن القوم برآء من الشرك، ولكنهم كفار بالنعم والأحكام ولا يحل لنا إلا دماؤهم، وما سوى ذلك فهو حرام علينا.

وهذه رسالته التي وجهها إلى عبدالملك بن مروان من شرح العقيدة وأصلها في كتاب السير العمانية القديمة:

"بسم الله الرحمن الرحيم، صلى الله على سيدنا محمد، من عبد الله بن إباض إلى عبد الملك بن مروان سلام عليك، فإني أحمد إليك الله الذي لا إله الا هو وأوصيك بتقوى الله فإن العاقبة للتقوى والمرد إلى الله، واعلم أنه إنما يتقبل الله من المتقين، أما بعد: حاءيي كتابك مع سنان بن عاصم وأنك كتبت إلي أن اكتب إليك بكتاب فكتبت به إليك فمنه ما تعرف ومنه ما تنكر، زعمت أنما عرفت منه ما ذكرت به من كتاب الله وحفظت عليه من طاعة الله واتباع أمره وسنة نبيه، وأما الذي أنكرت منه فهو عند الله غير منكر، وأما ما ذكرت من عثمان والذي عرضت به من شأن الأئمة، فإن الله ليس ينكر على أحد شهادته في كتابه ما أنزله على رسوله أنه لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الظالمون والكافرون والفاسقون، ثم إني لم أذكر لك شيئًا من شأن عثمان والأئمة إلا والله يعلمه أنه الحق، وسأنزع لك من ذلك البينة من كتاب الله الذي أنزله على رسوله، وسأكتب لك في الذي كتبت به، وأحبرك من حبر عثمان، والذي طعنا

عليه فيه، وأبين شأنه والذي أتى عثمان، لقد كان ما ذكرت من قدم في الإسلام وعمل به، ولكن الله لم يجر العباد من الفتنة والرد عن الإسلام وأن الله بعث محمد بالحق على وأنزل الكتاب فيه بينات كل شيء يحكم بين الناس فيما اختلفوا فيه هدى ورحمة لقوم يوقنون، فأحل الله في كتابه حلالاً وحرم حرامًا وفرض فيه فرايض وحكم فيه حكمًا وفصل بين قضاءه وبين حمدوده وقسال: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا وَمَن يَنَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَأُولَتَهِكَ هُمُ الظَّلِيمُونَ ﴾ البفرة: ٢٢٩ وأقسم ربنا قسمًا وليس لعباده فيه الخيرة ثم أمر نبيه باتباع كتابه، فقال ﴿ فَإِذَا قُرَأَنَّهُ فَٱلَّئِعَ قُرُهُ اللهُ ﴾ النبامة: ١٨ ، فعمل محمد ﷺ بأمر ربه ومعه عثمان ومن شاء الله من أصحابه، لا يرون رسول الله ﷺ يتعدى حدًّا ولا يبدل فريضةً ولا حكمًا ولا يستحل شيئًا حرَّمه الله، ولا يحرِّم شيئًا أحله الله، ولا يحكم بين الناس إلا بما أنزل الله وكان يقول ﴿ قُلْ إِنِّ آخَاتُ إِنَّ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ ﴾ الانعام: ١٥ فعمر ﷺ ما شاء الله تابعا لما أمر الله، يبلغ ما جاءه من الله والمؤمنون معه، يعلمهم وينظرون إلى عمله حتى توفاه الله، عليه الصلاة والسلام، وهم عنه راضون، فنسأل الله سبيله وعملا بسنته، ثم أورث الله عباده الكتاب الذي جاء به محمد وهداه، ولا يهتدي من اهتدى من الناس بتركه، ثم قام من بعده أبو بكر على الناس فأخذ بكتاب الله وعمل بسنة نبيه ولم يفارقه أحد من المسلمين، ولم يعب عليه أحد في حكم حكمه، ولا في قسم قسمه حتى فارق الدنيا وأهل الإسلام عنه راضون، وله بحامعون، ثم قام من بعده عمر بن الخطاب قويًّا في الأمر شديدًا على أهل النفاق، يهتدي بمن كان قبله من المؤمنين، يحكم بكتاب الله، وابتلاه الله بفتوح من الدنيا ما لم يبتل بما صاحبيه،

وفارق الدنيا والدين ظاهر وكلمة الإسلام جامعة، وشهادتهم قائمة، والمؤمنون شهداء الله في الأرض، كذلك قال الله تعالى: ﴿ وَكُذَاكِ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًّا لِنَكُونُواْ شُهَدَآءَ عَلَى ٱلنَّاسِ وَيَكُونَ ٱلرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ البقرة: ١٤٣ وبعد موته تشاور المؤمنون فولُّوا عثمان فعمل ما شاء الله بما يعرف أهل الأسلام، حتى بسطت له الدنيا، وفتح له من خزاين الأرض ما شاء الله، ثم أحدث أمورًا لم يعمل بما صاحباه قبله، وعهد الناس يومئذ بنبيهم حديث، فلمَّا رأى المؤمنون ما أحدث أتوه فكلَّموه وذكّروه بكتاب الله وسنة من كان قبله من المؤمنين، وقال الله ﴿ وَمَنْ أَظْلُمُ مِمَّن ذُكِّرَ بَايَنتِ رَبِّهِ مَثْرًا أَعْضَ عَنْهَا ۚ إِنَّا مِنَ ٱلْمُجْرِمِينَ مُنتَقِمُونَ ﴾ السحدة: ٢٢ ، فسفه عليهم أن ذكروه بآيات الله، وأخذهم بالجبروت، وظلم منهم من شاء الله، سجن من شاء الله منهم، ونفاهم في أطراف الارض نفيًا، وإني أبين لك يا عبد الملك بن مروان الذي أنكر المؤمنون على عثمان وفارقناه عليه فيما استحل من المعاصى عسى أن تكون جاهلاً عنه غافلا وأنت على دينه وهواه، لا يحملنك يا عبد الملك هوى عثمان أن تجحد بآيات الله وتكذب بها، فإن عثمان لا يغني عنك من الله شيئًا، فالله يا عبد الملك بن مروان قبل التناوش من مكان بعيد، وقبل أن يكون لزامًا وأجلا مسمى، وأنه كان مما طعن المؤمنون عليه وفارقوه وفارقنا فيه أن الله قال ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن مَّنَعَ مَسَاجِدَ اللَّهِ أَن يُذْكَّر فِيهَا أَسْمُهُ. وَسَعَىٰ فِي خَرَابِهَأَ أُوْلَتِكَ مَا كَانَ لَهُمْ أَن يَدْخُلُوهَاۤ إِلَّا خَآبِفِينَ لَهُمْ فِي ٱلدُّنيَا خِزْيٌ وَلَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ البنرة: ١١٤ فكان عثمان أول من منع مساحد الله أن يقضى فيها بكتاب الله. ومما نقمناه عليه وفارقناه عليه أن الله قال لمحمد ﷺ ﴿ وَلَا تَطْرُو ٱلَّذِينَ يَدَّعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوْةِ وَٱلْعَشِيَّ يُرِيدُونَ وَجَهَا لَمُ

عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِم مِن شَيْءٍ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِن شَيْءٍ فَتَطْرُدَهُمْ فَتَكُونَ مِنَ ٱلظُّٰدِلِمِينَ ﴾ الانعام: ٥٠ فكان أول رجل من هذه الأمة طردهم ونفاهم، وكان ممن نفاهم من المدينة: أبو ذر الغفاري ومسلم الجهني ونافع بن الحطام، ونفى من الكوفة: كعب بن أبي الحنكة إلى الرجان ، وجندب بن زهير (وجندب هو الذي قتل الساحر الذي كان يلعب به الوليد بن عقبة)، ونفى عمر بن زرارة وزید ابن صوحان وأسود بن ذریح ویزید بن قیس الهمدانی وکردوس ابن الحضرمي في أناس كثير من أهل الكوفة، ونفى من أهل البصرة عامر بن عبد الله القسري ومذعور العنبري، ولا أستطيع لك عدّ من نفاهم من المؤمنين. ومما نقمنا عليه أنه أمَّر أحاه الوليد بن عقبة على المؤمنين، وكان يلعب بالسحرة ويصلى بالناس سكرانا، فاسق في دين الله، أُمَّره من أجل قرابته على المؤمنين المهاجرين والأنصار، وإنما عهدهم حديث بعهد الله ورسوله والمؤمنين. ومما نقمناه عليه تأميره قرابته على عباد الله، وجعل المال دولة بين الأغنياء، وقال الله ﴿ كَنَ لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ ٱلْأَغْنِيَآءِ مِنكُمْ ﴾ الحشر: ٧ وبدّل كلام الله وبدّل القول واتبع الهوى. ومما نقمناه عليه أنه انطلق إلى الأرض يحميها لنفسه وأهله حمى حتى منع قطر السماء والرزق الذي أنزله الله لعباده لأنفسهم ولأنعامهم وقد الله ﴿ قُلُّ أَرْءَ يَتْمُم مَّا أَنْزَلَ اللَّهُ لَكُمْ مِن رِّزْقِ فَجَعَلْتُم مِنْهُ حَرَامًا وَحَلَلًا قُلْ ءَاللَّهُ أَذِبَ لَكُمْ أَمْر عَلَى اللَّهِ تَفْتَرُونَ ١٤٠ ١١ وَمَا ظَنُّ الَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ يَوْمَ الْقِينَمَةِ ﴾ ونس: ٥٠ - ٦٠

١) في ابن الأثير نفاه من الكوفة إلى الشام.

ومما نقمنا عليه أنه أول من تعدى في الصدقات وقد قال الله ﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَتُ لِلْفُقَرَآءِ وَٱلْمَسَكِينِ وَٱلْعَنِمِلِينَ عَلَيْهَا وَٱلْمُؤَلَّفَةِ فُلُوبُهُمْ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَٱلْغَدرِمِينَ وَفِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱبِّنِ ٱلسَّبِيلِّ فَرِيضَةً مِّنَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ التوبة: ٦٠ وقال الله ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُۥٓ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَمُهُم ٱلِّخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ, فَقَدْ ضَلَّ ضَلَكُ مُبِينًا ﴾ الاحزاب: ٣٦ الذي أحدثه عثمان منعه فرايض كان فرضها أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رحمه الله عليه وأنقص أصحاب بدر ألفًا من عطاياهم، وكنز الذهب والفضة ولم ينفقها في سبيل الله، وقال الله ﴿ وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ ٱلذَّهَبَ وَالْفِضَـٰةَ وَلَا يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَبَشِّرْهُم بِعَذَابِ أَلِيمِ اللهُ يُومَ يُحْمَىٰ عَلَيْهَا فِي نَارِجَهَنَّمَ فَتُكُوك بِهَا جِبَاهُهُمْ وَجُنُوبُهُمْ وَظُهُورُهُمْ أَهْذَا مَا كَنْرَتُمْ لِأَنْفُسِكُمْ فَذُوقُواْ مَا كُنْتُمْ تَكْنِزُونَ ﴾ التوبة: ٣٤ - ٣٥ ومما نقمنا عليه أنه كان يضم كل ضالة إلى إبله ولا يردها ولا يعرفها، وكان يأخذها من الإبل والغنم إذا وجدها عند أحد من الناس وإن كانوا قد أسلموا عليها، وكان لهم في حكم الله أن لهم ما أسلموا عليه، وقال ﴿ وَلَا تَبْخَسُوا ٱلنَّاسَ أَشْبَآءَهُمْ وَلَا نَعْنُواْ فِ ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾ مود: ٨٥ وقال ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمُوالَكُم بَيْنَكُم بِٱلْبَطِل إِلَّا أَن تَكُوك يِجِكَرَةً عَن تَرَاضِ مِنكُمٌّ وَلَا نَقْتُلُواْ أَنفُسَكُمٌّ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا وَمَن يَفْعَل ذَالِك عُدُوا نَا وَظُلُمًا فَسَوْفَ نُصِلِيهِ فَارًا وكانَ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرًا ﴾ الساء: ٢٩ - ٣٠ ومما نقمنا عليه أنه أخذ خمس الله لنفسه ويعطيه أقاربه ويجعل منهم عمالا على أصحابه، وكان ذلك تبديلا لفرايض الله، وقد فرض الله الخمس لله ولرسوله

ولذي القربي واليتامي والمساكين وابن السبيل قال ﴿ إِن كُنْتُمْ ءَامَنتُم بِٱللَّهِ وَمَا أَزَلْنَا عَلَىٰ عَبِدِ نَا يَوْمَ ٱلْفُرْفَ إِن يَوْمَ ٱلْنَهَى ٱلْجَمْعَانِّ وَٱللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيثٌ ﴾ الانفال: ١١ ومما نقمنا عليه أنه منع أهل البحرين وأهل عمان أن يبيعوا شيئا من طعامهم حتى يباع طعام الإمارة، وكان ذلك تحريمًا لِما أحل الله ﴿ وَأَحَلُّ اللَّهُ ٱلْبَدُّهُ ٱلْبَدُّهُ وَحَرَّمَ ٱلرَّبُواْ ﴾ البقرة: ٢٧٥ فلو أردنا أن نخبر بكثير من مظالم عثمان لم نحصها إلا ما شاء الله , وكل ما عددتُ عليك من عَمل عثمان يكفر الرجل أن يعمل ببعض هذا. وكان من عمل عثمان أنه كان يحكم بغير ما أنزل الله وخالف سنة نبي الله والخليفتين الصالحين أبي بكر وعمر, وقد قال الله ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيْنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلَهِ. مَا تَوَلَّى وَنُصَّلِهِ. جَهَنَّمُ وَسَآءَتْ مَصِيرًا ﴾ انساء: ١١٥. وقال ﴿ وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُولَتَهِكَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ﴾ المائدة: ٤٥. وقــال ﴿ أَلَا لَعْـنَةُ ٱللَّهِ عَلَى ٱلظَّالِمِينَ ﴾ مود: ١٨﴿ وَمَن يَلْعَن اللَّهُ فَكُن يَجِدَ لَهُ نَصِيرًا ﴾ انساء: ٥٠ وقال ﴿ لَا يَنَالُ عَهْدِي ٱلظَّالِمِينَ ﴾ البقرة: ١٢٤ وق ال ﴿ وَلَا تَزَكُّواْ إِلَى الَّذِينَ ظَلَمُواْ فَتَمَسَّكُمُ النَّارُ وَمَا لَكُمُ مِّن دُونِ اللَّهِ مِنْ أَوْلِيآ اللَّهُ ثُمَّ لَا نُصَرُونَ ﴾ هود: ١١٢. وقال ﴿ وَمَن لَمْ يَعْكُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَسِيقُونَ ﴾ المائدة: ٧؛ وقال ﴿ كَذَالِكَ حَقَّتَكَامِتُ رَبِّكَ عَلَى ٱلَّذِيرَكَ فَسَقُوٓا أَنَّهُمُ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ يونس: ٣٣. كل هذه الآيات تشهد على عثمان، وإنما شهدنا عليه بما

١) هذا هو كفر النعمة المقرر لاكفر الشرك كي لا يخفي.

شهدت عليه هذه الآيات ﴿ لَّكِنِ ٱللَّهُ يُشْهَدُ بِمَا أَنْزَلَ إِلَيْكُ ۖ أَنزَلُهُ, بِعِلْمِيةً، وَٱلۡمَلَتِهِكَةُ يَشۡهَدُونَ ۚ وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ شَهِيدًا ﴾ النساء: ١٦٦. وقال ﴿ فَوَرَبِّ ٱلسَّمَآء وَٱلْأَرْضِ إِنَّهُ, لَحَقُّ مِنْكُ مَا أَنَّكُمْ نَطِقُونَ ﴾ الناربات: ٢٣. فلما رأى المؤمنون الذي نزل به عثمان من معصية الله تبرأوا منه, والمؤمنون شهداء الله ناظرون أعمال الناس. وكذلك قال الله ﴿ وَقُلِ اَعْمَلُواْ فَسَيَرَى اللَّهُ عَمَلَكُو وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَّ وَسَثَرَدُّوكَ إِلَى عَلِمِ الْغَيْب وَالشَّهَدَةِ فَيُنِّتِثُكُمْ بِمَاكُنُتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ التوبة: ١٠٥. وترك خصومة الخصمين في الحق والباطل، وأوقع ما أوعده الله من الفتن وقال الله ﴿ الَّمَ ﴿ ٱلَّمَ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا أَن يَقُولُواْ ءَامَنَكَا وَهُمْ لَا يُفْتَـنُونَ ٣٠ وَلَقَدْ فَتَنَا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيْعَلَّمَنَّ ٱلْكَذِبِينَ ﴾ السكيوت: ١ - ٣، فعلم المؤمنون أن طاعة عثمان على ذلك طاعة إبليس، فساروا إلى عثمان من أطراف الأرض واجتمعوا في ملاً من المهاجرين والأنصار وعامة أزواج النبي ﷺ فأتوه فذكروه الله وأحبروه الذي أتى من معاصى الله فزعم أنه يعرف الذي يقولون وأنه يتوب إلى الله ويراجع الحق، فقبلوا منه الذي أتاهم به من اعتراف بالذنب والتوبة والرجوع إلى أمر الله، فجامعوه وقبلوا منه وكان حقا على أهل الإسلام إذا أوتوا بالحق أن يقبلوه ويجامعوه ما استقام على الحق، فلما تفرق الناس على ما ألقاهم به من الحق نكث عن الذي عاهدهم عليه، وعاد فيما تاب عنه، فكتب في أدبارهم أن تقطع أيديهم وأرجلهم من خلاف، فلما ظهر المؤمنون على كتابه ونكثه العهد الذي عاهدهم عليه رجعوا فقتلوه بحكم الله, وقال الله ﴿ وَإِن نَّكُثُواْ أَيْمَانَهُم مِّنُ بَعْدِ عَهْدِهِمْ وَطَعَنُوا فِي دِينِكُمْ فَقَائِلُوٓا أَبِمَّةَ ٱلْكُفْرِ إِنَّهُمْ لَا أَبْدَنَ لَهُمْ

لَعَلَّهُمْ يَنتَهُونَ ﴾ التوبة: ١٢ فجامع أهل الإسلام ما شاء الله وعمل بالحق، وقد يعمل الإنسان بالإسلام زمانا ثم يرتد عنه, قال الله ﴿ إِنَّ اللَّهِ عِن اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ أولى، وأن الطاعة في مجاهدة عثمان على أحكامه، فهذا من خبر عثمان والذي فارقناه فيه وطعن عليه المؤمنون قبلنا.

وذكرت أنه كان مع رسول الله ﷺ وختنه، فقد كان على بن أبي طالب أقرب إلى رسول الله وأحبّ إليه منه، وكان ختنه، ومن أهل الإسلام، وأنت تشهد عليه بذلك، وإنا بعد على ذلك، فكيف تكون قرابته من محمد علي نجاة إذا ترك الحق وتعاطى كفرًا، واعلم أنما علامة كفر هذه الأمة كفرها بالحكم بغير ما أنزل الله ذلك بأن الله قال ﴿ وَمَن لَّمْ يَعَكُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُولَتَهِكَ هُمُ ٱلْكَنفِرُونَ ﴾ الماندة: ٤٤ فلا أصدق من الله قيلا وقال ﴿ فِأَتَي حَدِيثٍ بَعْدَ ٱللَّهِ وَمَاكِنْدِهِ يُؤْمِنُونَ ﴾ الحاشة: ٦ فلا يغرنك يا عبد الملك بن مروان عثمان عن نفسك ولا تسند دينك إلى رجال يتمنون ويريدون ويستدرجون من حيث لا يعلمون، فإن أملك الأعمال بخواتمها، وكتاب الله حديد ينطق بالحق، أجارنا الله باتباعه أن نضل أو نبغ، فاعتصم بالله وإنه من يعتصم بالله يهده صراطًا مستقيمًا، وكتاب الله هو حبل الله الذي أمر المؤمنين أن يعتصموا به ولا يتفرقوا، وليس حبل الرجال من أنهم ينهبون ويطعنون، فأذكرك الله لما أن تدبرت القرآن فإنه حق وقال الله ﴿ أَفَلَا يَتَذَبَّرُونَ ٱلفُرْءَاكَ أَمْرَ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقَفَالُهَمَا ﴾ معد: ٢٤ فكن تابعا لما جاء من الله به تهتدى وبه تخاصم من خاصمك من الناس وإليه تدعو وبه تحتج، فإن من يكن

القرآن حجته يوم القيامة به يخاصم من خاصمه ويفلح في الدنيا والآخرة، فإن الناس قد اختصموا وهم يوم القيامة عند ربحم يختصمون، فلتعمل لما بعد الموت ولا يغرنك بالله الغرور.

وأما قولك في شأن معاوية بن أبي سفيان أن الله قام معه وعجل نصره وأفلج حجته وأظهره على عدوه بطلب دم عثمان، فإن يكن يعتبر الدين من جهة الدولة، أن يظهر الناس بعضهم على بعض في الدنيا فإنا لا نعتبر الدين بالدولة، فقد ظهر المسلمون على الكفار لينظر كيف يعملون، وقد ظهر الكفر على المسلمين ليبلو المسلمين بذلك ويكون عقابا على الكافرين وقال ﴿ وَيَلُّكَ ٱلأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ ٱلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَيَتَّخِذَ مِنكُمْ شُهَدَآةً وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلظَّلِيبِينَ ﴾ آل عمران: ١٤٠ فإن كان الدين إذا ظهر الناس بعضهم على بعض، فقد سمعت الذي أصاب المشركون من المسلمين يوم أحد، وقد ظهر الذين قتلوا ابن عفان عليه وعلى شيعته يوم الدار، وظهروا أيضا على أهل البصرة وهم شيعة عثمان، وظهر المختار على ابن زياد وأصحابه وهم شيعتهم، وظهر مصعب الخبيث على المختار، وظهر ابن السحف على أحنس بن دجلة وأصحابه، وظهر أهل الشام على أهل المدينة، وظهر ابن الزبير على أهل الشام بمكة يوم استفتحوا منها ما حرم الله عليكم وهم شيعتكم، فإن كان هؤلاء على الدين فلا يعتبر الدين من قبل الدولة، فقد يظهر الناس بعضهم على بعض ويعطى الله رجلا كافرًا ملكا في الدنيا، فقد أعطى فرعون ملكا ظهر في الأرض، وقد أعطى الذي حاج إبراهيم في ربه ثم، إن معاوية إنما اشترى الإمارة من الحسن بن علي، ثم لم يَفِ له بالذي عاهده عليه وقال الله ﴿ وَأُوفُواْ بِمَهْدِ ٱللَّهِ

إِذَا عَلَهَدَتُمْ وَلَا نَنقُضُواْ الْأَيْمَنَ مَعْدَ تَوْكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ اللَّهَ عَلَيْكُمْ كُفيلًا إِنَّ اَللَّهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُوكَ ١١٠ وَلَا تَكُونُوا كَالَّتِي نَفَضَتْ غَزْلَهَا مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ أَنكَنَّا نَتَخِذُونَ أَيْمُنَكُرْ دَخُلاً بَيْنَكُمْ أَن تَكُونَ أَمَّةً هِيَ أَرْبَى مِنْ أُمَّةً إِنَّمَا يَبْلُوكُمُ اللَّهُ يِهِ عَ وَلِيُبَيِّنَ لَكُمْ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ مَا كُنْتُمْ فِيهِ تَغْلِفُونَ ﴾ النحل: ٩١ - ٩٢ فلا تسأل عن معاوية ولا عن عمله ولا عن صنيعه، غير أنا قد أدركناه ورأينا عمله وسيرته في الناس، ولا نعلم أحدًا أترك للقسمة التي قسم الله ولا لحكم حكمه الله، ولا أسفك لدم حرام منه، فلو لم يصب من الدماء إلا دم ابن سمية لكان في ذلك ما يكفره'، ثم استخلف ابنه يزيد فاسقا من الناس لعينا يشرب الخمر المكفر، فيكفيه من السوء، وكان يتبع هواه بغير هدى من الله وقال الله ﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنِ ٱتَّبُّعَ هَوَكُ بِغَيْرِ هُدُى مِن اللَّهُ إِنَ ٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلَلِمِينَ ﴾ الفصص: ٥٠ فلا يخف عمل معاوية ويزيد على كل ذي عقل من الناس، فاتق الله يا عبد الملك، ولا تخادع نفسك في معاوية، فقد أدركنا أهل بيتكم يطعنون في معاوية ويزيد ويعيبون عليهما كثيرًا مما يصنعون، فمن يتول عثمان ومن معه فإنا نشهد الله وملائكته وكتبه ورسله بأنا منهم برآء ولهم أعداء بأيدينا وألسنتنا وقلوبنا، نعيش على ذلك ما عشنا، ونموت عليه إذا متنا، ونبعث عليه إذا بعثنا، نحاسب بذلك عندالله .

 ١) روى في صحيح مسلم عن النبي (ص) لا ترجعوا بعدي كفاراً يضرب بعضكم رقاب بعض، فهو يشير إلى الحديث وإلى الآية التي أحتج بما قبل "ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الكافرون".

٢) قال النور السالمي: "فما مضى قبلك لو بساعة \*\* فدعه ليس البحث عنه طاعه" ومِن رأي أبي عبيدة الكفُّ عن فتن الصحابة، وللأوائل أقوالهم وأعمالهم التي شاهدوها وحكموا فيها، إنما هم صحابة وتابعون، ونحن نسمع ونكف، ولا نصوب باطلا ولا نبطل حقا، ﴿ يَلْكَ أَمَّةً فَذَ ظَكَ لَهَ اللَّهَ أَمَدٌ ظَكَ لَهُ اللَّهَ أَمَّةً فَذَ ظَكَ لَهُ اللَّهَ اللّهَ اللّهُ اللّهُ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

وكتبت إلى تحذري الغلو في الدين، إني أعوذ بالله من الغلو في الدين، وسأبين لك ما الغلو في الدين إذا جهلته، فإنه ما كان يقال على الله غير الحق ويعمل بغير كتابه الذي بين لنا وسنة التي سن وقال الله تعالى ﴿ يَتَأَهَّلُ ٱللَّهِ عَلَى الله عَمان بغير كتابه الذي بين لنا وسنة التي سن وقال الله تعالى ﴿ يَتَأَهَّلُ ٱللَّهِ عَلَى اللَّهِ إِلَّا ٱلْحَقَّ ﴾ النساء: ١٧١ كما فعل عثمان والأئمة من بعده، وأنت على طاعتهم وتجامعهم على معصية الله وتتبعهم وقد اتبعوا أهواءهم واتبعتهم أنت عليها، وقال الله عز وحل ﴿ وَلا تَتَبِعُوا أَهُوا مَوا وَلَا تَتَبِعُوا أَهُوا مَن الله وقال الله عز وحل ﴿ وَلا تَتَبِعُوا أَهُوا مَوا لا الله عن من وقل الله وقلاء عن سَوا إلى كتابه، ورَضي وغضب لله حين أهل الغلو في الدين وليس مَن دعا إلى الله وإلى كتابه، ورَضيَ وغضب لله حين عُمي أمرُه، وأُخذَ بحكمه حين ضُبع وتُركت سنة نبيه.

وكتبت إلي تعرض بالخوارج، تزعم أنهم يغلون في دينهم ويفارقون أهل الاسلام، وتزعم أنهم يتبعون غير سبيل المؤمنين، وإنني أبيّن لك سبيلهم: إنهم أصحابُ عثمان، الذين أنكروا عليه ما أحدث من تغيير السنة، وفارقوه حين أحدث وترك حكم الله، وفارقوه حين عصى ربه. وهم أصحاب علي بن أبي طالب حين حكَم عمرو بن العاص وترك حكم الله، وأنكروه عليه وفارقوه فيه، وأبوا أن يقروا الحكم لبشر دون حكم كتاب الله، فهم لمن بعدهم أشد عداوة وأشد مفارقة، كانوا يتولون في دينهم وسنتهم رسول الله وأبا بكر وعمر بن الخطاب، ويدعون إلى سبيلهم ويرضون بسنتهم، على ذلك كانوا يخرجون، وإليه يدعون، وعليه يتفارقون، وقد علم من عرفهم من الناس ورأى من علمهم أخم

كانوا أحسن الناس عملا وأشد قتالا في سبيل الله وقال الله ﴿ يَتَأَيُّما اَلَّذِينَ مَامَنُوا قَلْلُوا اللَّهِ ﴿ يَتَأَيُّما اَلَّذِينَ مَامَنُوا قَلْلِكُوا اللَّهِ ﴿ يَتَأَيُّما اللَّهِ مَعَ الْمُنْقِينَ كَالْمُنْقِينَ كَالْمُنْقِينَ لَلْهُ وَالْمُلائكة أنّا لمن عاداهم أعداء، وأنّا لمن والاهم أولياء بأيدينا وألسنتنا وقلوبنا، على ذلك نعيش ما عشنا، ونموت على ذلك إذا متنا، غير أنّا نبرأ إلى الله من ابن الأزرق وأتباعه من الناس، لقد كانوا خرجوا حين خرجوا على الإسلام فيما ظهر، ولكنهم ارتدوا عنه وكفروا بعد إيماضم، فنبرأ إلى الله منهم.

أما بعد فإنك كتبتَ إلى أن أكتب بجواب كتابك، وأحتهد لك في النصيحة، وإني أبين لك، فإني قد بينت لك بجهد نفسى، وأحبرتك حبر الأمة، وكان حقًّا عليّ أن أنصح لك وأبين لك ما قد علمت. ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا آنَزُكَا مِنَ ٱلْمَيْنَتِ وَالْهَدَىٰ مِنْ بَعْدِ مَا بَيِّنَكُهُ لِلنَّاسِ فِي ٱلْكِنَابِ أُوْلَتِكَ يَلْعَنْهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنْهُمُ اللَّعِنُونَ اللَّهِ إِلَّا الَّذِينَ تَابُواْ وَأَصْلَحُواْ وَبَيَّنُواْ فَأُولَتِهِكَ أَتُوبُ عَلَيْهِمْ وَأَنَا التَّوَابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ البغرة: ١٥٩ - ١٦٠ ، فإنَّ الله لم يتخذين عبدًا لأكفر به، ولا أخادع الناس بشيء ليس في نفسي وأخالف إلى ما أنهي عنه، أدعوكم إلى كتاب الله وسنة نبيه ﷺ لتُحلوا حلاله وتُحرموا حرامه، ولترضوا بحكمه، وتنيبوا إلى ربكم وتراجعوا كتاب الله، وأدعوكم إلى كتاب الله ليحكم بيني وبينكم في الذي احتلفنا فيه، ونَحرم ما حرّم الله، ونقسم بما قسم الله، ونحكم بما حكم الله، ونبرأ ممن برأ الله منه ورسوله، ونتولى من تولاه الله، ونطيع من أوجب لنا طاعته في كتابه، ونعصي من أمر الله بمعصيته أن نطيعه، فهذا الذي أدركنا عليه نبينا عليه، وإن هذه الأمة لم تحرم حرامًا ولم تسفك دماً إلا حين تركوا كتاب ربحم الذي أمرهم أن يعتصموا

به ويأمنوا عليه، وإنحم لا يزالون مفترقين مختلفين حتى يراجعوا كتاب الله وسنة نبيه وينصحوا كتاب الله على أنفسهم ويحكموه إلى ما اختلفوا فيه، فإن الله يقول ﴿ وَمَا أَخْلَفْتُمُ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَخُكُمُهُۥ إِلَى ٱللَّهِ ۚ ذَٰلِكُمُ ٱللَّهُ رَبِّي عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ ﴾ الشرى: ١٠ وإن هذا هو السبيل الواضح لا يشبه به شي من السبل، وهو الذي هدى الله من قبلنا محمدا ﷺ والخليفتين الصالحين من بعده، فلا يضل من اتبعه ولا يهتدي من تركه، وقال ﴿ وَأَنَّ هَٰذَا صِرَطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ ۗ وَلَا تَنْبِعُوا ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ۚ ذَٰلِكُمْ وَصَّنكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَنَقُونَ ﴾ الأنعام: ١٥٣ واحذر أن تفرق بكم السبل عن سبيله ويزين لك الضلالة باتباعك هواك فيما جمعت إليه الرجال؛ فإنهم لن يغنوا عنك من الله شيئًا، إنما هي الأهواء، إنما يتبع الناس في الدنيا والآخرة إمامين: إمام هدى وإمام ضلالة؛ أما إمام هدى فهو يحكم بما أنزل الله ويقسم بقسمته ويتبع كتاب الله، وهم الذير قال الله ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَبِمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُواً وَكَانُواْ بِنَايَنِنَا يُوقِنُونَ ﴾ السحدة: ٢٤ وهؤلاء أولياء المؤمنين الذين أمر الله بطاعتهم ونحى عن معصيتهم. وأما إمام الضلالة فهو الذي يحكم بغير ما أنزل الله، ويقسم بغير ما قسم الله، ويتبع هواه بغير سنة من الله، فذلك كفر كما سمى الله، ونحى عـن طاعتهـم وأمر بجهادهم، وقال ﴿ فَلَا تُطِعِ ٱلْكَنفِرِينَ وَجَنهِدُهُم بِهِ جِهَادًا كَبِيرًا ﴾ الفرقاد: ٥٠ فإنه حق أنزله بالحق وينطق به، وليس بعد الحق إلا الضلال فأبي تصرفون. ولا تضربن الذكر عنك صفحا، ولا تشكن في كتاب الله ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم، فإنه من لم ينفعه كتاب الله لم ينفعه غيره. وكتبت إلي أن أكتب اليك بمرجوع كتابك، فإني قد كتبت إليك وأنا أذكرك بالله العظيم لما قرأت كتابي وتدبرته، واكتب إلي إن استطعت بجواب كتابي إذا كتبت إليك بما أتنازع فيه أنا وأنت انزع عليه بينة من كتاب الله أصدق فيه قولك فلا تعرض لي بالدنيا فإني لا رغبة لي في الدنيا وليست من حاجتي ولكن لتكن نصيحتك لي في الدين ولما بعد الموت، فإن ذلك أفضل النصيحة، فإن الله قادر أن يجمع بيننا وبينك على الطاعة، فإنه لا خير فيمن لم يكن على طاعة الله، وبالله التوفيق وفيه الرضى والسلام عليك". انتهى كتابه.

ولم أطلع على تاريخ ولادته ولا وفاته، ويدل بعض كلامه كأنه أدرك النبي ﷺ (فهذا الذي أدركنا عليه نبينا) وهو ممكن، فخلافة عبدالملك كانت سنة خمس وستين.

# فصل

أبو عبيدة مسلم بن أبي كريمة

### فصل أبو عبيدة مسلم بن أبن كريمة

هذا هو ثالث الأركان وحامل لواء العلم والإمامة للمذهب الإباضي للمغرب وحضرموت وعمان، حبس نفسه في التعليم أربعين سنة، تارة يعلم في غار وتارة خارج الغار. قال العلامة الشماحي في كتاب السير: "أبو عبيدة مسلم بن أبي كريمة التميمي كان مولى فيهم وكان أعور وشهر بالقفاف، توفي في ولاية أبي جعفر المنصور بعد وفاة حاجب رضى الله عنهما، تعلم العلوم وعلَّمها ورتَّب روايات الحديث وأحكّمها، وهو الذي يشار إليه بالأصابع بين أقرانه ويزدحم لاستماع ما يقرع الأسماع من زواجر وعظه، وقد اعترف له بحوز قصب السبق في العلوم". فقد ثبت وجوده عام ثمانية وخمسين للهجرة، وموته في خلافة أبي جعفر المنصور سنة خمس وثلاثين ومائة. وروي أنه أدرك من أدركه جابر بن زيد من الصحابة، ولعله أدرك بعضا منهم، أخذ العلم من جابر بن زيد وزملاء جابر وتلامذته كضمام بن السائب العبدي العماني وجعفر ابن السماك العبدي، ويقال إنه أخذ من هذين أكثر مما أخذه من جابر، وأخذ أيضا من صحار بن العباس وكان صحابيا، قال رضى الله عنه: "من لم يكن له أستاذ من الصحابة فليس هو على شيء من الدين، وقد منَّ الله علينا بعبد الله بن عباس بن عبد المطلب عم رسول الله على، وعبدالله بن مسعود، وعبدالله بن سلام، وهم الراسخون في العلم، وعلى آثارهم اقتفينا، وبقولهم اقتدينا، وعلى سيرتهم اعتمدنا، وعلى منهاجهم سلكنا" وقال أيضا رضى الله عنه: "لا يؤخذ العلم من أربعة: رجل مبتدع يدعو إلى بدعته، ولا من سفيه يدعو إلى سفهه، ولا ممن يكذب وإن كان يصدق في فتواه، ولا ممن يعزز مذهبه عن مذهب غيره". قيل

له: يرحمك الله أرأيت من لا يحفظ الأحاديث عن رسول الله على وهو ثقة، أيؤخذ عنه العلم؟ قال: سبحان الله! وكل الناس يحفظون الحديث، بل يؤخذ العلم عن الثقات وإن كانوا لا يعلمون حديثًا واحدًا، قيل له: يرحمك الله يا أبا عبيدة، أتعمل به إذا كان إنما رواه عن الصحابة؟ قال: إن عرفت عملت به وإلا فلا. وقال أبو عبيدة: "كل صاحب حديث ليس له إمام في الفقه فهو ضال، فلولا أن الله تعالى منّ علينا بجابر بن زيد رضي الله عنه لضللنا". وفي كتاب المصنف (وهو من الكتب القديمة يبلغ واحدا وأربعين جزءا، توفى مؤلفه عام 558ه): بلغنا أن حتات بن كاتب وجعفر بن السماك سارا مع حبيب بن المهلب إلى أن قتلا معه، فتكلم في ذلك فأظهر أبو عبيدة ولايتهما، وهذا في قتال الخوارج دفاعًا عن البصرة، وكثير من ولد المهلب يرجعون إلى حابر بن زيد، وكلهم من أهل عمان قال المبرد: وثبت المغيرة في جمع أكثرهم من أهل عمان وذكر في قتال الأزارقة. قال أبو سعيد الكدمي (من علماء عمان القدامي): روي لنا أن الحتات ابن الكاتب المشهور بالفقه من فقهاء المسلمين وقيل إنه كان من توام، وكان فيما قيل إنه كان ينزل بسمد نزوى من عمان، وتوأم هي واحة البريمي، وقبيلة حتات من بني هميم كان أبو عبيدة رضى الله عنه وقافا وكان يضعف أمر الشفعة ويقول لا تحبس على يتيم ولا غائب، فابتلي بما رجل من أصحابه فجاءه يسأله فقال: اذهب فاسأل أشياخ البصرة، هل لجابر فيها ذكر؟ فأخبر أن جابرا يوجبها، فأخذ بقول جابر. قال أبو سفيان: بعث عبد الله بن الحسن إلى أبي عبيدة وإلى جماعة المسلمين حين أراد الخروج فتشاوروا، فتكلم كلٌّ برأية، فاتفق رأيهم أن يبعثوا اليه صالح بن كثير، وقد قال لهم صالح: إني على دينكم، وكان من متكلمي المسلمين إلا أنه أحدث أشياء قلاه المسلمون عليها، فقال أبو عبيدة: إن هذا ليس برأي؛ أترون رجلا يخاف على نفسه ويطلب الملك، ألا يعطيكم كل ما سألتموه، وإذا طاوعكم على ما تدعونه إليه قال: أنا مقر بدعوتكم ولكن الناس إلي أسرع أنا أحق، فما عسى تقول يا صالح وقد صدق، فإن أراد الدين كما يزعم فليلحق صاحبنا بحضرموت عبدالله بن يحيى فليقاتل بين يديه حتى يموت، ففرق جماعتهم وأفسد رأيهم. وقال أبو سفيان: قيل لأبي عبيدة: ما يمنعك من الخروج، ولو خرجت ما تخلف عنك أحد؟ قال: ما أحب ذلك، ولو أبي فعلت ما أحببت، ولا أحب أقيم ما بين الظهر والعصر مخافة الأحكام.

قدم أبو عبيدة مكة ومعه امرأة من المهلبيات وهي حدة سعيدة أو عمتها، فلما فرغا من حجهما قالت له: أريد المقام بمكة، قال لها: الخروح أفضل، قال الراوي: فقلت وأنا أخرج معكم، قال: أنت فأقم، فقلت: تأمر هذه بالخروج وتأمرني بالإقامة؟ قال: لأنك قريب من مكة ونحن بعيد منها، أنتم قريب من خيرها يعني الطواف وبعيد من شر أهلها، كأنه يكره المقام فيها للتجارة. شهد رجلان على شهادة أبي عبيدة عند قاضي البصرة، قال المشهود عليه: أصلحك الله إنما شهدا علي بشهادة فلان، وقال: ويحك أنا به عارف، ولو جاز لي أن أحكم بشهادة رجل واحد لحكمت بشهادته. وأتى حمزة الكوفي أبا عبيدة ليذاكره في أمر القدر، فخرجا إلى منزل حاجب فتناظرا كثيرا، وآخر ما سمع من أبي عبيدة: يا حمزة على هذا فارقت غيلان، فخرج فكلّمه حاجب وكان هيبته من ابي عبيدة، فقال حمزة: إنما أخذت هذا القول عن المسلمين، فقال له حاجب: لم تدرك أحدا إلا وقد أدركته إلا جابرا، فعن

من أخذته؟ فقال: عنك، فقال حاجب إني أرجع عنه، فارجع عنه كما رجعت عنه، فقال: ارفق بي واقبل ما أقول، ما أصابك من حسنة فمن الله وما أصابك من سيئة فمن نفسك، فالحسنة من الله والسيئة من العباد، وأقول: لا يكلف الله نفساً إلا وسعها، فقال له: أما هذه الكلمة فمقبولة من غيرك، أما منك فأنا أعرف مذهبك فيها أولا، فخرج فسأل عنه حاجب فقال: ارفقوا بحمزة، ثم بلغهم بعد مدة أنه مشى إلى النساء والضعفاء فكلمهم، قال: فأمر أبو عبيدة حاجبا فجمع له الناس، قال: فتكلم المتكلمون، ثم تكلم حاجب فحمد الله وأثنى عليه وقال: إن حمزة وعطية أحْدثًا علينا أحداثًا، فمن آواهم أو أنزلهم أو جالسهم فهو عندنا الخائن المتهم، فتفرق الناس، وطرد من المحلس، وهجره أبو عبيدة وأمر بمحرانه لقوله بشيء من القدر، فقال: يا عجباً لأبي عبيدة قد أمر بمجراني وهؤلاء الفتيان يقولون: أراد وشاء وأحب ورضى عنهم وهو يدنيهم ولا يقول بمثل قولهم، فقال أبو عبيدة: هؤلاء أرادوا إثبات القدر فغلوا فيه، وحمزة يريد إزالته وليس مثبته كمزيله. قيل لأبي عبيدة: هل يستطيع الكافر الإيمان ؟ فقال: من يستطيع أن يأتي بحزمة حطب من حل إلى حرم يستطيع أن يصلي ركعتين ولا يقول يستطيع ذلك إلا بتوفيق الله. سأل عمن كان على دين عيسى ولم يبلغه أمر النبي عليه السلام فدعا رجلا من المجوس فأجابه فانظر فيها قال: فما تقولون؟ قال: الداعي مسلم والجميب كافر، قال: فهل يدعو إلى طاعة الله ودينه؟ قالوا: نعم، قال: وكيف يكون الداعي إلى طاعة مسلما والجحيب كافرا؟ فراددوه الجواب فبرأ منهم، فخرجوا من عنده منكسرين، فأتوا حاجبا فقالوا: أغثنا قد عجل علينا بالبراءة إنما أردنا أن نستفهمه، فأحبره بتوبتهم، فقال: فليأتوا الربيع وعبد السلام بن عبد القدوس فليخبراهما بتوبتهم، قال: ففعلوا وأمر بمم وأدخلوا الجحالس.

قال أبو سفيان: اجتمع ابن أبي الشيخ البصري وأبو عبيدة بمني فقال لأبي عبيدة: هل أجبر الله أحدا على طاعة أو معصية؟ فقال: لا، ولو قلت ذلك لكان تخويفه لهم وترهيبه إياهم عبثا، قال: فالعلم هو الذي أقاد العباد إلى ما عملوا؟ قال: لا، ولكن سوّلت لهم أنفسهم وزين لهم الشيطان أعمالهم فكان منهم ما علم الله. روي أن واصل بن عطاء كان يتمنى لقاء أبي عبيدة، وكانا أعميين، فقال قايد واصل: هذا أبو عبيدة، فقال واصل لأبي عبيدة: أنت الذي يقول إن الله يعذب على القدر؟ فقال: لا، ولكني أقول إن الله يعذب على المقدور، أأنت الذي تزعم أن الله يعصي باستكراه؟ فانقطع واصل، ثم قيل له: سألته فتخلص، وسألك فوقفت، فقال: بنيت له بنيانا منذ تُلاثين سنة فهدمه وهو واقف. قال أبو عبيدة عن جابر بن زيد لما احترق بيت الله الحرام من أجل شرارة طارت بما الريح قال بعض الناس: قدر الله هذا، وقال آخرون: لم يقدر الله أن يحترق بيته، فمن ثم وقع الخلاف الأول في القدر، قال عبيدة: وكان احتراقه يوم السبت لست ليال خلون من ربيع الأول سنة أربع وستين، وكان يصف أمر القدر ويقول: والله ما من نكاح ذات بعل، وانتحال هجرة، ولا حكم بغير ما أنزل الله، وإنما هو شيء أحدثه الناس فيما بينهم، فمن أقر أن الله عالم بالأشياء قبل أن تكون فقد أقر بالقدر، قيل له: إن حمزة قال يخلق، قال: وما ذلك الخلق؟ قيل: يزعم أنه إذا حرك المروحة كان منها ربح قال ليس لذلك الريح خالق إلا حركتي، قال: برأي قوله؟ قال: نعم، قال: فلو قاله بدين لهلك، قال: فإذا قال برأي؟ قال: إن الرأي عجز لا يكون كمن يدين به.

سئل أبو عبيدة عن نساء تمامة ونحوها، اللاتي لا يتسترن ويتبرجن فقال: هن مثل الإماء، فقيل ذلك لبشير فقال: لا لعمري، الإماء مال، وأما الحراير غض ما استطعت. وسأله رجال عن شيء لم يصح السائل مسألته فقال: فرج عني فإني مغموم، فقال له أبو عبيدة: أنت أحق بذلك مني، تخلطون ثم تطلبون منا الصحيح. قيل لأبي عبيدة: إن أهل عمان يفتون بالرأي، قال: ما سلموا من الدماء والفروج.

سحن الحجاج ضماما وأبا عبيدة وربما ضاق ضمام فيقول له أبو عبيدة: على من تضيق؟! وكانا ينفضان القليل من لحاهما ويقصان شواربهما بأسنانهما. وسأل الحجاج بحوسيا يم يعذبهم؟ قال: بإطعام الزيت والكراث، فأطعم أهل السجن بهما، قال ضمام: فسمنا بهما، فقيل للمجوسي: لم أشرت بذلك؟ فقال: لعلهم يحيون ويموت قبلهم فيخرجون، ومات الحجاج وهم بالحبس. فقال: لعلهم يحيون المعود فاتفقوا مع السجان فاشترى لهم لحما، فبينما هم يتناولونه إذا بصوت على باب السجن، فرموا به في الكنيف، فلم يظهر لهم أحد، قال: فكان حزننا على اللحم أشد علينا من قرمنا. قال وايل بن أيوب الحضرمي في الخبا مشايخ من أهل حضرموت فقهاء علماء فسألتهم عن رجل اكترى دابة إلى موضع فحاوز الموضع فتلفت الدابة قال: فأجمعوا كلهم أنه ضامن للدابة، قال: قلت لهم: ما تقولون في الكراء؟ قالوا: ما نرى عليه الكراء ضامن للدابة، قال: قلت لهم: وكان أبو عبيدة غائبا أو نائما فاستيقظ قال: وقال

لي حاجب: يا حضرمي سلِ الشيخ عن المسألة، قال: فسألته قال: يضمن عن المدابة والكراء جميعا، قال: فقال له محمد بن سلمة: من أين يا أبا عبيدة يضمن الكراء؟ قال: من حيث لا تعلم. قال المليح بن حسان: دخلت أنا وعبد الملك الطويل على أبي عبيدة فسألناه عن رجل أدخل يده تحت امرأة فأنكرت إنكارا تاما ونحضت، له أن يتزوجها؟ فقال أبو عبيدة: إنما فروج يا أبا نوح، قال: صدقت، ولكن أفتى بها جابر، فقال: إنما الفروج، فقال: نعم، ثم قال أبو نوح: ألم أنحكم يا معشر الفتيان أن تسألوني إذا كان أبو عبيدة حاضرا. (وأبو نوح هذا من أهل عمان) قال أبو سفيان: وقع غلام كان لحاجب عند أبي جعفر المنصور فسأله: لمن كان؟ فقال: لحاجب، وكان عالما به وبأبي عبيدة، فدخل عليه يوما فرآه حزينا فسأله فقال: مولاي الذي كنت له مات، يعني حاجب، فرجّع أبو جعفر فقال: رحم الله حاجبا، ثم دخل عليه بعد ذلك فرآه حزينا فقال: مات صديق لمولاي يقال له أبو عبيدة الأعور، قال: مائي أراك حزينا؟ فقال: مات صديق لمولاي يقال له أبو عبيدة الأعور، قال: وإنه قد مات؟! قال: نعم، فرجّع وقال: ذهبت الأباضية.

والحاصل أن مناقبه وصفاته لا يحصيها كتاب، فقد عاش زمانا طويلاً مختفيا في غار خوفا على نفسه وعلى الدين أن يذهب، وكان طلبة العلم يتهافتون عليه في ذلك الغار كالنحل، فقد أقبل بعضهم من القيروان وبعضهم من عُمان وبعضهم من مصر وبعضهم من حراسان وبعضهم من المدينة كمحمد بن مسلمة ومحمد بن حبيب، وبعضهم من حضرموت، فهذا صادر وهذا وارد، على رأس الحضرميين وائل بن أيوب والإمام عبدالله بن يحيى بن عمر بن الأسود بن عبدالله بن الحارث بن معاوية بن الحارث الكندي، وعلى رأس المغاربة الإمام بن عبدالله بن الحارث بن معاوية بن الحارث الكندي، وعلى رأس المغاربة الإمام

عبد الرحمن بن رستم الفارسي ومن عنده من حملة العلم، ومن عمان عدد كبير على رأسهم المحدث الشهير صاحب المسند الربيع بن حبيب الفراهيدي وأبو حمزة المختار بن عوف بن سليمان بن مالك بن فهر الأزدي أحد بني سليمة من مجز الباطنة، وبلج بن عقبة الفراهيدي من مجز أيضا، وقد اتخذوا على الغار سلسلة، فإذا أقبل أحد يخافون منه حركت فيسكتون ويشتغلون بصناعة القفاف، وإذا أمنوا اشتغلوا بالقراءة، قال أبو سفيان في وصفهم: حدثني وايل بن أيوب الحضرمي قال: لقد أدركت رجالا إن كان الرجل منهم لو ولي على الدنيا لاحتمل ذلك في عقله وحمله وفهمه وورعه، وقال أبو عبيدة رضى الله عنه: عجبت لتقصيرنا في بقية عمرنا، ألا ترون أن من نعمة الله علينا وعليكم أنا نرجو أن تصل مودتنا إلى أصحاب الكهف وأصحاب الأخدود إلى أنبياء الله الأولين القدامي، فكيف تقصر مودتنا في إخواننا وشركائنا في حب الله وأعواننا على ذكره بالبر والتقوى، ولو تعلمون ما سبق به أولكم إن كنتم صادقين لحزنتم طويلاً ولجهدتم بالليل كثيرا ولبكيتم كما بكي الذين من قبلكم من المسلمين. قال في بيان الشرع: باض الدين بمكة، وفرخ بالمدينة، وطار إلى البصرة، ونهض إلى عمان. وقال أبو سعيد الكدمي: كان رجل من المسلمين يقال له خيار من أهل سمايل من عمان من طي، وهو خيار بن سالم، قيل له: أوص، فقال: بماذا أوصي؟ ما على درهم ولا لي على أحد درهم، وكان يضرب به المثل: موتة كموتة خيار، وكان رجلاً فاضلاً، وكان يقول لأبي عبيدة في بعض كلامه: إذا جاوزت نحر البصرة فأنا أفقه منك، لو كنت نبيا ما أجابك أحد، أنت شديد على الناس، فضحك أبو عبيدة رحمهما الله تعالى. كني أبو عبيدة بابنته عبيدة، ولها آثار وأخبار فيما يتعلق بالنساء، ولأبي عبيدة مسائل وأقوال العمل على غيرها في المذهب الأباضي منها: حواز الفصل بين الصلاتين لمن جمع، ومنها: أن أكثر الحيض سبعة عشر يوما، ومنها: أن حدّ الحيازة عشرون سنة، ومنها: أن الموالاة والترتيب في الوضوء غير واجبين، والممنوع مخالفة السنة. روى موسى بن علي عن أبيه عن حده، أن أبا عبيدة أذّن فنسي أن يقول: حي علي الصلاة، فلما فرغ قيل له: يا أبا عبيدة إنك لم تقل: حي على الصلاة، فقال: حى على الصلاة.

# فصل

الربيع بن حبيب

#### فصل الربيع بن حبيب

أبو عمرو الربيع بن حبيب بن عمرو الفراهيدي، الطود الأشم والبحر الخضم، أصله من فراهيد من غضفان، ونزل البصرة في محلة يقال لها الحربية، لم يتحقق معنا مولده ولا موته في أي شهر وفي أي سنة إلا أن الثابت وجوده في زمان جابر بن زيد المتوفى عام ثلاثة وتسعين هجرية، إذ أدركه والربيع شاب، وروى عنه في المسند حديثًا، وصلَّى عليه موسى بن أبي جابر المتوفى عام واحد وتمانين بعد المائة، فهو ما بين هذين التاريخين. وشيوخه كثير يبلغ عددهم خمسة وعشرين شيخًا، ومن الممكن أن يقال: إنه من التابعين؟ حيث أدرك جابرًا الذي مات هو وأنس بن مالك الصحابي في جمعة واحدة، وغالب رواياته عن ضمام بن السائب العماني وأبي عبيدة مسلم، فقد روى عن أبي عبيدة؛ ففي المسند الذي هو عمدة المذهب الاباضي من رواية الربيع عن أبي عبيدة ثمانية وثمانون حديثا، وجملة ما في الجزأين الأولين من المسند ستماية وأربعة وخمسون حديثا، منها مائة وخمسون حديثا لابن عباس، وحديث أبي سعيد الخدري ستون حديثا، وحديث أبي هريرة اثنان وسبعون حديثا، غير الذي رواه عن عائشة أم المؤمنين وهي ثمانية وستون حديثا، وروى مراسيل جابر بن زيد التي تبلغ أربعا وثمانين ومائة حديثا، وهذا كله غير ما رواه عن أبي أيوب وعبادة بن الصامت وأبي مسعود وعلى بن أبي طالب، هذا جميع ما في المسند المتداول بأيدي رجال المذهب الاباضي، وفي المجموع روايات ضمها إلى المسند العلامة المغربي أبو يعقوب يوسف بن إبراهيم الوارجلاني، أحاديث وآثار احتج بها الربيع على، مخالفيه في مسائل الاعتقاد وغيرها. قال نور الدين السالمي: "وهي أحاديث

صحاح، يعترف الخصم بصحتها" وجعلها المرتب أبو يعقوب في الجزء الثالث من الكتاب، ثم إنه ضم إلى ذلك روايات محبوب بن الرحيل بن سيف بن هبيرة القرشي عن الربيع، وروايات الإمام أفلح بن عبد الوهاب بن عبدالرحمن الرستمي عن أبي غانم بشر بن غانم الخراساني، ومراسيل جابر، وجعل الجميع في الجزء الرابع من الكتاب، فكانت أجزاء الكتاب أربعة، الأولان في أحكام الشريعة من أولها إلى آخرها بالسند العالي. ويروي الربيع أيضا عن أبي نوح صالح بن نوح الدهان البصري العماني، وأصله من طي، ويروي عن ضمام بن السائب حسبما ذكرنا، لكن روايته عن ضمام قد اعتنى بجمعها الشيخ أبو صفرة عبد الملك بن صفرة. كان أبوه حبيب بن عمرو أحد تلامذة جابر بن زيد. قال العلامة الشماخي: صحب الربيع أبا عبيدة فنال وأفلح، وتصدر بعده على الأفاضل فأنجح.

قال أبو سفيان: "لما أصاب أبا عبيدة الفالج وحضر خروج الناس الى الموسم، مضى إلى أبي عبيدة حاجب بعبد الله بن عبد العزيز ليرسله مع الربيع، فقال: لا أفعل، قال له: فالمثنى؟ قال: نعم، فأرسلوا إلى المثنى فحضر، فقال: أشير عليكم ألا تفعلوا، فيقال: ما وجدوا من يبعثون مع الربيع في سنه وفضله إلا هذا الغلام، فازداد محبة بقوله في نفس أبي عبيدة، وازداد عندهم رضى، فخرج الربيع وحده. قال أبو سفيان: ذكر الربيع عند أبي عبيدة فقال: تقيُّنا وأميننا وثقتُنا.

قال أبو سفيان: "اجتمع وايل والمعتمر بن عمارة وجماعة إلى الربيع فسألوه أن يخرج إلى الموسم، فقال: ما عندي ما أتحمل به، فمشوا إلى النظر بن ميمون، وكان من خيار المسلمين ومن تجار الصين، فأعلموه بقوله، فأتاه بأربعين دينارًا،

فقال له: حجّ بها، قال: فلم يقبلها، وكان به خاصًا، فأتاه وايل والمعتمر فقالا: تعلم يا أبا عمرو حاجة الناس إليك فأبيت أن تقبل من النظر، قال لهما: قال لي: خذها على أن تحج بها، ولست أقبلها على شرط، فرجعا إلى النظر، قال: خذاها وادفعاها إليه، ولست أظن أنه يكره ذلك، ففعلا، فأبا أن يقبلها".

قال أبو سفيان: "استحلف أبو جعفر رجلا من أهل الموصل بالطلاق على رجل اتهم أن عنده ماله فحلف، فرجع الرجل إلى داره فوجد نعله، فكتب بالمسألة إلى الربيع فقال: لا بد أن يحضر الحالف، فلما حضر جمع العلماء والأشياخ فاتفق رأيهم على أن الملوك لا يستحلفون على النعال وما أشبهها، والربيع ساكت، فقال الرجل: ما تقول يا أبا عمرو؟ فقال: أرى فراقها، فقال شعيب: إن الملوك لا يستحلفون على النعل، قال: صدقت، ولكن صاحبنا قال: ما له عندي قليل ولا كثير، ولا تخلو النعل أن تكون من القليل أو الكثير، قال أبو العباس: إن يمينه انعقدت على علمه ولا علم له بالنعل، وأيضًا فإن لفظة عندي لا تلزمه ما ألزمه؛ لأن فيه تخصيصًا لا يقتضي قصر الحلف، ولعله أخذ بالأحوط".

قال أبو سفيان: ويرى التغليظ على من قال: عليّ عهد الله وميثاقه، أو كافر يهودي أو نصراني. حاء نصر أبو محمد الأزدي إلى أبي عبيدة يسأله عن مسألة فأحابة، ثم قال: إيت الربيع، فلما حضر سأله فأحاب بغير حواب أبي عبيدة، فراجعه أبو عبيدة فيه، وقال: الذي حفظت عنك كذا، قال: أوقد حفظت؟ قال: نعم، قال للرجل: انظر ما قال الربيع فخذ به؛ فإنه عني حفظ. وكان أبو عبيدة في وقته ذلك في شكاية، وكان الربيع إذا سئل عن مسئلة أجاب عنها.

قيل: ويقال له إذا أجاب عنها: عمن أخدتما؟ فيقول: حفظت الفقه عن ثلاثة أبي عبيدة وضمام وأبي نوح، هذا قول أحدهم، ولم يخف عليه قول واحد منهم. وسئل عن رجل مشتمل من البرد فيضع كساءه تحت قدميه ويسجد ويداه على الطيلسان، قال: هذا صنيعي، إلا أن يرى أبو المضا غير ذلك، وكان أبو المضا من السّند قد أدرك أهل النخيلة، قال أبو المضا: القول قولك.

ودخل عليه أبرهة بن عطية فقال: يا أبا عمرو رجل من إخوانك من أهل الشام، فكان يختلف عليه ويسأله عن الفقه زمانا، فحضر بعض المسلمين بجلسه فقال: سلّم على أخينا فسلَّم عليه، فقال: من أي البلاد؟ قال: من الشام، قال: من أهل الجزيزة قال: لعلك ابن عطية؟ قال: نعم، قال: أبا عمرو هذا الذي أهلك أهل خراسان وأبوه قبله، فلا يدخلن عليك، قال الربيع: أسرعت على الرجل، فخرج الرجل فأتى وائلا والمعتمر وعبد الملك وجماعة من أصحابنا فأعلمهم، فأتوا الربيع فقالوا: قربت بن عطية، فقال: لا يجمل بمثلي أن أرد من يأتيني، مع أن الرجل لم يسألني عن شيئ أكرهه، قالوا: فلا يدخلن عليك. فأتى فأستأذن فحجبه، فقال: ما ظننت الربيع في فضله وعلمه وورعه وحلمه يرد مثلي، وإنما أسأله عما ينتفع الناس به من أمر دينهم، فبكى وانصرف، وارتحل من جواره.

وفي أيامه خالف عبدالله بن عبد العزيز وأبو المؤرج وشعيب وأصحابهم في الجمعة، والمرأة التي تؤتى فيما دون، وأن أهل القبلة المتأولين في الدين الذي ورد ما يوهم التشبيه مشركون، ورد الربيع مقالتهم وبرئ منهم، وقد كانوا تكلموا

بذلك في أيام أبي عبيدة، فأنكرها عليهم وطردهم من المجلس، وأتوا حاجبا والربيع فتابوا وأعادهم إلى المجلس، ثم أظهروها في أيام الربيع وتمادوا عليها.

مات أبو عبيدة وعلماء الإباضية في المغرب وحضرموت وعمان والبصرة وخراسان والسند ومصر وكلهم يرجعون إلى الربيع بعده في مهماتهم، جمع أبو غانم بشر بن غانم الخراساني كتاباً جليلاً سماه « المدونة » عن سبعة من تلامذة الربيع، وغالب ما فيها فتاوى الربيع رتبها القطب بن يوسف، وجعلها في جزءين ضخمين.

وحمل عنه العلم إلى عمان عدد كبير، أشهرهم على الإطلاق خمسة: محبوب بن الرحيل (وهو ربيبه) وموسى ابن أبي جابر الأزكوي (من بني ضبة المتوفى ليلة أحد عشر من محرم سنة إحدى وثمانين ومائة سنة، وعمره أربع وتسعون سنة وأشهر) والثالث بشير بن المنذر النزواني العقري (جد بني زياد، من سامة بن لؤي بن غالب المتوفى سنة ثمان وسبعين وماية في الربيع) والرابع محمد بن المعلى الفشحي الكندي، والخامس المنير بن النير الريامي الجعلاني من قضاعة بن مالك بن حمير وفي وفاته احتلاف فيه بعض التناقض.

ولما وقع الاختلاف بين الإمام عبد الوهاب بن عبد الرحمن الرستمي والذين أذكروا إمامته، رضي الفريقان الربيع حاكمًا بينهم، وذلك في العقد الثامن بعد المائة، فكتب إليهم ما نصه: بسم الله الرحمن الرحيم وصلى الله على نبينا محمد وآله الطاهرين، أما بعد: فقد بلغنا يا إخواننا ما كان قبلكم وفهمنا ما كاتبتمونا به، أما ما كتبتم به من أمر الشرط فليس من سيرة المسلمين أن يجعلوا الشرط في الإمامة أن لا يقضى أمرًا دون جماعة، ولو صح في الإمامة شرط لَما أقيم لله

حق ولا حد، ولعطلت الحدود وبطلت الأحكام وضاع الحق، على أن الإمام إذا قدم إليه سارق فلا يصيب أن يقيم عليه حدًّا فيقطع يده حتى تحضر الجماعة التي ذكرنا، أو زبى أحد فلا يرجم ولا يجلد حتى تحضر أيضًا، ولا يجاهد الإمام عدوًا ولا ينهى عن فساد إلا بحضرة الجماعة المعلومة، والجماعة يتعذر اتفاقها فالإمامة صحيحة والشرط باطل. وأما ما ذكرتم من تولية رجل من المسلمين إذا كان فيهم من هو أعلم منه فذلك حائز إذا كان الثاني من القناعة والفضل بمنزلة حسنة، فقد ولى أبو بكر الصديق رضي الله عنه وزيد بن ثابت أفرض منه، وعلي بن أبي طالب أقضى منه، ومعاذ ابن حبل أعلم منه، وهذا ليس فيه اختلاف لقول رسول الله على "أفرضكم زيد وأقضاكم على واقرؤكم أبي وأعلم أمتي بالحلال والحرام معاذ بن حبل " وقوله على "معاذ بن حبل سيد العلماء سيحشر غدًا يوم القيامة أمام العلماء". وعليكم السلام ورحمة الله وبركاته.

لقد كان في البصرة بمنزلة إمام البيعة مع الإباضية فلا يقدمون ولا يؤخرون إلا بمشورته، وكانوا يؤدون إليه زكاة أموالهم ليضعها حيث يشاء.

قال أبو سفيان (وكان ربيبه): كتب إلى الربيع أن آتيه ولا أصوم في اليوم الذي فيه، فأتيته فأعطاني حمارا وقال: اركب هذا الحمار في أحياء البصرة فطف واكتب لي من كان من المسلمين، قال محبوب: فركبت الحمار وجعلت استخرج من على رأي المسلمين في أحياء البصرة وكتبتهم حتى بلغوا ثمانمائة وألف، ووجدت نساء من المسلمين قد تزوجن برجال من قومنا قد ماتوا وخلفوا أيتامًا معهن، ولم يكن الربيع أمرني فيهم بشيء، فكتبتهم وميزتهم ليرى رأيه فيهم، فلمّا رجعت إليه وعرفته أعطى أولئك اليتامى الذين من أولاد قومنا رحمة لأمهاتهم.

هذا وأخباره وآثاره مشحونة بها الكتب العمانية والمغربية، وقد شرح المسند الشيخ أبو ستة من علماء حربة بالجمهورية التونسية، ولا تزال بها إلى اليوم بقية صالحة من رجال المذهب، وشرحه أخيرًا نور الدين السالمي.

وكانت له أقوال العمل على غيرها في المذهب الأباضي منها: عدم تحريمه نكاح المتعة، والصحيح معهم نسخها، ومنها: قوله إن الصلاة لا يقطعها شيء، ومنها: أنه ينزل الأم منزلة الأب عند عدمه، ومنها: أنه يرى أن المكاتب عبد ما بقى عليه شيء مما كوتب عليه، ومنها: أنه لا يرى الاستنجاء بالماء واجبًا.

## فصل

في أصول الخلاف بين الناس

وافتراق الأمة

### فصل في أصول الخلاف بين الناس وافتراق الأمة

لا يخفى أن الأصول التي يرجع إليها جميع المسلمين على أنواع الاختلافات بينهم هي الكتاب والسنة والإجماع، ولكن الخلاف معهم في الإجماع والقياس، وهما الثالث والرابع من الأركان عند جمهور المسلمين المعتبرة أقوالهم وأفعالهم.

قال بعض الفقهاء: عرض الاختلاف لأهل ملتنا من ثمانية أوجه كل ضرب من الخلاف متولد منها ومتفرع عنها. الأول: اشتراك الألفاظ والمعاني. الثاني: الحقيقة والجحاز. الثالث: الإفراد والتركيب. الرابع: الخصوص والعموم. الخامس: الرواية والنقل. السادس: الاجتهاد فيما لا نص فيه. السابع: الناسخ والمنسوخ. الثامن: الإباحة والتوسيع.

وقال غيره: الاختلافات بين أهل المذاهب والأديان على أربع مراتب الأولى: الخلاف بين أهل الأديان النبوية وبين الخارجين عنها من الثنوية والدهرية، وذلك في حدوث العالم، وفي الصانع تعالى، وفي التوحيد. والثانية: الخلاف بين أهل الأديان النبوية بعضهم مع بعض، وذلك في الأنبياء، كاختلاف المسلمين والنصارى واليهود. والثالثة: الاختلاف المختص في أهل الدين الواحد بعضهم مع بعض في الأصول التي يقع فيها التبديع والتفجير، كالاختلاف في شيء من صفات الله تعالى وفي القدور، كاختلاف المحتص معامل المقالات في فروع المسائل كاختلاف المضافعية والحنفية.

فالاختلاف الأول يجري مجرى متنافيين في مسلكيه لآخذ طريق المشرق وآخذ طريق المغرب، أو آخذ طريق ناحية الشمال وآخذ طريق ناحية الجنوب. والثاني يجري مجرى الآخذ نحو المشرق وآخذ يمنة أو يسرة، فهو وإن كان أقرب من

الأول فليس يخرج أحدهما أن يكون ضلالا بعيدا. والثالث يجري بحرى آخذ حهة واحدة ولكن أحدهما سالك المنهج والآخر تارك المنهج. والرابع حار بحرى جماعة سلكوا منهجًا واحدًا، لكن أخذ كل واحد شعبة غير شعبة الآخر، وهذا هو الاختلاف المحمود لقوله على: الاختلاف في هذه الأمة رحمة للناس ونحوه نظير من قال: كل مجتهد في الفروع مصيب. ولأجل الفرق الثلاث أمرنا أن نستعيذ بالله ونتضرع اليه بقوله ﴿ آهٰدِنَا اَلْشَبُلُ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَيِيلِهِ مَ ﴾ وقال ﴿ وَأَنَ هَلَا اصِرَطِى مُستقِيمًا فَاتَيْعُوهُ وَلَا تَنْبِعُوا الشُبُلُ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَيِيلِهِ مَ ﴾ الأنعام: ١٥٣.

أما أصول فرق المسلمين فثلاث: الخوارج والشيعة والمرجئة، وأما فروعهم فكثيرة جدا لا يحصرها الثلاثة والسبعون الواردة في الحديث، ولا تكاد تجد فرقة إلا وأهلها مفترقون قولا وعملا وربما يفضي بهم الحال الى القتال بعد الجدال. قال الأستاذ أحمد أمين: "وأحيانا يحكي القول من أقوال الفرق المختلفة على أنه مذهب ديني بحت ومسألة عقيدة صرفة مع أنا لو دققنا النظر في أصلها لوجدناه سياسيا، كمسئلة مرتكب الكبيرة، أكافر أم مؤمن، فالظاهر أن بحثها لم يكن بحثا لاهوتيا بحتا، وإنما منشؤها حكم الأحزاب السياسية بعضها على بعض، فالخوارج أثاروا المسألة من ناحية من اتبع عليًّا، أكافر أم مؤمن، ومن اتبع معاوية، أكافر أم مؤمن، كما نتساءل نحن اليوم ما حكم من اتبع مذهب كذا السياسي أخائن لوطنه أم غير خائن؟ إلى أن قال: أضف إلى ذلك أنه كان في كل حزب مكرة مهرة، رأوا أن الناس في ذلك العصر لا يستهويهم القول بالصالح العام في دفاعهم إنما يدافعون عن الدين ويجردون السيف باسم الدين، فغرقت الأحزاب كلها في هذا البحر، واستعملت هذا السيف، وأثارت العواطف من هذا الباب، واستغلت عقول العلماء ليمدوها بما لديهم من علم في هذه السبل، وانضم إليهم من لا يخافون الله، فإذا لم يجدوا في الدين شيئًا وضعوا له الحديث والأخبار الدينية، وبذلك كله كان الخلاف السياسي سببا كبيرا من أسباب الخلاف الديني، وسببا في العقايد والفرق". قلت: ويدل على ذلك ما رواه المبرد أن المهلب بن أبي صفرة كان يضع الأحاديث ضد الخوارج، وقال الإمام على: الحرب خدعة، كما رواه البخاري عنه، والله ولي التوفيق.

وقد ابتلي كثير من الناس بالقدح في أعراض بعضهم بعض؛ فتحد الشافعي يتكلم على الحنفي، والحنفي يسبّ الشافعي، حتى يفضي بهم القول إلى تحريم المناكحة بينهم. وروى ابن عبد البر أن ابن أبي ذيب تكلم في الإمام مالك بن أنس بكلام غاية في الشناعة، كما تكلم عليه إبراهيم بن سعد والشافعي وبعض أصحاب أبي حنيفة، ولا تجد مذهبًا يخلو من قادح، الله المستعان ﴿ قُلِ اللَّهُمّ فَلِم السَّمَوْتِ وَالدّرُضِ عَلِم الفيّ الفيّ وَالشَّهَدَةِ أَنتَ تَعَكّرُ بَيّنَ عِبَادِكَ فِي مَا كَانُوا فِيهِ فَلِم النبر: ٤١. ولا تكاد تجد عالِمًا أو مذهبًا إلا وله قادح وعائب، قال الزخشرى:

فإن سألوا عن مذهبي لم أبح به فإن حنفيا قلت قالوا بأنني وإن مالكيا قلت قالوا بأنني وإن شافعيا قلت قالوا بأنني وإن حنبليا قلت قالوا بأنني وإن قلت من أهل الحديث وحزبه تعجبت من هذا الزمان وأهله

وأكتمه كتمانه لي أسسلم أبيح الطلا وهو الشراب المحرم أبيح لهم أكل الكلاب وهم هم أبيح نكاح البنت والبنت تحرم ثقيل حلولي بغيض بحسم يقولون تيس ليس يدري ويفهم فلا أحد من ألسن الناس يسلم

غيره:

اللعب بالشطرنج غير حرام في كل ما يأتي من الأحكام فاشرب على نغم من الأنغام حسم يحل كسائر الأحسام وهم دعائم قبة الإسلام واحتج في كل بقول إمام

الشافعي يقول وهو إمامنا وأبو حنيفة قال وهو مصدق شرب المعتقة السلافة جائز والشيخ أحمد قال إن إلاهنا والشيخ مالك للكلاب محلل فاشرب وقامر بالجد وأطعم ميتة

واحتلف العلماء في أمة النبي الله فقيل: المسلم والكافر، وقيل: المسلم فقط. أبو عبيدة عن جابر بن زيد عن ابن عباس عن النبي الله قال: "ستفترق أمتي على ثلاث وسبعين فرقة، كلهن إلى النار ما خلا واحدة ناجية، وكلهم يدعي تلك الواحدة" قال نور الدين السالمي رضي الله عنه: وهي التي تثبت على كتاب الله وسنة نبيه عليه الصلاة والسلام وسنة الخلفاء المهديين عملا بوصية رسول الله وسنة بنيه فعن أبي نجيح العرباض بن سارية قال: وعظنا رسول الله والله على موعظة وجلت منها القلوب وذرفت منها العيون، فقلنا: يا رسول الله كأنها موعظة مودع، فأوصنا قال: "أوصيكم بتقوى الله عز وجل والسمع والطاعة، وإن تأمر عليكم عبد، فإنه من يعش منكم فسيرى اختلافًا كثيرًا، فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين، عضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كل بدعة ضلالة" رواه أبو داود والترمذي، وقال: حديث حسن صحيح. ولا يخفى أن السيرة التي كان عليها رسول الله الله وأبو بكر وعمر اختلفت في آخر

خلافة عثمان، وأن المنكرين عليه إنما طالبوه بتلك السيرة، فما زال يماطلهم والأحكام مضيعة، ثم طلبوا منه أن يعدل أو يعتزل، فأبي عليهم، وكلهم يد واحدة عليه، إلا من كان من خاصته وخدمه، فحاصروه طويلاً ثم قتلوه ولا منكر، ثم قدموا على بن أبي طالب إمامًا على السيرة الغراء، فخرج معاوية عن طاعته خوفًا على ولايته أن تسلب، ووازره عمرو على ذلك بعد أن اشترط عليه ما اشترط، ولبسوا على الناس أنهم يطلبون بدم عثمان، ثم نكث طلحة والزبير بيعة على، فكانت وقعة الجمل، ثم سار إلى معاوية والمسلمون له مؤازرون ومناصرون فكانت وقعة صفين، ثم خدعوه بطلب التحكيم، وأعطى على ذلك العهود والمواثيق، وإمامته واضحة نيرة، فطلبوا منه الثبات على تلك السيرة الواضحة والتمسك بقوله تعالى: ﴿ فَقَائِلُوا ٱلَّتِي تَبْغِي حَقَّىٰ يَفِيٓ، إِلَىٰ أَمْرِ ٱللَّهِ ﴾ فأبي عليهم، وخاصموه في المسألة فخصموه فلم يرجع، فتركوه وقدموا عبد الله بن وهب الراسي، وكان من أمر الحكمين ما كان من اتفاقهما على عزله، واختلافهما في معاوية فلم يرض بحكومتهما، فأين ما أعطى من العهد إن كان التحكيم حقًّا، وإن كان باطلا فعلامَ يلام ويقاتل من لم يرض به، فإن قيل إنما قاتلهم لأجل الخروج عنه لا لإنكار الحكومة، قلنا: إنما خرجوا بعد أن خلع الإمامة من عنقه وجعلها إلى الحكمين يحكمان فيها كيف شاءا، مع أنه لا طاعة لمن لم يطع الله عز وجل، فعن أنس أن معاذ بن جبل رضى الله عنه قال: يا رسول الله أرأيت إن كان علينا أمراء لا يستنون بسنتك ولا يأخذون بأمرك فما تأمر في أمرهم؟ فقال رسول الله ﷺ: "لا طاعة لمن لم يطع الله عز وجل" الحديث في مسند أحمد وفي جامع الترمذي. وفي مسند أحمد أيضًا عن حذيفة

رضي الله عنه قال: كنا عند النبي ﷺ جلوسًا فقال: "إني لا أدري ما قدر بقائبي فيكم فاقتدوا بالذين من بعدي وأشار إلى أبي بكر وعمر رضى الله عنهما، وتمسكوا بعهد عمار" فنص رسول الله ﷺ في آخر عمره على من يقتدي به من بعده وعلى من يهتدي بهديه وعلى من يسمع قوله. قال: والأصحاب (يعني الأباضية) رحمهم الله تعالى اقتدوا بأبي بكر واهتدوا بمدى عمار وسمعوا قول ابن مسعود، فهم على وصية نبيهم عليه الصلاة والسلام، فهذا دليل أن الصواب ما عليه الأصحاب، وقد روت القوم أحاديث تقتضي سعادة عثمان من أهل الأحداث المخصوصين، ولإن صحت تلك الأحاديث فلا يضرنا ورحمة الله واسعة، والأصحاب رحمهم الله تعالى قد حكموا في ذلك بحكم الله تعالى، ولا تناقض بين سعادتهم وحكم الله فيهم في هذه الدنيا، فكم محدود على الزنا والخمر هو في علم الله تعالى يموت تائبًا، ظهرت توبته للناس وانسترت، ويؤيد ذلك ما في البخاري في فضل عائشة، عن الحكم سمعت أبا وائل قال: لَمَّا بعث على عمارًا والحسن إلى الكوفة ليستنفرهم، خطب عمار فقال: "إني لأعلم أنما زوجته في الدنيا والآخرة، ولكن الله ابتلاكم لتتبعوه أو إياها" وذلك يوم الجمل.

## خاتمـة

في ذكر أقوال العلماء المخالفين والموافقين في المذهب الأباضي

# خاتمة في ذكر أقوال العلماء المخالفين والموافقين في المذهب الاباضي

فمن المتقدمين المبرد، قال في الكامل: "قول ابن اباض أقرب الأقاويل إلى السنة". وابن حزم حسبما حكاه عنه ابن حجر في فتح الباري قال: "أسوأ الخوارج حالا الغلاة وأقربهم إلى قول أهل الحق الإباضية".

ومن المتأخرين العلامة الخليل حسن السندوي محقق البيان والتبيين للجاحظ، قال في حاشية الجزء الثاني: "المذهب الاباضي، وأهل هذا المذهب من أفاضل القبلة، وممن ينفرون من البدع التي ليست من الدين في شيء، ومن هنا يتهمهم بعض المسلمين بالتشدد وبعدم مسايرتهم للتقدم، بل يرمونهم بما هم منه براء، وقد كنت خدعت بقول خصومهم فرددت مجمل ما يتهمونهم به في بعض هوامش الجزء الأول، ثم تبين لي اليقين فيهم فعلمت أنهم من خيار المسلمين، وممن يرجعون في كل أمورهم من عبادة ومعاملة إلى الكتاب والسنة، ولا يرعك تنديد الجاحظ بهم؛ فإنهم كانوا فيما سلف خصومًا للمعتزلة رضي الله تعالى عن المسلمين كافة"

وقال في الموسوعة العربية الميسرة: "إباضية فرقة من معتدلي الخوارج في البصرة والكوفة، تنسب إلى عبدالله بن اباض الذي عرف في النصف الثاني من القرن الأول الهجري، وعاصر عبد الملك بن مروان، قام على أمرها من بعده أئمة متلاحقون، عمرت طويلا وانتشرت في أرجاء مختلفة، وهناك إباضيون حتى اليوم في عمان والجزائر وزنجبار، والإباضية لا تقول بكفر غير الخوارج ولا بشركهم، وتبيح الزواج منهم، ترى ضرورة الإمامة بناء على اختيار الشيوخ وأهل الرأي

وليس بلازم ظهورها دائمًا، فقد يبقى اختيار الإمام في طي الكتمان، تسلم بأصول الفقه التي قال بما أهل السنة فيما عدا الإجماع". وقوله "فيما عدا الإجماع" غلط؛ فان الإجماع ركن من أركان الدين عند الاباضية، ورابعه القياس بعد الكتاب والسنة.

قال عز الدين التنوخي عضو المجمع العلمي بدمشق في مقدمته على مسند الربيع وشرح نور الدين السالمي عليه قال: "وإذا اطلع المنصف على هذا الشرح وجد الشارح واسع الاطلاع، وألفى شرحه واضحًا مبينًا، وتعابيره صحيحة فصيحه، أسلوبها المساواة؛ فلا هي مسهبة مملة، ولا مفرطة مخلة الإيجاز، وأما أبحاثه فيها فإنما تدل على اعتدال في التحقيق وبعد عن التعصب، فكثيرًا ما ينقل عن العلماء المخالفين كالحنفية والشافعية والمالكية والحنابلة، ويستشهد بأحاديث الشيخين وأئمة الحديث، كأبي داود والترمذي والنسائي وابن ماجة والدار قطني والطبراني والبيهقي، وغيرهم من أهل السنة والجماعة، مما يدل على أن الاباضية في المشرق والمغرب مذهب قريب من مذاهب السنة، والناظر في شرح النور السالمي عالم عمان يمتلئ طمأنينة بما ذكرته، وقلما رأينا من رجال غير المذاهب السنية من يستشهد برجال الحديث والفقه من أهل السنة إلا استشهاد نقد ورد، وما آثرت تخريج أحاديث المسند والشرح ولا سيما ما رواه الشيخان إلا لتطمئن قلوب إخواني أبناء السنة بأن مسند الربيع الذي بني عليه المذهب الاباضى هو صحيح الأحاديث، وأكثرها مما جاء في الصحيحين، وجابر بن زيد ممن روى عنهم البخاري وغيره، لكيلا يقع فيما وقع خصوم الاباضية أو من لم يعرف حقيقة مذهبهم وعقيدتهم فيظنهم من الخوارج الغلاة، كالأزارقة والنجدية والصفرية المانعين لموارثة ومناكحة مخالفيهم".

وقال السيد مصطفى بن اسماعيل المصري: "إن مذهب الاباضية نسبة إلى الإمام عبد الله بن اباض هو أقدم المذاهب تاريخًا، وأوثقها مصدرًا، وأصحها تأويلا، وأحفظها لِلُباب طهارة الدين الحنيف ونقاوته وسماحته وزكاوته، وعلى ذلك فليس ثمت مراء في أنه هو الطريق الحق الذي كان يمضى عليه رسول الله على والصحابة معه، وتلقاه عن جبريل عن ميكائيل عن إسرافيل في اللوح المحفوظ عن الله عز وجل، وأنه هو الصراط المستقيم الذي دعانا الله إلى اتباعه في قوله تعالى ﴿ وَأَنَّ هَلَاَ صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَّبِعُوهٌ وَلَا تَنَّبِعُواْ ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمّ عَن سَبِيلِهِ ۚ ذَٰلِكُمْ وَصَّنَكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَنَقُونَ ﴾ النسام: ١٥٣ وأن أصحابه العاملين بما فيه هم المؤمنون حقا، أهل الفرقة الناجية التي عناها رسول الله ﷺ في هذا الحديث الصحيح "بلوت اليهود فوجدتهم قد كذبوا على أحى موسى فافترقوا على إحدى وسبعين فرقة كلها هالكة ما خلا واحدة ناجية وهي التي ذكرها الله تعالى في كتابة فقال عز من قائل ﴿ وَمِن قَوْمِ مُوسَىٰٓ أُمَّةً يُهْدُونَ بِٱلْحَقِّ وَبِهِـ، يَعْدِلُونَ ﴾ وبلوت النصاري فوجدتهم قد كذبوا على أخى عيسى فافترقوا على اثنتين وسبعين فرقة كلها هالكة ماخلا واحدة ناجية، وهي التي ذكرها الله في كتابه بقوله تعالى ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّ مِنْهُمْ قِسِّيسِينَ وَرُهْبَانًا وَأَنَّهُمْ لَا يَسْتَكَعُبُرُونَ ﴾ وستفترق أمتى على ثلاث وسبعين فرقة كلها هالكة ماخلا واحدة ناجية، وكلهم يدعى تلك الواحدة" أو كما قال صلوات الله عليه. قال: ولقد شهد بهذا الحق جميع الفلاسفة الفرنساويين الباحثين في الأديان الذين

وقفوا بكياسة أبحاثهم وسلامة قياسهم على أن نقاوة الدين الإسلامي لا تحصر إلا في مذهب أتباع ابن اباض". قلت: وحديث الافتراق رواه ابن حبان والحاكم في صحيحهما، وقال الحاكم: إنه حديث كبير في الأصول. وقالوا في تفصيل الفرق: عشرون منها في المرجئة، وأربع وعشرون في الشيعة، واثنتا عشرة في المعتزلة، وسبع عشرة في الحكمة. وهذا الشيخ مصطفى المصري كان على مذهب الأشعرية فرجع إلى مذهب الاباضية.

قال العلامة أبو الحسن على بن محمد البسياني من علماء القرن الرابع بعمان: "فحصت الأديان ظهرا وبطنا فلم أجد دينا أصفى من ديننا، ولو علمنا غيره حيرًا منه لَمَا سمحنا لجهنم بأنفسنا، فعلينا في عصرنا وبعد زماننا أن نعتصم بحبل الله القرآن وما نقلته إلينا علماؤنا رحمهم الله, فهم الصادقون, فقد صدقناهم وقبلنا منهم، وتوكلنا على الله في تصديقنا وقال النبي ﷺ "لا تجتمع أمتى على ضلال" فخصّ بقوله أهل هذه الشريعة، وهم الشهداء على كل مذهب؛ لأنا رأينا الزاني والسارق وشارب الخمر والظالم في جميع المذاهب يسمون مؤمنين ورأيت هذا المذهب لا يفعل من هذه الأفعال القذرة قليلا ولا كثيراً ورأينا مذهبنًا منزها عن القاذورات، فعلمنا أنه هو الدين الذي لا يرضى الله إلا به؛ لأنه مذهب منزه صريح صحيح واضح، من طريق الشريعة لا من طريق اللغة، والله أعلم" وقوله: لأن الزاني والسارق وشارب الخمر والظالم في جميع المذاهب يسمون مؤمنين يشير إلى قوله ﷺ "لا يزني الزاني حين يزيي وهو مؤمن ولا يشرب الخمر حين يشربها وهو مؤمن ولا يسرق السارق حين يسرق وهو مؤمن ولا ينهب نهبة يرفع الناس إليه فيها أبصارهم وهو مؤمن" رواه

البخاري، وفي الجامع عن البخاري وغيره: "من زنا خرج منه الإيمان فإن تاب تاب الله عليه"، وفي رواية أخرى "من زنا أو شرب الخمر نزع الله منه الإيمان، فكان على رأسه كالظلة، فإن أقلع رجع إليه" وفي رواية "نزع الله منه الإيمان كما يخلع الإنسان القميص من رأسه" والمعنى على هذا كله مع الأباضية أن مرتكب الكبيرة ينتقل من الإيمان إلى كفر النعمة، كما هو ثابت مقرر، ومعنى قوله "فهم الصادقون" يشير إلى قوله تعالى ﴿ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّدَدِقِينَ ﴾ النوبة: ١١٩ فكل من يتحرج من فعل الصغاير ويهرب من ارتكاب الكباير فهو المؤمن حقًّا والصادق عند الله وعند الخلق صدقًا، وهو الثقة في نقله والأمين على قوله وفعله، ولا يزهد في المذهب الاباضي قلة رجاله، فهذا مما يشرف الكرام، فقد ركب نبي الله نوح سفينته ولم ينج غيرها من أهل الأرض، وهاجر إبراهيم وما عنده إلا لوط عليه السلام، وقال الله حكاية عن الملايكة الذين جاؤا إلى لوط ﴿ فَمَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتِ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ الذاربات: ٣٦ وقال فرعون في موسى وأصحابه ﴿ إِنَّ هَتُؤُلَّا ۗ لَيْمْ رَمَّةٌ قَلِيلُونَ ﴾ النعاء: ٤٠ وانظر إلى حال رسول الله ﷺ وقلة أصحابه بالنسبة إلى أهل زمانه، وحالة الصالحين من أصحابه والتابعين وهكذا، قال الله تعالى ﴿ وَمَا وَجُدْنَا لِأَكْثَرُهِم مِّنْ عَهَدٌّ وَإِن وَجَدْنَآ أَكْثَرُهُمْ لَفُسِقِينَ ﴾ الاعراف: ١٠٢ وقال ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَيلُواْ الصَّلِلِحَاتِ وَقَلِيلٌ مَّاهُمْ ﴾ صن ٢٤ وقال ﴿ وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِي ٱلشَّكُورُ ﴾ سيا: ١٣.

قال القطب ابن يوسف: "وقد أقرَّ لي علماء الحرم أن دين الاباضية الوهبية خالٍ من البدعة" قال: "وإذا كانت الاباضية الوهبية مع عملهم بتلك الطاعات وتركهم تلك المعاصي في ضلال، فمن يكون إذن على صواب، أهؤلاء الذين

يبولون على أعقابهم ولا يستحمرون، وتنجس ثيابهم ويصلون بما، وبلا استنجاء ولا غسل جنابة، ويشربون الدخان والخمر وأنواع المسكرات والمفترات ويعتقدون الرؤية التي توجب أن لله لونًا وحلولًا في مكان وجهات، ويطففون الكيل والميزان، ويسرقون المال، ويستعملون الربا، وتنكشف نساؤهم ولا يصونونهن، ويحكمون بالجور، ويأخذون الرشا، ويقارفون تلك المعاصي كلها غير الشرك، ويتركون الفرايض والطاعات غير التوحيد، فمن فعل ذلك منَّا أو منهم ومات غير تايب فهو في النار" قال نور الدين السالمي على أثره: "ومعناه ألهم يتركون الواجبات غير التوحيد، ويفعلون المعاصي كلها، وهم مع ذلك لا يقطعون بالخلود على ذلك الفاعل، بل يقولون إنه يدخل الجنة قطعًا؛ لحديث من قال لا إله إلا الله دخل الجنة وإن زنا وإن سرق، وجوابهم نحن نقول: لا إله إلا الله ولا نزين ولا نسرق، فيلزمكم أن تقطعوا لنا بالجنة، وإذا قطعتم لنا بالجنة فعلى ما الطعن في مذهبنا، هذا على تسليم ما قالوه من ظاهر الحديث، وهو عندنا إن صح متأوّل بأن من قالها دخل الجنة وإن زنا وإن سرق قبلها؛ لأن الإسلام حبٌّ لما قبله، وهذا فيمن قالها واتبع العمل، أو مات قبل أن يجب عليه العمل؛ لقوله عز من قايل ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَامُواْ ﴾ نصلت: ٣٠ وقوله ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّالِحَاتِ ﴾ في كثير من الآيات، وقوله تعالى ﴿ وَمَن يَعْسِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ, فَإِنَّ لَهُ, نَارَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَآ أَبَدًا ﴾ الحن: ٢٣ ولولا القطع بتعذيب التارك للفرض أو الفاعل للكبيرة إن لم يتب لَمَا صحَّت الفرايض ولا اجتنبت المحرمات؛ فإنه يلزم عليه أن يكون فعل ذلك وتركه عليه سواء، وقد قال تعالى ﴿ أَنَتَ مِمَلُ ٱلْمُسْلِمِينَ كَالْمُرْمِينَ مَا لَكُرْكَيْفَ تَحَكُّمُونَ ﴾ النام: ٢٥ - ٢٦ ﴿ أَمْ حَسِبَ ٱلَّذِينَ آجْتَرَحُواْ اَلسَّيِّعَاتِ أَن نَجَّمَا لَهُمْ كَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ اَلصَّلِحَتِ سَوَاءَ تَحَيَاهُمْ وَمَمَاتُهُمْ وَمَمَاتُهُمْ سَآةَ مَا يَتَكُمُونَ ﴾ لله إلا هو إن السالمي أيضا: "والله الذي لا إله إلا هو إن الحق لمع هذه العصابة" وقال في الجوهر: "ومن هنا القطع بهذا المذهب بأنه الأصل الذي عن النبي" وعنده أن الحالف بهذا لا يحنث؛ لأنه على يقين.

قال العلامة الرباني المبارك جاعد بن خميس بن مبارك الخروصي: "إني لأقسم بالله قسم من برَّ في يمينه فلا حنث، إن من مات على الدين الأباضي الصحيح غير ناكث لما عاهد الله عليه من قبل ولا مغير حقيقته كلا ولا مبدل طريقته أنه من السعداء ومن أهل الجنة مع الأنبياء والأولياء، وإن مات على خلافه فليس له في الآخرة إلا النار وبيس المصير؛ لأنه الحق وماذا بعد الحق إلا الضلال فأنى تصرفون، على هذا إن شاء الله أحيا وأموت عليه، وعليه ألقى الله رب العالمين" ولما توفي هذا الشيخ رضي الله عنه وضع نعشه منحرفًا عن القبلة قبل أن يصلى عليه، فاستدار إلى القبلة كرامة له. والكلام في هذا الموضوع كثير عن السلف والخلف.

وقال العلامة ابن النظر من علماء عمان وشعرائها في القرن الخامس يذكر بعض رجال المذهب وصفاتهم.

والخوف لله وصدق العمل منهم حرقوص وابن نوفل' وسهم حين للحياة مثكل. من الإباضيين أهل الوحل رهط ابن وهب وابن حصن الأفضل عاطاهم الانزع كأس حنضل

۱) شریح بن نوفل

ذاك خلين المصطفى المنتخل وهيل ليه مين خطيل أو زليل وهيل كمرادس لخطب معظيل والثالث الزحاف يوم المحفل ويوم طواف الشهيد البطل وهل كأصحاب الجدار النيل أو كالجلندا بن مسعود الولي وابن حميد ذي الأناة الجدل أو المهنا عند هول مهول والصلت باب فتنة لم تقفل وفي لفيهف مهن رعهاع رذل بالا احتجاج لا ولا تاول وهـو إمام لهم يعزل أتاه ما ليس له من معدل وهل كمحبوب ليوم معضل وابنيه ما إن لهما من مثل وهمل كعمار ليسوم فشل وهل كمثل جابر من رجل أو في أصيل رأيه من خلس أو كقريب عند هول مهول ووقعــة النخلــة ذات الثكــل ذاك أمرؤ شار زكي العمل من مشبه تحت عجاب القصطل وهل كغسان فحسيي بجلي المحسن البر الكريم المحمل یفتر عن ناب زبون أعصل أ دبّـوا إليـه في لهـام ححفــل ليســوا أولى ديــن ولا تعقــل فأجمع الصلت على التحول لم يقـــترف كفــراً ولم يبــدل من قدر الله ولا من مزحم ° ليوم عوصاء ويوم النضل

۱) بالحاء والخاء.

٢) أول إمام بعمان عام ١٣٢.

٣) بجلي وحسبي: سواء في المعني.

٤) أعصل: أعوج.

٥) مزحل: تنحى.

واذكر ربيعًا وضمامًا وارحل وأين في الناس كموسى بن علي وهاشم في السهل أو في الجبل وابك على أبرهة والمفضل المسام صدق ليس بالسبهلل يهتز للعرف اهتزاز المنصل ذاك أبو حمزة ذو التخيل يسوم قديد أي يوم محفل حين تولوا كالجهام ١٦ المححفل أو كالجبارى نفرت عن أحدل

إلى الإمام الحضرمي العبهل وابن أبي جابر تذي الرأي الجلي أو كالمنير في الليالي الطفل وطالب الحق بن يحيى المسبل ولا بدهدن ولا بفهلل أقايده المختار في التبدل في الحرب والساحب عقد الأذيل ومسبهج للمسلمين محذل ووارث ذاك الذي لم يخمل صكهم الشاري بكل هيكل "ا

١) أحمد بن سليمان الحضرمي.

٢) بن الحصين أبي الحر التميمي حده مالك بن الخشخاش صحابي توفي في ربيع الأول عام ٢٣١ وسنه ثلاثون سنة.

٣) موسى بن أبي جابر، سبق تاريخ موته: أحد حملة العلم إلى عمان.

٤) من أهل سيحاء هاشم بن غيلان من حملة العلم إلى عمان.

٥) كذلك من حملة العلم ريامي سبق ذكره.

٦) أبرهة بن الصباح الحضرمي.

٧) السبهلل: الباطل والضلال.

٨) وكذلك الدهدن والفهلل في معنى السبهلل، وفي نسخة ثهلل.

٩) المنصل: السيف.

١٠) وهو المختار بن عوف الخطيب المشهور العماني.

١١) التنقل.

١٢) الجهام: السحاب، وفي النسخة كالنعام.

١٣) الهيكل: الفرس.

فلم يزل محتهدا لا ياتلي أمَّ بــه الــرحمن خــير السـبل وهم سحاب في الجناب الممحل أحبار ليل كالحني النذبل بيض الوجوه كالنجوم النصل ذوو ابتســـام وذوو تملــــل هـم المنار في المنار الأطول فاسأل فما العالم من لم يسأل لسنا كما أن سيم خسفا يدلل فاسأل فما العالم من لم يسأل لسنا كما أن سيم خسفا يدلل نأخذ عن أصل قديم عدمل أ بابن أم عبد وحذيف العتلي وابنى بديل فهما عز على

وكل وشواش الذراع عيطل حتى مضى على السبيل الأفضل أولائك أنواء السماك الأعزل أقمار دجين نورها لم يأفل أنضاء صوم كالشنان النحل شم الأنوف كالسيوف القصّل° مثل ابتسام العارض المستقبل والأفضلون في الخيار الأفضل أنا على قصد الصراط الأعدل والأفضلون في الخيار الأفضل أنا على قصد الصراط الأعدل في دينه وإن يكاثر يقلل ليس بمعيوب ولا مستدخل وبابن صوحان^ رؤوس القلل.

١) الوشواش: الخفيف.

٢) العيطل: الطويل.

٣) الجناب: الفناء والرحل والناحية.

٤) الحنى: القسى.

٥) القصل: القواطع.

٦) العدمل: القديم.

٧) ابن مسعود وحذيفة بن اليماني.

٨) زيد بن صوحان قتل يوم الجمل مع الإمام على.

٩) محمد وعبدالله ابنا بديل الخزاعيان.

نحن الاباضيين أسد الغيطل ننازل الأبطال تحت الأسل ننازل الأبطال تحبت الأسار أبناء كلل قاتل مقتلل حواصل الطير وبطن الفرعل الموت أحلى عندهم من عسل بيض مخابيت فصارى الأمل وفارقوا الغيد ذوات الكلال ولا بفضفاض نعيم دعفل صم عن اللهو وقول الهزل عالى التليل أرحي عنسل يصعدونه كل مرتفع حشن في طلب العلم وفي التفضل إلى أولى البسطة والتطول يجيش نار الحرب جيش المرجل

أسد عرين زأرت لأشبل وتحت قصطال الخميس الغيطل وتحت قصطال الخميس الغيطل أجداثهم أضحت بكل منزل لا يفزعون من دنو الأجل شيب لعطشان بماء سلسل رضوا من الدنيا بقوت الأكل لم تختلبهم بالعيون النجل ولا سماع غناء زجال قد ألفوا كل علندي أفتل يُغشونه كل نجساد جسرول وكل مطموس الصوى من الفل ' وعيز دين الله بالترحيل بكل شحشاح خميص الأيطل ما هـو بالنكس ولا بالهوجـل°

١) الإخبات: الحشوع

٢) العلندى الغليظ البعيد ما بين الموفقين.

٢) الأرجبي نسبة إلى قبيله والعنسل الخفيف.

ممحو الطريق من الفياف.

٥) الضعيف الثقيل.

ولا بناءنــاء ولا بزمــل ولا بنقـاف هبيـد الحنضـل ولا بنقـاف هبيـد الحنضـل لم يثنـه في الله عـذل العـذل عنـد انتهاز فرصة المستعجل شاكي السلاح غير جبس أعزل ولا اتباع مـدبر مستوهل ولا اغتنـام سـيد مؤثــل ولا اغتنـام سـيد مؤثــل إن كان من بعض صنوف الملل

ولا ابس شأداء ولا ابس ثهلل إلا امرؤ شار زكي العمل لا يصدع الحجة للتعجل يسعر نار الحرب حتى تنجلي ولا يسرى قتل كبير نهبل ولا استباء مرضع ومعطفل ولا اعتراض الناس بالتعلل فذاك حرم غير ما محلل

قلت: ويستأنس لهذا ما رواه أبو سفيان عن الربيع عن أزور قال: إن نسوة من نساء أهل عُمان استأذن على عائشة رضي الله عنها فأذنت لهن، فدخلن عليها وسلَّمن عليها ثم قالت: من أنتن؟ قلن: من أهل عُمان، قال: فقالت لهن: لقد سمعت حبيبي عليه السلام يقول ليكثر ورَّاد حوضي من أهل عُمان.

وما رواه الإمام أحمد من طريق أبي لبيد قال: خرج رجل منا يقال له بيرح بن أسد فلقيه عمر فقال: ممن أنت؟ قال: من أهل عُمان، فأدخله على أبي بكر فقال: هذا من أهل الأرض التي سمعت رسول الله على يقول: إني لأعلم أرضا يقال لها عمان ينضح بناحيتها البحر لو أتاهم رسولي ما رموه بسهم ولا حجر. وفي صحيح مسلم: بعث رسول الله على رجلا إلى قوم فسبوه وضربوه فجاء إلى رسول الله على فقال: لو أهل عمان أتبت ما سبوك ولا ضربوك.

١) العاجز الضعيف.

٢) الأمة الحمقاء العاجر.

وأهل عمان منذ وقع الافتراق بين المسلمين إباضية، ولبعضهم:

واكشف صفات أولى المكارم واظهر یحسبی بدین راسیخ متطهر وتزينست أكوانحسا بسالجوهر ثم انجلوا عن واضح لم يستر أن لا تـراني عـين شـخص أعـور عن عائش عن طيب عن أطهر فاخضع لذا الإسناد طورا واشكر كأبي عبيدة من فتي متذمر طبقات خير فظلهم لم ينكر لرأيت عزما فوق عزم الأشتر وهمم مصابيح الظلام المعكر سلكوا سبيل المصطفى لا تمتري فيهم عقيب المصطفى في محضر عملا بإجماع الصحابة فاحبر بالمدين والتقوى وصدق المخبر أبناء فارس عن زمان مقمر أم صادفوا وهنا لهم في مضمر ونفوسـة كـم قـد محـت مـن منكـر أرض الحجاز تفز بخمير مخمبر

شمِّــر لنشـــر العلـــم يـــابن معمّـــر تلك الفضائل كل من يحيى بحا ذهبت عصور أشرقت نولاً بهم وعلابهم دين المهميمن مدة وإذا خفيت على الغيى فعاذر فربيعنا عن مسلم عن جابر عن لوحه المحفوظ عن رب العلى هل عندهم عَلَم كجابرنا وهل أو كالربيع ومن أتى من بعده لو حيزت الدنيا لتدبير امرئ فهم أسود الصبح رهبان الدجي أكرم بهمم من فتية والله قمد هل عندهم أن الخلافة أحدثت أم هــذه قـد حازهـا أسـلافنا فبحضرموت طار فيها صيتهم وأعيز دين الله مغربنا فسل هــل زلزلــت همـاتهم مــن ركــة لله أيام مضت في جربة وابحت عراقًا مع خراسان ومع

ما ليس يبلغ بالجياد الضمر في بيضة الإسلام عند الأخضر قد كان فيها من بناء مزهر أولا فبالخسران عش في أحسر صلى عليه الله ما سقم بري فبضـم الأقـلام يبلـغ أهلهـا واقصد عمانا تخت أرباب العلى تجـد المرابع ناطقـات بالـذي فبحبهم إن شئت أن تحيا فمت وبحبهم ترجـى شـفاعة أحمـد

#### الباب الثالث

في ذكر انتشار المذهب الاباضي إلى المغرب والمشرق

# الباب الثالث في ذكر انتشار المذهب الاباضي إلى المغرب والمشرق

قد ذكرت فيما مضى الأثر المشهور في بيان الشرع وغيره من كتب الأباضية قالوا: باض العلم بالمدينة وفرخ بالبصرة، وطار الى عمان؛ فقد انضم إلى مدرسة حابر بن زيد عدد كبير من العلماء والفقهاء، وتخرج منها عدد إلى الآفاق ثم خلفه أبو عبيدة مسلم بن أبي كريمة وفي زمانه أينع هذا المذهب الجليل وطاب نضجه وانتفع بثمره.

فمن رجاله المدنيين: محمد بن مسلمة ومحمد بن حبيب، وكلاهما من أهل المدينة وعبد العزيز القاري، ومن رجاله المكيين: أبو الحر علي بن الحصين، ومن خزاعة عدد كبير ذكرهم محبوب بن الرحيل حوالي أربعمائة مقاتل انضموا إلى المختار بن عوف.

ومن البصرة: محبوب بن الرحيل وعبدالله بن أباض ومرداس بن حدير وقريب والزحاف، وعدد كبير يطول حصرهم كالإمام المحدث أبي عبيدة مسلم وغيره.

ومن المغرب: سلمة بن سعد، وهو الذي دلّ أهل الجزائر وتونس وليبيا على أبي عبيدة فجاء منهم عدد كعاصم السدراتي وإسماعيل بن درار الغدامسي وأبي داود القبلي النفزاوي.

ومن مصر: شعيب بن المعروف وأبو إسحاق إبراهيم وابن عباد وليسع وعيسى بن علقمة. ومن السند: أبو المضا وأبو العباس ابن المريح والمهند بن سدها وأبو عبد الله محمد ابن بروزان.

ومن اليمن: الإمام أبو الخطاب المعافري. ومن حضرموت: وايل بن أيوب والإمام طالب الحق الكندي، وخلق كثير يطول عدهم، وقال النور السالمي: كان أهل حضرموت كلهم أباضية، ومنهم: أبرهة بن الصباح.

ومن عمان وهم الأصل لهذا المذهب وكفى بجابر بن زيد والربيع بن حبيب والجلندا ابن مسعود وأبي حمزة المحتار بن عوف وبلج بن عقبة.

ومن أهل الموصل: أبو بكر يحيى بن زكريا الموصلي، وهو عالم حليل له آثار حميدة، حاء يبحث عن الدين فلما التقى بأبي عبيدة مسلم وأخبره عن معتقدات الأباضية اعترف لهم بصحة ديانتهم، وكان قد ناظر كثيرا من العلماء فلم يقنع بهم.

ومن خوارزم: أبو يزيد الخوارزمي. ومن أهل خراسان: هلال بن عطية وأبو منصور وهاشم بن عبدالله. ومن البحرين: خلف بن زياد البحراني.

وبلغت دولة الرستميين في المغرب مسيرة ثلاثة أشهر واحتمع لبعض الأئمة ما يزيد على ثلاثمائة ألف جندي وأكثر من مائة ألف فارس وولد لهم في بعض السنوات في طريق الحج ثلاثمائة مولود منهم العلامة الجليل عمروس بن فتح.

### فصل

في أئمة الإباضية بحضرموت ومنها أول إمامة انبثقت إلى اليمن ومكة والمدينة المنورة

# فصل في أئمة الإباضية بحضرموت ومنها أول إمامة انبثقت المنورة إلى اليمن ومكة والمدينة المنورة

قال في كتاب السير: "أبو يحيى عبد الله بن يحيى بن عمر بن الأسود بن عبدالله بن الحارث بن معاوية بن الحارث الكندي، كان قاضيا لإبراهيم بن جبلة عامل القويسم على حضرموت، وهو عامل مروان على اليمن، فأظهرا باليمن وحضرموت جورا كبيرا، ففزعت الناس إلى عبد الله بن يحيى، فكاتب أبا عبيدة فقال: إن استطعت فلا تبقى يوما واحدا، وأرسل إليه بأبي حمزة المختار بن عوف بن سليمان بن مالك بن فهر الأزدي، أحد بني سليمة، وأرسل إليه: إنا بعثنا إليك برحل إنجيله في صدره، وأرسل إليه ببلج بن عقبة الأزدي، وكلاهما من أهل عمان، وكتب إليه: إنا بعثنا إليك إثني عشر رحلا وألفا، ويعني بالألف بلج بن عقبة" انتهى كلام صاحب السير.

قال أبو الفرج في الأغاني: "إن عبد الله بن يحيى الكندي أحد بني عمرو بن معاوية، كان من حضرموت، وكان مجتهدا عابدا، وكان يقول قبل أن يخرج: لقيني رجل فأطال النظر إلي وقال: عمن أنت؟ فقلت: من كندة، فقال: من أيهم؟ فقلت: من بني شيطان، قال: والله لتملكن ولتبلغن خيلك وادي القرى، وذلك بعد أن تذهب إحدى عينيك، فذهبت أتخوف ما قال وأستخير الله فرأيت باليمن جورا ظاهرًا وعسقًا شديدا وسيرة في الناس قبيحة فقال لأصحابه: ما يحل لنا المقام على ما نرى ولا يسعنا الصبر عليه. وكتب إلى أبي عبيدة مسلم بن أبي كريمة الذي يقال له كودين (قلت: لم نعرف هذا اللقب له إنما المعروف بالقفاف) قال: وهو مولى بني تميم، وكان ينزل في الأزد وإلى غيره من الإباضية بالقفاف) قال: وهو مولى بني تميم، وكان ينزل في الأزد وإلى غيره من الإباضية

في البصرة يشاورهم في الخروج، فكتبوا إليه إن استطعت أن لا تقيم يوما واحدا فافعل؛ فإن المبادرة بالعمل الصالح أفضل، ولست تدري متى يأتي عليك أجلك، ولله خيرة من عباده يبعثهم إذا شاء لنصرة دينه ويخص بالشهادة منهم من يشاء. قال: وشخص إليه أبو حمزة المختار بن عوف الأزدي أحد بني سليمة وبلج بن عقبة السقوري (قلت: ولم نعرف السقوري، إنما هو الفرهودي) في رحال الإباضية فقدموا إليه حضرموت فحثوه على الخروج وأتوه بكتب أصحابه إذا خرجتم فلا تغلوا ولا تغدروا، واقتدوا بسلفكم الصالحين، وسيروا سيرتمم، فقد علمتم أن الذي أخرجهم على السلطان العبث لأعمالهم، فدعا أصحابه فبايعوه فقصدوا دار الإمارة، وعلى حضرموت إبراهيم بن جبلة بن مخرمة الكندي فأخذوه فحبسوه يوما ثم أطلقوه، فأتى صنعاء وأقام عبدالله بن يحيى بخضرموت وكثر جمعه، وسموه طالب الحق، قلت: زاد في شرح اللامية لما بعث أبو عبيدة أبا حمزة ومن معه أنشد من الرجز.

اذهب إلى الشارين يا با حمزة وشـــدد للقــوم أزرهــم حــ ق أتـوا إمـامهم فسـلموا

قساموا لرضوان مليك العزة أنت وإخوانك واتل أمرهم واستبشروا بالعرف لما قدموا

وقال ابن الأثير: كان اسم أبي حمزة المختار بن عوف، وكان أول أمره أنه كان من الخوارج الإباضية يوافي كل سنة يدعوا الناس إلى خلاف مروان بن محمد فلم يزل كذلك حتى وافى عبدالله بن يحيى المعروف بطالب الحق في آخر سنة ثمان وعشرين ومائة فقال له: يا رجل أسمع كلاما حسنا وأراك تدعوا إلى حق فانطلق معي فإني رجل مطاع في قومي فخرج حتى ورد حضرموت فبايعه أبوحمزة على

الخلافة ودعا إلى خلاف مروان وآل مروان، وكان أبو حمزة اجتاز مرة بمعدن بني سليم والعامل كثير بن عبد الله فسمع كلام أبي حمزة فجلده أربعين سوطا، فلما ملك أبو حمزة المدينة وافتتحها تغيب كثير حتى كان من أمرهما ماكان. قال أبو الفرج: فكتب طالب الحق إلى ما كان من أصحابه بصنعاء إنى قادم إليكم ثم استخلف على حضرموت عبد الله بن سعيد الحضرمي، وتوجه إلى صنعاء سنة تسع وعشرين ومائة في ألفين وبلغ القاسم بن عمر أخا يوسف بن عمر وهو عامل مروان بن محمد على صنعاء مسير عبد الله بن يحيى فاستخلف على صنعاء الضحاك بن زمل وخرج يريد الإباضية في سلاح ظاهر وعدة وجمع كثير. قال شارح اللامية: عدة أصحاب عبد الله بن يحيى أربعة آلاف وأصحاب القويسم أو القاسم ثلاثون ألفا. قال أبو الفرج: فعسكر على مسيرة يوم من أبين وخلف فيها الأثقال وتقدمت المقاتلة، فلقيه عبد الله بن يحيى بلحج قرية من أبين قريبا من صنعاء، وخندق فأقبل عبد الله فنزل جوين على ميلين من معسكر القاسم، فوجه القاسم يزيد بن الفيض في ثلاثة آلاف من أهل الشام وأهل اليمن فكانت بينهم مناوشة ثم تحاجزوا فرجع يزيد إلى القاسم فاستأذنه في بياتهم فأبي أن يأذن له فقال له يزيد: والله إن لم تبيتهم ليغمنك، فأبي أن يأذن له وأقاموا يومين لا يلتقون، فلما كان في الليلة الثالثة أقبل عبدالله بن يحيى فوافي مع طلوع الفجر فقاتلهم الناس على الخندق فغلبتهم الخوارج عليه، ودخلوا عسكرهم والقاسم يصلي فركب وقاتلهم الصلت بن يوسف فقتل في المعركة وقام يأمر الناس يزيد بن الفيض فقاتلهم حتى ارتفع النهار ثم انحزم أهل صنعاء، وأراد أبرهة بن الصباح اتباعهم فمنعه عبدالله بن يحبى واتبع يزيد بن الفيض القاسم بن عمر فأخبره الخبر فقال القاسم:

وبالهُنددوانيات قبل مساتي بطعن وضرب يقطع اللَّهَ واتِ

ألا ليتَ شِعري هل أذودَنَّ بِالْقَنَا وهل أُصبحن الحارثين كِلْهما

قال: ودخل عبدالله بن يحيى صنعاء فأخذ الضحاك بن زمل وإبراهيم بن حبلة بن مخرمة فحبسهما، وجمع الخزاين والأموال فأحرزها. قلت: وفي فقه الإباضية أنه فرقها على الفقراء باعتبارهم ظالمين في أخذها وقد جهل أربابها المأخوذة منهم، وكل مجهول ربه فمرجعه الفقراء قياسا على اللقطة والله أعلم.

قال شارح اللامية: لما ضبطوا حضرموت ساروا يريدون اليمن فأقبل إليهم القويسم من صنعاء حتى لقيهم بقرب أبين فوجد بما عمر بن السمان على السواقي فنزعوها من عنده، فأخذوها فبايعهم عمر في أربعين فارسًا، ثم غدر بمم وهرب إلى القويسم فقرب بعضهم من بعض، ونزل القويسم بالسرادقات يعني الأحبية والقراميط والأدفان واللعب ونزل المسلمون يقرأون المصاحف ويستفتحون الله وقد أضر بمم الحــال، فلما رأى أصحاب بن يحيي كثرة القوم فقال: من ضعف منهم أهجم عليهم بالليل، فإن كانت لنا أصبحنا وإن كانت علينا نجونا في سواد الليل فأبي ابن يحيى وأمر أن ينادى في الناس من لم يرد القتال فلينصرف في ليلته فانكشف الناس إلا ألفًا وستمائة رجل وقد أمّر ابن يحبى على كل عشرة من أصحابه رجلًا، ولم يزل من المسلمين تلك الليلة قوم لم يناموا، بل يدعون الله حتى أصبحوا وصلى بعضهم ظهور الصبح وأمرهم ابن يحيى إذا رأوه أن يحملوا فاقتتلوا فهزمهم ابن يحيى وأصحابه وكان المسلمون هموا بالانحزام حتى أزيلوا عن مكانحم، فنادى ابن يحيى في أصحابه وصوَّت ببلج بن عقبة وبأبي عمارة وهو يومئذ ابن عشرين سنة: أينما كنتما تعدانني وأصحابكما

أتريدون إلى الجنة أم إلى النار أم إلى الدنيا، فوالله ما تمتعون إلا قليلاً، فحمل وحمل أصحابهما فقصدوا إلى لواء القويسم فقال: ما لكم لا تحملون، وقال: إن اللقاء أهون من المصيبة، وقال: من سبق منكم إلى اللواء فليأخذه، فحملوا فهزم الله عدو المسلمين وانحزم القويسم بعد أن قتل أصحابه أربعمائة رجل. وقال أبو الفرج: ثم أرسل إلى الضحاك وإبراهيم فأرسلهما وقال لهما: حبستكما خوفا عليكما من العامة، وليس عليكما مكره، فأقيما إن شئتما أو أشخصا، فخرجا. وقال أبو الفرج: فلما استولى عبد الله بن يحيى على اليمن خطب الناس فحمد الله جل وعز وأثني عليه وصلى على نبيه ﷺ ووعظ وذكر وحذر ثم قال: "إنا ندعوكم إلى كتاب الله وسنة نبيه وإجابة من دعا إليهما، الإسلام ديننا ومحمد نبينا والكعبة قبلتنا والقرآن إمامنا رضينا بالحلال حلالاً، لا نبغى به بديلاً ولا نشتري به ثمنا قليلا، وحرمنا الحرام ونبذناه وراء ظهورنا، ولا حول ولا قوة إلا بالله، وإلى الله المشتكي وعليه المعول، من زنا فهو كافر ومن سرق فهو كافر ومن شرب الخمر فهو كافر ومن شك في أنه كافر فهو كافر. "قلت: ولم يثبت هذا في الخطب التي نقلها الإباضية عن طالب الحق وقائده المحتار كما سيأتي ومعناها صحيح عندهم، وهذا هو كفر النعمة الوارد في الكتاب العزيز ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِبُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَيُّ عَنِ ٱلْمَكْمِينَ ﴾ ال عمران: ٩٧. وقوله تعالى ﴿ وَمَن لَّمْ يَعَكُم بِمَا آَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُولَتهِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ ﴾ المائدة: ٤٤. وهو عام لكل من لم يحكم بما أنزل الله وهو قادر، ولكل من ترك الحج وهو مستطيع. وفي صحيح البخاري حديث امرأة ثابت بن قيس المختلعة التي قالت: إني أخاف الكفر في الإسلام، وحديث النساء يكفرن. وفي صحيح

مسلم: "لا ترجعوا بعدي كفارا يضرب بعضكم رقاب بعض". وفيه: "اثنتان في الناس هما بهم كفر: الطعن في النسب والنياحة على الميت". وفيه: "أيما عبد أبق من مواليه فقد كفر حتى يرجع إليهم". وفي صحيح مسلم أيضا: "إذا كفر الرجل أخاه فقد باء بما أحدهما"، وفي رواية أخرى "أيما رجل قال لأحيه كافر فقد باء بما أحدهما إن كان كما قال وإلا رجعت عليه"، وفيه "ليس من رجل ادعا لغير أبيه وبعلمه إلا كفر، ومن ادعا ما ليس له فليس منا وليتبوأ مقعده من النار ومن دعا رجلاً بالكفر وقال عدو الله وليس كذلك إلا حاد عليه" والأحاديث كثيرة في الصحاح تثبت كفر مرتكى الكبائر من هذه الأمة فلا معنى للانتقاد للقائل به، ومعنى الشاك في كفره كأقرانه راد للأحاديث المتواترة انتهى. وقال أبو الفرج: ثم قال طالب الحق في خطبته: "ندعو إلى فرايض بينات وآيات محكمات وآثار مقتدى بها، ونشهد أن الله صادق فيما وعد، عدل فيما حكم، وندعو إلى توحيد الرب واليقين بالوعيد والوعد وأداء الفرائض والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والولاية لأهل ولاية الله والعداوة لأهل عداوة الله، أيها الناس إن من رحمة الله أن جعل في كل فترة بقايا من أهل العلم يدعون من ضل إلى الهدى ويصبرون على الألم في حنب الله تعالى، يقتلون على الحق في سالف الدهور، شهداء فما نسيهم ربحم وماكان ربك نسيا، أوصيكم بتقوى الله وحسن القيام على ما وكلكم الله بالقيام به، فأبلوا الله بلاء حسنا في أمره وذكره، أقول قولي هذا وأستغفر الله لي ولكم". قال: وأقام عبد الله بن يحيى بصنعاء أشهرا يحسن السيرة فيهم ويلين حانبه لهم ويكف عن الناس، وأتته الشراة من كل حانب.

قال: فلما كان وقت الحج وجه أبا حمزة المختار بن عوف وبلج ابن عقبة وأبرهة بن الصباح إلى مكة في تسعمائة وقيل بل في ألف ومائة، وأمره أن يقيم بمكة إذا صدر الناس ويوجّه بلجا إلى الشام، وأقبل المختار إلى مكه فقدمها يوم التروية وعليها عبد الواحد بن سليمان بن عبد الملك، وأمه بنت عبد الله بن خالد بن أسيد، فكره قتالهم. وقال في بيان الشرع: قال أبو سفيان أخبرنا عيسي ابن أبي عمرو قال: وأدركته وهو شيخ كبير، قال: بعث مروان بن محمد إلى أبي الحر إذ كان بمكة فأخذه فشده في الحديد وأخذ رجلاً من الرافضة يقال له أصفر فشده في الحديد، ثم ساروا بهما إلى نحو مروان، قال عيسي: فحرجنا في أربعة عشر رجلا من المسلمين نتبعه، قال: فلما أقلنا أرسلنا إليه إنا نأتيك الليلة قال: فقال: لا تفعلوا؛ مكة قريبة والطلب سريع، قال: فسايرناه على طريق الساحل وغلامه يأتينا بخبره ويأتيه بخبرنا قال: فما زلنا نطلب إليه نسأله أن يدعنا حتى نخلصه من أيديهم قال: فكان يأبي علينا ذلك حتى جاوزنا المدينة بمراحل فأرسلنا إليه أن قد قربنا من الشام وقراها فدعنا نأتيهم الليلة فأبي فأرسلنا إليه أنا نأتيهم على كل حال فتباطأ في وضوئك حتى لا يعجلوا الرحيل ليقعدوا مقاعدنا قال: ففعل قال: فتقدمنا أمامهم فنزلنا عن رواحلنا وعقلناها بعيدا عن الطريق فحملنا فحتمنا عليه فلما دنونا منهم وثبنا في وجوههم بالتحكيم والسيوف مصلتة. قلت: معنى قوله بالتحكيم أي لا حكم إلا لله، وهذه هي الكلمة التي أصبحت نافذة المفعول قولاً وفعلا، وأقل ما فيها إغاظتهم بما قال: فألقوا بأيديهم وقالوا

الأمان قال: فبادر رجل منا فأعطاهم الأمان، فشق ذلك على أبي الحر فقال: أما إذا فعلتم ما فعلتم فلا تفتحوا منهم أحدا قال: فأسرناهم وحرجنا بهم عن الطريق حتى أبعدناهم إلى الساحل فأعطيناهم العهد والميثاق، ثم خلينا سبيلهم واحتملنا صاحبنا وفككنا عنه جامعته وفككنا عن الرافضي، ثم أقبلنا حتى دخلنا مكة ونحن مستخفون قال: فلما بلغنا مرّ (قلت: بين مكة ومرّ خمسة أميال) قال: أرسلنا إلى أهلينا يأتوننا بالنفقة قال: وركب أبو الحر وكان أيام الحج قالوا: فخرجنا معه إلى مني ولم نحرم، ثم انصرفنا إلى عرفة ونحن غير محرمين قال: وكنا ننتظر إذ ذاك أبا حمزة قدم علينا قال: فلما كان وقت الرواح إلى الموقف إذا نحن بنواصي حيل أبي حمزة قد طلعت قال: فلما رآهم أبو الحر أمرنا أن نغتسل ونحرم قال: ففعلنا وكشفنا الغطاء عن أبي الحرثم خرجنا حتى دخلنا إليهم في عسكرهم، ونظر أهل مكة إلى أبي الحر فأنكروه، فأقبلوا يقولون: ما ترون وهذا أبو الحر قال: وكان على الموسم رجل من بني مخزوم يقال له عبد الواحد قال فأرسل الخطباء إلى أبي حمزة من قريش وغيرهم قالوا: فأتونا في جماعة قال فحرج إليهم أبو حمزة وعليه أنت أخضر وإزار متوزر به (قلت: ولم أعرف الأنت ولعله تصحيف) قال: وتنكب قوسه فتكلم أولئك الخطباء فعظموا حرمة الحج ويوم عرفة ما قدروا عليه، واطنبوا في كالامهم قال: فلما فرغوا من كالامهم تكلم أبو حمزة فحمد الله وأثنى عليه وقال: أما ما ذكرتم من تعظيم هذا اليوم فإنكم لم تبلغوا إلى ذلك، ثم ذكر جور بني أمية وما هم فيه من الفسق والظلم قال: فأفحم القوم وسمعوا كلامًا لا يعرفونه قال: فرجعوا إلى عبد الواحد فأعلموه جميعا الرجل وما قدرنا نجيبه قال: فارجعوا إليه فاسألوه الموادعة هذه الأيام على أن لا نعرض له ولا يعرض لنا قال: فرجعوا لنا قال: فأعطاهم ذلك أبوحمزة قال فوقفنا

مع الناس، ثم أفضنا إلى جمع ثم إلى مني، فنزلنا في مؤخر مني في عسكرنا، وكانت هليبة المهلبية إذا ذاك قد حضرت الموسم وكانت من خيار المسلمات وفضلائهن وهي أم سعيدة، فعالجت لهم طعاما فبعثت مع أبي واقد وابنه، وقد كانا فاضلين، فأخذهما الحرس فقالوا: ما معكم من السلاح ففتشوا فلم يجدوا سلاحا قال: وكان طعاما كثيرا قال: وحبسوهما قال: فلما أصبح أرسل إلى الوالى أنه قد كان النقض من قبلك فإن شئت ناقضناك وإن شئت فف بعهدك، قال: فأرسلهما قال: وأتم العهد حتى فرغ الناس من مناسكهما وصاروا إلى مكة، قال: فخرج عبد الواحد وخلّى مكة. قال أبو سفيان: وكان بلج بن عقبة يأتي يرمى الجمار في الخيل والسلاح قال: فكان أبو حمزة يقول له: رحمك الله ما يدعوك إلى هذا لو جئت متنكرا حتى ترمي قال: وكان يقول: لا والله لا أفعل لا آمن غدرهم بنا ونقضهم، فإن فعلوا كنا قد استعددنا لهم، وكان فاضلاً حبرا شجاعا رحمه الله. قال: فقام أبو حمزة في ذي طوى وكان يرحل فيجمع ثم يرجع إلى ذي طوى قال: واجتمع إليه من نواحي مكة رجال من خزاعة مسلمون في نحو أربعمائة رجل قال: ثم خرج إلى المدينة فخرجوا إليه فبلغوه بقديد قال: وكان فيما يراجعهم بالكلام فيقول: إنا ندعوكم إلى الله وإلى كتابه فإلى مَا تدعونا؟ قالوا: ندعوك إلى طاعة مروان، فيا سبحان الله ! ندعوكم إلى الله، وتدعونا إلى طاعة مروان، فاقتتلوا فقتل منهم نحو من أربعة آلاف، قال: وأصيب مع أبي حمزة يوم مكة أبو عمرو وابنه، وكانا من أفاضل المسلمين انتهى. وحفظت أن أبا حمزة جبا مكة عقالين. وقال في شرح اللامية: فلقيهم أبو حمزة بقديد في ثمانية آلاف فهزمهم وقتل أميرهم مع ألفين ومائة وخمسين رجلاً، وتوجه إلى المدينة وعلى مقدمته بلج بن عقبة الفرهودي فدخلها وخطب على منبر رسول

الله ﷺ وقال: "يا أيها الناس إنا نخيركم في ثلاث خلال أيما شئتم فخذوا لأنفسكم رحم الله امرءا أخذ الخيار لنفسه، إما قابل لقولنا وداين بالذي قلنا، وحملته نيته على أن يجاهد معنا بنفسه فيكون له من الأجر ما للمجاهد منا ومن قسم هذا الفيء ما لأفضلنا، وعارف بهذا الأمر مقيم في داره يدعو إليه بقلبه ولسانه فعسى أن يكون أحسن منزلة منا، وثالث كره قولنا آمنًا على أهله وماله، ويكف عنَّا يده ولسانه، فإن ظفرنا ولم يعرض نفسه لم نسفك دمه وإن نحن قتلنا كان قد كفي مؤنتنا وعسى أن يعمر في كفره إلا قليلاً، ثم وجه بلج بن عقبة الأزدى وأبرهة بن الصباح الحضرمي إلى الشام في ستماية وقال بعض في سبعمائة وقال: لا ننتهي أو نربط خيلنا بالزيتون فلقيهم رسول مروان بن محمد واسمه عبد الملك بن عطية في اثني عشر ألفًا فيهم أربعة آلاف فارس، فالتقوا بوادي القرى فهزمهم بلج بن عقبة فصاح ابن عطية بأصحابه: يا أهل الشام يا أهل الحفاظ، فعطفوا على بلج وأبرهة فقتل بلج ومن شاء الله من أصحابه، ونجا منهم قوم فلحقوا بأبي حمزة فتأخر أبوحمزة في مكة فوافى عدو الله عبد الملك بن عطية إلى مكة وقاتلهم أبو حمزة بعد الاحتجاج، فقتل هو وأبرهة وأبو الحر ومن شاء الله من أصحابهم وانهزموا، وبلغنا أن أبرهة كان يرتجز ويقول:

أنا الغلام الحضرمي الشاري مهذب لا يصطلى بناري حوركم حنبني قراري وجاء بي من وطني وداري حب حلاد القوم في الصحاري

ثم توجه عبد الملك بن عطية إلى اليمن يريد عبد الله بن يحيى فقاتلهم وناشدهم أصحابه أن لا يخبروا به حوفا أن يوجه به أسيرًا وأقبل يصادمهم ويقول شعرا:

أحمل رأسا قد مللت حمله وقد كرهت دهنه وغسله هل من فتى يحمل عنى ثقله إن الشقى من تولى قتله

وقاتل حتى قتل. وقال أبو الفرج في كتاب الأغاني وذكر ما حكاه ابن الأثير من جلد كثير والى المعدن لأبي حمزة عام ثمانية وعشرين قال: فلما كان في العام المقبل تمام تسعة وعشرين وماية لم يعلم الناس بعرفة إلا وقد طلعت أعلام عمائم سود حرمية في رؤوس الرماح وهم سبعمائة. هذا وذكر المدايني أنهم كانوا تسعمائة أو ألفا وماية، ففزع الناس حين رأوهم وقالوا لهم: مالكم وما حالكم؟ فأخبروهم بخلافهم مروان وآل مروان والتبري منهم، فراسلهم عبد الواحد بن سليمان وهو يومئذ على المدينة ومكة والموسم ودعاهم إلى الهدنة فقالوا: نحن بحجنا أضن وعليه أشح، فصالحهم على ألهم جميعًا آمنون، بعضهم من بعض، حتى ينفر الناس النفر الأخير، وأصبحوا فوقفوا على حدة بعرفة، ودفع عبد الواحد بالناس، فلما كانوا بمني قالوا لعبد الواحد: إنك قد أخطات فيهم، ولو حملت عليهم الحاج ما كانوا إلا أكلة رأس، فنزل أبو حمزة بقرن الثعالب من مني، ونزل عبد الواحد منزل السلطان، فبعث عبد الواحد إلى أبي حمزة عبد الله بن حسن بن على ومحمد ابن عبد الله بن عمرو بن عثمان وعبد الرحمن بن القاسم بن محمد بن أبي بكر وعبيد الله بن عمر بن حفص العمري وربيعة بن عبد الرحمن في رجال من أمثالهم، فلما دنوا من قرن الثعالب لقيتهم مصالح أبي حمزة فأخذوهم فدخل بمم على أبي حمزة فوجدوه جالسا فقالوا: بعثنا الأمير برسالة وهذا ربيعة يخبركها، فلما ذكر ربيعة نقض العهد قال بلج وإبراهيم: وكانا قائدين له الساعة فأقبل عليهما أبو حمزة وقال: معاذ الله أن ننقض العهد أو نحيس به، والله لا أفعل ولو قطعت رقبتي هذه، ولكن تنقضي هذه الهدنة بيننا وبينكم، فلما أبي عليهم خرجوا فأبلغوا عبد الواحد، فلما كان النفر الأول نفر عبد الواحد وخلى مكة لأبي حمزة فدخلها بغير قتال، وأنشد لشاعر لم نحفل به:

> زارَ الحجيجَ عصابةٌ قد خالفوا دينَ الإله ففرَّ عبدُ الواحد ترك الإمارة والحلايلَ هارباً ومضى يخُبطُ كالبعير الشارد لو كان والدُه تخيسًر أمسَّه لَصَفَت خلايقة بعرق الوارد

ثم مضى عبد الواحد حتى دخل المدينة فدعا بالديوان، وضرب على الناس البعث وزادهم في العطاء عشرة عشرة، قال: واستعمل عبد الواحد عبد العزيز بن عبد الله بن عمرو بن عثمان على الناس فخرجوا، فلما كان بالحرة لقيتهم جزر منحورة فمضوا، فلما كانوا بالعقيق تعلق لواؤهم بسمرة فانكسر الرمح وتشاءم الناس بالخروج، ثم ساروا حتى نزلوا قديدا فنزلوها ليلا، وكانت قرية قديد من ناحية القصر والمنبر اليوم، وكانت الحياض هناك، فنزل قوم مغترون ليسوا بأصحاب حرب فلم يرعهم إلا القوم قد خرجوا عليهم من الفصل، فزعم بعض الناس أن خزاعة دلت أبا حمزة على عورتهم وأدخلوهم عليهم فقتلوهم، وكانت المقتلة على قريش، وهم كانوا أكثر الناس وبهم وكانت الشوكة، فأصيب منهم عدد كثير. قال: ثم ورد فلال الجيش المدينة، وبكى الناس قتلاهم، فكانت المرأة تقيم على حميمها النواح، فلا تزال المرأة يأتيها الخبر بمقتل حميمها فتنصرف حتى ما يبقى عندها امرأة، فأنشدني أبو حمزة هذه الأبيات في قتلى قديد الذين أصيبوا من قومه لبعض أصحابهم:

يا لهف نفسي ولهف غير نافعة على فوارس بالبطحاء أمحاد

عمرو وعمرو وعبدالله بينهما وابناهما خامس والحارث الساد

قال: وكتب عبد الواحد إلى مروان يعتذر من إخراجه عن مكة، فكتب مروان إلى عبد العزيز بن عمر بن عبد العزيز وهو عامله على المدينة يأمره بتوجيه الجيش إلى مكة، فوجه ثمانية آلاف رجل من قريش والأنصار والتجار أغبياء لا علم لهم بالحرب فخرجوا في المصبغات والثياب الناعمة واللهو لا يظنون ان الخوارج شوكة ولا يشكون أنهم في أيديهم، وقال رجل من قريش: لو شاء أهل الطائف لكفونا أمر هؤلاء، ولكنهم داهنوا في أمر الله تعالى، والله إن ظفرنا لنسيرن إلى أهل الطائف فلنسبينهم، ثم قال: من يشتري مني سي أهل الطائف، فلما انهزم الناس رجع ذلك الرجل القائل من يشتري منى سبى أهل الطائف في أول المنهزمين، فدخل منزله وأراد أن يقول لجاريته: اغلقي الباب فقال لها: غاق باق، ولم تفهم الجارية قوله حتى أوماً اليها بيده فأغلقت الباب، فلقبه أهما, المدينة بعد ذلك "غاق باق" قال: ولما بلغ أبا حمزة إقبال أهل المدينة إليه استخلف على مكة إبراهيم بن الصباح، وشخص إليهم وعلى مقدمته بلج بن عقبة، فلما كان في الليلة التي وافاهم في صبيحتها وأهل المدينة نزول بقديد قال لأصحابه: إنكم لاقون قومكم غدا، وأميرهم فيما بلغني عثمان أول من حالف سيرة الخلفاء وبدل سنة رسول الله ﷺ وقد وضح الصبح لذي عينين، فأكثروا ذكر الله تعالى وتلاوة القرآن، ووطنوا أنفسكم على الصبر، وصبّحهم غداة الخميس لتسع أو لسبع خلون من صفر سنة ثلاثين وماية، فقال عبد العزيز لغلامه: ابغنا علفا قال: هو غال، قال: ويحك البواكي علينا غدا أغلى، وأرسل اليهم أبو حمزة بلج بن عقبة ليدعوهم، فأتاهم في ثلاثين راكبا، فذكرهم الله

وسالهم أن يكفوا عنهم وقالوا لهم: خلوا لنا سبيلنا لنسير إلى من ظلمكم وجار في الحكم عليكم، ولا تجعلوا حدنا بكم، فإنا لا نريد قتالكم، فشتمهم أهل المدينة وقالوا: يا أعداء الله، أنحن نخليكم وندعكم تفسدون في الأرض، فقالت الخوارج: يا أعداء الله، أنحن نفسد في الأرض، إنما خرجنا لنكف أهل الفساد، ونقاتل من قاتلنا واستأثر بالفيء، فانظروا لأنفسكم، واخلعوا من لم يجعل الله له طاعة؛ فإنه لا طاعة لمن عصى الله، وادخلوا في السلم، وعاونوا أهل الحق، وقال له عبد العزيز: ما تقول في عثمان؟ قال: برئ المسلمون منه قبلي، وأنا متبع آثارهم ومقتد بهم، قال: فارجع إلى أصحابك، فليس بيننا وبينهم إلا السيف، فرجع إلى أبي حمزة فأخبره فقال: كفوا عنهم ولا تقاتلوهم حتى يبدؤوكم بالقتال، فواقفوهم ولم يقاتلوهم، فرمي رجل من أهل المدينة في عسكر أبي حمزة بسهم فحرح رجلاً، فقال أبو حمزة: شأنكم الآن، فقد حلّ قتالهم، فحملوا عليهم، وثبت بعضهم لبعض، وراية قريش مع إبراهيم بن عبدالله بن مطيع، ثم انكشف أهل المدينة فلم يتبعوهم، وكان على مجنبتهم ضمير بن صخر بن أبي الجهم بن حذيفة، فكر وكر الناس معه، فقاتلوا قليلاً ثم انحزموا فلم يعدوا حتى كروا ثالثة وقاتلهم أبو حمزة فهزمهم هزيمة لم تبق منهم باقية، فقال له على بن الحصين: اتبع القوم أو دعني أتبعهم فأقتل المدبر وأذفف على الجريح، فإن هؤلاء أشر علينا من أهل الشام، فلو قد جاءوك غداً لرأيت من هؤلاء ما تكره، فقال: لا أفعل ولا أخالف سيرة أسلافنا، وأخذ جماعة منهم أسرى، فأرادوا إطلاقهم فمنعه على بن الحصين وقال له: إن لأهل كل زمان سيرة، وهؤلاء لم يؤسروا وهم هراب، وإنما أسروا وهم يقاتلون، ولو قتلوا في ذلك الوقت لم يحرم قتلهم، وكذلك الآن قتلهم حلال، وذكر أنه قتل بعضا وأطلق بعضا. قال: وبلغت قتلي قديد ألفين ومايتين وثلاثين رجلاً، أربعماية وخمسون من قريش، وثمانون من الأنصار، والباقى من القبايل والموالى، وقالت نائحة تبكيهم:

ما للزمان وما ليه فلأبكرين سريرة ولأبكرين إذا خلروت ولأنسين على قديد

أفنت قديد رجاليه ولأ بكسين علانيسة مسع الكلاب الآويسة بسسوء مسا أبلانيسه

وقال عمرو بن الحصين الكوفي مولى تميم يمدح الشراة:

عسرى سوابق دمعك المتساكب عسرى تسر بكل نجم دائب لم أقض من تبع الشراة مآ ربي عبر الشوى أسوان ضمر الحالب ماء الحسيك مع الجلال اللاتب بسورا إلى جبرية ومعايب لف القداح يد المفيض الضارب كأس المنون تقول هل من شارب شمر ومرهفة النصول قواضب نجلاء بين رها وبين ترايب ضبتا سنان كالشهاب الثاقب خفض لقى تحت العجاج العاصب نفسى المنون لدى أكف قرايب

ما بال همك ليس عنك بعازب وتبيت تكتلئ النجوم بمقلة فأقود فيها للعدا شبح النسا متحدرا كالسيد أخلص لونه أرمى به من جمع قومي معشرا في فتيــة صبـرا لفهمــوا بـه فنسدور نحسن وهسم وفيمنا بيننسا فنظل نسقيهم ونشرب من قضي بيناكذلك نحن جالت طعنة جوفاء منهرة ترى تامورها اهوى لها شق الشمال كأنني يا رب اوحيها ولا تـتعلقن

فخذلتهم ولبئس فعل الصاحب نارا تسعيرها أكف حيواطب أو ساجــد متضرع أو ناحــب فيجـودها مرى المرئ الحالب للصدع للنبأ الجليل مدائب خصل المكارم أتقياء أطايب حــد الظباء بآنـف وجواجـب فرمي بهم قحم الطريق اللاحب أسد على لحق البطون سلاهب تنفى عداها جانبا عن جانب لله أكرم فتيه وأشايب يحكين واردة اليمام القارب إلا تركنهم كأمس الذاهب فلــق وأيــد علقــت بمناكــب تخبرك عن وقعاتها بعجايب كم من أولى مقت صحبتهم شروا متاوهين كان في أجوافهم تلقاهم فيتراهم مين راكيع يتلو قوارع تمسترى عبراته سير لجايفة الأمور أطبة ومبرأين من المعايب أحرزوا عدوا صوارم للجلاد وباشروا ناطوا أمورهم بأمراخ لهم متسربلي حلق الحديد كأنهم قيدت من أعلى حضرموت فلم تزل تحمي أعنتها وتحوى نهبها حتمى وردن حياض مكة قطنا ما إن أتين على أحيى جبرية في كل معترك لها من هامهم سايل بيوم قديد عن وقعاها

قال: ثم دخل أبو حمزة المدينة سنة ثلاثين ومائة، ومضى عبد الواحد بن سليمان إلى الشام، فرقى أبو حمزه المنبر فحمد الله وأثنى عليه وقال: يا أهل المدينة سألناكم عن ولاتكم هؤلاء وأسأتم العمر الله ويهم القول، وسألناكم هل يستحلون المال الحرام والفرج الحرام،

فقلتم نعم، فقلنا لكم: تعالوا نحن وأنتم فنناشدهم الله أن يتنحوا عنا وعنكم ليختار المسلمون لأنفسهم، فقلتم: لا تفعلون، فقلنا لكم: تعالوا نحن وأنتم نلقاهم، فإن نظهر نحن وأنتم نأت بمن يقيم فيناكتاب الله وسنة نبيه، وإن نظفر نعدل في أحكامكم، ونحملكم على سنة نبيكم، ونقسم فيئكم بينكم، فإن أبيتم وقاتلتمونا دونهم فقاتلناكم فأبعدكم الله وأسحقكم يا أهل المدينة مررت بكم في أزمان الأحوال هشام بن عبد الملك وقد أصابكم عاهة في ثماركم، فركبتم إليه تسألونه أن يضع خراجكم عنكم، فكتب بوضعها عنكم، فزاد الغني غني وزاد الفقير فقرا، فقلتم: جزاكم الله خيرا، فلا جزاه الله خيرا ولا جزاكم. وقال أيضا في الأغاني: إن أبا حمزة خطب بهذه الخطبة في المنبر، فحمد الله وأثني عليه وقال: أتعلمون يا أهل المدينة أنا لم نخرج من ديارنا وأموالنا أشرا ولا بطرا، ولا عبثا ولا لهوا، ولا لدولة ملك نريد أن نخوض فيه، ولا ثأر قلم نيل منا، ولكنا لَمَّا رأينا مصابيح الحق قد عطلت، وعنف القائل بالحق، وقتل القائم بالقسط، ضاقت علينا الأرض بما رحبت، وسمعنا داعيا يدعو إلى طاعة الرحمن وحكم القرآن، فأجبنا داعي الله، ومن لا يجب داعي الله فليس بمعجز في الأرض، فأقبلنا من قبائل شتى، النفر منا على بعير واحد عليه زادهم وأنفسهم، يتعاورون لحافًا واحدًا، قليلون مستضعفون في الأرض، فآوانا الله وأيدنا بنصره، وأصبحنا والله بنعمته إخوانًا، ثم لقينا رجالكم بقديد فدعوناهم إلى طاعة الرحمن وحكم القرآن، ودعونا إلى طاعة الشيطان وحكم مروان وآل مروان، وشتان لعمر الله ما بين الغي والرشد، ثم أقبلوا يهرعون ويزفون وقد ضرب الشيطان فيهم بجرانه، وغلت بدمائهم مراجله، وصدق عليهم ظنه، وأقبل أنصار الله عصايب وكتايب بكل مهند ذي رونق، فدارت رحانا واستدارت رحاهم بضرب

يرتاب منه المبطلون، وأنتم يا أهل المدينة إن تنصروا مروان وآل مروان يسحتكم الله بعذاب من عنده أو بأيدينا ويشف صدور قوم مؤمنين، يا أهل المدينة إن أولكم خير أول وآخركم شرّ آخر، يا أهل المدينة الناس منا ونحن منهم، إلا مشركًا عابدَ وثن، أو كافرًا من أهل الكتاب، أو إمامًا جائرًا، يا أهل المدينة من زعم أن الله تعالى كلف نفسًا فوق طاقتها أو سألها عما لم يؤتما فهو لله عدو ولنا حرب، يا أهل المدينة أخبروني عن ثمانية أسهم فرضها الله تعالى في كتابه على القوي على حبه للضعيف، فجاء التاسع وليس له منها ولا سهم واحد، فأحذ جميعها لنفسه مكابرًا محاربًا لربه، ما تقولون فيه وفيمن عاونه على فعله، يا أهل المدينة بلغني أنكم تنتقصون أصحابي، قلتم: هم شباب أحداث، وأعراب حفاة، ويحكم يا أهل المدينة! وهل كان أصحاب رسول الله عِلَيْ إلا شبابًا أحداثًا شبابًا، والله مكتهلون في شبابهم، غضيضة عن الشر أعينهم، ثقيلة عن الباطل أقدامهم، قد باعوا أنفسا تموت غدًا بأنفس لا تموت أبدًا، قد خلطوا كالالهم بكلالهم وقيام ليلهم بصيام نهارهم، منحنية أصلابهم على أجزاء القرآن، كلما مروا بآية خوف شهقوا خوفًا من النار، وإذا مروا بآية شوق شهقوا شوقًا إلى الجنة، فلما نظروا إلى السيوف قد انضيت وإلى الرماح قد أشرعت وإلى السهام قد فوقت، وأرعدت الكتيبة بصواعق الموت، استخفوا وعيد الكتيبة عند وعيد الله، فطوبي لهم وحسن مآب، فكم من عين في منقار طاير طالما بكي صاحبها من خشية الله، وكم من يد قد أبينت عن ساعدها طالما اعتمد عليها صاحبها راكعا وساجدا، أقول قولي هذا واستغفر الله من تقصيرنا، وما توفيقي إلا بالله عليه توكلت واليه أنيب.

وقال أيضا صاحب الأغاني عن أبي علقمة: سمعت أبا حمزة يخطب بالمدينة فحمد الله وأثنى عليه ثم قال: يا أهل المدينة مالي رأيت رسم الدين فيكم عافيا، وآثاره دارسة، لا تقبلون عليه عظمة ولا تفقهون من أهله حجة، قد بليت فيكم جدته، وانطمست عنكم سنته، ترون معروفه منكرًا والمنكر من غيره معروفًا، إذا انكشفت لكم العبر وأوضحت لكم النذر عميت عنها أبصاركم وصمت عنها أسماعكم ساهين في غمرة لاهين في غفلة تنبسط قلوبكم للباطل إذا نشر وتنقبض عن الحق إذا ذكر، مستوحشة من العلم، مستأنسة بالجهل، كلما وقعت عليها موعظة زادتها عن الحق نفورًا، تحملون منها في صدوركم كالحجارة أو أشد قسوة من الحجارة، ولم تلن لكتاب الله الذي لو أنزل على جبل لرأيته خاشعاً متصدعًا من خشية الله، يا أهل المدينة ما تغني عنكم صحة أبدانكم إذا سقمت قلوبكم، إن الله قد جعل لكل شيء غالبًا يقاد له ويطيع أمره، وجعل القلوب غالبة على الأبدان، فإذا مالت القلوب ميلا كانت الأبدان له تبعا، وإن القلوب لا تلين لأهلها إلا بصحتها، ولا يصححها إلا المعرفة بالله وقوة النية ونفاذ البصرة، ولو أستشعرت تقوى الله قلوبكم لاستعملت بطاعة الله أبدانكم، يا أهل المدينة داركم دار الهجرة ومثوى رسول الله ﷺ لما نبت به داره، وضاق به قراره، وآذاه الأعداء وتجهمت له، فنقله إلى قوم لعمري لم يكونوا أمثالكم، متوازرين مع الحق على الباطل، ومختارين للآجل على العاجل، يصبرون للضراء رجاء توابما، فنصروا الله وجاهدوا في سبيله وآوا رسول الله ﷺ ونصروه واتبعوا النور الذي أنزل معه، وآثروا الله على أنفسهم ولو كانت بهم خصاصة، قال الله تعالى لأمثالهم ولمن اهتدي بمداهم "وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُوْلَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ" وأنتم أبناؤهم ومن بقي من خلفهم، تتركون أن تقتدوا بهم وتأخذوا

بسنتهم عمى القلوب صم الأذان، اتبعهم الهوى فأرداكم عن الهدى وأسهاكم، فلا مواعظ القرآن تزجركم فتزدجروا ولاتعظكم فتعتبروا ولا توقظكم فتستيقظوا، لبئس الخلف أنتم من قوم مضوا قبلكم، ماسرتم بسيرتهم ولا حفظتم وصيتهم ولا احتذيتم مثالهم، لو شقت عنهم قبورهم فعرضت عليهم أعمالكم لعجبوا كيف صرف الله العذاب عنكم. قال: روي أيضا أن أبا حمزة بلغه أن أهل المدينة يعيبون أصحابة لحداثة أسناهم وخفة أحلامهم، فبلغه ذلك عنهم فصعد المنبر وعليه كساء غليظ وهو متنكب قوسا عربية، فحمد الله وأثني عليه وصلي على نبيه ﷺ ثم قال: يا أهل المدينة قد بلغتني مقالتكم في أصحابي، ولولا معرفتي بضعف رأيكم وقلة عقولكم لأحسنت آدابكم، ويحكم إن رسول الله عليه أنزل عليه الكتاب وبيَّن له فيه السنن، وشرع له فيه الشرائع، وبيَّن له فيه مايأتي ويذر، فلم يكن يتقدم إلا بأمر الله، ولايحجم إلا عن أمر الله، حتى قبضه الله إليه ﷺ وقد أدَّى الذي عليه لم يدعكم من أمركم في شبهة، ثم من بعده أبوبكر فأخذ بسننه وقاتل أهل الردة وشمر في أمر الله تعالى، حتى قبضه الله إليه والأمة عنه راضون رحمة الله عليه ومغفرته، ثم ولي بعده عمر فأحذ بسنة صاحبيه وجنّد الأجناد ومصّر الأمصار، وجي الفيء فقسمه بين أهله، وشمر عن ساقه، وحسر عن ذراعه، وضرب في الخمر ثمانين، وقام في شهر رمضان، وغزا العدو في بلادهم، وفتح المداين والحصون، حتى قبضه الله إليه والأمة عنه راضون رحمة الله عليه ورضوانه ومغفرته، ثم ولي عثمان بن عفان فعمل في ست سنين بسنة صاحبيه، ثم أحدث أحداثًا أبطل آخر منها أولا واضطرب حبل الدين بعدها، فطلبها كل أمرء لنفسه، وأسر كل رجل منهم سريرة أبداها الله عنه، حتى مضوا على ذلك. قلت: فليتدبر المنصف في هذا الكلام هل هو أقبح من قول حبلة بن عمرو الساعدي الذي سبق ذكره عن ابن الأثير والطبري أم أشد من قول علي ومن معه من الصحابة حيث باشروه بوجوه استحلالهم قتله، وكل هذا صحيح باجماع المؤرخين، فكيف يحل لأولئك القول بالحق، ويحرم على من بعدهم.

قال: ثم ولي علي بن أبي طالب فلم يبلغ من الحق قصدا، ولم يرفع له منارا، ومضى.

قلت: وكذلك ينظر المنصف في قوله هذا وقنوت علي ومعاوية في صلاتهم، كل واحد يلعن الآخر، وما أجمع عليه المؤرخون من لزوم معاوية وبني أمية لعن علي خاتمة كل خطبة جمعة.

قال: ثم ولي معاوية بن أبي سفيان لعين رسول الله ﷺ وابن لعينه، وحلف من الأعراب، وبقية من الأحزاب، مؤلف طليق، فسفك الدم الحرام، واتخذ عباد الله خولا، ومال الله دولا، وبغى دينه عوجا ودغلا، وأحل الفرج الحرام، وعمل بما يشتهيه.

قلت: قال في العقد الفريد: ولما دخل معاوية مكة أراد أن يلعن عليًا على المنبر فأنكر ذلك سعد بن أبي وقاص، ولما مات سعد لعنه على المنبر، وكتب إلى عماله أن يلعنوه، وهو الذي قتل حجر بن عدي، وروى ابن الأثير وغيره من الثقات عن الحسن البصري قال: أربع خصال كنَّ في معاوية لو لم تكن فيه إلا واحدة لكانت موبقة: انتزاءه على هذه الأمة بالسيف حتى أخذ الأمر من غير مشورة وفيهم بقايا الصحابة وذوو الفضيلة، واستخلافه بعده ابنه سكّيرا خميرا، يلبس الحرير بالطنابير، وادعاؤه زيادا وقد قال رسول الله على "الولد للفراش

وللعاهر الحجر" وقتله حجرا وأصحاب حجر، فيا ويلا له من حجر ويا ويلا له من حجر ويا ويلا له من حجر وأصحابه، فبالله أقُولُ الحسن أقبح أم قول أبي حمزة؟ وبالله أقُولُ معاوية وأتباعه أقبح أم قول أبي حمزة؟ "وَقُل لِّعِبَادِي يَقُولُواْ الَّتِي هِيَ أَحْسَنُ" وتبت أنه الفئة الباغية التي قتلت عماراكما في البخاري وغيره، وجعله النبي على من المؤلفة يوم هوازن، وأنه من الذين أسلموا يوم الفتح، فصيرهم النبي على من الطلقاء، وأنه جاء يقود بأبيه فلمّا رآهما رسول الله على لعنهما، وصارحه بشيء من هذا أبو قتادة الأنصاري والإمام على كما في ابن الأثير والطبري وغيرهما، فأبو حمزة متبع.

وقال صاحب الأغاني يحكي خطبة أبي حمزة: ثم ولى بعده ابنه يزيد، يزيد الخمور، يزيد الصقور، يزيد الفهود، يزيد الصيود، يزيد القرود، فخالف القرآن واتبع الكهان، ونادم القرود وعمل بما يشتهيه حتى مضى على ذلك لعنه الله قال: ثم ولي مروان بن الحكم طريد ولعين رسول الله صلى الله عليه وسلم وآله وابن لعينه، فاسق في بطنه وفرجه، فالعنوه والعنوا آباءه، ثم تدوالها بنو مروان بعده أهل بيت اللعنة، طرداء رسول الله في وآله وقوم من الطلقاء، ليسوا المهاجرين والأنصار ولا التابعين بإحسان، فأكلوا مال الله أكلا، ولعبوا بدين الله لعبا، واتخذوا عباد الله عبيدا، ويورث ذلك الأكبر منهم الأصغر، فيا لها أمة ما أضيعها وأضعفها والحمدلله رب العالمين، ثم مضوا على ذلك من أعمالهم واستخفافهم بكتاب الله تعالى وقد نبذوه وراء ظهرهم، لعنهم الله فالعنوهم كما يستحقون.

قلت: وأذكر قتل عبد الله بن الزبير، وقتل سعيد بن جبير، وقتل عدد من المهاجرين والأنصار على يد عبد الملك والحجاج واليه، وما يصنعه الوليد ويزيد مما أجمع على صحته المؤرخون، وانظر أيهما أقبح قول أبي حمزة وفعله أم قول أولئك وأفعالهم، أم ترى أن قتل الحسين بن علي هيّن عند الله، ومعاوية هو الذي استخلف يزيد قاتل الحسين كما أنه هو الذي قتل الحسن بالسم.

قال: وقد ولي منهم عمر بن عبد العزيز فبلغ ولم يكد، وعجز عن الذي أظهره حتى مضى لسبيله (ولم يذكره بخير ولابشر).

قلت: ذكر في تواريخ الأباضية أن وفدا دخل عليه منهم في زمان أبي عبيدة مسلم، فوعدهم بنشر العدل و إظهار براءتهم، ولكنه خاف المعاجلة من قومه، وأنه لما مات ابنه عبد الملك -وكان على رأيهم- هم الذين تولوا تجهيزه وخرجوا عنه لائمين له، لكن إمامهم أبا عبيدة قال: ليت القوم قبلوا منه. وقال نور السالمي: وأقول ليت القوم قبلوا منه.

قال: ثم ولي يزيد بن عبد الملك، غلام ضعيف سفيه غير مأمون على شيء من أمور المسلمين، لم يبلغ أشده ولم يؤانس رشده، وقد قال الله تعالى عز وحل: "فَإِنْ آنَسْتُم مِّنْهُمْ رُشْداً فَادْفَعُواْ إِلَيْهِمْ أَمْوَالْهُمْ" فأمر أمة محمد في أحكمها وفروجها ودمائها أعظم من ذلك كله، وإن كان ذلك عند الله عظيما، مأبون في بطنه وفرجه، يشرب الحرام ويأكل الحرام ويلبس الحرام، يلبس بردتين قد حيكتا له وقومتا على أهلها بألف دينار وأكثر وأقل قد أخذت من غير حلها وصرفت في غير وجهها، بعد أن ضربت فيها الأبشار وحلقت فيها الأشعار واستحل ما لم يحل الله لعبد صالح ولا لنبي مرسل، يجلس حبابة عن يمينه وسلامة عن شماله

تغنيانه بمزامر الشيطان، ويشرب الخمر الصراح المحرمة نصا بعينها، حتى إذا أخذت مأخذها فيه، وخالطت روحه ولحمه ودمه، وغلبت سورتها على عقله مزق حلّتيه ثم التفت إليهما فقال: أتأذنان لي أن أطير! نعم فطر إلى النار إلى لعنة الله حيث لا يردك الله.

ثم ذكر بني أمية وأعمالهم وسيرهم فقال: أصابوا إمرة ضائعة وقوما طغاما جهالا لا يقومون لله بحق ولا يفرقون بين الضلالة والهدى، ويرون أن بني أمية أرباب لهم فملكو الأمر وتسلطوا فيه تسلط ربوبية، بطشهم بطش الجبابرة، يحكمون بالهوى ويقتلون على الغضب، ويأخذون بالظن، ويعطلون الحدود بالشفاعات، ويؤمنون الخونة، ويقصون ذوي الأمانة، ويأخذون الصدقة على غير فرضها، ويضعونما في غير موضعها، فتلك الفرقة الحاكمة بغير ما أنزل الله، فالعنوهم لعنهم الله.

قلت: وردت أحاديث في لعن أشخاص بأعيانهم؛ فمن ذلك ما رواه أبوداود عن أنس: "مَنْ ادَّعَى إِلَى غَيْرِ مَوَالِيهِ فَعَلَيْهِ لَعْنَهُ اللَّهِ الْمُتَنَابِعَهُ إِلَى غَيْرِ مَوَالِيهِ فَعَلَيْهِ لَعْنَهُ اللَّهِ الْمُتَنَابِعَهُ إِلَى عَيْرِ مَوَالِيهِ فَعَلَيْهِ لَعْنَهُ اللَّهِ الْمُتَنَابِعَهُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ" ومنها "لَعَنَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ الرَّاشِي وَالْمُرْتَشِي" و"لَعَنَ اللَّهُ الْخَمْرَ وَلَعَنَ شَارِبَهَا وَحُهَهَا وَالشَّاقَةَ جَيْبَهَا وَالدَّاعِيَةَ بِالْوَيْلِ وَالنَّبُورِ" و"لَعَنَ اللَّهُ الْخَمْرَ وَلَعَنَ شَارِبَهَا وَمُبْتَاعَهَا وَمُبْتَاعَهَا وَحَامِلَهَا وَالْمَحْمُولَةَ إِلَيْهِ وَآكِلَ وَالنَّهِا.

قال: وإما إخواننا من هذه الشيعة، فليسوا بإخواننا في الدين، لكن سمعت الله عزوجل قال في كتابه: {يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكَرٍ وَأُنتَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا} شيعة ظاهرت بكتاب الله وأعلنت الفرية على الله، لا يرجعون الى نظر نافذ في القرآن، ولا عقل بالغ في الفقه، ولا تفتيش عن حقيقة

الصواب، قد قلدوا أمرهم أهواءهم، وجعلوا دينهم عصبية لحزب لزموه وأطاعوه في جميع ما يقوله لهم، غياكان أو رشدا أو ضلالة أو هدى، ينتظرون الدول في رجعة الموتى، ويؤمنون بالبعث قبل الساعة، ويدَّعون علم الغيب لمخلوق لا يعلم أحدهم ما في داخل بيته، بل لا يعلم ما ينطوي عليه ثوبه أو يحويه جسمه، ينقمون المعاصي على أهلها، ويعملون إذا ظهروا بما، ولا يعرفون المخرج منها، حفاة في الدين، قليلة عقولهم، قد قلدوا أهل بيت من العرب دينهم وزعموا أن موالاتهم لهم تغنيهم عن الأعمال الصالحة وتنجيهم من عقاب الأعمال السيئة، { قَاتَلَهُمُ اللَّهُ أَنَّى يُؤْفَكُونَ }، فأي هؤلاء الفرق يا أهل المدينه تتبعون، أو بأي مذاهبهم تقتدون، وقد بلغني مقالتكم في أصحابي وما عبتموه من حداثة أسنانهم، ويحكم وهل كان أصحاب رسول الله ﷺ وآله المذكورون في الخير إلا أحداثًا شبابا، والله مكتهلون في شباهم، غضيضةٌ عن الشر أعينُهم، ثقيلة عن الباطل أرجلُهم، أنضاءُ عبادة قد نظر الله إليهم في جوف الليل منحنية أصلابهم على أجزاء القرآن، كلما مرّ أحدهم بآية من ذكر الله بكي شوقًا، وكلما مرّ بآية من ذكر الله شهق حوفًا كأنَّ زفيرَ جهنَّم بين أذنيه، قد أكلت الأرضُ حِبَاهَهم ورُكَبَهم، وصلوا كلال الليل بكلال النهار، مصفرَّة ألوائهم، ناحلةٌ أحسامُهم من طول القيام وكثرة الصِّيام، أنضاءُ عبادة، مُوفون بعهد الله، منتجزون لوعد الله، قد شروا أنفستهم، حتى إذا التقت الكتيبتان، وأبرقت سيوفُها وفوقت سهامها وأشرعت رماحها، لقوا شبا الأسنة وشائك السهام وظباء السيوف بنحورهم ووجوههم وصدورهم، فمضى الشاب منهم قدما حتى اختلفت رجلاه على عنق فرسه، واختضبت محاسن وجهه بالدماء، وعفر جبينه بالثرى، وانحطت عليه الطير من السماء، وتمزقته سباع الأرض، فكم من عين في منقار طائر طالما بكم.

بما صاحبها في حوف الليل من خوف الله، وكم من وجه رقيق وجبين عتيق قد فلق بعمد الحديد.

ثم بكى وقال: آه آه على فراق الإخوان، رحمة الله على تلك الأبدان، وأدخل الله أرواحهم الجنان.

وفي العقد الفريد من رواية الإمام مالك بن أنس قال: خَطَبنا أبو حَمْزة بالمدينة خُطبةً شَكَّكَ فِيهَا المستَبصِر '، ورَدّ بِها المرتَاب '.

قال مالك: قال أبو حمزة: أوصيكم بتَقْوى الله وطاعته، والعَمل بكتابه وسُنة نبيّه صلى الله عليه وسلم، وصِلة الرَّحم، وتَعظيم ما صَغرت الجبابرة من حق الله، وتصغير ما عَظَمت من الباطل، وإماتة ما أحيوا من الجوّر، وإحياء ما أماتوا من الحُقوق، وأنْ يُطاع الله ويُعصى العبادُ في طاعته، فالطاعة لله ولأهل طاعة الله، ولا طاعة الله وسُنة نبيّه، ولا طاعة لمخلوق في مَعْصية الخالق. نَدْعوكم إلى كتاب الله وسُنة نبيّه، والقَسْم بالسوية، والعَدْل في الرَّعية، ووَضْع الأخماس في مواضعها التي أمر الله كا. وإنا والله ما حرجنا أشرًا ولا بَطرًا ولا لَمُوّا ولا لَعبًا، ولا لدُولة مُلك نريد أن خَوْض فيه، ولا لئأرٍ قد نيل منّا؛ ولكن لَمّا رأينا الأرض قد أظلمت، ومعالم الجوّر قد ظهرت، وكثر الادعاء في الدِّين، وعُمل بالهوى، وعُطلت الأحكام، وقتل القائم بالقِسط، وعُنّف القائل بالحق، وسمعنا مُناديًا ينادي إلى الحق وإلى طريق مُستقيم، فأجَبْنا داعيَ الله، فأقبلنا من قبائل شَقّى، قليلين مُسْتضعفين في الأرْض، فآوانا الله وأيّدُنا بنَصْره، فأصبحنا بنعمته إخوانًا، وعلى الدِّين أعوانًا. يا

١ ) قال القطب : يعني نفسه.

٢ ) قال القطب : من لم يتثبت في مذهبه رجع إلى مذهب أبي حمزة.

أهل المدينة، أوَّلُكم خير أوَّل، وأخركم شرّ آخر، إنكم أطعتم قُرَّاءكم وفُقهاءكم فاحتانوكم عن كِتاب غير ذي عِوَج، بتأويل الجاهلين، وانتحال المبطلين، فأصبحتم عن الحق ناكبين، أمواتًا غيرَ أحياء وما تَشْعرون. يأهل المدينة، يا أُبناء المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان، ما أصحُّ أَصْلَكم، وأَسْقَمَ فَرْعَكم! كان آباؤكم أهلَ اليَقين وأهل المعرفة بالدين، والبصائر النافذة، والقُلوب الواعية، وأنتم أهل الضلالة والجهالة، استعبدتكم الدُّنيا فأذَلَّتكم، والأَماني فأَصَلَّتكم، فتح الله لكم بابَ الدين فأفْسَدتموه، وأغلَق عنكم باب الدُّنيا ففَتَحتموه، سِرَاع إلى الفِتْنةِ، بِطَاء عن السُّنّة، عُمْيٌ عن البرهان، صُمٌّ عن العِرْفان، عَبيدُ الطَّمع، حُلفاءُ الجَزَع. نِعْم ما وَرَّنَّكم آباؤُكم لو حَفِظتموه، وبئس ما تُورِّنُون أبناءَكم إنْ مُّسَّكُوا به. نصرَ الله آباءكم على الحق، وخَذَلكم على الباطِل. كان عدد آبائكم قليلاً طَيِّبًا، وعددكم كثيرٌ خبيث. اتبعتمُ الهوَى فأرْدَاكم، والَّلهُوَ فأسْهاكم، ومواعظُ القرآن تزجركم فلا ترْدجرون، وتُعبِّركم فلا تَعتبرون. سألناكم عن وُلاتكم هؤلاء فقلتم: والله ما فيهم الذي يَعْدل، أخذوا المال من غير حِلُّه فوضعوه في غير حَقِّهِ، وجَارُوا في الحكم فحَكموا بغير ما أَنْزَلَ اللَّهُ، واستأثروا بِفَيئنا فَجَعَلُوه دُولةً بين الأغنياء منهم، وجعلوا مَقَاسِمَنا وحقوقنا في مُهُور النساء وفروج الإماء. وقلنا لكم: تعالوا إلى هؤلاء الذين ظلمونا وظلموكم وجاروا في الحُكم فَحَكموا بغير ما أنزل الله؛ فقلتم: لا نقوى على ذلك، وَوَدِدْنا أنّا أصَبنا مَن يكفينا؛ فقُلنا: نحنُ نَكفيكم، ثم الله راعِ علينا وعليكم، إِن ظَفِرُنا لنُعطيَنَّ كُلَّ ذِي حقٌّ حقًّه. فَجنْنا فاتقينا الرِّمَاحَ بصُدورنا، والسَّيوفَ بؤجُوهنا، فعرَضتم لنا دونهم، فقاتلتمونا، فأبعدكم الله! فواللهِ لو قلتم: لا نَعرف الذي تقول ولا نَعلْمه،

لكان أعذرَ، مع أنه لا عُذْرَ للجاهل؛ ولكنْ أبى اللهُ إلّا أن يَنطقَ بالحقّ على السُّنتِكم وَيأخُذَكم به في الآخرة.

ثم قال: النَّاس منَّا ونحن منهم إلا ثلاثة: حاكمًا بغير ما أَنْزَل الله أو مُتَّبعاً له، أو راضيًا بعمله.

وقال أيضًا: أما بعد، فإنك في ناشيء فِتنة، وقائم ضلالة، قد طال جُثومها، واشتدت عليك هُمومها، وتلوَّت مصايد عدو الله منها وما نَصَبَ من الشِّرَك لأهل الغَفْلة عمّا في عواقبها. فلن يَهُد عمودَها، ولن يَنزع أوتادها، إلا الذي بيده مُلْك الأشياء، وهو الرّحمن الرحيم. ألا وإن لله بقايا من عباده لم يتَحَيِّروا في ظلَمها، ولم يُشايعُوا أهلها على شبهها، مصابيحُ النّور في أفواهِهم تزهو، وألسنتُهم بحُجَج الكتاب تَنْطق، رَكِبوا مَنهج السّبيل، وقاموا على العلم الأعظم، هم حصماء الشيطان الرّحيم، بهم يصلح الله البلاد، ويَدْفع عن العباد، طُوبي لهم وللمستصبحين بنورهم، وأسأل الله أن يجعلنا منهم.

قال صاحب الأغاني: وبايعه ناس، منهم إنسان هذلي وإنسان سراقي وشكست الذي كان معهم معلّم النحو (يعني مع أهل المدينة وسيأتي خبر قتله).

قال: ثم خرج أبو حمزة وخلف بالمدينة بعض أصحابه، فسار حتى نزل الوادي، وكان مروان قد بعث بن عطية، وأمره بالجد في السير، وأعطى كل رجل من أصحابه مائه دينار وفرسا عربيًا وبغلا لثقله، وأمره أن يمضي فيقاتلهم وعددهم أربعة الآف، معه فرسان من أهل الشام ووجوههم، منهم شعيب البارقي ورومي بن ماعز المري، وقيل بل هو كلابي، وفيهم ألف من أهل الجزيرة. قال: وبعث أبو حمزة بلج بن عقبة في ستمائة رجل ليقاتل عبد الملك، فلقيه بوادي القرى

لأيام خلت من جمادى الأولى سنة ثلاثين ومائة، فتواقفوا فدعاهم بلج إلى الكتاب والسنة، وذكر بني أمية وظلمهم، فشتمهم أهل الشام وقال: أنتم أعداء الله أحق بمذا ممن ذكرتم وقلتم، فحمل عليهم بلج وأصحابه فانكشف طائفة من أهل الشام وثبت ابن عطية في الحفاظ، وقال: ناضلوا عن دينكم وأميركم، فكروا واصبروا صبرا حسنا وقاتلوا قتالا شديدا فقتل بلج وأكثر أصحابه، وانحازت قطعة من أصحابه نحو المائة إلى جبل اعتصموا به، فقاتلهم عطية ثلاثة أيام فقتل منهم سبعين ونجا ثلاثون، فرجعوا إلى أبي حمزة ونصب ابن عطية رأس بلج على رمح. قال: واغتم الذين رجعوا إلى أبي حمزة من وادي القرى إلى المدينة وهم الثلاثون، ورجعوا وجزعوا من أنهزامهم وقالوا: فررنا من الزحف، فقال لهم: أبو حمزة: لا تجزعوا، فأنا لكم فئة وإلى انصرفتم، وحرج أبو حمزة من المدينة إلى مكة، واستخلف رجلاً يقال المفضل عليها، وخطب أبو حمزة أهل المدينة وودعهم ليخرج إلى الحرب، فقال: يا أهل المدينة، إنا خارجون لحرب مروان، فإن نظهر نعدل في أحكامكم ونحملكم على سنة نبيكم ونقسم بينكم، وإن يكن ما تمنون لنا فسيعلم الذين ظلموا أي منقلب ينقلبون. قال: ووثب الناس على أصحابه حين جائهم قتله فقتلوهم، فكان بشكست ممن قتلوا، طلبوه فرقى في درجة كانت في دار أذينة، فلحقوه فأنزلوه منها وهو يصيح: يا عباد الله فيم تقتلونني؟ قال: وأنشدني بعض أصحابنا: لقد كان بشكست عبد العزيز من أهل القراءة والمسجد. وقال ابن الأثير: وفي من قتل مع أبي حمزة عبد العزيز القاري المدنى من أهل المدينة، قال: فدعا عمر بن عبد الرحمن بن أسيد بن عبد الرحمن بن زيد بن الخطاب الناس إلى قتالهم فلم يجد كبير أمر؛ لأن القتل قد كان شاع في الناس، وخرج وجوه أهل البلد عنه فاجتمع إلى عمر البربر والزنج وأهل السوق والعبيد، فقاتل بهم الشراة فقتل المفضل وعامة أصحابه، وهرب الباقون، فلم يبق بالمدينة منهم أحد، فقال في ذلك سهيل أبو البيضاء مولى زينب الحكم بن العاصى:

ليــــت مـــروان رآنــا يـــوم الاثنــين عشـــية إذ غســـانا العــار عنـا وانتضـــينا المشـــرفيّه

قال: وأقام ابن عطية بالمدينة شهرا، وأبو حمزة مقيم بمكة، ثم توجه إليه فقال له علي بن حصين العنبري: إني كنت أشرت عليك يوم قديد وقبله أن تقتل هؤلاء الأسراء كلهم فلم تفعل، وعرفتك أنهم سيغدرون ولم تفعل حتى قتلوا المفضل وأصحابنا المقيمين بالمدينة، وأنا أشير عليك اليوم أن تضع السيف في هؤلاء فإنهم كفرة فحرة، ولو قدم عليك ابن عطية لكانوا أشد عليك منه، فقال: لا أرى ذلك؛ لأنهم قد دخلوا الطاعة وأقروا بالحكم، ووجب لهم حق الولاية، قال: إنهم سيغدرون، فقال: أبعدهم الله فقرن نكث فإنمًا يَنكُثُ عَلَى نَفْسِه كليه .

قال: وقدم عبد الملك مكة فصير أصحابه فرقتين، ولقى الخوارج من وجهين، فصير طائفة بالأبطح وصار هو في الطائفة الأخرى بإزاء أبي حمزة، فصار أبو حمزة أسفل مكة، وصير أبرهة بن الصباح في الأبطح في ثمانيين فارسًا، فقاتلهم أبرهة فانحزم أهل الشام إلى عقبة منى، فوقفوا عليها ثم كروا وقاتلهم فقتل، كمن له هبار القرشي وهو على حبل دمشق عند بير ميمون، وتفرق الخوارج وتبعهم أهل الشام يقتلونهم حتى دخلوا المسجد والتقى أبو حمزة وابن عطية بأسفل مكة، فخرج أهل مكة مع ابن عطية فقتل أبو حمزة على فم الشعب وقتل معه امرأته وهي ترتجز وتقول:

## أنا الجُعَيدَاءُ وبنتُ الأعلم من سال عن اسمي فاسمي مَريمُ إنا الجُعَيدَاءُ وبنتُ الأعلم سواريّ بسيفِ مِخذَمْ

قال: وتفرقت الخوارج فأسر أهل الشام منهم أربعمائة، فدعا بهم ابن عطية فقال: ويلكم ما دعاكم إلى الخروج مع هذا؟ قالوا: ضمن لنا الكنّة يريدون الجنة وهي لغتهم فقتلهم، وصلب أبا حمزة وأبرهة بن الصباح ورجلين من أصحابهم على فم الشعب، شعب الخيف، ودخل علي بن الحصين دارًا من دور قريش، فأحدق أهل الشام بالدار فأحرقوها، فلما رأى ذلك رمى نفسه من الدار، فقاتلهم، فأسر وقتل وصلب مع أبي حمزة، ولم يزالوا مصلبين حتى أفضى الأمر إلى بني العباس، فأنزل أبا حمزة ليلاً فذنه ودفن خشبته.

وروى أنه لما التقى أبو حمزة وابن عطية قال أبو حمزة: لا تقاتلوهم حتى تختبروهم، فصاح بهم: ماتقولون في القرآن والعمل به؟ فصاح ابن عطية: نضعه حوف الجوالق، قال: فما تقولون في مال اليتيم؟ قال: نأكل ماله ونفجر بأمه.. في أشياء بلغني أنه سأل عنها، فلما سمعوا كلامهم قاتلوهم حتى أمسوا، فصاحت الشراة: ويحك يابن عطية إن الله عزوجل قد جعل الليل سكنا فاسكن ونسكن، فأبى وقاتلهم حتى قتلهم جميعًا. ولما قتل ابن عطية أبا حمزة بعث برأسه إلى مروان.

قال: وأتى فل أبي حمزة إلى عبد الله بن يحيى بصنعاء، فأقبل ومعه أصحابه يريد قتال ابن عطية، ولقبوه طالب الحق، وبلغ ابن عطية خبره فشخص إليه فألتقوا بكست، فأكثر أهل الشام القتل فيهم، وأخذ أثقالهم وأموالهم وتشاغلوا بالنهب، فركب عبد الله بن يحيى فكشفهم فقتل منهم نحو مائة رجل، وقتل قائدا من قوادهم يقال له يزيد بن حمل القشيري من أهل قنسرين، فذمرهم بن عطية فكروا وانضم بعضهم إلى بعض وقاتلوا حتى أمسوا، فكفوا عن بعض، ثم التقوا من غد في موضع كثير الشجر والكرم والحيطان فطال القتال بينهم واستحر القتل في الشراة، فترجل عبد الله بن يحيى في ألف فارس، فقاتلوا حتى قتلوا جميعًا عن آخرهم وانحزم الباقون، فتفرقوا في كل وجه، ولحق من نجا منهم بصنعاء وولوا عليهم حمامة.

قال: وبعث عبد الملك رأس عبد الله بن يحيى مع ابنه يزيد إلى مروان.

وقال عمرو بن الحصين ويقال الحسن العنبري مولى لهم يرثي عبدالله بن يحيى وأبا حمزة:

هبّت قبيل تبلّب الفحر الفحر الن أبصرت عيني مَدَامعَها أَتَى اعتراكَ وكنت عهدي لا أَتَى اعتراكَ وكنت عهدي لا أقدد بعينك ما يُفارقها أم ذِكرُ إخوان فُجعت بهم فأجبتُها بل ذكرُ مصرعِهم فأجبتُها بل ذكرُ مصرعِهم في فتية صبروا نفوسَهُمُ في فتية صبروا نفوسَهُمُ أَوفي بسندة السنوال المدهرَ مسئلَهُمُ أُوفي بسندمتهم إذا عَقَدُوا

هند تقول و دمغها يجري ينها واكفها على النّصحر ينها واكفها على النّصحر سرب الدموع وكنت ذا صبر أم عائرٌ أم ما لها تُدرِي سلكوا سبيلَهُمُ على خُرْر لا غيرُهُ عبراتهُ المُّما تُما تُما يَكُون والسُّدُد بالتُّقي أَزرِي للمشرفية والقنا السُّما السُّما والمُسرِ حتى أكون رهينة القير واليُسرِ واليُسرِ واليُسرِ واليُسرِ واليُسرِ واليُسرِ

نساهين مَـنْ لاقَـوا عـن النُّكـر وُزُن لقـول خَطيبهم وُقُـر رُجُهِ القلوب بحضرة المُذِّكر للخوف بين ضُلوعِهم يسري لخشوعهم صَدَرُوا عَنِ الحَشر أو مَسَّهمْ طَرْفٌ مِنَ السِّحر فيه غَواشِي النَّومِ بالسُّكرِ حــذرَ العقــابِ وهُــم علــي ذُعــر قَـــوَّامُ ليلتِـــهِ إلى الفَحــر آي القُــرَانِ مُفــرَّعَ الصَّـدر من حوف جَيش مُشَاشَةِ الصَّدر تَــرَّاكُ لَدَّتِــهِ عَلَـــى قَـــدْر رُغَبُ النُّفوس دَعتْ إلى النَّدر عَـفَّ الهـوَى ذُو مِـرَّة شَـزْرِ بِغُبَارِهَـــا وبِفتنـــةٍ سُـــغرِ عضب المضارب قاطع البتر مِن طَعنَةٍ في تُغْسرة النَّحسر كانت عواصى جَوفِ بَحري مــن مُغتــد في الله أو مُســري في الله تحست العثسير الكُسدر بنجيعـــه بالطُّعنــة الشَّــزْر

منالِّ لكال صالحة صُمتٌ إذا احتضروا مجالِسَهم إلاَّ تجيبهمُ فياهمُ متَاأُوِّهُون كَانَّ جمارَ غَضًى تلقاهُ\_\_\_مُ إلا كَ\_\_المَّهُمُ فهم كاًنَّ بهم جَوى مرض لا لـــيلُهم ليـــل فيلبَسُــهم إلا كــــذا خُلسًـــا وَآونـــةً كم مِن أَخ لَكَ قَد فُجعتَ بِهِ مُتَــــأَوَّهِ يَتلُـــو قَـــوَارعَ مِـــن نَصِب تَحَسِشُ بَنَاتُ مُهجَتِهِ ظَماآنَ وَقدةً كُلِّ هاجرةٍ تَـرَّاكَ مَـا تَهـوى النُّفوسُ إذا وَمُبَرِّأً مِن كُلِّ سَيِّعَةٍ والمصطلى بالحرب يسعرُها يجتاجها بأفلل ذِي شُطب لا شـــىء يلقــاه أسَــرَّ لَــهُ كخليلك المختار أذْكِ به حــوّاض غمـرة كُـلّ مُتلفـة تـــرّاك ذي النَّحــوات مُختَضِــبًا

ف العرف أنَّ كران والنكرر رآبُ صدع العَظم ذِي الوقر تَغليى حَرارتُه وتستَشري بتنفس الصُّعداء والرَّفسر ســــُهُ العَــــدُّو وجابــر الكَــشر وسداد تُلمة عدورة التَّغر وسط الأعادي أيمّا خطر هامَ العِدا بذُبابه يَفْري الحــربِ العَــوان مُلَقَّــح الجمــرِ تُـجَّ الغـويِّ سُـلافَةَ الحَمْـر حَـــدُّ ينهنهـــا عـــن الســـمر عمرو فواكبدي على عمرو عَفِّ الهوى متثبّب الأمر لا تسنس إمساكنست ذا ذُكْر للهِ ذَا تَقــــوی وذا بِـــرّ كانوا يدي وهم أُول نَصري وخِيارُ مَن يَمشى على العَفْر بعهود لا كذب ولا غَدر وعُــداتهم بقواضــب بُـــتْر خَطِّيــةِ بــاكفّهم زُهْــر

وابن الحصين وهل له شَبّة بشمهامة لم تُحمان أضاعه طلق اللسان بكل محكمة لم ينفِكـــك في حوفـــه حَـــزَنٌ ترقىكى وآونكة يخفضها ومخالطي بلحج وخالصيتي نكل الخصوم إذا هُمهُ شَعِبوا والخايضُ الغمراتِ يخطِر في بمشطّب أو غير ذي شُطب وأخياك أبرهة الهجان أخيى بِمُرِشَّةٍ فَـرْع تَثُـجُّ دَمُـا والضارب الأخدود ليس لها ووليُّ حكمهم فجعتُ به قَـــقَالُ مُحكَمـــةٍ وذي فَهَـــم ومسيب فاذكر وصيته فكلاهُما قدكان مُحْتَبسًا في مُخْبِت بِن ولم أُسمّه بِي وهمه مساعرُ في الموغَى رُجعة فتخالسوا مُهجاتِ أنفسهم وأسينية أنبين في ليدن يخفِفْن من سُودٍ ومن مُمُنر لم يغمضوا عيناً على وتُسر ما بين أعلى الشَّحْر فالحِجْر وخوامِسعٌ لحُمساتِمْ تَفْسري تحت العَحاج وفوقَهم خِرِقٌ فتفرّجت عنهم كماتُهُمُ فشعارُهم نِسيرانُ حسريمِمُ صرعَى فَحاجِلةٌ تنوشُهُم

قال: وتتبع ابنُ عطيةَ أصحابَ ابنِ يَحيى في كُلِّ مَوضع يقتُلُهم، وأُقَامَ بصنعاءَ أشهرًا ثم خَرجَ عليه رجلٌ من أصحاب ابن يَحيَى في آلِ ذِي الكلاع يقال له يحيى بن عبد الله بن عمر بن السباق، في جمع كثير بالجند، فبعثَ إليه ابنُ عَطِية ابنَ أُخيه عبد الرحمن بن يزيد بن عطية، فلقيه بالحرب فهزمه، وقتل عامَّة أصحابه، وهربَ منه فَنَجَا. وخَرج عليه يَحيى بنُ كرب الحميري بساحل البحر، وانضمت إليه شُذَّادُ الإباضيةِ، فبعث إليه أَبَا أُمِّيَّة الكِندِي في الوضاحية، فالتَّقُوا بالسَّاحل، فقتل من الإباضية نحو مائة رجل، وتحاجزوا عند المساء، فهربت الأباضيةُ إلى حضرموت، وبما عاملٌ لعبدِ اللهِ بن يحيى يُقال له عبد الله بن معبد الجرمي، فصار في حيش كثير واستفحل أمرُه، وبلغَ ابنَ عطية الخبرُ، واستخلف ابنَ أخيه عبدَ الرحمن بنَ يزيد بن عطية على صنعاء، وشَخصَ إلى حضرموت، وبلغ عبدُ الله بنَ معبد مسيرُ عبدِ الملك إليهم فجمعوا الطعام وكل ما يحتاجون إليه في مدينة شبام وهي حصن حضرموت، مخافة الحصار، ثم عزموا على لقاء ابن عطية في الفلاة، فخرجوا حتى نزلوا على أربع مراحل من حضرموت في عدد كثير في فلاة، وأتاهم ابن عطية فقاتلهم يومَه كله، فلمَّا أمسى وقد بلغه ما جمعوا في شبام حدر عسكره في بطن حضرموت إلى شبام ليلا، ثم أصبح

فقاتلهم حتى انتصف النهار، ثم تحاجزوا، فلمّا أمسَوا تبع عسكره، وأصبح الخوارج فلم يروا للقوم أثرا، فاتبعوهم وقد سبقوهم إلى الحصن، فأخذوا جميع ما فيه وملكوه، ونصب عليهم المسالح، وقطع عنهم المادة والميرة، وجعل يقتل من يقدر عليه ويسبي ويأخذ الأموال.

ثم ورد عليه كتاب مروان بن محمد يأمره بالتعجل إلى مكة؛ ليحج بالناس، فصالح أهل حضرموت على أن يرد عليهم ما عرفوا من أموالهم، ويُولِّى عليهم من يَختارُون، وسالموه فَرَضِيَ بذلك وسالمهم، وشَخص إلى مكة مُتَعجِّلا مُخِفًّا، وَلَمَّا نفذ كتابَ مروانَ نَدِم بعد ذلك بأيام، وقال: إنا لله قتلت والله ابنَ عطية، هو الآن يخرجُ مخفا متعجلا ليلحق الحج فيقتله الخوارج، فكان كما قال، تَعجَّل في بضعة عشر رحلاً، فلمَّا كان بأرض مراد تلففت عليه جماعة، فَمَن كَانَ مِن تلك الجماعةِ أَبَاضِيًا عرفه فقال: ما ننتظر بهذا أن نُدركَ ثَارَ إِخواننا فيه، ومن لم يكن أباضيًا ظنَّه من الإباضية، وأنه مُنهَزِم، فلمَّا عَلِم أنهم يريدونه قال لهم: ويحكم أنا عاملُ أمير المؤمنين على الحجّ، فلم يلتفتوا إلى ذلك وقتلوه، ونصبت ويحكم أنا عاملُ أمير المؤمنين على الحجّ، فلم يلتفتوا إلى ذلك وقتلوه، ونصبت الأباضية رأسه، فلما فتَشُوا مَتَاعَه وَجَدُوا فيه الكتابَ بولايته عَلى الحجّ، فأخذُوا

وقال المدايني: خرج إليه جمانة وسعيد ابنا الأخنس، في جماعة من قومهما من كندة، وعرفه جمانة لما لقيه، فحمل عليه هو وأخوه ورجل آخر من همدان يقال له رمانة، وثلاثة من مراد، وخمسة من كندة، وقد توجه في طريق مع أربعة نفر من أصحابه، وتوجه باقيهم في طريق آخر، فقصدوا حيث توجه ابن عطية، ووجهوا في آثار أصحابه نحو أربعين رجلا منهم فأدركوهم فقتلوهم، وأدرك سعيد

وجمانة وأصحابُهما ابن عَطية، فعطفَ عبدُ الملك على سَعيدٍ فَضربَه وطَعَنهُ جُمانة فصرعه عن فرسه، ونزل إليه سعيدٌ فقعد على صدره، فقال له ابن عطية: هل لكَ يا سَعيدٌ في أن تَكُونَ أكرمَ العربِ أسيرًا؟ فقال: يا عَدُوً الله أترى الله كان يُمهلك أو تطمع في الحياة، وقد قتلت طالبَ الحقِّ وأبَا حَمْزةَ وبَلَحًا وأبرهة؟! فقتلَ أصحابَه جَمِعًا، وبَعنُوا برأسه إلى حضرموت. وبَلغَ ابنَ أخِيه وهو بصنعاءَ خبرُه فأرسلَ شُعيبًا البارقي في الخيل فقتلَ الرجالَ والصبيانَ، وبَقرَ بُطونَ النِساءِ، وأَحذَ الأموالَ، وأَحربَ القُرى، وجَعَلَ يَتَنَبَّعُ البري والنطف، حتَّى لم يبقَ أَحدٌ من قَتَلَةِ ابنِ عَطِية وَلا مِنَ الإباضيةِ إلا قَتَلَه، ولم يَزل مُقيمًا باليمن إلى أَن أَفضَى الأمرُ إلى بَني هاشم" انتهى من كتاب الأغاني.

ومن أئمة الأباضية بحضرموت: أحمد بن سليمان، وسليمان بن عبد العزيز.

ولم تزل بينهم وبين أئمة عمان مُراسلات ومواصلات ومساعدات، وفي أوائل ربع القرن الخامس للهجرة وفد الإمام الشاري أبو إسحاق إبراهيم بن قيس بن سليمان الهمداني الحضرمي إلى إمام عمان الخليل بن شاذان بن الصلت بن مالك الخروصي يستعين به على إظهار دولة العدل في حضرموت وأنشدة قصيدة طويلة منها:

لقد جاءي من بعد أرضي و أوطاني و ذكر إمام شاع في الناس ذكره فقطعت غيطانا وجاوزت أبحرًا وكم بلد خلفت فيها مشايعًا وكم كانت الأشياخ أشياخنا الأولي وكم من إمام في الألى حلً مكة

رجاء لنصر الدين من نحو إخواني وطاب الثنا فيه الخليل بن شاذان إليهم أجر الجد من آل قحطان غطارفة غيرًا يرجّبون إتياني إذا طلبوا نصرًا مدوا بأعوان و أعوانه في الصين أو في خراسان

وقال أيضاً:

يا أحمد بن معبد سيرا فقد وارموا بنا نحو الإمام المرتضى ذاك الذي حلَّى عمانا بعد ما ذاك الذي يخطو خطى من صار في

سار الرضى عبد الإله خليلي المفزع المأوى لكل دخيل واراهم غير الطغا بندبول وادي القرى أو آسك ونخيل

فأمدهم الإمام بالمال والرجال، وسار بهم إلى حضرموت وهو يقول:

دعيني فعندي للنهوض عزائم وكيف وقد أضحى الجناح متمما

ولما يكن لي عند ذاك قوادم عليه من التأييد ريش مراكم

في قصيدة طويلة، وقد نصره الله وفتح معاقل حضرموت، وكتب إلى الإمام:

سل الوفد عني يا إمام ألم أكن فماكان إلا جمعة بعد جمعة سل الخطبا لما دعوا لك جهرة و أما نواحي حضرموت فإنها

تسربلت يـوم الـروع ثـوب العـزايم وأدَّت إليَّ العشـر أهـل الحضـارم على رغم أهـل الجـور بعد التصـادم بحـول إلهـي طـوع أمـري كخـاتمي

وبعد ثلاثين عامًا تقريبًا أرسل قصائد غررا إلى الإمام الثاني بعمان راشد بن سعيد اليحمدي قال فيها:

إمامًا بنزوى قائمًا قَامَ في الوَرى أديسًا لبيسًا يحمَّديًا غَضَّنفرًا ونحن إذا ما الحربُ جَدَّت إليكُم يَندُودُونَ عَن أَديَاهُم كُلُّ مُعتَددٍ أيا راشدَ إنَّا لعمرُكَ نزدَهِي إذا مَا عُمَانِيٌّ أَمَّ بَأْرضِينا

بعدلٍ فأضحى الحقُّ إِذ قَامَ قَائِمَا مِنَ الأَرْدِ لَيَشًا فِي حَمَى الحربِ غَإِنما أتستكُم كسراديس تَسرُّ الصَّوَارِمَا فويلٌ لِمَن فِي الحربِ يَلقَى الحَضَارِمَا بهذكراكم في حَضرَمُوتَ تَعَاظُمَا أحطنًا بِه نَسألهُ عَنكُم تَزَاحُمَا

وقال:

وبيضٍ بَأيدينًا خِفَافٌ صَوَارِمٌ مُعَوَّدَةً هَتكَ الجَمَاحِمِ أَظْهَرَت

ثِقَــالُ الطبــي مَشــحُوذَةٌ بالمبَــارِدِ سَبيـــلَ إِمَامَينَـــا الحَلِيـــلِ وَراشِـــدِ

وخالف إمام عمان بعض القبايل فكتب الإمام الحضرمي إليه قصيدةً منها:

إلى عَسكَرِ الإسلامِ والحقِ وارتَدُّوا اليكم بإخلاص لربِّ السَّمَا أَدُّوا قريبٌ و مَا للقوم مِن صحبهم بُدُّ إذا سَرِّكُم إتيانُنا نَحَـوكُم بُعــدُ بعسكرٍ جَرَّارٍ يَضِيقُ بِهِ النَّحــدُ فَإِن عَدَلُوا عَن بَعْيهِم وَتَراجَعُوا فَاهلا وسَهلا بالعَشيرة إلَّه م وإن هم أَبُوا فاستَصرَخُونَا فَإِنسًا وَمَا بين وادِي حَضرموت وبَينَكُم مَتى يأتِنا مِنكُم صَريخٌ نَـؤُمُكُم

وله ديوان شعر طويل يدلُّ على شجاعته وشهامته، ويذكر في بعض قصائده أنه غاب في غزوة من غزواته تسع سنين وشهرا، وديوانُه مشهور بين الخواص والعوام، طبع مرتين، وله خاصيةً إذا قُرئ في مجلسٍ تَشَوَّت التُّفوسُ إلى الجهادِ وحَرَّكَ الجبَانُ إلى الجيلاد واحترقَ قلبُ الشُّجَاع، فَمن شِعرِه:

سِوَى الجِدّ فِيمَا حِدَّ فِيهِ الأَكَايِسُ أَسَتُنَا والأَربَعُ وَ الفَّوارِسُ أُولاكَ أَشَاوِسُ أُولاكَ أَشَاوِسُ أُولاكَ أَشَاوِسُ أُولَكَ أَشَاوِسُ أُولَكَ أَشَاوِسُ المَّادِياتُ عَوالمَّاسِسُ حَياتِي أَو تُحَنَّى عَلَى الرَّوامِسُ عَلَى إلَّ الرَّوامِسُ عَلَى إلَى بَعَالِيسُ عَلَى إلَى الرَّوامِسُ عَلَى إلَى بَعَالِيسُ عَلَى الرَّوامِسُ عَلَى إلَى الرَّوامِسُ عَلَى إلَى الرَّوامِسُ عَلَى إلَى الرَّوامِسُ عَلَى الرَّوامِسُ عَلَى الرَّوامِسُ عَلَى إلَى الرَّوامِسُ عَلَى إلَى الرَّوامِسُ عَلَى إلَى الرَّوامِسُ المُوينَا هِمَّى فَهُ و نَاعِسُ بِروضِ الهوينَا هِمَّى فَهُ و نَاعِسُ بِروضِ الهوينَا هِمَّى فَهُ و نَاعِسُ بِاللَّاسِ العَزِيمَةِ الإبسسُ وَإِنَّ سِنَانِي فِي الملمَّاتِ دَاعِسُ وَإِنَّ سِنَانِي فِي الملمَّاتِ دَاعِسُ أَرْدِهُ عَلَى ما ظَنَّ فِيما أُمَارِسُ أَرْدِهُ عَلَى ما ظَنَّ فِيما أُمَارِسُ الْمَارِسُ المَارِسُ المَارَانِ المَارِسُ المُورِسُ المَارِسُ المَارِسُ المَارِسُ المَارِسُ المِنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المَارِسُ المَارِسُ المَارِسُ المِنْ المَارِسُ المِ

خُلِقتُ عَلَى خُلِق الرحالِ فَلاَ أَرَى قَرِيبٌ وَزَحَّافٌ وَسَهمُ بِنِ غَالِبٍ أُولاكُ مَسَاعِرُ أُولاكُ مَسَاعِرُ أُولاكُ مَسَاعِرُ أُولاكُ مَسَاعِرُ أُولاكُ مَسَاعِرُ أُولاكُ مَسَاعِي وَأَرسابُ دَعوَي أُولاكُ مَضَوا وَالمرهفَات ضواحكُ أُسِيرُ لِمَا سَارُوا وَأَدعُو لِمَا دَعوا إِذَا بالعُتيمَاتِ اعتلَى الوهنُ فرشَه إِذَا بالعُتيمَاتِ اعتلَى الوهنُ فرشَه كَذَا هِمِّتِي أَو يحضر الموت همتي فمسن ظَنَّ أَيِّ مُهمل أو مُقتِد لقد عَلم الشيخُ الذي أنَا بَعَلُه وإنَّ قنساني لا تَلسينُ لِغسامِز وإِنَّ قنساني لا تَلسينُ لِغسامِز و رُبِّكا و

## ومن شعره:

ألا إنّسني لا أسستكينُ لِذلّسةٍ وَلستُ إلى ظُلمٍ وإن كُنت معظما أَبست هِمّني إلاّ إلى طلّب العُلَى وَلِي هِمّةٌ تَستعذِبُ الموت عِندَمَا أَسيرُ وَأُرضي صَاحِي بِتقدّمي فَإن تَسأَلِي عَني وَعن أَهلِ مَذهبي فَإن تَسأَلِي عَني وَعن أَهلِ مَذهبي فَإن تَسأَلِي عَني وَعن أَهلِ مَذهبي أَنا الرّجلُ الدّاعي إلى الحق والذي أَنا الرّجلُ الدّاعي إلى الحق والذي المناري الذي باع نفسه

ولا أرتبدي في العِرِّ ثُوبَ التَّعَاظُمِ أَمسِلُ وَلَو قُسمتُ بَينَ الصَّوارِمِ أَمسِلُ وَلَو قُسمتُ بَينَ الصَّوارِمِ تُساطُ وتَالِيمِ عَن قَبيحِ الجَرائِمِ يَمُرُّ حِياضُ الموتِ ضَرب الجماجِم إذا مَا التوى في الرَّوعِ كَفِّى بِصَارِمِي وَعَن أينَ دَارِي أَنتِ يَا أُمَّ حَازِمٍ فَمِرداسٌ، وَالأوطان أَرضُ الحَضَارِمِ أَبَت نفسُهُ شَمَّ الطُّغَاةِ الأَشَاعِمِ أَبَت نفسُهُ شَمَّ الطُّغَاةِ الأَشَاعِمِ و أصبح يرجو الموت عند التصادم

ويروى أنَّه قُتلَ تمزيقًا في حوافرِ الخيلِ، ويبدو أنَّه عَاش حَوالي مائة سَنة، فقد رَثَى العَلَّمة محمد بن إبراهيم الكندي العُماني مُؤَلِّف بيانَ الشرعِ المتوفَّ عَام ثمان

وخمسمائة سنة. ومن شعره:

سَلامتي عِندي إذا لم أسلم إن أدرجُوني في ثيبابي بِدَمِي لله في خوض الحِمام الأحوم أهلًا به بَين القَنا الْمُحطم

يا نعمة ما مثلها من أنعم لا شرف أعلى من التَّقَحُم أهلًا و سَهلًا بِالفَنَا فَليقدُم لستُ أُلاقيه بَوجه أَجهَم

وقال أيضا:

وَدَرعِ عِي يَقِي فِي وَالْحَقِيقَ لَهُ جُنَّ تِي وَيَ وَمَ سُعودِي يَ وَمَ أَلَقَ ي مَنِيَّ تِي شَـ هِيدًا والسِّيدُان تَـنهَشُ جُثَّ تِي

فَلَا تَحَلَزِي إِنَّ التَّوكَلَ مِغفَّرِي وَفِي الكَفِّ مِنِّي كَالشِّهَابِ وَضَوئِه وَيومَ أَرَى الحَورَاءَ تَمسَـحُ غُرَّتِي

ومع جهاده وحوضه المعارك المتواترة لم تمنعه من التأليف ونشر العلم؛ فقد جمع إلى السيف القلم، قال: علق الفؤاد بأن أكون أنا الذي نشر الهدى بقواضب ورماح أو بأسنة الأقلام، فلقد صنف رحمه الله كتاب "مختصر الخصال" على منوال حسن وطريقة لم يُسبق إلى مثلها في الأقدمين، ولا أتى بنظيرها المتأخرون، قال في مقدمته: أما بعدُ فقد دعاني إلى تصنيف هذا الكتاب خشيةُ انطماس أصول الاباضية، بقلة انتشارها في الأمصار، وتقييدها في الأسطار، وحيفة الرغبة عنها في معقل الدعوة الأصلية، بأهواء الشافعية والحنفية، لشهرتما في الآفاق، وظهور أهلها الفساق؛ لأني رأيت بعض متفقهي زماننا هذا من أهل دعوتنا ونظرت في أثر الآخرين ممن ينتحل مذهبنا وشاهدت قوما ممن ينتمي لديننا زاغت بهم الأهواء عن قصد السلف الصالح في لحن القول مع الغفلة لبعضهم عن أصول دينهم واختيار مذهبهم بلا خلاف قاصدا يوجب الوقوف عنهم، فلما خشيت هؤلاء وأمثالهم أن يزيغوا بما استخفوا به من الخلاف ويستميلوا به قلوب الضعاف، صرفت عناني إلى تصنيفه لترسخ الأصول في أماكنها، ويتعلق بما أهل دعوتما، ويرغب فيها من أكثر النظر فيها، وقد نظرت في بعض تصانيف أهل مذهبنا فإذا هو علم منشور، ولا تؤدي المسألة إلا معنى واحدًا غير شامل لأصول العلم، مفتقرا إلى النظر في جميع الكتب، فجعلت كتابي هذا مختصرًا موجرًا، وفصلته أبوابا، وجعلت كل كتاب منه خصالا؛ ليسهل على المتعلم حفظه، ويقرب إليه فهمه، ويزيد العالم نباهة في قلبه وتقوية في علمه وبصيرة في دينه، وضمنته من جميع أصناف الفقه في الدين، وبدأت في أوله بذكر ما لا يسع جهله؛ فإنه معقل الدين ونصاب الفقه.

وهكذا يمضي في مقدمة كتابه، وعلى سبيل المثال أتى بباب من أبواب خصاله باب "ذكر بيان سنن الجمعة" قال أبو اسحاق: وسنن الجمعة تسعُ خصال، أحدهما: السواك والثاني: الغسل، والثالث: مس الطيب، والرابع: البحور، والخامس: الخطبة الثانية، والسادس: الاستماع حتى يبتدي الإمام الخطبة، وقد قيل ذلك واحب، والسابع: السكتة بين الخطبتين، والثامن: الأذان قبل الوقت في قول بعض أصحابنا، والتاسع: اللباس الحسن.

ونظَم كتابه هذا من المتأخرين العلامة نور الدين السالمي، سماه "مدارج الكمال نظم مختصر الخصال" وشرح بعضه وسماه "معارج الآمال" قال منه هذا تمام هذه المدارك فهيّأ الآمال للمعارج.

ثم رأيت في بعض الكتب أنه قتل سنة ٤٧٥ وعليه فالذي رئى العلامة محمد بن إبراهيم غيره، أو أنّ محمد بن إبراهيم غير صاحب بيان الشرع.

## فصل

في أئمة الإباضية بليبيا وتونس والجزائر

## فصل في أئمة الاباضية بليبيا وتونس والجزائر

قد ذكرتُ فيما سبق انتشار المذهب الاباضي في المغرب والمشرق وقيام دول لهم في كل ناحية يتمكنون من إقامة العدل فيها، فأول إمامة قامت لهم في طرابلس سنة واحد وثلاثين بعد المائة، إمامة الحارث وعبد الجبار، أحدهما إمام والآخر وزيره، قاما على عامل مروان بن محمد واستتب لهم الأمر، ثم وجدا قتيلين بعد معارك دارت بينهم وبين عبد الرحمن بن حبيب؛ إذ جاءهم بحيش من المغرب والبربر.

وفي عام أربعين وماية كانت إمامة أبي الخطاب عبد الأعلى بن السمح بن عبيد بن حرملة المعافري أحد تلامذة أبي عبيدة مسلم الذي سبق ذكره أنه درس خمس سنوات هو وعبد الرحمن بن رستم ومن معهما، أرادوا الرجوع إلى المغرب والأخص القيروان من الجمهورية التونسية، وكان المذهب الاباضي قد انتشر انتشارًا كبيرًا، أمرهم أبو عبيدة أن يبايعوه إماما.

قال الشيخ على يحي معمر من علماء ليبيا نقلا عن الأستاذ لوفيسكي: إن هذا المذهب قد جاء إلى تونس من طرابلس، وانتشر انتشارًا واسعًا في الشعوب البربرية بجهات جربة وجرجيس و ورغمه ومطماطة و نفراوة و الجريد.

قال: وكان سكان نفزاوة على المذهب الصفري وتحولوا إلى الاباضية في عهد الإمام عبد الوهاب، وبقي هذا المذهب هناك إلى القرن الحادي عشر للميلاد، حيث كان في بلدة فطناسة من نفراوة وحدها أحد عشر مسجدا اباضيا، وأما في الجريد فقد انتشرت الاباضية في زمن مبكر، وكان لها قوة عتيدة، خصوصا في أيام ازدهار مدينة درجين قرب نفطة، وكان سكان درجين يعدون وحدهم نحو

غمانية عشر ألف فارس, وانتشرت الوَهْبِيةُ بين تزور والحامة. قال: وكان الاباضية يؤمون نفس المساجد التي يؤمها أهل السنة ويملون تعاليمهم ويناقشون تلاميذهم. قلت: واجتمعت تحت إمارته الجمهورية التونسية ثم بعث إليه المنصور حيشا يقوده محمد بن الأشعث الخزاعي في سبعين ألفا وقتل الامام وقتل عنده اثنا عشر ألفا وذلك في عام ١٤٤ كذا قال ياقوت في معجم البلدان.

ثم بويع بعده الامام أبي حاتم يعقوب بن حبيب مولى كنده المعروف بالمزوزي المنجيسي الهواري، بعدما قتل الإمام أبو الخطاب، وذلك في عام أربعة وخمسين بعد المائة، واستولى أيضا على ليبيا وتونس.

قال العلامة البرادي: "وقفت في بعض كتب أهل الخلاف على سيرته وأيامه، فمن أغرب ما رأيته فيها أن قال: اجتمع لأبي حاتم بأفريقية حيش لم يجتمع لخارجي قبله ولا بعده".

عدد عسكره ثلاثمائة ألف وخمسون ألفا، منها خمسة وثمانون ألف عنان، والباقي رجال، ولاقوا طوالع ثلاثمائة وخمسة وسبعين لقيه ومات في الأخيرة منها، والعسكر الذي قتل أبا حاتم مزيد بن حاتم بن قبيصة بن أبي صفرة.

وذكر بعضا من سيرته ابن الأثير في الجزء الخامس لكن قال: "كانت ولايته عام واحد وخمسين، وقتل عام خمسة وخمسين في ربيع الأول، وذلك في خلافة أبي جعفر المنصور، وكانت عاصمة هؤلاء الأئمة المذكورين طرابلس".

ثم بويع بعده للإمام عبد الرحمن بن رستم بن بحرام بن سام بن كسرى، وهو أحد تلامذة أبي عبيدة مسلم الذي سبق ذكره في حملة العلم إلى المغرب، وكان

قيامه مع أمه بالقيروان، قدم به أبوه حاجا من فارس فتوفى بمكة، وتزوجها رجل مغربي من أهل القيروان فحمل الولد معه ثم عاد الى البصرة مع رجال من المغاربة إلى طلب العلم فاستقر بما في رحاب أبي عبيدة خمس سنوات، ثم خرج وقام بدولة الإمام أبي الخطاب وتولى له القيروان كما ذكر ابن الأثير وابن خلدون وابن الصغير وغيرهم من المورخين، ولما قتل أبو الخطاب خرج عبد الرحمن مع رجال الأباضية إلى الجزائر وبويع له بالإمامة عام مائة وستين، وقيل اثنين وستين ومائة.

قال ابن الصغير، المؤرخ المالكي: "ثم نهضوا إليه بأجمعهم وقالوا: يا عبد الرحمن رضيك الإمام أبو الخطاب في ابتدآئنا ونحن آلان نرضى بك ونقدمك على أنفسنا، فقد علمت أنه لا يصلح أمرنا إلا بإمام نلجأ إليه في أمورنا ونحكم عنده فيما ينوب من أسبابنا، فقال لهم: إن أعطيتموني عهد الله وميثاقه على الطاعة فيما وافق الحق وطابقه قبلت ذلك منكم، فأعطوه عهد الله ميثاقه على ذلك، وشرطوا عليه مثل ما شرط عليهم، وقدموه على أنفسهم، وألقوا اليه بأيديهم".

قال ابن خلدون: "فسار فيهم سيرة جميلة، حمدها أولهم وآخرهم، ولم ينقموا عليه في أحكامه حكما، ولا في سيره سيرة، وسارت بذلك الركبان إلى كل البلدان، وكانت له قصص حكوها عنه، لا يمكن ذكرها إلا على وجهها، وأن أتحرى فيها الصدق ولا أحرفها عن معناها ولا أزيد فيها ولا أنقص منهم؛ إذ النقص في الخبر والزيادة فيه ليس من شيم ذوي المروءات ولا من أخلاق ذوى المديانات، وإن كنًا للقوم مبغضين ولسيرهم كارهين".

قال: "ولما ولى عبد الرحمن وما ولى من أمور الناس، شَمر مئزره، وأحسن سيرته، وجلس في مسجده للأرملة والضعيف، لا يخاف في الله لومة لائم، وطار صيته في أطراف الأرض شرقا وغربا، حتى اتصل ذلك بإخوانه أهل البصرة وغيرها من بلد الشرق". انتهى كلام ابن خلدون.

ولبث في الأمامة حوالي أحد عشر سنة، وجعل الأمر شورى بعده بين سبعة من رجال العلم والصلاح، اقتداء بعمر بن الخطاب، وهم: ولده عبد الوهاب، ومسعود الأندلسي، وأبو قدامة يزيد بن فندين اليفرني، وعمران بن مروان الأندلسي، وأبو الموفق سعدوس بن عطية، وشكر بن صالح الكتامي، ومصعب بن سدمان. فاتفق رأيُ الجميع على تقديم ابنه عبد الوهاب.

قال ابن خلدون: "فلم تزل أموره كذلك وعلى ذلك، والكلمة واحدة، والدعوة مجتمعة، ولا خارج يخرج عنه، ولا طاعن يطعن عليه، إلى أن اخترمته منيته وانقضت أيام مدته، وكنت قد وقفت على عدد إمارته كم كانت، ولكن نسيتها مع مرور الأيام، وكان قد نشأ في أيامه ولد يعرف بعبد الوهاب، وكان محمود الأفعال، وكان قد رشحه للقيام بعده، فلما انقضت أيامه صيرت الاباضية إليه الأمر بعده".

وقال ياقوت في معجم البلدان عند ذكر تاهرت: "وملك بنو رستم تاهرت مائة وثلاثين سنة". قال: "وكان عبد الرحمن خليفة لأبي الخطاب عبد الأعلى". قال: "ولما قُتل هرب عبد الرحمن بأهله وما خفَّ من ماله، وترك القيروان، فاجتمعت إليه الأباضية واتفقوا على تقديمه وبنيان مدينة تجمعهم، فنزلوا موضع تاهرت اليوم، وهي غيضة أشبه، ونزل عبد الرحمن منه موضعا مربعا لا شعراء

فيه، فقالت البربر: نزل تاهرت ومعناه الدف لتربيعه. وأدركتهم صلاة الجمعة فصلى بحم هناك، فلما فرغ من الصلاة ثارت صيحة شديدة على أسد ظهر في الشعراء، فأخذ حيا وأتي به إلى الموضع الذي صلى وقتل فيه، فقال عبد الرحمن بن رستم: هذا بلد لا يفارقه سفك دم ولا حرب أبدا، وابتدأوا من تلك الساعة وبنوا في ذلك الموضع مسجدا، وقطعوا خشبة من تلك الشعرا، وهو على ذلك إلى الآن، وهو مسجد جامعها، وكان موضع تاهرت ملكا لقوم مستضعفين من مراسة وصنهاحة، فأرادهم عبد الرحمن على البيع فأبوا فوافقهم على أن يؤدوا الخراج إليهم من الأسواق، ويبيحوا لهم أن يبنوا المساكن، فاختطوا وبنوا، وسمو الموضع معسكر عبد الرحمن إلى اليوم" انتهى كلام ياقوت.

واستمر الإمام عبد الوهاب بن عبد الرحمن في الإمامة، ولاقى حروبا داخلية، ومع هذا لم تثنه عن قيامه بالواجبات، حتى توفي بعد أربعين سنة من إمامته. وقال المورخ المراكشي المالكي: "إن إمامته كانت عشرين سنة" قال ابن الصغير: "وكان لعبد الوهاب كتاب يعرف بمسائل نفوسة الجبل، كتبت إليه في مسائل أشكلت عليها، فأجابها عن كل مسئلة مما سألت عنه، وكان هذا الكتاب في أيدي الاباضية مشهورا عندهم معلوما يتداولونه قرنا عن قرن إلى ان لحق الفضل فأحدته مع بعض الرستمين فدرسته ووقفت عليه" انتهى.

واجتمع أهل الحل والعقد من العلماء بعد وفاة الإمام عبد الوهاب عام تسعين ومائة على تقديم ابنه أفلح بن عبد الوهاب إماما لهم، فبايعوه فملك ما بين الجزاير إلى ليبيا وبعض المناطق خارجة عن حكمهم. قال ابن الصغير المالكي: "فلما ولي أفلح أخذ بالعزم والحزم، ونشأ له من البنين ما لم يكن لغيره ممن قبله، وصار له الصيت، وأتته نفوسة يسألونه أن يقدم عليهم من يتولى أمرهم، ولم تكن الشراة تطعن عليه في شيء من أحكامه ولا في صدقاته ولا في أعشاره... إلى أن قال: وكان قد عمّر في إمارته ما لم يعمّره أحد ممكن كان قبله، أقام خمسين عاما أميرا حتى نشأ له البنون وبنو البنين وشمخ في ملكه وابتنى القصور واتخذ أبوابا من الحديد، وبنى الجفان وأطعم فيها أيام المجاعة الجيعان، وعمرت معه الدنيا، وكثرت الأموال والمستغلات، وأتته الوفود والرفاق من كل الأمصار والآفاق بأنواع التجارات، وتنافس الناس في البنيان حتى ابتنى الناس القصور والضياع خارج المدينة، وأجروا الأنهار... إلى أن الأسواق والاحتساب على الفساق". وكانت مدة خلافته خمسين سنة على قول ابن الصغير.

وقال الشيخ أبو زكريا: "مكث في إمامته ستين سنة، وتوفي سنة أربعين ومائتين، واحتمع أهل الحل والعقد على تقديم ابنه أبي بكر بن أفلح.

قال ابن الصغير: "فلمّا مات أفلح بن عبد الوهاب قدّم الناس أبا بكر ابنه، وأخبرني غير واحد قال: كان عبد العزيز الاوز ينادي بأعلى صوته: الله سائلكم معاشر نفوسة إذا مات واحدٌ جعلتم مكانه آخر، ولم تجعلوا الأمر للمسلمين وتردوه إليهم ليختاروا من هو أتقى وأرضى.. قلا يلتفتون إلى كلامه ولا يشتغلون بمقالاته، فلما ولي أبو بكر لم يكن فيه من الشدة في دينه ما كان فيمن كان قبله من آبائه، ولكن كان سمحًا جوادًا، لين العريكة، يسامح أهل المروءات

ويشايعهم على مروءاتهم، ويحب الأدب والأشعار وأخبار الماضين، وكان بالبلد رجل يعرف بمحمد بن عرفة، وكان وسيما قسيما جميلا جوادا سمحا، وكان قد وفد على ملك السودان ملك صوصو بمدية من قبل أفلح بن عبد الوهاب، فعجب ملك السودان مما رآه من هيبته وجماله وفروسيته إذا ركب الخيل بين يديه، وقال له كلمة بالسودانية ليست تعبر بالبربرية؛ لأن مخرج كلاهما إنما هو فيما بين القاف والكاف والحيم، إلا أن معناها أنت حسن الوجه حسن الهيئة والأفعال". انتهى كلام بن الصغير.

وضعفت حالة هذا الإمام، واجتمع أهل الحل والعقد على تولية أخيه أبي اليقظان بن أفلح، وعزل أحيه عن الأمر، وذلك بعد سنتين، فاعتدلت به الأمور واستقامت بهمته الأحوال، وقد كان معتقلا في بغداد؛ إذ خرج حاجًّا في حياة والده، وأمسكه بنو العباس وعاد بعد موت أبيه. قال ابن الصغير: "وكان معه بعض الأموال التي جاء بما من بغداد والمدينة، بما رجال هواهم وقلوبهم عند أبي اليقظان، فخرجوا إليه فصارت الدعوة والإمامة كلها لأبي اليقظان، وأتته الاباضية من كل الأقطار، وبقى بالمدينة أمم ممن هم لا يوالون أبا اليقظان ولا يرون من رأيه". قال: "وحمل أبو اليقظان الناس على الخيل ودعى له بالإمارة والإمامة، وألغى ذكر أبي بكر". قال: "ثم أمر قومًا من نفوسة يمشون في الأسواق فيأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر، قالوا: فإن رأوا قصابا نفخ في شاة عاقبوه، وإن رأوا دابة حمل عليها فوق طاقتها أنزلوا حملها وأمروا صاحبها بالتحفيف عنها، وإن رأوا قذرًا في الطريق أمروا من حول الموضع أن يكنسه، ولا يمنعون أحدًا من صلاته في مساجدهم، ولا يكفونه عن حاله، ولو رأوه رافعًا

يديه في صلاته، خلا المسجد الجامع، فإنهم إذا رأوا فيه رافعًا يديه منعوه وزجروه". قال: "وكان أبو اليقظان عاش من السنين مائة أو نحوها، و كان عمره في إمارته نحوا من أربعين سنة، ولحقت أنا بعض إمارته وأيامه، ورأيته وحضرت مجلسه وقد جلس للناس خارج المسجد الجامع مما يلي الجدار الغربي منه، ورأيته يومًا ثانيًا في مصلى الجنائز وقد رميت له وسادة من أديم وجلس عليها ينتظر فراغ دفن رجل مات من وجوه الناس، ربع القامة، أبيض الرأس واللحية، وكان إذا جلس للناس وأمرهم بالجلوس لم ينطق أحد بين يديه إلا أن تكون ظلامة ترفع إليه، زاهدًا سكينا، ورعًا ناسكًا، وكان إذا حلس في المسجد الجامع جلس على وسادة من أديم مستقبلا الباب البحري، وله سارية تعرف به يجلس إليها، ولم يكن غيره يجلس إليها، وكان يقابله نصب عينيه رجل من نفوسه يعرف بعيسى بن فناس، وكان عندهم من الورع بمكان، ويلى عيسى رجل من هوارة يقال له ابن العقير، لسانهم في الفقه، ولم يكن في ورع عيسي. وكان عن يمينه وعن يساره وبين يديه وجوه الناس، وكان أخص الناس به رجل من العرب يسمى بمحمود بن بكر. وكان مَدَرَهم الذي يذب عن بيضتهم، ويدافع عن دينهم، ويرد على الفرق مقالاتهم، ويؤلف الكتب على مخالفيهم، رجل يقال له عبدالله بن اللمطي" انتهى كلام ابن الصغير.

وكان في زمانهم المعتزلة، وجرت بينهم مناظرات ومقاتلات ومصاهرات، حكى ابن الصغير قال: "اجتمعت الاباضية والمعتزلة بنهر مينه لموعد جعلوه فيما بينهم للمناظرة، وكان كثير من هوارة ممن حضر المحلس يتسمى بعبد الله بكسر الدال، فأجابه رجل ثان فقال: لست أريد، قال عبد الله: وقد علمت أنه إياي

يريد فكرهت أن أجيبه خوفًا من سؤاله، فقال: عبد الله بن اللمطي أريد، فقلت: لبيك، فقال لي: هل تستطيع الانتقال من مكان لست فيه إلى مكان أنت فيه؟ فقلت: لا، فقال: وهل تستطيع الانتقال من مكان أنت فيه إلى مكان لست فيه؟ فقلت: إذا شئت فعلت، فقال: خرجت منها يا عبد الله. قال: وكانت نفوسة الجبل مفتونة بأبي اليقظان، وكان أكثرهم لا يحج إلا باستئذانه، وكانت المرأة تبعث بابنها أو ابنتها يأخذ الإذن منه، وكان إذا ضرب سرادقه وأتته وفودهم لا ينامون الليل حول فساطيطة، شأنهم التهليل والتكبير من أول الليل حتى إلى الفجر، فإذا صلوا الفجر معه ضربوا بأنفسهم الأرض فناموا.. إلى أن قال ابن الصغير: فمات أبو اليقظان، فكل شيء وجد من العين في تركته سبغة عشر دينارًا. قال: وكانت لأبي اليقظان في إمارته وقايع صارت تاريخًا لموالد الناس.".

وتوفي رضي الله عنه عام واحد وثمانين بعد المائتين، وكانت إمامته أربعين سنة.

وبويع بعده لابنه أبي حاتم يوسف بن محمد بن أفلح، الابن الخامس إمامة وبنوةً من الرستميين، والثامن من الأئمة المغربيين الاباضيين.

قال ابن الصغير: "فنادوا لا طاعة لأحد إلا لأبي حاتم على مسيرة يومين من المدينة أو أكثر، فلما وصل إلى باب المدينة ازدحم الناس من بين يديه ومن خلفه وعن يمينه وعن يساره فبايعوه، فما وصل المسجد الجامع إلا وقت الظهر، فاصعدوه المنبر وبايعوه وكبروا حوله، وحملوه على الأيدي والأعناق حتى أوصلوه إلى داره، ثم أرسلوا إلى القبايل فبايعوه".

واستمروا على سيرة محمودة لم يتبين من أحد له خلاف حوالي سنة، ثم دبً داء الخلاف بينه وبين عمه يعقوب بن أفلح، وصار بينهم قتالٌ حتى قُتل رضي الله عنه وأرضاه سنة أربعة وتسعين ومايتين، بعد أربعة عشر عامًا من يوم ولايته، وبموته انقرضت إمامة الرستميين، وبقي نسلهم إلى اليوم، فهم الآن في الجزائر، ولا يكاد تمضي فترة إلا وفيها عالم أو صالح من سلالتهم؛ ففي وارجلان احتمعت ببعض الصالحين منهم، وكذلك في بنورة من الواحات، وكان لنفوسه اليد الطولى في أئمة الرستميين والتاريخ الجحيد علمًا وعملًا وشجاعة.

قال ياقوت في معجم البلدان: "نَفُوسة، بالفتح ثم الضم والسكون وسين مهملة، حبال في المغرب بعد افريقية عالية نحو ثلاثة أميال في أقل من ذلك وفيها منبران في مدينتين، إحداهما (شروس) في وسط الجبل وفيها خبز الشعير ألذ من كل طعام، والأخرى يقال (حادو) من ناحية (نفزاوة)، وجميع أهل هذه الجبال شُراةً وهبيةٌ وأباضيةٌ، متمردون عن طاعة السلاطين، وطول هذا الجبل مسيرة ستة أيام من الشرق إلى الغرب، وبين جبل نفوسة وطرابلس ثلاثة أيام، وبينه وبين القيروان ستة أيام، وبحا قبيلة يقال لهم (بنو زمور) لهم حصن يقال له (تيرفت) في غاية المنعة، لا يقدر عليه أحد، وفيه نحو ثلاثمائة قرية وعدة مدن، ليس فيها منبر؛ لأنهم لم يتفقوا على رجل يأتمون به، وفي جبلهم نخل كثير، وزيتون وفواكه، ويحتمع مما حوله من القبايل إذا تداعوا ستة عشر ألف رجل، وافتتح عمرو بن العاص نفوسه، وكانوا نصارى، ومن جبل نفوسة رجع عمرو بن العاص بكتاب ورد عليه من عمر بن الخطاب رضى الله عنه".

قلت: وقوله "ليس فيها منبر لأنهم لم يتفقوا على رجل يأتمون به" ليس الأمر كذلك، ولكن عندهم أن الجمعة تجب بلاخلاف في الأمصار التي مصرها أمير المؤمنين عمر بن الخطاب، ولم تكن نفوسة منها، ومن جهة أخرى فمن شرط الجمعة الإمام العادل، وفي وقت ياقوت لم يكن عندهم إمام ولا سلطان يقيمها، وياقوت هذا من علماء القرن السابع.

ولم يزل فحول العلماء يخرجون من هذا الجبل، ولم تأليفات مفيدة ومعتمد عليها في جميع أنحاء المذهب الأباضي، كتأليفات وفتاوى الشيخ عمروس بن فتح، من علماء القرن الثالث، وكتفسير الشيخ هود بن محكم الهواري.

ويروى أنه قتل من علماء نفوسة في وقعة واحدة أربعمائة عالم في خلافة المعتضد العباسي، وأسر ثمانون عالما، وذلك عام مائتين ونيف وثمانين، وفي ذلك الوقت قُتل من عُلماء عُمان مثل هذا العدد، وقد ذكر الشيخ أبو العباس الشماخي من علماء نفوسة في القرن العاشر في كتاب السّير عددًا كبيرًا من علماء المغرب والمشرق، فمن أراد الاطلاع فعليه به.

وأجل علماء نفوسة المتأخرين على الإطلاق وأشهرهم في الآفاق، العالمان الجيلان: عامر بن على الشماخي صاحب كتاب (الإيضاح) الذي طبع مرتين، والشيخ الزاهد إسماعيل بن موسى الجيطالي صاحب كتاب (القناطر) وكتاب (القواعد) وغيرها من المؤلفات، ولهما تراجم مشهورة، ولم يزل فيها علماء مجتهدون إلى زماننا هذا، كالعلامة المؤرخ على بن يحي معمر، والشيخ عمرو النامي، وكثير من الأخيار، اجتمعت ببعضهم في زماني هذا، ومنهم الشيخ سليمان الباروني أكبر مجاهد في تحرير ليبيا، وأبوه عبد الله.

ومن علماء الجمهورية التونسية ومن جربة خاصة الشيخ أبو خزر المؤلف والشيخ أبو نوح وهما من أجلاء العلماء القدامي، وأبو الربيع سليمان بن يخلف المؤلف، وأبوحفص عمرو بن جميع، والعلامة البرادي صاحب الجواهر، وأبو سليمان الثلاثي، وأبو ستة، والسيدويكشي، وكلهم علماء مشهورون مؤلفون، لاسيما أصحاب الديوان الكتاب المعتمد عليه في المذهب الاباضي.

وإلى زماننا هذا فيها علماء أجلة اجتمعت بعم، كالشيخ سالم بن يعقوب، والشيخ الهادي، وسلالة الشيخ الباروني وغيرهم من الصالحين. ولجربة تاريخ بحيد في الجهاد ودفع الإفرنج عن الجمهورية التونسية، وذلك في القرن الثامن، وقتل فيها عدد كبير من الإفرنج حتى اتخذ من رءوسهم برج معروف مكانه إلى اليوم، ورغم الافرنج وبعض المؤرخين الجاهلين بما وبأهلها أنما قرصنة، وينسى الإفرنج أعمالهم القبيحة ولا يعدونها قرصنة.

ومن علما الإباضية في الجزائر -وتاهرت كانت عاصمتهم كما ذكرنا- من المؤلفين الشيخ الجليل أبو يعقوب يوسف بن إبراهيم، صاحب المؤلفات العديدة والكرامات المشهورة، ومن تأليفاته كتاب (العدل والإنصاف) وكتاب (الدليل والبرهان) وترتيبه لمسند الربيع بن حبيب، وهو من علماء القرن الخامس، ومقامه وارجلان، وهنالك عدد كبير من العلماء والفضلاء في كل وقت وإلى يومنا هذا، ومن علمائها الشيخ أحمد بن محمد بن بكر مؤلف كتاب (أبي مسئلة) ومؤسس بلدة العطف من وادي ميزاب، ثم انتقل الاباضية من شمال الجزائر وأسسوا بلدانا وقرى عديدة قريبة من العطف، ولا يزال العلماء والأحيار بما إلى يومنا هذا، وفيهم المؤلفون المشهورون كالشيخ عبد العزيز الثميني صاحب كتاب (النيل)

والشيخ القطب فخر المتأخرين الذي ألَّف في كلِّ فن من الفنون، ولا سيما (شرح النيل) و(وفاء الضمانة) و(جامع الشمل) في الحديث، وفي التفسير فسر القرآن ثلاث مرات، واليوم هنالك من تفخر بوجودهم الجمهورية الجزائرية كالشيخ بيوض، والشيخ ناصر بن محمد المرموري، والشيخ عدون، والشيخ المهدي، والشيخ يوسف بابانوح، والشيخ عبدالرحمن بكلى المحشي على النيل، والشيخ دبوز المؤرخ، وعدد من الأخيار في غرداية وبنورة والعطف وبني يسحن وبريان والقرارة ومليكة.

## فصل

في أئمة الإباضية في عمسان

## فصل في أنمة الأباضية في عمان

وأول إمام بويع له في عمان الإمام الجلندي ابن مسعود بن جيفر بن جلندي وهو أحد بني الجلندي المستكبر بن مسعود ابن الجرار بن عز بن معولة بن شمس ملوك عمان بعد أولاد مالك بن فهم، وكان الجلندى في حيش الإمام طالب الحق، فلما قُتل جاء إلى عمان فبايعوه فيها، وكان في زمانه حاجب والربيع بن حبيب في البصرة، وكان أبو عبيدة مسلم غير موجود في ذلك الوقت، وقد حضر البيعة حملة العلم الأربعة، وذلك سنة اثنتين وثلاثين ومائة، وقتل سنة أربع وثلاثين ومائة، كذا قال ابن الأثير، وكانت إمامته سنتين وشهرا، وتوفى في زمانه خلف بن زياد البحراني، وبقى في منزلة إمام بعده شبيب بن عطية الأباضي العماني، ومحمد بن أبي عفان، وفي زمانهما بعض جور وقتل، حتى اجتمع المسلمون على تقديم الإمام الوارث بن كعب الخروصي، وهو أول إمام من بني خروص، وهم من اليحمد، وذلك في سنة تسع وسبعين بعد المائة، وكان القائم بإمامته والبيعة له موسى بن أبي جابر الأزكوي، أحد حملة العالم إلى عمان، ونص بيعتهم له: بايعوه على ما بويع عليه أئمة العدل، وعلى الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، والشراء في سبيل الله، وإظهار الحق، وإخماد الباطل، والجهاد في سبيل الله، وقتال الفئة الباغية وكل فرقة امتنعت عن الحق حتى تفيء إلى أمر الله، لا يستحلون منهم غنيمة مال ولاسبي عيال، ولا انتحال هجرة بعد النبي على ولا يسمون بالشرك أهل القبلة ما بينوا الشهادتين. وبعد سنتين توفى موسى عن عمر يبلغ أربعا وتسعين سنة، وتوفي الإمام غريقًا سنة اثنتين وتسعين ومائة، وكانت إمامته ثلاث عشرة سنة رضي الله عنه وأرضاه، وبيعته وموته بنزوى.

ثم بويع للإمام غسان بن عبد الله اليحمدي من الفحج، بويع له في اليوم الذي مات فيه الإمام الوارث من عام اثنتين وتسعين ومائه، وكان على رأس العلماء الذين تولوا بيعته العلامة سليمان بن عثمان والعلامة مسعدة بن تميم، وكانت بيعته بنزوى، وبعد تسع سنوات زار صحار، وفي زمانه خصبت عمان وصارت خير دار، وتوفى سنة سبع ومائتين، وكانت إمامته حوالي ست عشرة سنة.

وبويع بعده للإمام عبد الملك بن حميد، وهو من بني على بن سودة بن على بن عمرو بن عامر ماء السماء الإزدي، وكانت بيعته بعد موت الإمام غسان بيوم، وكان على رأس العلماء يومئذ موسى بن علي بن الحصين العنبري ابن ابنة موسى بن أبي حابر، وتوفي الإمام سنة ست وعشرين ومايتين، وكانت بيعته وموته بنزوى.

ثم بويع للامام مهنا بن حيفر، وهو من اليحمد، بويع له في اليوم الذي مات فيه عبد الملك بنزوى، وعلى رأس العلماء يومئذ موسى بن علي المذكور، وفي زمانه توفي موسى بن علي رضي الله عنه لثمان ليال خلون من ربيع الأول سنة ثلاثين ومائتين.

وبويع للإمام الصلت بن مالك في اليوم الذي مات فيه المهنا، وكان على رأس العلماء بشير بن المنذر، أحد حملة العلم إلى عمان، ومحمد بن محبوب بن الرحيل القرشي، ولم يزل محمد له قاضيًا ومعاضدا حتى توفي بصحار يوم الجمعة لثلاث خلون من شهر محرم سنة ستين ومائتين، وعمر الصلت إمامته طويلا. واشتهر في زمانه علماء أجلة ،كهاشم بن غيلان، وعزان بن الصقر الذي توفي في عصره سنة ثمان وستين ومائتين بصحار، ومسكنه في نزوى. وفي زمانه أبو الموثر الصلت بن خميس الخروصي، وأبو جابر محمد بن جعفر صاحب الجامع المشهور.

وقام عليه موسى بن موسى بن علي يطلب عزله، وخرج من دار الإمامة إلى بيته بدون عزل، وقدم موسى عليه راشد بن النظر، وذلك في سنة اثنتين وسبعين ومائتين، وكانت إمامة الصلت خمسا وثلاثين سنة وسبعة أشهر وثمانية عشر يوما، وتوفي بعد ثلاث سنوات، ودفن بنزوى، وصلى عليه عزان بن تميم قبل أن يكون عزان إمامًا، ووقع اضطراب كثير وانشقاق عريض أدى الى انقسام أهل عمان نزوانية ورستاقية.

وبويع في حياته لراشد بن النظر، وهو من اليحمد، سنة اثنتين وسبعين ومائتين، وفي زمانه الشاعر المشهور أبو بكر محمد بن الحسن بن دريد الأزدي.

وبعد مضي أربع سنوات من بيعة راشد اقتضى نظر المبايعين له عزله وتقليم عزان بن تميم الخروصي، وذلك سنة سبع وسبعين ومائتين، وكان على رأس المبايعين له من العلماء موسى بن موسى، وبقيت الأمور في اضطراب شديد حتى خرج بعض رؤساء العمانيين إلى بغداد يستنجدون بالمعتضد العباسي، فأرسل معهم حيشًا انضم إليه عدد كبير من العمانيين فاحتلوا نزوى وغيرها من البلدان المهمة، واتبعوا أثر الإمام وكان بسمد الشان، فصارت وقعة أسفرت عن

قتل الإمام وعدد كبير من العمانيين، ومن بينهم أربعمائة عالم، وكان هذا سنة ثمانين ومائتين، ومع هذا كله لم تخل عمان من علماء أخيار صالحين كالشيخ أبي الحوارى القرى الضرير، والشيخ أبي جابر صاحب الجامع. ويروى أن لهم إمامًا سنة اثنتين وثمانين اسمه محمد بن الحسن الخروصي، وفي رواية أنهم بايعوا في هذه الفترة ما لا يقل عن ثمانية أئمة، وفي ذلك العصر الشيخ أبو مالك الخضر بن سليمان شيخ أبي محمد، والشيخ أبو روح بن عربي شيخ أبي سعيد الكدمي حتى أمدهم لله بالإمام العادل سعيد بن عبد الله ابن محبوب، وكانت بيعته سنة عشرين وثلثمائة، وكان على رأس العلماء يومئذ أبو محمد الحواري بن عثمان، وأبو محمد عبد الله بن محمد ابن أبي المؤثر، ومحمد بن زايده السمايلي، وكان على سجنه الإمام الكدمي أبو سعيد المؤلف المشهور وقتل شهيدا بعد ثماني سنوات من إمامته، وبويع للإمام راشد بن الوليد الكندي، وكان على رأس العلماء المبايعين له أبو محمد عبد الله بن محمد بن أبي المؤثّر الخروصي، ولبث في إمامته حوالي أربع عشرة سنة، وصارت عمان بأيدي الجبابرة فاعتزل الإمام دار الخلافة إلى منزله حتى توفاه الله والعلماء موجودون، ولم تنقطع الدعوة، وربما يقدمون إمامًا ويعاجل بالقتل، ومن جهة أخرى فنفس اختلاف العمانيين يرهقهم الشتات والتفرق حتى بويع للإمام الخليل بن شاذان بن صلت بن مالك سنة سبع وأربعمائة، وكان في زمانه من العلماء محمد بن المفدى الكندي، والحسن بن أحمد شيخ صاحب كتاب بيان الشرع، وفي زمانه وزمان الإمام راشد ين سعيد زار عمان الإمام الشاري إبراهيم بن قيس الحضرمي، وله أشعار ذكرنا بعضها في ترجمته، وتوفي في أوائل سنة خمس وعشرين وأربعمائة. ثم بويع بعده للإمام راشد بن سعيد، وهو من اليحمد، بويع له بعد موت الخليل، وبقي في الإمامة إلى سنة خمس وأربعين وأربعمائة، وله أشعار حماسية منها:

### متى يكسب المعروف من كان همه غداء يغدى أو كعوب تراقبه

وفي زمانه أبو الحسن البسياني وأبو محمد بن بركة وأبو سعيد الكدمي والحسن بن سعيد بن قريش، وبويع بعده لولاه حفص بن راشد، وبويع بعده للإمام راشد بن علي سنة اثنتين وسبعين وأربعمائة، وفي زمانه الحسن بن أحمد الهجاري ومحمد ابن عيسى السري ونجاد بن موسى، وتوفي سنة ثلاث عشرة وخمسمائة، وبويع بعده للإمام محمد بن أبي غسان ولأبي المعالي وغيرهما من الأئمة الكثيرة مع اضطراب الأحوال وافتراق الكلمة النزوانية الرستاقية، وفي هذا الزمان الشيخ أحمد بن عبد الله صاحب كتاب (المصنف) والمشايخ أولاد محمد بن صالح وذراريهم العلماء وأبناء العلماء وآباء العلماء.

وفي مدة قرنين تقريبًا اختفى صوت الإمامة في عمان، وتولى الأمر ملوك النباهنة، وقتلوا كثيرًا ودمّروا كثيرًا، ومن ضحاياهم العلامة الجليل أحمد بن النظر الشاعر العالم صاحب كتاب (الدعايم) و(سلك الجمان في سيرة أهل عمان) وهو من سلالة العالم الكبير الخضر بن سليمان. وفي هذا الزمان مرَّ الرحالة المشهور بعمان ابن بطوطة.

وفي سنة اثنتين وثلاثين وثمانمائة بويع للإمام الحواري أبي مالك، وفي زمانه العلامة سليمان بن أحمد مفرج البهلوي، ولبث في الإمامة حوالي ثلاثاً وعشرين سنة، ثم بويع بعده للإمام أبي الحسن بن خميس بن عامر سنة تسع وثلاثين

وثمانمائة، وبقي في إمامته سبع سنين وشهرين، وفي زمانه العلامة ورد بن أحمد بن مفرج البهلوي المتوفي سنة أربع وسبعين وثمانماية.

ثم بايعوا عمر بن الخطاب بن محمد بن أحمد بن شاذان بن صلت بن مالك، وذلك في سنة خمس وثمانين وثمانماية، وقضى بتغريق أموال الجبابرة بنى نبهان، واستعمل فيه المحاماة، فترك وكيلا يدافع عن الظالمين، ووكيلا يدافع عن الظلومين، وحاكمًا يحكم بينهم. وفي زمانه من العلماء سعيد بن زياد بن أحمد بن راشد البهلوي، وأبو عبد الله محمد بن سليمان بن أحمد بن مفرج بن محمد بن عمر بن أحمد بن مفرج، وأحمد بن صالح بن محمد بن عمر، وكلهم علماء أقطاب فحول كملة، ومنهم على بن عبد الباقي، وكانت إمامته تسع سنين، ودفن بنزوى. ثم بايعوا لأبي الحسن بن عبد السلام.

وفي زمان هؤلاء الأئمة ملوك بني نبهان الذين صار بينهم قتال، حتى استتب الأمر للإمام محمد بن اسماعيل بن عبد الله بن محمد بن اسماعيل الحاضري، وهو رجل من قضاعة، ويتصل نسبه بالنبي هود عليه السلام، وكانت بيعته سنة ست وتسعمائة، ولبث في إمامته ستا وثلاثين سنة، وتوفي رضي الله عنه سنة اثنتين وأربعين، وفي زمانه من العلماء عبد الباقي بن عمر، ومحمد بن سليمان بن محمد بن عمر، وأبو القاسم بن شايق بن عمر، وأبو القاسم محمد بن سليمان، وسعيد ابن زياد، ومداد بن عبد الله بن مداد، وعدد كبير من فحول العلماء.

ثم بويع من بعده لولده بركات بن محمد بن إسماعيل في اليوم الذي مات فيه أبوه، وكان على رأس العلماء المبايعين عبد الله بن عمر بن زياد الشقصي، ومحمد بن أحمد بن غسان.

وصار بين الإمام وبعض ملوك النباهنة ورؤساء القبائل بعض التنافس، وتوفي الإمام وأهلُ عمان في صراع شديد، حتى أدرك الله الأمة بالدولة اليعربية فجاء الإمام ناصر بن مرشد بن مالك بن أبي العرب من ولد نصر بن زهران فجمع شملها وداوى جراحها وأصلح شأنها وزالت بسببها النزوانية والرستاقية، وأصبحت مسلمة فطرية محمدية ذات أسطول عالمي، هزم البرتغال وطهر الخليج من الجنوب إلى الشمال وأعادت لعمان الشرف الباذخ والجحد الشامخ، فقد بويع الإمام ناصر سنة أربع وعشرين بعد الألف، وكان على رأس العلماء الشيخ حيس بن سعيد الشقصي الرستاقي مؤلف منهج الطالبين في واحد وعشرين جزءا، وفيهم من العلماء الشيخ مسعود بن رمضان النبهاني النزوي وصالح بن سعيد الزاملي العقري، وكان عدد العلماء الخاضرين أكثر من أربعين عالما، وذلك في بلد الرستاق. وتوفي سنة خمسين بعد الألف.

ثم بويع بعده للإمام سلطان بن سيف بن مالك ابن عمه في اليوم الذي مات فيه الإمام، فغزا الهند واستمر في نضاله ضد البرتغال وتقوية الأساطيل وتعمير البلاد وتأمينها. ولبث في إمامته حوالي إحدى وأربعين سنة، وكان في زمانه عدد كبير من العلماء، منهم الشيخ درويش بن جمعه المحروقي المؤلف، والشيخ خلف بن سنان الغافري.

ثم بويع بعده لابنه بلعرب بن سلطان في اليوم الذي مات فيه أبوه من عام واحد وتسعين بعد الألف، وكان على رأس العلماء في ذلك الوقت محمد بن عبد الله

بن عبيدان، وفي زمانه الشاعر المشهور راشد بن خميس بن جمعه الحبسي. ومات الإمام سنة أربع ومائة بعد الألف، ودفن بقصره الذي بناه.

ثم بويع لأخيه سيف بن سلطان قيد الأرض، واستمر في جهاده واحتل شرق أفريقيا متابعة لجهاد سلفه. وتوفي سنة ثلاث وعشرين بعد المائة بالرستاق، وكان في زمانه عدد كبير من العلماء كالعلامة الجليل سعيد بن بشير الصبحي وناصر بن خميس الحمراشدى وخلف بن سنان الغافري وعدي بن سليمان الذهلي وناصر بن سليمان بن مداد.

ثم بويع بعده لابنه سلطان بن سيف سنة ثلاث وعشرين ومائة بعد الألف، وبنى حصن الحزم، ويقال إنه اقترض من وكيل أموال المساجد والأوقاف خسمائة فراسلة فضة (والفراسلة عشرة أمنان، والمن أربعة وعشرون كياسا، والكياس سبعة مثاقيل، والمثقال وزن ثلاثة قراريط، والقيراط تسعون حبة شعير متوسط) وكان في زمانه من العلماء الذين ذكرناهم سابقا وزيادة. وتوفي سنة إحدى وثلاثين ومائة، وبموته انتفض الشر في عمان وكثرت الفوضى والفتن، فقد بويع بعده للإمام مهنا بن سلطان بن ماجد بن مبارك بن بلعرب في ذلك العام ولم يبق في إمامته أكثر من ثلاث سنوات فخذل وقتل.

وبويع بعده للإمام يعرب بن بلعرب بن سلطان بن سيف في ذلك العام، وقامت الحروب بين القبايل، وحرقت عدة مكاتب، وقتل عدد كبير من رجال

العلم والإصلاح، واعتزل الإمامة، وقدموا بالرغم سيف بن سلطان، وكان صغيرًا إلا أن محمد بن ناصر الغافري أحذ البيعة، وهنا انقسم أهل عمان إلى غافري وهناوي، فالغافرية اتباع محمد بن ناصر، والهناوية أتباع خلف بن مبارك الهنائي، وبقيت حزازات في قلوب القبايل العمانية يتقاتلون باسمها، وأدخلوا العجم في البلاد فعانوا في الأرض الفساد، حتى أغاث الله البلاد بالإمام أحمد بن سعيد بن أحمد بن محمد البوسعيدي، بويع له سنة سبع وستين ومائة بعد الألف، وبه انقرضت دولة اليعاربة بعد صراع دام بينهم حوالي أربعين سنة، وكان في ذلك الوقت من العلماء العلامة الصبحى المذكور الذي توفي قبل دخول العجم إلى عمان، والعلامة حبيب بن سالم امبوسعيد النزوي والشيخ سعيد بن أحمد الكندي، وكانت أيامه أيام راحة واستراحة. وتوفي بعد تسع وعشرين سنة من إمامته، وبقيت عمان حوالي تسعين سنة لم يكن بما إمام متفق عليه، ولكن العلماء الأخيار فيها كثر كالشيخ العلامة الرباني جاعد بن خميس بن مبارك الخروصي صاحب التأليفات العديدة والأسرار المنيرة والكرامات الشهيرة والفتاوى النيرة، وتوفي سنة سبع وثلاثين ومائتين وألف، وابنه العلامة ناصر بن أبي نبهان، وتوفي بزنجبار سنة ثلاث وستين ومائتين وألف، وعمره سبعون سنة، وأخوه نبهان، والسيد مهنا بن خلفان البوسعيدي ضرير البصر من أهل مسكد، والشيخ العلامة جميل بن خميس السعدي مؤلف القاموس في تسعين جزءا، وقد نسخه بخط يده ثلاث مرات، شرع في تأليفه عام ست ومائتين بعد الألف، ولم أجد تاريخًا لموته، إلا أبي وجدت بخط يده سنة اثنتين وسبعين، ولم يدرك الإمام عزان، ومنهم الشيخ سلطان بن محمد البطاشي المتوفي عام واحد وسبعين ومائتين، والشيخ سالم بن سعيد الصايغي مؤلف الأرجوزة واللباب، والعلامة خميس بن راشد العبري والد الشيخ ماجد بن خميس.

ثم بايعوا للإمام عزان بن قيس بن عزان بن قيس بن الإمام أحمد، وذلك سنة خمس وثمانين ومائتين وألف، وكان على رأس العلماء العلامة المحقق سعيد بن خلفان بن أحمد بن صالح الخليلي والشيخ صالح بن على بن ناصر الحارثي والشيخ محمد بن سليم الغاربي السعدي الذي توفي عام واحد بعد ثلاثمائة وألف، وفي زمانه سالم بن عديم الرواحي وحمد بن سليمان اليحمدي ومحمد بن خميس السيفي وجمعة بن خصيف الهنائي. وبقى في إمامته سنتين وأربعة أشهر ونصف حتى قتل رضى الله عنه، وقام بعده بمنرلة إمام الشيخ صالح بن على الحارثي آمرًا وناهيًا، حتى قتل عام ألف وثلاثمائة وأربع عشرة، وعمره ينيف على الستين سنة، وبقى ابنه عيسى بن صالح العلامة الجليل مشمّرًا عن ساق، وكان بجانبه العلامة الجليل المؤلف عبدالله بن حميد بن سلوم السالمي أحد تلامذة الشيخ صالح، وفي زمانهما من العلماء الشيخ أحمد بن سعيد بن خلفان الخليلي والشيخ عبد الله بن راشد الهاشمي والشيخ محمد بن مسعود البوسعيدي والشيخ حمد بن سيف البوسعيدي والشيخ سعيد بن حمد الراشدي والشيخ راشد بن سيف اللمكي والشيخ ماجد بن خميس العبري والشيخ سيف بن ناصر الخروصي والشيخ على بن محمد المنذري والشيخ راشد بن سليم الغيثي الحارثي والشيخ محمد بن سليمان الخروصي.

ثم بويع للإمام سالم بن راشد الخروصي سنة واحد وثلاثين وثلاثماية وألف، وكان على رأس العلماء يومئذ العلامة الجليل المؤلف نور الدين عبد الله بن حميد

السالمي، وحضر البيعة العلامة عامر بن خميس المالكي والعلامة أبو زيد عبد الله بن محمد الريامي والعلامة محمد بن سالم الرقيشي والشيخ عبد الله بن راشد الهاشمي والشيخ عامر بن علي الحبسي. وبعد سنة من بيعته توفي العلامة السالمي عن عمر يناهز الخمسين سنة، وقتل الإمام بعد سبع سنوات من إمامته في بلد الخضراء.

وبايعوا بعده للإمام محمد بن عبد الله بن سعيد بن خلفان الخليلي بعد أيام من قتل الامام، وكان القائم بإمامته العلامة عيسى بن صالح بن علي الحارثي المتوفي سنة خمس وستين عن عمر يبلغ خمسا وسبعين سنة، وحضر البيعة عدد من العلماء كالشيخ ماجد بن خميس العبري الذي أدرك الإمام عزان والإمام سالما. وهذا الإمام الثالث الذي توفي سنة ست وأربعين عن عمر يناهز الماية، ومنهم العلامة المالكي عامر بن خميس ابن مسعود المتوفى في هذه السنة سنة ست وأربعين عن عمر يبلغ ستا وستين سنة، ومنهم الشيخ أبو زيد الريامي المتوفى سنة ست وستين وعمره ثلاث وستون سنة، والشيخ إبراهيم بن سعيد بن محسن العبري الموجود حاليا.

ولبث الإمام في إمامته إلى سنة ثلاث وسبعين وتوفي ليلة ٢٩ شعبان من السنة المذكورة، واستخلف على المسلمين الإمام غالب بن على بن هلال الهنائي، وبايعه كل من العلماء والزعماء، وكان على رأس العلماء العلامة محمد بن سالم بن زاهر الرقيشي المتوفى سنة ثمان وسبعين عن عمر يناهز الثمانين في سحن السلطان سعيد بن تيمور.

وفي زمان الإمام الخليلي توفي العلامة الجليل عبد الله بن عامر بن مهيل العزري، والعلامة الجليل سعيد بن ناصر بن عبد الله الكندي سنة خمس وخمسين عن عمر يناهز الثمانين، أما الشيخ العزري فكانت وفاته بعد الشيخ الكندي بثلاث سنوات عن عمر يبلغ الستين.

وبقي الإمام غالب في الإمامة حوالي عشرين شهرا، واعتزل الإمامة وأعمال المسلمين إلى بيته، وذلك في سنة خمس وسبعين وثلاثمائة وألف في آخر ربيع الثاني.

ولم تزل عمان إلى اليوم معمورة بالعلماء والفضلاء والصالحين، وممن يرجع إليهم في وقتنا هذا العلامة الجليل محمد بن شامس البطاشي المؤلف، والشيخ إبراهيم بن سعيد العبري، والشيخ أحمد بن حمد بن سليمان الخليلي، والشيخ سعيد بن خلف الخروصي، والشيخ سالم بن حمود السيابي المؤلف، والشيخ المفسر الجليل سعود بن سليمان بن جمعة الكندي، وكان هو والشيخ سالم من قضاة الإمام الخليلي. وتوفي منذ سبع سنوات العلامة الجليل خلفان بن جميل السيابي عن عمر يناهز الثمانين والشيخ حمد بن عبيد السليمي، وكالاهما من قضاة الإمام الخليلي. ومن علمائنا المعاصرين الشيخ النزيه المؤلف سيف بن عبد العزيز الرواحي، والشيخ سعود بن عامر بن خميس المالكي، والشيخ سالم بن محمد الحارثي من القابل، والشيخ ناصر الدين سعيد بن سالم النعماني من المضيرب، وأصله من الباطنة. وكل هؤلاء كانوا قضاة للإمام الخليلي والإمام غالب. ومنهم الشيخ أبو حميد حمد بن عبد الله بن حميد السالمي المتوفي سنة خمس وثمانين وثلاثمائة وألف في شهر شعبان عن عمر ينيف على الستين سنة، وكنت إذ ذاك بالهند في صحبة والدي حمد بن سليمان بن حميد الحارثي الذي توفاه الله عام ٨٩ عن عمر يبلغ أربعا وسبعين سنة، وتوفي أخوه عبد الله بن سليمان سنة إحدى وتسعين عن عمر يبلغ تسعين سنة، وكان من تلامذة الشيخ السالمي، وكان عالما حافظا رئيس الجمعية العربية بزنجبار، وتوفي أبوهما سليمان بن حميد سنة أربع وخمسين وثلاثمائة وألف، وتوفي أبوه عبد الله بن سليمان بن محمد بن عيسى بن صالح بن راشد بن سعيد (وكان راشد بن سعيد قاضي الإمام سيف بن سلطان اليعربي) توفي عبد الله سنة ثمان وخمسين ومائتين وألف، ومسكنهم بلد المضيرب من شرقية عمان.

ومن قضاة الإمام الخليلي الجامعين بين العلم والعمل الشيخ سالم بن حمد البراشدي من بلدة سناو وتوفي سنة ١٣٧١، والشيخ عبد الله بن غابش الحبشي من بلدة القابل، وأصله من الباطنة.

ومن المتقدمين الشيخ جمعة بن سعيد المغيري كان من العلماء الفضلاء وتوفي سنة ١٣٢٤. ومن قضاة الإمام الخليلي الشيخ سعود بن حميد آل خليفين توفي ١٣٧٣ من أهل المضيرب، ومنهم الشيخ سيف بن حمد الأغبري، وكان عالما طبيبا، والشيخ محمد بن حمد الزاملي الرستاقي.

وللشيخ أبي مسلم ناصر بن سالم الرواحي المتوفي سنة ١٣٣٩ يصف نزوى وايمتها من قصيدة طويلة:

وافرق بها البيد حتى تستبين لها فيان تيامنت الخوراء شاخصة فحُطَّ رَحلَك عنها إنها بلغت

(فَرقٌ) على بيضة الإسلام عنوانُ لها مَعَ السُّحْب أَكنافٌ وأحضانُ (نَزوَى) وطافت بها للمحدِ أركانُ كانهن مع الأنضاء عقبان عـدلٌ وفضـلٌ وإنصافٌ وإحسـانُ تخت الأئمة مُذكانت ومُذكانوا بها الخلافة والإيمانُ إيمانُ للحق فيهن أزهارٌ وأفنانُ أئمه الدين قيعانٌ وظهرانُ لها على الحل والتعريج ادمان تَنْصِبُ فيها من الأنوار معنانُ لــه جناحـان إيقـان وعرفـان والفتح والنصر والتأييد أعوان والسيمن يثمره علم وإيمان وإن قضت باستتار العدل أحيان من يسوم أصبح توحيد وقرآن حستى تواضع بهرام وكيوان للاستقامة فيها الدهر سلطان كانها لسيوف الله أجفان مذكان للجور سلطان وشيطان بدين ذي الثفنات الحبر إيقان منذ (الجلندي) وحتم الكل (عزان) من يسوم قيل لدين الله أديان شميس العيزائم أو أهيوان رهيان

فطالما وحدت تبغي لبانتها انزل فديتُك عنها إنَّ حاجتها انزل فديتُك عنها إنَّ وجهتها هنالـك انـزل وقبِّل تُربَـةً نبتـت انزل على عرصاتِ كلُّها قُـدُسٌ انزل على عرفات النور حيث حوت حيث الملائكة احتلت مشاهدهم أرضٌ مقدسةٌ قد بوركت وزكت ما طار طائرها لله محتسما إلا وقام عسين الله ساعده ميمونـــة بركــات الله تنفحهــا رست بها هضبة الإسلام من حقب قديمة الذكر عاذ الدين عائدها قامت بها قبة الإسلام شامخة ولم تـزل عرصـة للعـدل عاصـمة كم أشهر الله فيها من حسام هدى كنانــة لســهام الله مــا فرغــت بحجة الله قامت في الشقاق لها تعاقبت خلفاء الله منصبها أئمة حفظ الدين القويم بحم صيدٌ سراةٌ أباةُ الضيم أسدُ شرى

طهـر السرائر للإسلام حيطان إذا استحق مديح الله إيمان يفتهم في التقيى سر وإعلان والوجه والقصد إيمان وإحسان لشربة النهراون الكل عطشان حناهم الحق عن مكروهة لانوا أرواحهم في سبيل الله قربان دانوا النفوس فعزت حيثما دانوا وهدديهم سنة بيضاء تبيان وهمهم حيثماكان الهدى كانوا وفي ســواه هــم صــم وعميـان إذ همهم صالح يتلوه رضوان كأن لنة هنذا العيش أوثان وفي الجهادين إن عروا وإن هانوا ولا تنني عنزمهم نفسس وشيطان عنزومهم لصروح المدين أركسان حيى استقام لحكم الله سلطان عقيى محبستهم عفو وغفران غوثي إذا ضاق بي في الكون إمكان ولا يصح الهدى إلا بما دانوا عين موقف الحق أزمات وأزمان

سفن النجاة هداة الناس قادتهم تقبلوا مدح القرآن أجمعها جدوا إلى الباقيات الصالحات فلم على الحنيفية الزهراء سيرهم بسيرة العمرين استلئموا وسطوا صعب الشكائم في ذات الإله فإن مسيومين لنصير الله أنفسيهم سبق إلى الخير عن جد وعن كيس سيماهم النور في خلق وفي خلق مقيدون بحكم الله حكمتهم هم أسمع الناس في حق وأبصرهم لم تلههم زهرة الدنيا وزخرفها باعوا بباقية الرضوان فانيهم وقف على السنة البيضاء سعيهم ما زايلت خطوة المختار خطوتهم فجاهدوا واستقاموا في طريقته وسلطوا بحدود الله حكمهم أولئك القوم أنواري هديت بهم أئمتى عمدتي ديني محجتهم لا يقبل الله دينا غير دينهم من عهد بدر وأحد لا تزعزعهم

حقيقة الحق ما دانوا به وأتوا إن يشرف الناس في الدنيا بشروتهم لله ما جمعوا لله ما تركوا أزكى الصنيعين ماكان الهدى معه تراهم في ضمير الليل صيرهم هـم الاباضية الزهر الكرام لهم لا يعرف العدل إلا في استقامتهم في النذب عن حرمات الله شأنهم رضوا ببلغة محياهم على خطر سيما التعفف تكسوهم جلال غني سمت الملوك وهدئ الأنبياء على تمثلت لهم الدنيا فما جهلوا حازوا الجسور خفاف الحاذ وقرهم فاز المخفون من دار الغرور فلا مضوا وآثارهم نور وذكرهم تتابعوا دولة في إنسر سابقة

وما عداه أخاليط وخمان فثروة القوم إحلاص وإيقان لله إن قربـــوا لله إن بـــانوا لديهم وله في الحق رجحان مثل الخيالات تسبيح وقرآن بعزة الله فوق الخلق سلطان لم يسوف إلا لهسم في العسدل ميسزان لا شان دنياهم نيل وحرمان منها كأنهم بالبلغة اختانوا فالقلب في شبع والبطن خمصان أخلاقهم فكأن الفقر تيجان حقيقة الأمر إن العيش تعبان زهد وخوف واصبار وشكران خوف عليهم ولا بالقوم أحزان رحمسي ومضجعهم روح وريحان كما جلى الرسل أحيان فاحيان

وهي طويلة جدا، ذكر فيها عددا من القبائل العمانية والأشخاص الدينية.

قال صاحب كتاب عمان لشركة الزيت الأمريكية: "الإمامة منشأة قديمة في عمان ترتد إلى القرن الثاني من العصر عمان ترتد إلى القرن الثاني من العصر

#### فائدة:

قال صاحب كتاب عمان لشركة الزيت الأمريكية: "الإمامة منشأة قديمة في عمان ترتد إلى القرن الثاني من العصر الهجري الموافق للقرن الثامن من العصر المسيحي، وقد أنشأ الاباضيون من المسلمين هذه المنشأة وصانوها هناك، وهم فرع من الخوارج الذين قاموا بحركة عصيانية دينية محافظة، وانفصلوا عن الكيان الرئيسي لاتباع الإسلام في أيام علي بن أبي طالب، وقد قصد بعضهم إلى شرق الجزيرة العربية واستقروا بجبال عمان حيث نشروا عقائدهم التي تعرضت لتغييرات يسيرة في القرون المتتالية، ويمكن اعتبار إمامة الاباضيين في عمان من المخلفات الحية للخلافة الإسلامية الأولى، ولا يزال الإمام الاباضي يختار بطريقة تكاد عرف أن نقرف أن لقب الإمام نفسه كان يطلق على الخليفة أحيانا في تلك الأيام" انتهى كلامه.

# تنبيهات الأول

في ذكــر بعض مؤلفات علماء الاباضية

## تنبيهان الأول في ذكر بعض مؤلفات علماء الاباضية

قال في كتاب السير: أرسل الإمام عبد الوهاب بن عبد الرحمن بن رستم إمام المغرب الذي بويع له في عام مائة وواحد وسبعين للهجرة أرسل ألف دينار إلى علماء الأباضية بالبصره يطلب بها كتبا فاشتروا له بذلك الألف قرطاسا فنسخوا له فيه وقر أربعين جملا كتبا".

وقال الشيخ أحمد بن محمد بن بكر من علماء الأباضية في القرن الخامس بالجزائر قال: "دخلت الديوان بحبل نفوسه أطالع مسألة فبقيت ستة أشهر أقرأ وأطالع، ولا أنام إلا فيما بين أذان السحر إلى صلاة الفجر... قال: وتأملت ما فيها من تأليف أصحابنا المشارقة فإذا هي نحو من ثلاثمايه وثلاثين ألف جزء، فتجيرت أكثرها فائدة فقرأته".

وكان للشيخ خلف بن سنان الغافري أحد قضاة الإمام سيف بن سلطان اليعربي مكتبة تحتوي على سبعين وثلاثماية وتسعة آلاف كتاب، وكلها مخطوطة وأنشد:

لناكتب في كل فن كأنها حرى حبها مني ومن كل عالم فلا أبتغي ما عشت خلاً مؤانسا ولست أرجى أن يفوز بمثلها شيون عدها

جنان بها من كل ما تشتهي النفس ذكي الحجى والفهم حيث جرى النفس سواها فنعم الخل لي وهي الأنس على غابر الأيام حت ولا إنس وتسعة آلاف لها تمن بخس وقد ذكرت سابقًا مدونة جابر بن زيد الذي ذكرها صاحب كشف الظنون، ومدونة أبي غانم الخراساني التي رتبها قطب الأئمة أخيرًا في مجلدين متوسطين مأخوذة عن سبعة من تلامذة الربيع بن حبيب من علماء القرن الثاني، عسى أن يتم طبعها على يدي في العام المقبل إن شاء الله. ومسند الربيع بن حبيب وملحقاته في أربعة أجزاء، شرحه العلامة أبو ستة الجربي، وشرح جزأين منه العلامه السالمي، وهو في الحديث وهو العمدة مع أهل المذهب. وكتاب ضمام بن السائب من رواية أبي صفرة في الحديث أيضا. وكتاب أبي سفيان محبوب بن الرحيل وكتاب ابنه محمد بن محبوب يقال إنه سبعون جزءا. وكتاب الخزانة لابنه بشير بن محمد بن محبوب يقال إنه سبعون جزءا. وكتاب الخزانة لابنه بشير بن محمد في سبعين سفرًا، وله كتاب البستان وكتاب الرضف في التوحيد وكتاب المحاربة. وتفسير القرآن للشيخ هود بن محكم الهواري من علماء القرن الثالث يحاول بلحاج بن الشيخ عدون بالجزائر طبعه وقد هيأه لذلك. والتفسير الكبير للشيخ أبي يعقوب يوسف بن إبراهيم من علماء الجزائر في القرن الخامس في ثمانية بحلدات، وله كتاب العدل والإنصاف في أصول الفقه وكتاب الدليل والبرهان في أصول الدين وهو في ثلاثة أجزاء. وكتاب الإمام سعيد بن عبد الله بن محمد بن محبوب. وكتاب الضياء لسلمة بن مسلم الصحاري في أربعة وعشرين جزءا. وكتاب الكفاية لمحمد بن موسى الكندي في واحد وخمسين جزءا، وله كتاب جلاء البصائر، ولابن عمه كتاب بيان الشرع المتداول بين علماء العمانيين والمعتمد عليه في اثنين وسبعين جزءا، وله -أي صاحب بيان الشرع- الشيخ محمد بن إبراهيم مؤلفات عديدة كقصيدة العبيرية في وصف الجنة والنعمة أرجوزة. وكتاب المصنف لابن عمهما الشيخ أحمد بن عبد الله

الكندي في واحد وأربعين جزءا، وهؤلاء كلهم أبناء عم، فقبلهم صاحب بيان الشرع توفي عام ثمانية بعد خمسمائة، ويليه صاحب الكفاية ويليه صاحب المصنف توفي عام سبعة وخمسين بعد خمسمائة، ولصاحب المصنف مؤلفات كالتسهيل في الفرائض والتخصيص في الولاية والبراءة والجوهري في أصول الكلام وكتاب الاهتداء وكتاب سيرة البررة وكتاب التيسير في النحو وله كتاب الذخيرة. وكتاب التاج لأبي عبدالله عثمان بن عبدالله الأصم ذكر ترجمته في الموسوعة الفقهيه، وهو في واحد وخمسين جزءا، وله كتاب النور في الكلام وكتاب البصيرة وكتاب الأحكام وكتاب الأنوار في الأصول. وكتاب الاستقامة للإمام أبي سعيد الكدمي من علماء القرن الرابع، وله كتاب المعتبر في تسعة أجزاء، وكتاب الجامع المفيد من جواباته في مجلدين ضخمين، وله كتاب زيادات الأشراف. والجامع المشهور بجامع ابن جعفر، وعليه حواشي متعددة عن جملة من العلماء في ثلاثة مجلدات ضخمة. وكتاب جامع أبي محمد بن بركة، وللمؤلف كتاب التقييد وكتاب الموازنة وكتاب المبتدأ وكتاب التعارف وكتاب الإقليد. وكتاب جامع أبي صفرة. وكتاب الأكلة وحقائق الأدلة لنجاد بن موسى المنحى في خمسة أجزاء، وله كتاب الإرشاد وكتاب الحوالة، وله كتاب السيرة. وجامع أبي على موسى بن على من علماء القرن الثالث، وكتاب الإيضاح للقاضى سعيد بن قريش في ثلاثة مجلدات. وكتاب الإيضاح لأبي زكريا يحى بن سعيد الهجاري في أحكام القضاء في مجلدين. وكتاب الإيضاح لأبي ساكن عامر بن على الشماحي النفوسي في أربعة أجزاء، طبع مرتين، وعليه حواشي مفيدة، وكتاب العقيدة له، واختصر الإيضاح العلامة عبد العزيز الثميني، وزاد عليه غيره، وشرح الجميع القطب محمد بن يوسف في عشرة مجلدات واسمه النيل. وكتاب

قواعد الإسلام للشيخ إسماعيل بن موسى الجيطالي النفوسي، وعليه حواشي، وله كتاب القناطر على طريقة الإحياء للغزالي في ثلاثة أجزاء، وله شرح قصيدة فتح بن نوح في أصول الدين في ثلاث مجلدات، وله كتاب الفرايض وكتاب المناسك. وكتاب أبي مسألة لأحمد بن محمد بن بكر من علماء الجزائر في جزأين، وله كتاب أصول الأرضين، وله كتاب القسمه وتبين أفعال العباد في ثلاثة أجزاء، وله كتاب الألواح، وله كتاب الدماء في خمسة وعشرين جزءا. وكتاب دعائم الاسلام للعلامة أحمد بن النظر العماني من علماء القرن السادس، وعليه شروح عديدة منها لابن وصاف النزوي في مجلدين كبيرين، سماه الحل والإصابة، وشرحه أحمد بن عبد الله الرقيشي الأزكوي، سماه مصباح الظلام على دعائم الإسلام، وأبو القاسم البرادي صاحب كتاب الجواهر سماه شفاء الحائم على بعض الدعائم، شرحه القطب محمد بن يوسف، ولابن النظر كتاب قرى البصر في مجمع المختلف من الأثر، في أربعة مجلدات، وله كتاب سلك الجمان في سير أهل عمان في مجلدين، وكتاب التضميد في التقليد في مجلدين، وكتاب البصيرة لصالح بن وضاح في مجلدين. وجامع أبي الحواري في الأديان، وله سيرة طويلة إلى علماء حضرموت. وكتاب منهج الطالبين للشيخ خميس بن سعيد الشقصي مؤسس دولة اليعاربة في واحد وعشرين جزءا، وكتاب مراهم القلوب في مناجاة المحبوب تأليف محمد بن أحمد بن إبراهيم. وكتاب الإيجاز لأحمد بن خليل السيحاني. وحامع أبي قحطان خالد بن قحطان في حلدين. وكتاب الأشياخ جمعة العلماء في رباطهم في دما، زمان الإمام غسان. وكتاب الرهاين وكتاب الرقاع في أحكام الرضاع في مجلدين لجد الشيخ ابن النظر قاضي القضاة عبدالله بن أحمد. وكتاب الأحداث والصفات للشيخ أبي الموثر، وله كتاب البيان

والبرهان، وكتاب الأمة لسلمة بن مسلم صاحب كتاب الضياء، وله كتاب الأنساب، وكتاب مفتاح الشريعة تأليف محمد بن أحمد بن إبراهيم بن أحمد الشجي، وكتاب الكشف والبيان تأليف محمد بن سعيد القلهاتي في جلدين، وجامع أبي الحسن البسياني في جلدين على طريقة جامع أبي محمد في الأصول والقواعد، وله كتاب المختصر، وله السيرة الكبيرة المعروفة، وله سير غيرها. وكتاب مختصر الخصال للإمام إبراهيم بن قيس الحضرمي. وكتاب الصلاة والصلة لعمرو بن على المقعدي الوبلي الرستاقي، وله زهرة الأدب. وكتاب مختصر العدل والإنصاف وشرحه للشيخ أحمد بن سعيد الشماحي، وشرح الجميع القطب محمد بن يوسف في ثلاثة مجلدات. وكتاب السير للشيخ أحمد المذكور، وله شرح مرج البحرين في علم المنطق والهندسة والحساب. وكتاب الموجز لأبي عمار في أصول الدين والرد على المخالفين، وله شرح الجهالات مجلد، وله أيضا كتاب الفرايض وكتاب اختلاف الفتيا. وكتاب عمروس بن فتح في أصول الكلام في أربعة أسفار، وكتاب الجناوي في سفرين. وكتاب الوضع ليحى الجناوني طبع مرتين وحشى عليه أبو ستة واختصره وزاد عليه القطب بن يوسف. وكتاب الشيخ أبي سليمان داود بن يوسف سفر. وكتاب الشيخ أبي الربيع سليمان بن يخلف في جلدين في أصول الدين. وكتاب الشيخ أبي خزر في أصول الدين. وكتاب الشيخ أبي زكريا في السير مجلدان. وكتاب الأشياخ المعروف بالديوان في ستة أسفار. وكتاب السؤالات لأبي عثمان، وعليه حواشي. وكتاب الشيخ تبغورين بن عيسى في الكلام، وله أيضا كتاب الجهالات، وله أيضا كتاب الأدلة والبيان في أصول الفقه. والكتاب المعروف بالمعلقات في أخبار أهل الدعوة. وجوابات الشيخ أبي يعقوب يوسف بن خلفون. ورسالة أهل جبل نفوسة. وكتاب الطبقات لأحمد بن سعيد الدرجيني. وكتاب المناسك لأبي زكريا يحي الأبدلاني. وكتاب دلائل الخيرات للشيخ درويش بن جمعة المحروقي طبع، وكتاب البيان له في مجلدين ضخمين. وكتاب اللباب في أربع مجلدات للشيخ سالم بن سعيد الصائغي، وله الأرجوزة التي زاد عليها وهذبها نور الدين السالمي، وله كتاب الجواهر في خمسة عشر جزءا، وبيع بعض أجزائه قريبا عن ثلاثين وأربعماية ربال عماني.

وكتاب الدقاق لأعناق أهل النفاق للشيخ جاعد بن خميس الخروصي، وله مؤلفات عديدة ورسائل وقصائد مشروحة، ولولده ناصر كتب متعددة تضمنها ً قاموس الشريعة للشيخ جميل بن خميس السعدي الذي هو في تسعين جزءا معروف ومشهور، وجامع الشيخ ابن عبيدان. وجامع الشيخ سعيد بن بشير الصبيحي في محلد ضخم قد رتبته. والتمهيد للشيخ سعيد بن خلفان الخليلي في ثلاثة أجزاء، رتبه الشيخ محمد بن خميس السيفي، وله كتاب كرسي الأصول في أصول الدين، وكتاب الأقاليد في علم الصرف، ضخم حدا، وكتاب الخزائن في سبعة أجزاء ضخمة للشيخ موسى بن عيسى البشري، واختصره في ثلاثة محلدات ضخمة جدا سماه مكنون الخزاين وعيون المعادن. وللشيخ القطب محمد بن يوسف مؤلفات عديدة مذكورة في ترجمته أهمها تفسير القرآن مرتين؛ الأول في ثلاث عشرة قطعه ضخمة، والثاني في ستة أجزاء، وله شرح النيل في عشرة أجزاء طبع مرتين. وللشيخ السالمي كذلك مؤلفات عديدة مذكورة في ترجمته، أهمها معارج الأمال في ثمانية أجزاء، وطلعة الشمس في أصول الفقه، والبهجة في أصول الدين، ومشارق أنوار العقول. وسلك الدرر للشيخ خلفان بن جميل السيابي، وله بهحة المحالس. وسلاسل الذهب للشيخ محمد بن شامس البطاشي في عشرة أجزاء، وله إرشاد الحائر في أحكام الحاج والزائر، وله غاية المأمول في الفروع والأصول في أربعة أجزاء. وشرح لامية الشيخ الراشدي للشيخ محمد بن سالم الرقيشي في الدماء. وغاية المرام في الأديان والأحكام للشيخ عامر بن خميس المالكي في أربعة مجلدات، وله غاية التحقيق في أحكام الانتصار والتغريق، وله غاية المطلوب في الأثر المنسوب. وللشيخ منصور بن ناصر الفارسي أحد قضاة الإمام الخليلي مؤلفات، وكذلك للشيخ سالم بن حمود السيابي مؤلفات. وعين المصالح في حوابات الشيخ صالح بن على الحارثي. والفتح الجليل من حوابات الإمام أبي خليل محمد بن عبدالله الخليلي. وخلاصة الوسائل في ترتيب المسائل للشيخ عيسى بن صالح الحارثي.

#### وللزمخشري:

سهري لتنقيح العلوم ألف لي وتمايلي طربا لحل عويصة وصرير أقلامي على أوراقها وألف من نقر الفتاة لدفها أأبيت سهران الدحى وتبيته ولغيره:

إن صحبنا الملوك تاهوا علينا أو صحبنا التجار عدنا إلى التجر فلزمنا البيوت نستعمل الحبر ولغيره:

شيئان أحلى من عناق الخرد وأحل من رتب الملوك عليهم سود الدفاتر أن أكون نديمها

من وصل غانية وطيب عناق أحلى وأشهى من مدامة ساق أحلى من الدوكاء والعشاق نقري لألقي الرمل عن أوراق نوما وتبغى بعد ذاك لحاقي

واستبدوا بالرأي دون الجليس وصرنا إلى حساب الفلوس ونمسلا بسه وجسوه الطروس

وألف من ماء القراح الأسود حلل الحرير مطرزًا بالعسجد طول الحياة وبرد ظل المسجد

# التنبيه الثاني

في بعض مسائل وقع فيها الخلاف ورأي الاباضية فيها

## التنبيه الثاني في بعض مسائل وقع فيها الخلاف ورأي التنبيه الثاني في بعض الاباضية فيها

فمن ذلك صفات الباري سبحانه، هل هي هو، أم هي غيره، فمذهب الاباضية أن صفاته هي ذاته لا بشيء زايد عليه، ووافقهم على هذا العلامة ابن العربي الأندلسي المالكي، وقال: لا فرق بين قول القائل إن صفات الله غيره، وبين قول اليهود: إن الله فقير، إلا تحسين العبارة.

ومن ذلك خلود الفاسق الذي مات غير تائب في النار، ووافقهم على هذا السعد من المالكية، وقيل إنه من الشافعية، ونص كلامه في قوله تعالى ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ [النساء: ٤٨]: "لَمَّا كانت الآية نازلة في شأن التائب دلَّ سبب النزول على أن المراد بقوله ﴿ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ لمن يكون تائبا من ذنبه، فلا يفيد جواز المغفرة بدون التوبة" انتهى. وهذا هو قول حابر بن زيد في تفسير الآية، والحجة له من القرآن قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا النَّوْبُهُ عَلَى اللّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السُّومَ عِهَالُمَ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ فَأُولَتِهِكَ يَتُمَلُونَ السَّومَ عِهَالُمَ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ فَأُولَتِهِكَ يَتُوبُ اللّهُ عَلَيْمٍ مُّ وَكَانَ اللّهُ عَلَيْمٌ وَكَانَ اللّهُ عَلَيْمٌ أَنْ الْمَوْتُ قَالَ إِنِي تُبْتُ النَّيْنَ وَلَا النَّذِينَ يَعُونُونَ وَلَا النَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيَعَاتِ حَتَى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ إِنِي تُبْتُ النَّيْ وَلَا النَّذِينَ يَعُونُونَ وَلَا النَّذِينَ يَعُونُونَ وَلَا النِينَ يَعْونُونَ وَلَا النَّذِينَ يَعُونُونَ وَلَا النَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّاءِ اللهِ اللهِ اللهِ إِنَّ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْمٌ عَلَامًا أَلِيمًا ﴾ [النساء: ١٧ - ١٨] وهذا هو قول المعزلة أيضا.

وقال الله تعالى: ﴿ وَمَن يَقَتُلُ مُؤْمِنَا مُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ جَهَنَهُ خَلِدًا فِي وَقَالَ الله تعالى: فَيَحَزَآؤُهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴾ النساء: ٩٣ وقوله تعالى:

﴿ وَمَن يَمْضِ اللّهَ وَرَسُولُهُ, فَإِنَّ لَهُ, نَارَ جَهَنَمَ خَلِدِينَ فِيهَا آبَدًا ﴾ الجن: ٢٣ وقوله تعالى: في سورة الفرقان في وصف المؤمنين بعد أن ذكر الزنا وقتل النفس ﴿ وَلَا يَقْتُلُونَ النّفَ اللّهَ اللّهِ عَلَمَ اللّهُ إِلّا يَالْحَقِّ وَلَا يَرْتُوبَ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَامًا ﴿ يَمُنعَفْ لَهُ النّفَ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الل

وفي صحيح الربيع والبخاري ومسلم أحاديث مؤيدة ومفسرة لمراد الآية؛ كالذي يقتل نفسه بسم أو حديدة فحديدته في يده إلى قوله خالدا مخلدا فيها الحديث (١) وحديث البخاري ومسلم {مَا مِنْ عَبْدٍ يَسْتَرْعِيهِ اللَّهُ رَعِيَّةً يَمُوثُ يَوْمَ مَوْتُ وَهُوَ غَاشٌ لِرَعِيَّتِهِ إِلَّا حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الجُنَّةَ }.

ومن ذلك شفاعة النبي ﷺ فهي لا تكون لمن مات مصرًا غير تائب، إنما الشفاعة لمن مات على صغيرة أو مات وقد نسي ذنبًا أن يتوب منه، أو لزيادة درجة في الجنة أو لتحفيف الموقف على المؤمنين وإراحتهم منه إلى الجنة؛ لقوله تعالى ﴿ مَا لِلطَّالِمِينَ مِنْ جَمِيمٍ وَلَا شَفِيعٍ يُطَاعُ ﴾ غافر: ١٨ وقوله تعالى ﴿ وَلَا شَفِيعٍ يُطَاعُ ﴾ غافر: ١٨ وقوله تعالى ﴿ وَلَا شَفِعُونَ } إلَّا لِمَن آرْتَفَىٰ ﴾ الأنبياء: ٢٨. وقوله عليه السلام لعشيرته وأهله : { يَا مَعْشَرَ قُرَيْشٍ أَوْ كُلِمَةً نَحْوَهَا اشْتَرُوا أَنْفُسَكُمْ لَا أُغْنِي عَنْكُمْ مِنْ اللَّهِ شَيْعًا يَا بَنِي عَبْدِ مَنَافٍ لَا أُغْنِي عَنْكُمْ مِنْ اللَّهِ شَيْعًا وَيَا فَاطِمَةً مِنْ اللَّهِ شَيْعًا وَيَا فَاطِمَةً مِنْ اللَّهِ شَيْعًا وَيَا فَاطِمَةً

ا الحديث هو قولُ اللَّبي قالا : مَنْ تَرَدّى مِنْ حَبّلِ فَقَتْل نَفْتُهُ فَهُو فِي نَارٍ حَهّتُم بَتَرْدَى فِيهِ حَالِمًا عُلْمًا فِيهَا أَبْدَا، وَمَنْ عُسَى مَثّا فَقْتُل فَيْتُ مِنْدِهِ فِي بَعْدِيهِ فَيْ إِبّا عُلْمًا فِيهَا أَبْدًا، وَمَنْ قَتَل نَفْتُهُ بِحَدِيدَةٌ فِي بَدِهِ يَجَا بِمَا فِي بَطْدِهِ فِي اللّهِ عَلْمًا فِيهَا أَبْدًا، وَمَنْ قَتَل نَفْتُهُ بِحَدِيدَةً فِي بَدِهِ يَجَا بِمَا فِي بَطْدِهِ فِي
 تارِ حَهَيْتُم خَالِدًا نَخْلُدًا فِيهَا أَبْدًا}.

بِنْتَ مُحَمَّدٍ سَلِينِي مَا شِئْتِ مِنْ مَالِي لَا أُغْنِي عَنْكِ مِنْ اللَّهِ شَيْئًا} {لا يَأْتِينِي النَّاسُ بِأَعمَالِهِم وَتَأْتُونِي بَأْنسَابِكُم}. وقال حابر بن زيد: والله ما لأهل الكبائر شفاعة؛ لأن الله أوعد لأهل الكبائر النار في كتابه، وإن حاء الحديث عن أنس بن ملك أن الشفاعة لأهل الكبائر، فوالله ما عنى القتل والزنا والسحر وما أوعد الله عليه النار. ويلزم من هذه المسألة والتي قبلها أن الإيمان قول بلا عمل، وهو باطل، وبهذا قالت المعتزلة.

ومن ذلك القول برؤية الباري سبحانه في الدار الآخرة، فالاباضية يمنعون ذلك، والمنع قول عائشة من الصحابة وقتادة والزمخشري وغيرهم من المعتزلة، والشيعة، والحجة قوله تعالى ﴿ لَا تُدَرِكُهُ ٱلْأَبْصَدُرُ وَهُوَ يُدَرِكُ ٱلْأَبْصَدُرُ وَهُو يُدَرِكُ ٱلْأَبْصَدُرُ وَهُو يُدَرِكُ ٱلْأَبْصَدُرُ وَهُو يُدَرِكُ ٱلْأَبْصَدُرُ وَهُو يَدَرِكُ ٱلْأَبْصَدُرُ وَهُو يُدَرِكُ ٱلْأَبْصَدُرُ وَهُو يَلْكِيْر، فنفى اللَّهٰ عِلَى المُنام: ١٠٣ والإدراك يكون بالقليل كما يكون بالكثير، فنفى ذلك عن نفسه، وبقوله لموسى عليه السلام ﴿ لَن تَرَيْنِي ﴾ الأعراف: ١٤٣ وهي تقتضي التأبيد، والأحاديث الواردة آحادية وتقبل التأويل لتنطبق مع الآيات؛ ولأنه يلزم من يقول بالرؤية إثبات الجهة واللون لله تعالى، وهو باطل.

ومن ذلك قول من قال إن القرآن غير مخلوق، فعند المحققين من الاباضية أنه مخلوق؛ إذ لا تخلو الأشياء إما أن تكون خالقا أو مخلوقا، وهذا القرآن الذي بأيدينا نقرؤه مخلوق لا خالق؛ لأنه منزل ومتلو. وهو قول المعتزلة، والعلم غير المعلوم.

ومن ذلك نفي التشبيه عن الله سبحانه وتعالى، فبهذا يقول الاباضية وكل ما ورد مما ورد يوهم التشبيه فهو مؤول بما يليق به، كقوله تعالى ﴿ تَعْرِي بِأَعْيُنِنَا ﴾

القمر: ١٤ فاثبت عيونا كثيرة، وقال ﴿ وَلِنُصْنَعَ عَلَىٰ عَيْنِيٓ ﴾ طه: ٣٩ فدلت هذه الآيات أنما غير مراد ظاهرها. وقوله تعالى ﴿ الرَّمْنُ عَلَى الْعَـرْشِ اَسْتَوَىٰ ﴾ طه: ٥، والآيات كثيرة، فهي عندهم مردودة إلى قوله تعالى ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَنْ العَمْ التَّقَادُا وَعَيْره، فهو أسلم اعتقادًا وأحوط مخافة الوقوع في الزلل.

قال صاحب الجوهرة من الأشعرية:

وكل نص أوهم التَّشبيها أُوَّلهُ أو فَوِّض، وَرُم تنزيها

ومن ذلك قولهم في مرتكب الكبيرة إنه كافر كفر نعمة، أخذا من قوله تعالى الحرمن لَم يَعْكُم بِمَا أَنزَلَ الله فَأُولَت كَهُمُ الْكَفِرُونَ الله المائدة: ٤٤ وقوله تعالى الحرمن لَم يَعْم النّي الله وهو مستطيع فهو المنكيين الله الله وهو مستطيع فهو كافر، وكل تارك للحج وهو مستطيع فهو كافر نعمة الله الني أنعم بما عليه من كافر، وكل تارك للحج وهو مستطيع فهو كافر نعمة الله الني أنعم بما عليه من الاستطاعة، بمعنى أنه سترها وهو معنى الكفر لغة، ومنه قوله الله في صحيح مسلم {لا ترْجِعُوا بَعْدِي كُفًّارًا يَضْرِبُ بَعْضُكُمْ رِقَابَ بَعْضٍ}، وقول امرأة البت بن قيس في صحيح البخاري {وَلَكِنِّي أَكْرَهُ الْكُفْرَ فِي الْإِسْلَام} والأحاديث الكثيرة في الصحيح.

ومن ذلك قولهم في أصحاب النبي ﷺ إنهم كغيرهم في الأعمال، لا في درجات الصحبة والمنزلة الأخروية، فالعاصي منهم كغيره من بعدهم؛ لقوله تعالى ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَرْفَعُواْ أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ وَلَا بَجَّهَرُواْ لَدُ بِٱلْقَوْلِ كَجَهْرٍ

بَعْضِكُمْ لِبَعْضِ أَن تَعَبَطَ أَعَمَلُكُمْ ﴾ الحمرات: ٢، وقوله تعالى عند بيعة الرضوان ﴿ فَمَن نَكَتَ فَإِنَّما يَنكُتُ عَلَى نَقْسِهِ ﴾ الفتح: ١٠. وقد رجم رسول الله ﷺ الزاني منهم، وجلد الشارب، وقطع يد السارق منهم، وهجر عاصيهم وقال: {وَاثْمُ اللَّهِ لَوْ أَنَّ فَاطِمَةَ بِنْتَ مُحَمَّدٍ سَرَقَتْ لَقَطَعْتُ يَدَهَا }. ووافقهم على هذا المعتزلة، وهو رأي الصحابة أنفسهم في بعضهم بعض وهم أسوة.

ومن ذلك براءتهم من العاصي، وهي هجرانه وبغضه على معصيته، وهي مأخوذة من فعل النبي على الثلاثة الذين خلفوا حتى إذا ضاقت عليهم الارض بما رحبت ، وأحاديث المحبة والبغض للمطيع والعاصي، وبمما تختلف المنازل عند الخلق ﴿ وَقُلِ اعْمَلُواْ فَسَيْرَى اللهُ عَمَلُواْ وَسَوْرَةُ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ ﴾ التوبة: ١٠٥. وفي

ا) لا يرى شيخنا إبراهيم مغني سلطنة عُمان في هجران الثلاثة دليلا على البراءة منهم، ويقول: إن الهجران يكون بغير براءة، وإنما هجرهم رسول الله على انتظارا لأمر الله فيهم. بقي النظر في تخلفهم عن رسول الله على هم واسع أم غير واسع، والظاهر أنه غير واسع، وأنهم ارتكبوا معصية بتخلفهم، بدليل قوله تعالى ﴿ يَكَايُنُهُمَا اللَّهِينَ عَاصَنُوا مَا لَكُو إِذَا قِيلَ لَكُو اَنفِرُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ اتّقاقَلْتُمْ إِلَى اللّهِينَةِ [النوبة: ٣٨] وثبت أن رسول الله ﷺ امتنع حتى عن رد السلام عليهم، مع أنَّ ردَّه فريضة، وقال ﷺ {لا يحل لامرئ من أن يهجر أخاه فوق ثلاث}. واستدل العلامة أبو عبد الله محمد بن روح بن عربي شيخ أبي سعيد الكدمي بقوله تعالى ﴿ وَالْمُؤْمِنُتُ بَشُهُمْ أَوْلِياتُهُ بَعْضِ ﴾ [النوبة: ٢٧] واستدل المحقق الخليلي بقوله تعالى ﴿ وَأَصَبَحْتُمُ مِن اللهُ عَنْ الطاعة إلى المعصية الكبيرة فليس من الإحوة وليس من المومنين، بل هو من كفار النّعم ﴿ أَفَعَن كَانَ مُؤْمِنًا كُمَن كَانَ فَاسِفًا لَا يُسَتَورُنَ ﴾ [السحدة: ١٨] والاباضية بوجبون الولاية للاشخاص والبراءة من الأسخاص بالإجماع، قياسًا على ثبوتما في الجملة، ولحديث ثبت عمر الخطاب وعمرو بن العاص { من رأينا منه خيرًا قلنا فيه خيرًا وَطننا فيه خيرًا وتوأيناه، ومن رأينا فيه شرًا وتؤنانا منه).

أبي داود {مَنْ أَحَبَّ لِلَّهِ وَأَبْغَضَ لِلَّهِ وَأَعْطَى لِلَّهِ وَمَنَعَ لِلَّهِ فَقَدِ اسْتَكْمَلَ الإِعَانَ}.

ومن ذلك أنهم لا يرون لزوم الإمامة في قريش، وهو قول الأنصار وعمر بن الخطاب وأبي ذر من الصحابة، واختاره العلامة الشنقيطي صاحب أضواء البيان وغيره من العلماء.

ومن ذلك أنهم يوجبون الاستنجاء بالماء بعد البول والغائط، والخلاف معهم في الاستجمار، وهو مأخوذ من قول الله تعالى في وصف أهل قباء ﴿ فِيهِ رِجَالُ يُحِبُّونَ أَن يَنْطَهَّرُواً وَاللهُ يُحِبُّ الْمُطَّهِرِينَ ﴾ التوبة: ١٠٨ فلما سالهم النبي على عن صفة طهارتهم قالوا: نتبع الحجارة بالماء، والمدح من المولى بشيء يوجب العمل به، كمدح الموفين بالنذر، ومدح النبي إسماعيل عليه السلام ﴿ وَكَانَ يَأْمُرُ الْعَمْلُ بِهِ وَالزَّكُوةِ وَكَانَ عِندَ رَبِّهِ مَرْضِيًا ﴾ مرم: ٥٠ وهو من سنن الفطرة، وثبت من فعل النبي على كما في البخاري ومسلم.

ومن ذلك أنهم لا يقولون بالمسح على الخفين، وأن الصلاة لا تجوز به، والمنع مأخوذ من قول الله تعالى ﴿ يَتَاكُمُ اللَّيْرَ المَنْوَا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلَوْةِ فَاغْسِلُواْ وَجُوهَكُمْ وَالْرَجُوكُمْ إِلَى الصَّلَوْةِ فَاغْسِلُواْ وَجُوهَكُمْ وَالْرَجُلَكُمْ إِلَى الْلَكَمْبَيْنِ ﴾ والجديث في المائدة: ٦ وقول النبي ﷺ {ويل للأعقاب ولبطون الأقدام من النار} والجديث في مسند الربيع والبخاري، ووافقهم على ذلك كثير من علماء المذاهب، والخلاف مع المالكية. وقول الاباضية موافق لقول عائشة وأنس وابن عباس، وقالت عائشة: {قطع الله رجلي يوم أمسح على الخفين} وروى القرطبي وغيره من العلماء عن أبي ميسرة أن المائدة من آخر ما نزل ليس فيها منسوخ، وكذا قال رسول الله ﷺ في حجة الوداع {احلوا حلالها وحرموا حرامها} وآية الوضوء في سورة المائدة، فيلزم العمل بها وترك المسح على الخفين.

ومن ذلك أنهم يبطلون الصلاة بالقنوت فيها، ومنه قول آمين، مستدلين بقوله تعالى ﴿ وَقُومُوا لِلَّهِ قَلَيْتِينَ ﴾ البقة: ٢٣٨ وقول النبي ﷺ { إِنَّ صَلَاتَنَا هَذِهِ لَا يَصْلُحُ فِيهَا شَيْءٌ مِنْ كَلَامِ النَّاسِ إِنَّا هُوَ التَّسْبِيحُ وَالتَّكْبِيرُ وَتِلَاوَهُ الْقُرْآنِ } وهو موافق لقول الإمام أحمد "من قنت في الصلاة فقد اتبع نفسه هواها"، وفي الموطأ أن ابن عمر كان لا يقنت، وروى أنه بدعة. وقال أبو يعقوب من علماء الاباضية: "إنَّ من صلَّى خلف من يقنت لم تفسد صلاته ولو تعمد الصلاة معه".

ومن ذلك أنهم لا يرون رفع الأيدي مع وبعد تكبيرة الإحرام، ولا ضمها إلى الصدر؛ إذ لم يثبت معهم هذا من فعل النبي وكذلك روى اللخمي والزرقاني عن إمامهم مالك بن أنس، وكانوا كذلك في الأندلس، حتى توعّد بعض ملوك

الأندلس وهو مالكي المذهب أن يقطع يد من يرفع يديه في الصلاة، ذكره في نفح الطيب، ويؤيده ما رواه الحاكم في المدخل من حديث أنس "من رفع يديه في الصلاة فلا صلاة له" وفي مسلم وأبي داود عن جابر ابن سمرة قال: خرج علينا رسول الله ﷺ فقال: {مَا لِي أَرَاكُمْ رَافِعِي أَيْدِيكُمْ كَأَنَّهَا أَذْنَابُ خَيْلٍ شُمْسٍ اسْكُنُوا في الصَّلاَةِ} وهو شامل لكل رفع، والحديث في مسند الربيع.

ومن ذلك أنهم يوجبون القصر في الصلاة لمن تعدى فرسخين عن وطنه مسافرا، والفرسخ ثلاثة أميال، والميل أربعة الآف ذراع، والذراع ذراع المسافر، وقيل الأوسط، والذراع من العظم الذي يكون من خلف متصلا بالعضد إلى آخر الإصبع الوسطى، وقيل أربع وعشرون إصبعا، وقيل الميل ألف باع، والباع أربعة أذرع، وهو قول أبي حنيفة، وأطال الاحتجاج له صاحب زاد المعاد. وأجمعت الأمة أنه من فعل النبي في إذا سافر ومدة إقامته في منى وفي مكة، بل ويجمع بين الصلاتين قصرًا في منى، وسأل عمر بن الخطاب رضي الله عنه النبي ما بالنا نقصر الصلاة ونحن آمنون، والله يقول {إن خفتم} فقال له {صَدَقَةٌ مَا سَلَا البخاري. وفي البخاري ومسلم عن أنس خرجنا مع رسول الله في من المدينة إلى مكة، فكان البخاري وصلي ركعتين ركعتين حتى رجعنا إلى المدينة. وقال مالك وحماد بن سليمان: يعيد الصلاة من أتم في السفر كما هو المذهب.

ومن ذلك أنهم يفسدون صيام من أصبح حنبا عملا بقول النبي الله المربع المناع المربع من حبيب والبخاري ومسلم

ومالك في الموطأ، وبمذا قال عروة والحسن البصري وإبراهيم النخعي وطاوس وهو أحد قولي الشافعي.

ومن ذلك قولهم بتحريم المزني بها لمن زنى بها، عملا بقوله تعالى ﴿ الزَّانِي لَا يَنكِحُ إِلَّا زَانِيةً أَوْ مُشْرِكَةً وَالزَّانِيةُ لَا يَنكِحُهُا إِلَّا زَانٍ أَوْ مُشْرِكُ وَحُرَم ذَلِكَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ النور: ٣ وبأحاديث كثيرة رواها جابر بن زيد وغيره عن النبي ﷺ والصحابة. والقول بالتحريم قال به عدد من الصحابة منهم ابن مسعود وعائشة والبراء بن عازب وأبو هريرة وعلي بن أبي طالب وجابر بن عبدالله.

ومن ذلك أن الرضاع قليله وكثيره يحرم التزاوج، وهو ظاهر القرآن. ولم تصح معهم الأحاديث المروية بتحديده، وهو قول مالك والثوري والأوزاعي وابن المبارك ووكيع وكثير من الصحابة كما قال الترمذي.

ومن ذلك أنهم لا يحكمون باليمين والشاهد للمدعي، وهو قول أبي حنيفة والثوري والأوزاعي، عملا بالآيات ﴿ وَأَسْتَشْهِدُواْ شَهِيدَيْنِ مِن رَبَعَالِكُمْ ﴾ البقرة: ٢٨٢ ﴿ وَأَشْهِدُواْ ذَوَى عَدْلِ مِنكُو ﴾ الطلاق: ٢ والأحاديث المروية في ذلك لم تصح معهم وما صح مؤول.

ومن ذلك أنهم يحرمون حلق اللحية، وقد أجمع على توفيرها الصحابة، ونحى رسول الله على عن حلقها وقال {حُزُّوا الشَّوَارِبَ وَاعْفُوا اللَّحَى وَخَالِفُوا الْمُحُوسَ} وفي رواية {وَخَالِفُوا أَهْلَ الْكِتَابِ} وفيه تشبه بالنساء، ونحى النبي عن التشبه بمن، وفيه أن توفيرها من الخصال العربية التي أمر رسول الله على

بالمحافظة عليها بقوله {إنما بُعثِتُ لأَمُّم مَكارِمَ الأخلاق} واللحية عربية والحلق أعجمي.

وَمِن ذَلكَ غَرِيمهم شُرِبَ الدُّحانِ أَخذًا مِن قَولِهِ تَعَالَى ﴿ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيْبَاتِ وَيُحِرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخَبَيْنِ ﴾ الأعراف: ١٥٧ وَهُو مِنَ الحَبَائثِ المبعُوثِ مُحَمَّدٍ عَلَيْ يَتِحرِيمِهَا، وَقَد اتَّفَقَ الأطِلَّاءُ على أنَّه مَضَرَّة، وبَحَنُّبُ المضرة وَاحبٌ شَرعًا وعَقلًا، وفيه إضاعة للمال، وقد نَهَى رَسُولُ اللهِ عَلَيْ عَن إضاعة المالِ.

قد استراح القلم من جولانه
مساء يوم الجمعة الموافق تسعة وعشرين من شهر محرم الحرام
من سنة أربع وتسعين وثلاثمائة سنة بعد الألف
من الهجرة النبوية على صاحبها أفضل الصلاة والسلام
نسخته لمؤلفه الشيخ العالم الجامع بين علمي المعقول والمنقول
الشيخ سالم بن حمد بن سليمان بن حميد الحارثي
وأنا العبد لله الفقير إبراهيم بن يعقوب بن سالم بن حمد بن سعيد البراشدي

### فهرس المحتويات

| 1        | مقدمة الكتاب                                                    |
|----------|-----------------------------------------------------------------|
| دين      | الباب الأول في ذكر شيء من حياة النبي ﴿ وخلفائه الراش            |
| 19       | فضل خلافة ابي بكر الصديق                                        |
| Υο       | فضل خلافة عمر بن الخطاب                                         |
| ٣١       | فصل خلافة عثمان بن عفان                                         |
| ٤٥       | فصل خلافة علي بن ابي طالب                                       |
| نعباس٧٥  | تنبيهان الأول في انفصال الخوارج عنه والاحتجاج بينهم وبين ابر    |
| لاقهم ٧٥ | التنبيه الثاني في حكم الخوارج وذكر شيء من آدابهم وأخا           |
| ۹٧       | خاتمة في فضل الصحابة ومنزلتهم رضي الله عنهم                     |
| ١٠٥      | الباب الثاني في التابعين وإنشاء المذهب الإباضي                  |
| ۱ • ٧    | فصل جابر بن زید                                                 |
| 171      | فصل مرداس بن حدير                                               |
| 170      | فصل عبدالله بن إباض                                             |
| 104      | فصل أبو عبيدة مسلم بن أبي كريمة                                 |
| ١٦٥      | فصل الربيع بن حبيب                                              |
| 170      | فصل في أصول الخلاف بين الناس وافتراق الأمة                      |
| دیاضی۱۸۳ | خاتمة في ذكر أقوال العلماء (المخالفين والموافقين) في المذهب الا |

| المغرب والمشرق١٩٩      | الباب الثالث في ذكر انتشار المذهب الاباضي إلى  |
|------------------------|------------------------------------------------|
| إمامة انبثقت إلى اليمن | فصل في أئمة الإباضية بحضرموت ومنها أول         |
| ۲۰۳                    | ومكة والمدينة المنورة                          |
| Y£9                    | فصل في أئمة الاباضية بليبيا وتونس والجزائر     |
| Y70                    | فصل في أئمة الأباضية في عمان                   |
| ية                     | تنبيهان الأول في ذكر بعض مؤلفات علماء الاباض   |
| أي الاباضية فيها٢٩٥    | التنبيه الثاني فخ بعض مسائل وقع فيها الخلاف ور |
| ٣٠٨                    | فهرس المحتويات                                 |

8.8

#### المالحمراليجيم

الح أديده عاالدوام والشكرله عاالفصراوالانعام والصلاة والسلام على محدسيدالانام وعلم له وصحمه الكرام وعلالتابعين لمهم ماهسان الملام القيام المالعدفان قطرعان قلمضت له برهة مرالبهر وهوفرعا إرالخمآء منقطعا مترشقيقا تدمرا لاقطا والعربية ومن اجاز لكخفيت ساحات عان واسآء نواحيها وبلانهاعلى اكتزلجاورين لهافضلاعاله أدئوهم كونهاواسعة الاطراف كتبرة النواج شايخة الحمال تشغها الاوربية الكبيرة تشترع ليلان كبيرة وقرى كثيرة وقد ذكرجدودها ومساحتها الجغرافية الثيخ الادب الكانب يحدين عبدالله وعبدك السالح في ثنايه تهضية الأعرج فوناريخ عباد وكذلا كتب عنصاالشي القاضوالفقيه وسألترك فخ فكتابه العنوان وبهاالكفاية ودلك ولكنهالم يكتباعر ولملسة عان سيه افطلب مرحضرة وصيلة الشيح الولالعلامة سالم ابن حديرسليمان للحارثوان اكتب هداما يحضر ومراساء واحتها المعروفه وحوراتهاالموصوفيه فتلبية لهلاالطلقان ارص عان للانماقسام فاكان مرقبلها محاد باللخليج العزيج يسمو الباطنة وذلك سبلاالسيب الخطمة ملآحة عربا وم ا رتغع عرالباطنة جنوبا وقرب مرالح بالاسمالح ونسبة المختر الحبال واكثريليان عاد بجرية لانها تقع وهذا الفسيم حتمسقط ومطرح ووارى بوشرو وادى مطاط وواد كالطائيين ووادى حسا ووادى ضيقه ووادى إشاعيه وختهددادى طيرى و دلهاسن

المحدود صوركلها تعُكَّحُ ربَّه لا بهاتكسفها الحبال والحزوم والكدك وماانعصاعت الحباله البلمية الجنوبية فهي عمدهم معرومة سلميقالرمال واكثرسكان هدءاله لحية الإعراب احداب المواشوولير فيهلا لقسم لرملي شيئ من البليان لقلة المسآء فيه وهالما لقسمواسع المتحارى والمغا واستيصل الربع الحالي كركبا وتحدودظفا رجنوما وقداصطلحاه إعان ويمابينهم علضمة نسبية بواجه عاللهم وفسته اماكان شرقيليا ب العوام الي آخره دور نك بالشرقية كإان اهزالشرقية يسبون نلحية بلدالعوا ويروادي بخفروص وولدى التريبتا وبالغريسة وكذلك يسراه لعان سمائز الععاء واطرها والسبية خاصة بسأئر وجدها روب سائزالىلمان النجاوا ربها ولعلها سميت بدلك لما يفوح فيبهر من رواً عُرالمُاروالازهارحينما تهب نسهات الاسحيارونيَّهُون ا زكى جريان باسىم صنم كان بها في لجاهلية ومراشهر نواحي عان نلحية الجوف بجيم مجدة لانهاتض جلة قرى وبللان وُحَنَّه من المشرق عبد السعامة ومن العرب عد المخاريم وحد المصل ومن المبد العرب المبد ال الكبيرة إمط وإزك والبركة وخرق ومنصاكان الامام ابوالشعث . و مارس ا در صلمب العرابرعماسروتلمد، رصوان الله عليهم وقبرابنته الشعثآء موجوربهاالاليع ونروكا لتحتب بيبيسة الاسلام ماوى اكتوائمة عان ظهرا ويجدن او يمهلا بلدالعلامة الشهير (١) اولى عنها كما يقالل كان الواسع مكان أفيرًے

المجيل عبدالله سحريس بوكتروصها معاما العبآءات حبريب وعلى عشرة امهال من يعربن تقع بلاة بسيالتهم الموجدة منحهة الحنوب وهوبللالشح العلامة الالحسن على محلالسيوى الشرولاميذال والعمرال ليماله المعاوى الذع مروكوه وف ناحية الجوف حوزة كمع بصم الدالده فالحوزة نفع شالى برلا المستع الحبل لاحصر نجع حاعدة فرئك منعا بلادسيت والحرآء والقرا والقلعة والعارص ودابت حثا والعارض بلد الامام الشهير والعبلام الكبيرا بى سعىلىم دس سعيدالناعبوالكديروف ها قبرة وهوس معاصرى المتحار وقداد دلا المام الامام سعيد مرعبدا لله مريحاري وهوشات وفدتلمذ بنزوى على المشيخ محدب روح بعربي السدى النزوى رعلى الشيح الملحس محماس المسوالسعالي للروي ومن للعدي الحوهب ا بيضا وأدى بيفيرواعلاه البلدالسيم إلوا د كالإعلى والعيشج والغائصا وسيعم النوبيس اليهاه ماالوادى واللعملة وهوعم يلااللحملة التحاوادي بوجابرين اورية سائراء وحوزة الارصرا ليح فيهاملد عبرى والسليف والعراقى والعينين والدرمز نسم المظاهرة لمطهوها عرالجيال الترتكتيف البصرالجيف ويقال الديات ومقيدات والعارص واكتهات والهرال للدينة إكلهاس بلال الظاهرة وحصت العينين والعراق والغمالمائلة باسم ارضرالهر واست

اعضسب تسميتها بذلاء ولاكان الكتّاب السابقون الذمز ا دركواعصوا بمذاليعارية ا داسخواكنا مايكتبون في آخ هك لما سعته وانافلان سفلان ويوم كذامن شوركذاس سنة كذا سلد كلاس ارص الشرهدا اداكسوه في حدى العُرى الثلاث المدكورة واما الحورة التونصيم بلدان البريم مرجيل حيب شمالا المحدود بلداد مى كعب مرقستر في رف العدماء ارض الحو وقديع لط كتير مزالعانيين فيسونها تواماوتوام هجلبص ارمايلوا لبحر وكانت بلدراس لخيمة نسم في القديم جلفا روقد صبطها بعصم بصالحه مروتشديدا للام المعتوجة ويحور تحفيعها ساكنة وبعضم بسميها الصير باسم موضع فيهامعروف بهل الاسم الاليم وكانت علامة الرستاق والعوابي سميان سولي القديمة باسم لحدال لمطلق لمها ترصرفت هدا التسميه الى العوالدون علاحة الرستاق وورحص وإبدالعوا فالقديمة المنفصلة عن محركا لوادى الى الحربة الشمالية وهذا التسمية مافية لها الالبوم والصكول التي يكتبونها في بيوعهما ذاكا فالمصك في افرار بيع اوهية او وقعب اووصية فيكتبون بعدكتابة الافراروتعيين المانع والمشنزك وذكرالمبيع منبلدالعوابي سوذالقات مةولست أحفظ فيحورة وإدى المعآول وتخل ولاجالة الطوتسمية جامعة غيراساء المعلام الميرة لهناليللك بعضها منبعض معوادى المعاول بمافيه سالبلان وتخلا ساحس بللان عان الداحليه

واطعمها هوأءول ناهاالالعرالاان بلدعر كانت بقال لها علمتادون ولست ادرى هنا الاصافة لاك مناسبة ولعل الدونااسم بعل المرور بهاسابقا فاصافوها اليه ، وكانت بللالسيب العاس تسمى كمل بورنجع دُمثية وهلاالاسم يطلق علىوضع معهف بهاالأن ولعلهاسميت كذلك باسمه من تسمية الكل باسم الجزء وقداق ل بعضهم نسمينهابدلك كنزة ماكان براف براس الدمآء ايام كانت فارس والعراف الموارج تعدوا علامان وقد كانت يومث د موصع رياط اهاعان نحياء س يقابله سجهة العربا لعدوان حتى قال بعض علآء دلك العصراف صل لرماط اليوم رماط المسليان اورباط العدوة بدنما وانتبت ملالتا وبلغيكون صبطفلا الاسم بكسواللاك ستعاس الدم المواف بهاا وهوجع دم فقصولتأنيث الاسم وقيران وادى بوشركان معدورا ساور به مطاط وحطاط بكسرالحآء المهلة وعرف الناس وليس فسيئى من او ديته ملاتسم حطاطا الآن ما ادرى لاي شيئي سموهله الوارى بذلك والبلدان التي وقعت فالاورية الحبلية مايل لباطنه من الخابورة الصعريطلق عليها اسمألجتنان واكتزهاه البلدان قحادي شافا ووادى المصرف بغتر الصاد المهلة وتشكالرآء المفتوحه والينطالخوارى بنعب السالحقاني الذي خصب إماسا (۱) البواج مراكب العدو وانخذ الامام غسان سغنا لقناله سمى الشفا (۱) و كان عال باطعدد من السلاجع لفنا واهم حاصع سي تا الإساخ مرود

ايام الفتنة الواسعة النطاق عان بعدوفاة الممام الصلت ابن مالك الحروص وير البلاان التي تجعها اسم الأودية بعان وادى الحرى ووادى عاهن ووادى بنوع رووادى لحواسنة ووادكالجهاوروواد كالحمله وادكب عافرووادكا لسعتن وواديمه عوف وواديالمستاق وواديه خروص ويمادك سيجراص ووارستر بوربعم إدوادي يولمه ووادى بخجابروهادي إلطائيين ووادى محرم ووادى عندام ووادك رُى وَوَارْتُطِياً لِلْهِ وَهِيهِ لَيْهِ وَلَهُ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ا دُى وَكَالْتُنْهِ فِيهِ الْوَرِيهِ لَيْهِ وَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الل صورتعدس ماحيمالشرقية ومستهج بواع عان سالسرق الناحية الشريرة داب البللان الحصية الكبيرة فاحبة حعلان وصعاريها الغابات الكثيرة فهلاماحضربي ذكرة وقلفاتني كشران لم مكر فانع الإكثرلاء كتبت هذاعلى إمامه يسة القاهرة الزاهرة العامرة وكان الشيخ الولدالعالم الجليل سالم ب حمد بسلمان الحارثي طالب هذه العجاله معسا بالقاهرية فكان هدلس اكبرالحط ودواع الاسبي والسرور والحديد الملك العفوروالصلاء والسلام على سريح دوعلاك وصحبه وتابعيه باحسان الماوم الدب ودلك بتاريج لبلة ٥٦ ربع الاول ١٣٩٤ موقلكان معيتولد كعدالعزيز ابن الرهيم اه

### لسم الله الوحالي عيم

الحارقي المحضوة فصيلة شيخما الولالعلامة سالم محمر مرسيان سلام عليكم ورجمة الله وبركاته اما بعلغا في قلكتت لا ويولو يعاما حضر في المهمة وتستى في سمه اجابة لطلبك واتما ما لرغبتك الايمكنا عيراسعا فكا فيما نزيد ومنا مراليسا عدة على لخيرالذي هالك المهاليسة في الزيدة علمه في الآن فا نظرويه فان راية تعصير واعانك عليه فه ملاهو يصلك الآن فا نظرويه فان راية تعصير واعانك عليه في المناهم والمناهم المناهم والمناهم المناهم والمناهم والم

بعد عام طبع الكاب وصلتى رسالة الشيح ابراهم محدث الله عند وصولها لذكل الفائدة بها سالم م

