للشايخ العرامة عجل بن عروبن أبي ستّة الحامع الصّحيم ترتيب الشج أبيعقوب يوسف بن إبراهم الورجلاني الحافظ الثقة الربيع بن حبيب الفراهيد عالبصري المتوني حوالي 175 ع الج.واراج باخراج وتحقيق إبراهيم محدط لأي

# كاشية الترتيب

للشّهيخ العَلّامة مجمّل بن عمروبن أبي ستّة على

الجامع الصّحيح

ترتيب الشيخ أبي يعقوب يوسف بن إبراهيم الورجلاني

لمُسُرِّبُ لَكُ الْمُسُرِّبُ لَكُ الْمُسُرِّبِ الْمُلْطَالِقَةُ الربيع بن حبيب الفراهيد يالبصري المتوني حوالي 175 هـ المتوني حوالي 175 هـ

الجزءاك إبع

إخراج وتحقيق إبراهيم محمد طلاي



جميع الحقوق معفوظة

طبع بمطابع « دار البعث » قسنطينة (الجزائر)

رَقُم الايداع القانوني : 94/1/47054و • قسنطينة

ب الله الرحم الرحب

## كناب الأيمان والنذور

## الباب الرابع والاربعون في الأيمان والنتذور

654 ـ أبو عبيدة عن جابر بن زيد عن ابن عباس عن النبيء صلى الله عليه وسلم قال : « مَنْ كَانَ مِنْكُمْ حَالِفاً فَلْيَعُلِفْ بِاللَّهِ أَوْ لِلَصْمُتُ » .

655 ـ أبو عبيدة عن جابر عن أبي سعيد الخدري أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أدرك عمر بن الخطاب رضي الله عنه في ركب وهو يعلف بأبيه فقال : « إِنَّ اللَّهُ نَهَاكُمُ أَنْ تَعْلِفُوا بِآبَائِكُمْ فَمَنْ كَانَ حَالِفًا فَلْيَعْلَفُ بِاللَّهِ أَوْ لِيَصْمُتُ » .

656 ــ ومن طريق أبي هريرة عنه (1) عليه الصلاة والسلام قال : « مَنْ حَلَفَ يَمِينِهِ وَيَفْعَل مَا حَلَفَ « مَنْ حَلَفَ يَمِينَا فَرَأَى خَيْراً مِنْهَا فَلْيُكَفِّرْ عَنْ يَمِينِهِ وَيَفْعَل مَا حَلَفَ عَلَيْـهِ » .

657 ـ أبو عبيدة عن جابر بن زيد عن ابن عباس قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « مَنْ حَلَفَ يَمِينًا عَلَى مَالِ أَمْرِيءٍ مُسْلِم لِيَقْطَعَهُ لَقِيَ اللَّهَ وَهُو عَلَيْهِ غَضْبَانُ » .

658 \_ ومن طريق عائشة (2) رضي الله عنها عنه عليه الصلاة والسلام قال : « مَنْ نَذَرَ أَنْ يَعْصِيَهُ وَ السلام قال : « مَنْ نَذَرَ أَنْ يَعْصِيَهُ وَمَنْ نَذَرَ أَنْ يَعْصِيَهُ فَلَا يَعْصِدُ فَإِنَّهُ لَا نَذْرَ فِي مَعْصِيَّةِ اللَّهِ » .

659 \_ ومن طريق ابن عباس (3) رضى الله عنه قال: استفتى

 <sup>(1)</sup> قوله : ومن طريق ابني هريرة في نسخة القطب ذكر السند وهو ابو عبيدة عن جابر عن ابي هريرة عن النبيء صلى الله عليه وسلم ثم ذكره •

<sup>(2)</sup> قوله : ومن طريق عائشة نسخة القطب ذكر السند وهو ابو عبيدة عن جابر بن زيد عن عائشة عن النبىء صلى الله عليه وسلم ثم ذكره .

 <sup>(3)</sup> قوله : ومن طريق ابن عباس في نسخة القطب ذكر السند وهو ابو عبيدة عن جابر بن زيدد عن ابن عباس قال : استفتى ، الخ .

سعدُ بن عبادة رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: إِنَّ أُمِّي مَاتَتُ وَعَلَيْهَا نَذْرٌ وَلَمْ تَقْضِهِ فقالَ رسول الله صلى الله عليه وسلم : « أَقْضِهِ عَنْهَا » .

660 \_ أبو عبيدة عن جابر عن أنس بن مالك قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « مَنِ أَفْتَطَعَ حَقَّ مُسْلِم بِيَمِينِه حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجُنَّةَ وَأَوْجَبَ لَهُ النَّارَ » . قال له رجل : وإن كان شيئا يسيرا يا رسول الله ؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « وَإِنْ كَانَ قَضِيبًا مِنْ أَرَاكٍ » .

#### \* \* \*

قال ابن حجر: الأيمان بفتح الهمزة جمع يمين واصل اليمين في اللغة اليد واطلقت على الحلف لأنهم كانوا إذا تحالفوا اخذ كل بيمين صاحبه. وقيل لأن اليد اليمنى من شانها حفظ الشيء فسمى العلف بذلك لحفظ المحلوف عليه يمينا لتلبسه بها. ويجمع اليمين أيضا على أيمن كرغيف وارغف.

وعرفت شرعا بأنها توكيد الشيء بذكر اسم الله أو صفته وهذا أخص التعاريف وأقربها

والنذور جمع نذر وأصله الانذار بمعنى التخويف وعرفه الراغب بأنه إيجاب ما ليس بواجب لحدوث امر أه .

قوله: ( من كان حالفا فليحلف بالله أو ليصمت ) قال ابن حجر : قال العلماء السر في النهي عن الحلف بغير الله أن الحلف بالشيء يقتضى تعظيمه والعظمة في الحقيقة انما هي لله وحده . وظاهر الحديث تخصيص العلف بالله خاصة لكن قد اتفق الفقهاء على أن اليمين تنعقد بالله وذاته وصفاته العلية , إلى أن قال .

وكان المراد بقوله : بالله الذات لاخصوص لفظ الله , وأما اليمين بغير ذلك فقد ثبت المنع فيها ، وهل المنع للتحريم ؟ قــولان عند المالكية ـ الى أن قال ـ

والمشهور عندهم الكرامة , والخلاف أيضا عند الحنابلة لكن المشهور عندهم التحريم وبه جرم الظاهرية .

وقال ابن عبد البر : لا يجوز الحلف بغير الله بالاجماع ، ومراده بشيقي الجواز للكرامة أعم من التحريم والتنزيه فانه قال في موضع آخر : أجمع العلماء على ان اليمين بغير الله مكرومة منهي عنها لا يجوز لاحد الحلف بها ، والخلاف موجدود عند الشافعية ، إلى أن قال .

وقال امام الحرمين : المذهب القطع بالكراهة . الى أن قال . وقال الماوردى : لا يجوز لاحد أن يحلف أحدا بغير الله لا بطلاق ولا عتاق ولا نذر واذا حلف الحاكم أحدا بشى، من ذلك وجب عزله لجهله أه .

وأما عندنا فقد جزم صاحب الوضع رحمه الله بالكراهة حيث قال: والقسم الرابع أن يحلف بالكعبة أو السجد أو اللوح أو القلم أو الشمس أو القسس أو النبيسين أو النبوم أو السحاب أو اللمر أو السماء أو الارض أو الملائكة أو النبيسين أو المرسلين , إلى أن قال . فإن هذا كله وما أشبهه لا حنث فيه ولا كفارة ولكن الحلف بهذه الايمان مكروم ، النج .

واستدل له بحديث عمر وغيره .

وأما صاحب الإيضاح رحمه الله فقد جزم بعدم الجواز حيث قال : وأما غير المباحة فهو أن يحلف الرجل بغير الله مثل أن يقول وحق المسجد وحق الكعبة وما أشبه ذلك . الخ . فاستدل بهذا الحديث وغيره ثم قال : ففي هذا دليل على أن الحلف بغير الله لا يجوز . انتهى . فعلى هذا يكون صاحب الوضع ماشيا على القول بالكراهة وصاحب الايضاح ماشيا على القول بالتحريم . ويمكن الجسع بينهما بأن يؤول في كلام أحدهما أما بأن تعمل الكراهة على الشديدة فترجع الى التحريم وأما أن يحمل الجواز على الذي لا كراهة فيه وهو للنفى فرجع الى الكراهة . والمعنى لا يجوز جوازا من غير كراهمة وهو الارفق بحال الناس ، والله أعلم . فليحرر .

<u>655 \_ قوله :</u> ( فى ركب ) فى بعض الروايات عن عمر ( بَيْنَمَا أَنَا فِى رَكْبٍ أَسِيرٌ فِى غَزَاةٍ مُمَّ رَسُولِ اللَّهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ ) .

قوله : ( وهو يحلف بأبيه ) في بعض الروايات ( أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَمُو يَعْلُهُ وَالْمِي عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سَمِعَ عُسَرَ وَهُوَ يَعْلِفُ بِالْمِيهِ وَهُوَ يَعُولُ وَالْبِيَوَالُمِّي ) ، وفي بعضها زيادة ( وَكَانَتُ قُرَيْشٌ تَحْلِفُ بِآبَائِهَا ) .

قوله : ( فقال : ان الله نهاكم أن تحلفوا بآبائكم ) وفي بعض الروايات قال عمر : فحدثت قوما حديثا فقلت : لا وَأَبِي فقال رجل من خلفي : (لا تَحُلِفُوا بِآبَائِكُمُ) فالتفت فإذا رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : ( لَوْ أَنَّ أَحَدَكُمْ حَلَفَ بِالْمَسِيحِ مَلَكَ وَالْمَسِيحِ خَيْرٌ مِنْ آبَائِكُمُ ) وفي رواية عن ابن عمر ( انه سمع رجلا يقول : لا وَالْكَمْبُةِ ) فقال : ( لاَ تَحُلفُ بغيرِ اللهِ فأني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : ( مَنْ حَلَفَ بِغَيْرِ اللَّهِ فَقَدُ مَلَكَ أَوْ كَفَرَ أَوْ أَشْرِكَ ) فقال الترمذي : حسن وصحعه الحاكم .

قال ابن حجر : والتعبير بقوله : هلك أو كفر أو أشرك للمبالغة في الزجر والتغليظ في ذلك وقد تمسك به من قال بتحريم ذلك أهد .

ثم قال : وفى الحديث من الفوائد الزجر عن الحلف بغير الله وانما خص فى حديث عمر بالآباء لوروده على سببه المذكور , أو خص لكونه كان غالبا , فالرواية ً الاخرى وكانت قريش تحلف بآبائها ويدل على التمميم .

قوله: ( من كان حالفا فلا يحلف الا بالله ) .

وأما ما ورد في القرآن من القسم بغير الله ففيه جوابان :

الحدهما : أن فيه حذفا والتقدير ورب الشمس وتحوه .

والثانى : أن ذلك يختص بالله فاذا أراد تعظيم شىء من مخلوقاته اقسم به وليس لغره ذلك . ألى أن قال .

وفيه أن من حلف بغير الله مطلقا لم تنعقد يمينه سواء كان المعلوف به يستحق التعظيم لمعنى غير العبادة كالانبياء والملائكة والعلماء والصلحاء والملوك والآباء والكعبة . أو كان لا يستحق التعظيم كالآحاد . أو يستحق التحقيم والاذلال كالشياطين والاصنام وسائر من عبد من دون الله . الى أن قال .

وقال المهلب وكانت العرب تحلف بآبائها وآلهتها فاراد الله نسخ ذلك من قلوبهم لينسيهم ذكر كل شيء سواه ويبقى ذكره لانه الحق المعبود فلا تكن اليمين الا به والحلف بالمخلوقات في حكم الحلف بالآباء .

وقال الطبرى: ان اليمين لا تنعقد الا بالله وان من حلف بالكعبة او آدم او جبريل ونحو ذلك لم تنعقد يمينه ولزمه الاستغفار لاقدامه على ما نهى عنه ولا كفارة فى ذلك ، الى ان قال ، قال : وَلَأَنْ أُقْسِمَ بالله واحنث احب الى من ان أَقْسِم بغير الله فأبر ، وجاء مثله عن ابن عباس وابن مسعود وابن عمر. الى أن قال.

وقد أجمع العلما، على أن من وجبت له يمين على آخر فى حق عليه أنه لا يحلفه الا بالله . الى أن قال . وفى العتبية أن حلف بالمصحف لا تنعقد واستنكرها بعضهم ثم أولها على أن المراد أذا أداد جسم المصحف . النع . فذكر حديثا لفظه : ( سَمِعَ النَّبِيء صلى الله عليه وسلم رَجُلاً يُعْلِفُ بِأَبِيهِ ) فقال : ( لاَ تَحْلِفُوا بِآبَائِكُمُّ، مَنْ اللَّهِ عَلَيْهُ مِنَ اللَّهِ فَلْيُرْضَ وَمَنْ لَمْ يَرْضَ فَلَيْسَ مِنَ اللَّهِ ) وسنده حسن .

656 \_ قوله : (من حلف يسينا فرأى خيرا منها. النج) ذكر فيه البخارى رويات متعددة منها بعد ذكر الاسناد عن عائشة (أَنَّ أَبَا بَكُر لَمْ يَكُنُ يَحُنثُ فِي يَعِينٍ قَطُّ حَتَّى أَنْزَلَ اللَّهُ كَفَّارَةَ الْيَمِينِ قال : لَا أَحُلِفُ عَلَى يَمِينٍ فَرَأَيْتُ غَيْرَهَا خَيْرًا مِنْهَا إِلاَّ أَتَيْتُ الذِي هُوَ خَيْرٌ وَكَفَّرُتُ عَنْ يَمِينِي ) .

ومنها قال صلى الله عليه وسلم : ( يَا عَبْدَ الرَّحْمَنِ بُنَ سَمْرَةَ لَا تَسْسَأَلِ الْإِمَارَةَ فَإِنَّ الرَّحْمَنِ بُنَ سَمْرَةَ لَا تَسْسَأَلَةٍ أُعِنْتَ الْإِمَارَةَ فَإِنَّ الْوَيْتَهَا مِنْ غَيْرِ مَسْأَلَةٍ أُعِنْتَ عَلَيْهَا وَإِذَا خَلَفْتَ عَلَى يَمِينٍ فَرَأَيْتَ غَيْرَمَا خَيْرًا مِنْهَا فَكَفِّرْ عَنْ يَمِينِكَ وَأْتِ النبي مُو خَرُدٌ ) .

ومنها عن ابى بردة عن ابيه قال : اتيت النبى، صلى الله عليه وسلم فى رهط من الاشعريين استحمله فقال : ( وَاللّهِ لاَ أَحْمِلُكُمْ وَمَا عِنْدِى مَا أَحْمِلُكُمْ عَلَيْهِ ) قال : ثم الاشعريين استحمله أن نلبت ثم أوتى بثلاث ذود غر الفرى فحملنا عليها فلما انطلقنا قلنا أو قال بعضنا : والله لا يبارك لنا . اتينا النبى، صلى الله عليه وسلم نستحمله فحلف أن لا يعملنا ثم حملنا فارجموا بنا إلى النبى، صلى الله عليه وسلم فنذكره فاتيناه فقال : ( مَا أَنَا حَمَلُتُكُمْ بَلِ اللّهُ حَمَلَكُمْ وَإِنِي وَاللّهِ إِنْ شَاءَ اللّهَ لا أَحُلِفُ عَلَى يَمِينِ فَأَرَى غَيْرٌهَا خَيْرًا مِنْهَا إِلاَّ كَفَرْتُ عَنْ يَمِينِي وَأَتَيْتُ الذِى هُو خَيْرًا وَكُفَرْتُ عَنْ يَمِينِي وَأَتَيْتُ الذِى هُو خَيْرًا وَكُفَرْتُ عَنْ يَمِينِي وَأَتَيْتُ الذِى هُو خَيْرًا وَكُونُتُ عَنْ يَمِينِي وَأَتَيْتُ الذِى هُو خَيْرًا وَكُونُ عَنْ يَمِينِي وَأَتَيْتُ الذِى هُو خَيْرًا وَكُفَرْتُ عَنْ يَمِينِي وَأَتَيْتُ الذِى هُو خَيْرًا وَكُونُ عَنْ يَمِينِي وَأَتَيْتُ الذِى هُو خَيْرًا وَلَاهُ عَنْ يَمِينِي وَأَتَيْتُ الذِى هُو خَيْرًا أَوْ يَاللهِ عَلَى اللّه عَلْهُ عَلَى يَمِينِ فَارَى غَيْرُكُ عَنْ يَمِينِي وَأَتَيْتُ الذِى هُو عَنْ يَكِينِي وَأَتَيْتُ الذِى هُو خَيْرًا وَكُونُ عَنْ يَعِينِي وَأَتَيْتُ الذِى هُو كَنْ يَعِينِي وَاللّه لا يَعْمَلُ عَنْ يَعِينِي وَأَتَيْتُ الذِى هُو كَاللّه عليه وسلم الله عليه وسلم الله عليه وسلم لا أَنْ اللّه عَلَاكُ وَلَوْ يَعْمُ اللّه عَلَاهِ إِنْ شَاءَ الذِى هُو اللّه عليه وسلم الله عليه والله والله الله الله الله عليه والله وال

قال ابن حجر: وفي الحديث ان الحنث في اليمين افضل من التمادي اذا كان في الحنث مصلحة. ويختلف باختلاف حكم المحلوف عليه فان حلف على واجب أو ترك حرام فيمينه طاعة والتمادي واجب والحنث معصية وعكسه بالعكس وان حلف على فعل نفل فيمينه أيضا طاعة والتمادي مستحب والحنث مكروه.

وان حلف على ترك مندوب فبعكس الذي قبله . وان حلف على فعل مباح . الى أن قال .

وقال ابن الصباغ وصوبه المتاخرون : ان ذلك يختلف باختلاف الاحوال وان كان مستوي الطرفين فالارجع أن التمادي اولى , والله أعلم , الخ .

وظاهر رواية المصنف رحمه الله أن الكفارة يجوز تقديمها على الحنث . وذكر في الايضاح رواية أخرى وبنى على ذلك سبب الاختلاف في جواز تقديم الكفارة على الحنث . حيث قال .

واتفقرا أيضا أن كفارة الأيمان بعد الحنث واختلفوا في سقوطها أذا قدمها قبل الحنث قال بعضهم : أذا قدمها قبل الحنث ثم حنث لم يكن عليه أعادتها ، وقال بعضهم : لا يجزيه قبل الحنث .

وسبب اختلافهم ما روي انه قال عليه الصلاة والسلام : ( مَنْ حَلَفَ عَلَى يَمِينٍ فَرَآًى غَيْرَاً عَنْ يَمِينِهِ فَرَآيَاتُ الذِى هُوَ خَيْرٌ ) وفى بعض الروايات ( وَلَيَاتُ الذِى هُوَ خَيْرٌ ) وفى بعض الروايات ( وَلَيَاتُ الذِى هُوَ خَيْرٌ فَلْيُكَفِّرُ عَنْ يَمِينِهِ ) .

والسبب الثانى أيضا اختلافهم مل يجوز تقديم الحق الواجب قبل وقيت هجوبه كالزكاة قبل الحول وقياسا أيضا على كفارة الظهار فانها قبيل العنث بالنص والله أعلم انتهى .

وقال ابن حجر: قال ابن المنذر: رأى ربيعة والاوزاعي ومالك والليث وسائر فقهاء الامصار غير أهل الرأى أن الكفارة تجزى قبـــل الحنث الا أن الشافعي استثنى الصيام فقال: لا يجزى الا بعد الحنث. وقال أصحاب الرأى: لا تجزى الكفارة قبل الحنث. الخ.

واراد باهل الراى أبا حنيفة وأصحابه وذكر من حجتهم أن الكفارة بعد الحنث فرض وأخراجها قبله تطوع فلا يقوم التطوع مقام الفرض . وانفصل عنه من أجاز بانه يشترط ارادة الحنث والا فلا يجوز كما في تقدم الزكاة . وقال عياض: اتفقوا على ان الكفارة لا تجب الا بالحنث وأنه يجوز تأخيرها بعد الحنث، واستحب مالك والشافعي والاوزاعي والثوري تأخيرها بعد الحنث، الى أن قال . فاحتج للجمهور بأن عقد اليمين لما كان يحله الاستثناء وهو كلام فلان تحله الكفارة وهو فعل مالى أو بدني أولى ويرجح قولهم أيضا بالكثرة .

وذكر أبو الحسن ابن القصار وتبعه عياض وجماعة أن عدة من قال بجواز تقديم الكفارة أربعة عشر صحابيا وتبعهم فقهاء الامصار الا أبا حنيفة , الخ . فأطال في الرد عليه, ثم قال .

واحتج الشافعي بأن الصيام من حقوق الابدان ولا يجوز تقديمها قبل وقتها كالصلاة والصيام بخلاف العتق والكسوة والاطعام فانها من حقوق الاموال فيجوز تقديمها كالزكاة . إلى أنه قال .

قال المازرى للكفارات ثـــلات حالات : أحدما قبـل الحلف فلا تجزى اتفاقا ثانيها بعد الحلف والحنث فتجزى اتفاقا . ثالثها بعد الحلف وقبل الحنث ففيها الخـلاف .

وقد اختلف لفظ الحديث فقدم الكفارة مرة واخرها اخرى لكن بعرف الـواو الذى لا يوجب ترتيبا , ومن منع رأى أنها لم تجب فصارت كالتطوع ، والتطوع لا يجزى عن الواجب .

وقال الباجى وأبن التين وجماعة : الروايتان دالتان على الجواز لان الواو لا تدل على الترتيب فلو كان تقديم الكفارة لا يجزى لابانه ولقال (فليأت ثم ليكفر) لان تأخر البيان عن الحاجة لا يجوز فلما تركهم على مقتضى اللسان دل على الجواز .

قال : وأما الفاء في قوله (فأت الذي هو خير وكفر عن يمينك) فهسسى كالفاء الذي في قوله : (فَكَفَرْ عَنْ يَمِينِكَ وَأَتِ الذِي هُوَ خُيرٌ) ولو لم تأت الثانية لما دلت الفاء على الترتيب لانها أبانت ما يفعله بعد الحلف وهما شيئان كفارة وحنث ولا ترتيب فيهما. وهما كمن قال : (اذا دخلت الدار فكل واشرب النج) فذكر أن فيمض الروايات (فَكَفَرْ عَنْ يَمِينِكَ ثُمَّ اثَّتِ الذِي هُوَ خُيرٌ) بلفظ (ثم) التي تقتضى الترتيب واقول رواية الواو أولى لافادتها جواز الامرين من غير ترتيب ، والله أعلم .

657 \_ قوله : (مَنْ حَلف يسينا على مال امرى، مسلم ليقطعه بها النم) لفظه فَى بعض روايات البخارى (مَنْ حَلَفَ عَلَى يَبِينِ صَبر يَقْتَطِعُ بِهَا مَالَ امْرِيءٍ مُشْلِمٍ لَقِيَ

اللّهَ وَهُوَ عَلَيْهِ عَضْبَانُ) فانزل الله تصديق ذلك « إِنَّ الذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهْدِ اللّهِ وَالْمَانِيم مُنَنَا قَلِيداً اللّهِ عَدِيثُكُم الْمَانِيم مُنَنَا قَلِيداً الآية ، (4) فدخسل الاشعث بسن قيس فقال ما يحدثكم ابو عبد الرحمن ؟ قالوا كذا وكذا قال : فِيَ انزلت كانت لي بئر في ارض ابن عم لي فاتيت رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال بَيْنِتُكُ أَوْ يَبِينُهُ ، فقلت اذا يحلف عَلَيْهَا يا رسول الله فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : (مَنْ حَلَف عَلَى يَبِينِ صبر وَهُو فِيهَا فَاجِرٌ يُقْطَعُ بِهَا مَالَ المَّرِيءِ مُسْلِم لَقِيَ اللّهَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَهُو عَلَيْهِ غَضْبَانُ) انتهى .

قال ابن حجر ويمين الصبر هي التي تلزم ويجبر عليها حالفها يقال اصبره اليمين أحلفه بها في مقاطع الحق ، النع .

قوله اليقطع بها) الرواية عند قومنا (يَقْتَطِعُ بِهَا أَوْ لِيَقْتَطِعَ بِهَا) قال ابن حجر ويقتطع تفعيل من القطع كانِه قطعه عن صاحبه أو آخذ قطعة من ماله بالعلف المذكور،

قوله: ( لَقَى الله وهـو عليه غضبان ) المراد بالغضب ايصال الشر اليه ، وفي رواية (وَهُوَ عَنْهُ مُمْرِضٌ) وفي رواية (إِلَّا لَقِيَ اللَّــَةَ وَهُوَ أَجْلَمُ) وفي رواية (فَقَدَّ أَوْجَبَ اللَّهُ لَهُ النَّارَ وَحَرَّمَ عَلَيْهِ الْجُنَّةُ) وفي رواية (فَلْيَتَبَوَّا بِوَجْهِهِ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ).

قال ابن حجر فى رواية البخارى وفى هذا الحديث جواز سماع الحاكم الدعوى فيما لم يره . الى أن قال .

وفيه أن الحاكم يسئال المدعى مسل لسنة بينة \_ الى أن قال \_ وأن البينة على المدعى في الاموال كلها .

واستدل به لمالك في قوله أن من رضي بيمين غريمه ثم أراد أقامة البينة بعد حلفه أنها لا تسمع الا أن أتي بعذر يتوجه له في ترك اقامتها قبل استحلافه .

قال ابن دقیق العید: ووجهه أن أو تقتضى أحد الشیئین فلو أجاز أقامـــة البینة بعد الاستحلاف لكان له الامران معا والحدیث یقتضى أنه لیس له الا أحدمها الى أن قال .

وقد استدل الحنفية به في ترك العمل بالشاهد واليمين في الاموال الى أن قال. واستدل به على توجيه اليمين في الدعاوى كلها على من ليست له بينة .

<sup>ُ (4)</sup> سورة آل عميران ، الآية : 77 .

وفيه بناء الاحكام على الظاهر وأن كان المحكوم له في نفس الامر مبطلا .

وفيه دليل للجمهور أن حكم العاكم لا يبيع للانسان ما لم يكن له حـــلالا خلافا لابي حنيفة . الى أن قال .

وفيه التشديد على مِن حلف باطلا ليأخذ حق مسلم وهو عند الجميع محمول على من مات من غير توبة صحيحة . الخ . فأخذ في التأويل الباطل على قاعدة مذهبهم. الى أن قال .

وقال الماوردى ﴿ ذَكَرَ بِعَضَ أَصَحَابِنَا أَنْ فَيَهُ دَلَالَةً عَلَى أَنْ صَاحَبِ البَيْدُ أُولَى بالمدعى فيه .

وفيه التنبيه على صورة الحكم في هذه الاشياء لانه بدا بالطلب فقال: ليس لك الا يمين الآخر ولم يحكم بها للمدعى عليه اذا حلف بل انما جعل اليمين تصرف دعوى المدعى لاغير. ولذلك ينبغى للحاكم اذا حلف المدعى عليه أن لا يحكم له بملك المدعى فيه ولا بحيازته بل يقره على حكم يمينه.

واستدل به على أنه لا يشترط فى المتداعيين أن يكون بينهما اختلاط أو يكون ممن يتهم بذلك ويليق به لان النبى، صلى الله عليه وسلم أمر المدعى عليه هنا بالحلف بعد أن سمع الدعوى ولم يسال عن حالهما . إلى أن قال .

وفيه ان من جاء بالبينة قضى لها بحقه من غير يمين لانه محال ان يساله عن البينة دون ما يجب له الحكم به . ولو كانت اليمين من تمام الحكم له لقال له : ( بَيْنَتُكُ وَيَعِينُكُ عَلَى صِمْقِهَا ) الى أن قال .

وقال القاضى عياض وفى هذا الحديث من الغوائد: البداءة بالسماع من الطالب ثم من المطلوب مل يقر أو ينكر ثم طلب البينة من الطالب أن انكر المطلوب ثم توجه اليمين على المطلوب أن لم يجد الطالب البينة وأن الطالب أذا أدعى أن المدعى به بيد المطلوب فاعترف استغنى عن أقامة البينة بأن يد المطلوب عليه . الى أن قال .

وفيه اشارة الى أن لليمين مكانا يختص به لقوله فى بعض طرقه: ( فانطلق ليحلف وقد عهد فى عهده صلى الله عليه وسلم أن الحلف عند منبره) وبذلك احتج الخطابى فقال: كانت المعاكمة والنبى، صلى الله عليه وسلم فى المسجد

فانطلق المطلوب ليحلف فلم يكن انطلاقه الا الى المنبر لانه كان فى المسجد فلابد ان يكون انطلاقه الى موضع أخص منه . الى أن قال .

لكن ليس في الحديث المذكور دلالة على تحريم حق الذمي بل ثبت بدليل آخر.

والحاصل أن المسلم والذمى لا يفترق الحكم فى الامن فيهما فى اليمسين الغموس والوعيد عليها وفى أخذ حقهما باطلا وأنما يفترق قدر العقوبة بالنسبة البهما قال .

وفيه غلظ تحريم حقوق المسلمين وأنه لا فرق بين قليل الحق وكثيره فى ذلك وكان مراده عدم الفرق فى غلظ التحريم لا فى مراتب الفلسظ . وقسد صرح ابن عبد السلام فى القواعد بالفرق بين القليل والكثير وكذا بين ما يترتب عليه كثير المفسدة وحقيرها . الغ .

658) \_ قوله : ( من نذر أن يطيع الله فليطعه ، الخ ) قال ابن حجــر : الطاعة أعم من أن تكون في واجب أو مستحب ويتصور النذر في فعل الواجب بأن يوقته كمن ينذر أن يصلى الصلاة في أول وقتها فيجب عليه ذلك بقدر ما أقته.

واما المستحب من جميع العبادات المالية والبدنية فينقلب بالنذر واجبا ويتقيد بما قيد به الناذر, والخبر صريح في الامر بوفاء النذر اذا كان في طاعة . وفي النهى عن ترك الوفاء به اذا كان في معصية . وهل يجب في الثاني كفارة يمين أولا ؟ قولان للعلماء . إلى أن قال .

وقد قسم بعض الشافعية الطاعة الى قسمين . واجب علينا فلا ينعقد به النذر كسلاة الظهر وصفت فيه فينعقد كايقاعها أول الوقت . وواجب على الكفايية كالجهاد فينعقد ، ومندوب عبادة عينا كان أو كفاية فينعقد أو مندوب لا يسمى عبادة كميادة المريض وزيارة القادم ففى انعقاده وجهان والاصح انعقاده وهيو قول الجمهور ، والحديث يتناوله فلا يخص من عموم الخبر . الا القسم الاول لانة تحصيل العاصل . اننهى .

وسكت فى الحديث عن المباح والذى صدر به فى الايضاح أنه لا شىء فيه واستدل به له بحديث قال عقبه : فعل هذا الحديث من نذر ما ليس بطاعة فليس

عليه الوفاء به . الخ (51) وهو الراجع عند قومنا أيضًا لقوله صلى الله عليه وسلم في بعض الاحاديث : ( إِنَّمَا النَّذُرُ بِمَا كَيْتَغَى بِهِ وَجُهُ اللَّهِ ) والله أعلم .

659) \_ قوله : ( استفتى سعد بن عبادة . الغ ) لفظه فى البخارى بعد ذكر الاسناد ( أن سعد بن عبادة الانصارى استفتى النبىء صلى الله عليه وسلم فى ندر كان على امه فتوفيت قبل أن تقضيه فأفتاه أَنْ يَقْضِيَهُ عَنْهَا فكانت سنة بعده ) انتهى .

وفى رواية أن سعد بن عبادة توفيت أمه وهو غائب عنها قال : يا رسول الله أن أمى توفيت وأنا غائب عنها أينفعها شىء أن تصدقت به عنها , قال : نعم , قال : فانى أشهدك أن حائطى المخراف صدقة عنها ) انتهى .

وفى رواية أن رجلا قال للنبى، صلى الله عليه وسلم : أن أمى افتلتت نفسها وأراما لو تكلمت تصدقت افأتصدق عنها ؟ قال : نَمَمْ تَصَدَّقُ عَنْهَا ، انتهى . وفيه رواية بلفظ رواية المصنف .

قوله : ( سعد بن عبادة ) قال ابن حجر : هو الانصاري الخزرجي سيد الخزرج.

قوله: ( ان أمى ماتت ) يمنى ماتت وهو غائب قال ابن حجر : مى عسرة بنت مسعود. وقيل بنت سعد بن قيس بن عمر الانصارية خررجية ذكر ان سعد انها أسنلمت وبايعت وماتت سنة خسس والنبى، صلى الله عليه وسلم فى غيزوة دومة الجندل . وكان سعد بن عبادة معه . قال : فلما رجعوا جاء النبى، صلى الله عليه وسلم فَصَلَّ عَلَى قَبْرِهَا . الغ .

قوله: ( وعليها نذر . الخ ) ذكر ابن حجر : أن بعض الروايات : افيجزى عنها أن أعتق عنها ؟ قال : أُعْيِقُ عَنْ أُمِّكَ . قال : فافادت هذه الرواية بيان ما مو النذر المذكور وهو أنها نذرت أن تعتق رقبة فماتت قبل أن تفعل .

ويحتمل أن تكون نذرت نذرا مطلقا غير معين فيكون في الحديث حجة لمن أفتى في النذر المللق بكفارة يمين , والعتق أعلى كفارة الايمان فلذلك أمره أن

<sup>(5)</sup> نص العديث فى الايضاح ( ان النبىء صلى الله عليه وسلم مَرْ بِرَجُل فَانِم فِي الشَّمْسِ فَسَالَ عَلْهُ فَقَيلَ لَهُ السَّالَةِ والسلام : عَنْهُ فَقَيلَ لَهُ الهَ نَلَرَ انْ يَسُومَ وَلاَ يَجْلِس ، ولا يَتَكَلَّلُ ولا يَتَكَلَّم ، فَقال عليه الصلاة والسلام : لِيصُمْ وَيَجْلِسْ وَيَتَكِلُم ، فَإِنْ مَلْكِهِ مَا كَانَ طَاعَةٌ مِنَ الصِّيَامِ ) رواه البخارى وابو داود وابن ماجه ،

يمتق عنها ، وحكى ابن عبد البر عن بعضهم أن النذر الذي كان على والدة سعد صيام ، الغ . ورده ثم قال .

وفى حديث الباب من الغوائد جواز الصدقة عن الميت وأن ذلك ينفعه بوصول ثواب الصدقة اليه ولا سيما أن كان من الولد وهو مخصص لعموم قوله تعالى : 
وَإَنَّ لَيْسَ لِلْإِنْسَانِ إِلاَّ مَا سَعَى، (1). ويلتحق بالصدقة العتق عنه عند الجمهور خلافا للمشهور عند المالكية .

واختلف فى غير الصدقة من أعمال البر حل تصل الى الميت كالعج والصوم وقد تقدم شى، من ذلك فى الصيام . وفيه أن ترك الوصية جائز لانه صلى الله عليه وسلم لم يذم أم سعد على ترك الوصية قاله ابن المنذر .

وتعقب بأن الانكار عليها قد تعذر لموتها وسقط عنها التكليف. وأجيب بأن فائدة انكار ذلك ليتعظ غيرها ممن يسمعه فلما أقر على ذلك دل على الجواز.

وفيه ما كان الصحابة عليه من استشارة النبى، صلى الله عليه وسلم فى أمور الدين .

وفيه العمل بالظن الغالب .

وفيه الجهاد في حياة الام وهو محمول على أنه استاذنها :

وفيه السؤال عن التعمل والمسارعة الى عمل البر والمبادرة الى بسر الوالد . وأن الجهار الصدقة يكون خيرا من اخفائها . وهذا عند اعتبار صدق النية فيه . وأن للحاكم تحمل الشهادة في غير مجلس الحكم . نبه على أكثر ذلك أبو محمد ابن أبى جمرة وفي بعضه نظر لا يخفى . انتهى .

وقال فى محل آخر عند الكلام على هذا الحديث ايضا ما نصه : وفى الحديث قضاء الحقوق الواجبة على الميت . وقد ذهب الجمهور الى أن من مات وعليه نـ ذر مالى أنه يجب قضاؤه من رأس ماله وأن لم يوص الا أن وقع النذر فى مهرض الموت فيكون من الثلث .

وشرط المالكية والعنفية أن يوصي بذلك مطلقا واستدل للجمهور بقصية أم سعد هذه . الغ .

<sup>(1)</sup> سورة النجم ، الآية : 14 •

أقول: وعند أصحابنا أن كل وأجب لم يتمين صاحبه لا يجب على الورثة الا بالوصية ، واختلفوا أذا أوصى به هل يخرج من جملة المال أو من الثلث ، وظاهر كلام صاحب الايضاح رحمه الله يميل إلى الثاني ، والله أعلم .

قال ابن حجر : وفيه استفتاء الاعلم . وفيه فضل بر الوالدين بعد المــوت والتوصل الى براءة ما في ذمتهم .

واختلف أهل الاصول في الامر بعد الاستئذان هل يكون كالامر بعد العظر أولا فرجح صاحب المحصول أنه مثله والراجح عند غيره أنه للاستحباب كما رجح جماعة في الامر بعد الحظر أي المنع أنه للاستحباب الغ

(660) \_ (6) توله : (حرم الله عليه الجنة واوجب له النار) تقدم أن ذلك محمول على من مات عن غير توبة وتوبته أنما تصبع بدفع ذلك لصاحبه أو لورثته من بعده أو للفقراء والمساكين أن لم يعلم له صاحباً ولا وارثا لان كل مال مجهول سبيله الفقراء والمساكين كما هو معلوم . وهذا هو قول غير المتشددين وهو قول عمروس بن فتح رحمه الله قال : لان من شأن المسلمين أن لا يوئسوا أحدا من رحمة الله . والمشددون يقولون أنه قفل ضاع مفتاحه كما يقول ابن عباس رحمه الله في قتل المؤمن عبدا . والله أعلم .

قوله: ( وان كان شيئا يسيرا ، الغ ) ظاهر العديث يرد ما تقدم من تصريح ابن عبد السلام في القواعد بالفرق بين القليل والكثير ، اللهم الا أن يقال مراده الفرق بينهما في أنواع العذاب لا في أصل تحقيق العقاب وهو الظاهر والله أعلم،

وفى الحديث رد على قومنا فى عدم القطع لصاحب الكبيرة بالنار . وفى جواز خروجه منها ودخول الجنة : مع أن الحديث موجود عندهم كما تقدم ، ألا أنهم يعتلون بتقدن المشيئة كما هو دابهم فى ذلك ، ولولا التأويل لأشركوا ، والله أعلم (7) .

 <sup>(6)</sup> العديث رواه مالك في الموطا واحمد ومسلم والنسائي وابن ماجه من حديث ابي امامة الانصاري وقد تقدم ما يشبه في الباب من طريق ابن عباس •

<sup>(7)</sup> فقيه حجة على القطع بتعديب اهل الكبائر وان الجنة عليهم حرام ان لم يتوبوا ، وهى اليمين الغموس التى تقمس صاحبها في النار وهي من الكبائر الغمس التي ليس لهن كفارة وهن : الشرك بالله ، وقتل النفس بفي حق ، وبهت المؤمن ، والفرار يوم الزحف ، واليمين الغموس • افاده الشارح •

## الباب الخامس والاربعسون في الديسات والعقسل

661 \_ أبو عبيدة عن جابر بن زيد عن ابن عباس عن النبيء صلى الله عليه وسلم ، قال : « الدِّيَةُ مِائَةُ مِنَ الْإِبِلِ »

662 \_ ومن طريقه (1) أيضا عنه عليه الصلاة والسلام قال : « دِيَةُ الْمُرُأَةِ نِصْفُ دِيَةِ الرَّجُلِ » .

663 \_ ومن طريقه (3) أيضا عنه عليه الصلاة والسلام قال : « دِيَةُ الْخَطَالِ فِي ثَلَاثِةِ أَعْوَامٍ كُلَّ سَنَةٍ ثُلُثُ الدِّيَةِ وَدِيَةُ الْعَمْدِ فِي عَامٍ وَلَاَ سَنَةٍ ثُلُثُ الدِّيَةِ وَدِيَةُ الْعَمْدِ فِي عَامٍ وَ وَاحِـدِ » .

664 ـ ومن طريقه أيضا عنه عليه الصلاة والسلام ، قال : « الْمُسْلِمُونَ تَتَكَافَا دِمَاوُهُمْ وَأَمُوالُهُمْ بَيْنَهُمْ حَرَامُ وَهُمْ يَدُ عَلَى مَنْ سَوْاهُمُ يَسْعَى بِنِمَّتِهِمْ أَذْنَاهُمْ وَيَرُدُ عَلَيْهِمْ أَقْصَاهُمْ ، وَلا يُقتَلَلُ مَسْلِمٌ بِكَافِرٍ ، وَلا يَرِثُ الْكَافِرُ الْمُسْلِمَ وَلا اللهُ ا

قال الربيع: تتكافؤ دماؤهم أى هم سواء فى الدية والقتل وهم يد على من سواهم أى هم أقوى وأفضل من غيرهم يسعى بذمتهم أدناهم أى اذا أعطى أدنى رجل من المسلمين المهد لزمهم ويد عليهم أقصاهم أي من رد المهد من المسلمين كان رادا ، قال جابر: إلا باتفاق (3) الامام أو جماعة (4) أهل الفضل فى الاسلام .

<sup>1)</sup> أوله : ومن طريقه أى ابن عباس بالسند للتقدم وذكره في نسخة القطب،

<sup>(2)</sup> قوله : ومن طريقه يعنى ابن عباس بالسند المتقدم وذكره في نسخة القطب وكذا العديث الذي يليه مذكور في نسخة القطب لكن سقط منها ابن عباس ، والصواب ذكره كما هنا •

<sup>(3)</sup> ان يتفق •

<sup>(4)</sup> وجماعة

665 ـ أبو عبيدة قال: سمعت عن أبى هريرة قال: ان امرأتين من هذيل رَمَتُ إِحُدَاهُمَا الْأُخْرَى فَطَرَكَتُ جَنِيناً مَيِّتاً فقضى فيه رسول الله صلى الله عليه وسلم بينهما بِغُرَّةٍ عَبْدٍ (5) أَوْ أَمَةٍ .

#### **☆ ☆ ☆**

61 ، 62 ، 63 \_ قال ابن حجر : الديات بتخفيف التحتانية جمع دية مشل عدات وعدة وأصلها وَدُيّة بفتح الواو وسكون الدال . تقول ودى القتيل يديه اذا أعطى وليه ديته وهى ما حصل فى مقابلة النفس . وسمى دية تسمية بالمصدر. وفاؤها محدوفة والها، عوض ، وفى الامر (د) ، القتيل بدال مكسورة فحسب ، فان وقفت قلت (دِهُ) ، الغ .

وعطف العقل على الديات من عطف المرادف. قال فى الصحاح: والعقل الدية قال الاصمعى: : وأنما سميت بذلك لان الابل كانت تعقل بغناء ولى المقتول ثم كثر استعمالهم هذا حتى قالوا: عقلت المقتول اذا أعطيت ديته دراهم ودنانير، الخ 61 \_ قوله \_ (الدية مائة من الابل) قال صاحب القواعد رحمه الله: وفي أثر أصحابنا قيمة كل ناقة أربعة دنانير وجملة ذلك اربعمائة دينار ذهبا مسككا. الخ والذي ذكره رحمه الله قول لبعض أصحابنا

قال في كتاب الاحكام للديوان مُؤَخِراً لهذا القول، وقضى عسر بن الخطاب رضي الله عنه في الدية على أهل الابل بمائة ناقة . وعلى أهل البقر بمائتى بقرة . وعلى أهل الشاة بالف شاة . وعلى أهل الحلل بمائتى حلة يمانية ازار وردا، . وعلى أهل الورق عشرة آلاف درهم وقيــل اثنى عشر ألفا .

وفى الذهب اختلاف فى الدية : قال بعض : الف دينار فعلى هذا نقول لكل ناقة عشرة دنائير بالقيمة ، ومن قال : خمسمائة دينار قومت النوق بخمسسة دنائير لكل ناقة ، ومن قال الدية اربعمائة دينار جعل قيمة كل ناقة اربعة ، الخمفت المتحدد بالف دينار وبذلك جهزم ابن وصاف رحمه الله وعليمه قومنا والله اعلم .

<sup>(5)</sup> عبدا

664 \_ قوله : ( دية الخطأ في ثلاثة أعوام ) يعنى أذا كانت كاملة .

قال صاحب القواعد رحمه الله : وتجب دية الخطأ على العاقلة يعنى وليس على الجانى منها شيء ولكن عليه جمعها في قول بعضهم وقيل غير ذلك فليراجع الديوان . وهي في ثلاث سنين ، والنصف يؤدي في عامين . والثلث في عام واحد انتهى .

ودية الخطاعلى خمسة أجزاء عشرون بنت مخاض وعشرون ابن لبون وعشرون بنت لبون وعشرون حقة وعشرون جذعة وتمسى مخفنة .

قوله: (دية المد في عام واحد) وتسمى مغلظة تؤخذ أَثُلاَثاً ثلاثون حقه . وثلاثون جذعة , وأربعون خلفة في بطونها أولادها وهذا اذا اختار ولى الدم أخذ الدية فان قتل العمد يتغير فيه الولى بين القتل والعفو واخذ الدية والعفو أفضل.

ويجوز أن يعفو عن بعض الدية وأذا عفا بعض الورثة دون بعض امتنسم القصاص وتعينت الدية , ويجوز القود في الظهور والكتمان , وكذلك أخذ الدية ولا يلزم العاقلة منها شيء .

والتخيير بين الامور الثلاثة من خصوصيات هذه الامة لان اهل التوراة كتب عليهم القصاص البتة وحرم العفو وأخذ الدية ، وعلى أهل الانجيل العفو وحسرم القصاص والدية وخيرت هذه الامة بين الثلاثة توسعة عليهم وتيسيرا والله أعلم.

<u>664 - قوله</u>: المسلمون تتكافأ دماؤهم) يعنى بالهمز قال فى الصحاح: والتكافؤ الاستواء, ويقال: ( المُسْلِمُونَ كَتِكَافاً دِمَاؤُهُمُّ, الغ) والمراد بالمسلمين هنا الموحدون فيقتل اشرف من يكون من الموحدين فى ادنى من يكون منهم لكن بشرط التساوى من كل الوجوم.

قال فى القواعد: لان العر لا يقتل بالعبد ولا المسلم بالمشرك حرا كان المسلم أو عبدا لكن عليه الدية اذا كان حرا. وصلى مسول العبد القائسل قيمته ان كان المشرك المقتول معاهدا. إلى أن قال.

وقولنا : ( مسن كل الوجسوه ) لان الرجل لا يقتل بالمرأة في قول بعضهم حتى يؤدى أولياؤها نصف الدية . وأما أن قتلها

فتكا فانه يقتل بها من غير رد شيء كان القاتل لها واحدا أو أكثر كما فعل عمر رحمه الله قتل ثلاثة رجال بامرأة اشتركوا في قتلها . الى أن قال .

فى معنى الفتك أن يأتيه القاتل فى مكانه وهو غافل لا يرى أنه يريد به بأسا فيقتله مفاجأة الى آخره . والظاهر أنه يقتل بها فى الغدر أيضا ومعناه أن يعطيه الإمان فيقتله قال فى القواعد : وهو شر هذه الوجوه .

قوله : ( وأموالهم بينهم حرام ) تقدم فيما كتبناه في كتاب الحج أنه صلى الله عليه وسلم خطب الناس يوم النحر . فقال : ( أَيُّهَا النَّاسُ أَيُّ يَوْمٍ مَذَا ) . الله عليه وسلم خطب الناس يوم النحر . فقال : ( أَيُّهَا النَّاسُ أَيُّ يَوْمٍ مَذَا ) . الى أن قال . فَإِنَّ حِمَّامٌ مَكَالًمٌ مَذَا فِي شَهْرِكُمْ مَذَا . الى أن قال . لاَ تَرْجِمُوا بَعْدِي كُفَّارًا يَضْرِبُ بَعْضُكُمْ وَقَابَ بَعْضِ ، والله أعلم .

قوله: ( ولا يقتل ذو عهد فى عهده ) الرواية فى البخارى عن النبى صلى الله عليه وسلم : ( مَنْ قَتَلَ مُعَامِدًا لَمُ يَرَحُ رَائِحَةَ الْجَنَّةِ وَانِّ رِيحَهَا تُوجَدُ مِنْ مَسِيرَةِ أَرْبَعِينَ عَامًا ) وفى بعض الروايات ( مَنْ قَتَلَ نَفْسًا مُعَامِدَةٌ بِغَيْرٍ حَلِّهَا حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ ) .

قال ابن حجر : قوله : (لم يرح) بفتح اليا، والرا، وأصله يراح أى وجد الريح . وحكى ابن التين ضم أوله وكسر الرا، قال . والاول أجودوعليه الاكثر . وحكى ابن الجوزى ثالثة وهى فتح أوله وكسر ثانيه من راح يريح . والله أعلم ، انتهدى .

وذكر في محل آخر في قوله: ( من مسيرة أربعين عاما ) روايات منها ( مِنْ مَسِيرَةِ مَاكَبُونِ مَنْ عَاماً ) روايات منها ( مِنْ مَسِيرَةِ مِاكَةِ عَامٍ ) ومنها ( حَسُسُوائَةِ عَامٍ ) ومنها ( مِنْ مَسِيرَةِ مِاكَةِ عَامٍ ) ومنها ( مِنْ مَسِيرَةِ مِاكَةِ عَامٍ ) ومنها ( مِنْ مَسِيرَةِ اللّهِ عَامٍ ) ثم قال : وهذا اختلاف شديد وذكر للعلماء في ذلك توجيهات في كيفية الجمع ثم قال : قلت : والذي يظهر لى في الجمع أن يقال أن الاربعين أقل زمن يدرك فيه ربع الجنة من في الموقف . والسبعين فوق ذلك أو ذكررت للمبالغة والالف أكثر من ذلك . ويختلف ذلك باختلاف الاشخاص والاعمال فين أدركه من المسافة البعدي أفضل مين أدركه من المسافة القربي

وقد أشار الى ذلك شيخنا فى شرح الترمذى فقال: والجمع بين هـــــــذه الروايات أن ذلك يختلف باختلاف الاشخاص بتفاوت منازلهم ودرجاتهم ، الى أن قال ، ونقل ابن بطال أن المهلب احتج بهذا الحديث على أن المسلم أذا قتل الذمي أو المعاهد لا يقتل به للاقتصار فى أمره على الوعيد الاخروى دون الدنيوى ، الغ.

قوله: ( ولا يقتل مسلم بكافر ) هذا هو مذهب الجمهور ، واستثنى منه مالك الذمي اذا قتل غيلة فانه يقتل به .

وخالف الحنفية الجمهور فقالوا: يقتل المسلم بالذمي اذا قتله بغير استحقاق. ولا يقتل بالمستأمن (6) .

وعن الشمعبي والنخمي يقتل باليهودي والنصراني دون المجوسي .

والصحيح ما ذهب اليه الجمهور لان العبرة بعموم اللفظ حتى يقوم دليك على التخصيص . ولان الحكم الذى يبنى فى الشرع على الاسلام والكفر انما هو لشرف الاسلام أو لنقص الكفر أولهما جميعا فان الاسلام ينبوع الكرامة والكفسر ينبوع الهوان . انتهى ، المراد ملخصا من ابن حجر .

قوله: ( ولا يرت الكافر المسلم ولا المسلم الكافر ) والمراد بالكافر هنا المشرك وهو من ليس بموحد مطلقا وبالمسلم الموحد أما المشرك فانه لا يرث وليه المسلم اتفاقا اذا قسم المال قبل اسلامه واما اذا أسلم قبل القسمة فالجمهور من قومنا على أنه لا يرثه أيضا قالوا : لان عموم الحديث يتناوله فمن قيد عدم التوارث بالقسمة احتاج الى دليل ولان الميراث يستحق بالموت فاذا انتقل عن ملك الميت بموته فقد استحقه الذي انتقل اليه ولو لم يقسم .

ودهب أحمد الى أنه أذا أسلم قبل القسمة ورث ترغيبا له في الاسلام أقـول وهو مذهب أصحابنا الا في الزوجين .

قال الشبيخ اسماعيل رحمه الله : مسألة وأما أن اسلم المشرك على مال فأدركه

<sup>(6)</sup> كذا ورد في ابن حجر وهو قول غريب فكيف يقتل المسلم بالذمي ولا يقتل بالمستامن والمستامن المستامن والمستامن اولى من يجب انبوفي له بالوعد وان يعترم ، تامل •

قبل أن يقسم فأن له ميراثه منه . قال أصحابنا ما خلا الزوجين فأنهما لا يدركان شيئا قسم أو لم يقسم (7) انتهى .

وأما المسلم فانه لا يرت وليه الكافر ايضا عند الجمهور لممسوم الحديث ، وذهب معاذ بن جبل رحمه الله ومعاوية من الصحابة وسعيد بن المسيب ومسروق والاوزاعي من التابعين الى أنه يرثه واحتجوا بقوله صلى الله عليه وسلم : ( الْإِسْلَامُ يَعْلَى عَلَيْهِ ) وفي بعض الروايات ( الْإِسْلَامُ يَزِيدُ وَلَا يَنْقُصُ ) وشبهوه أيضا بالنكاح حيث لنا أن نتزوج من نسائهم ولا يحل لهم المسلمات .

قال ابن حجر ﴿ وحجة الجمهور انه قياس في معارضة النص وهو صريح في المراد ولا قياس مع وجوده ، وأما العديث فليس نصا في المراد بل هو معمول على أنه يفضل غيره من الاديان ولا تعلق له بالارث ، وقد عارضه حديث آخر وهو أن التوارث متعلق بالولاية ولا ولاية بين المسلم والكافر لقوله تعالى : « لَا تَتَخِذُوا الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى أَوْلِياءً بَعْضِهُمْ أَوْلِياءً بَعْضِ » (8) . إلى أن قال .

وفيه قول ثالث وهو الاعتبار بقسمة الميراث جاء ذلك عن عمر وعثمان جميعا وعن عكرمة والحسن وجابر بن زيد وهو رواية عن أحمد . النم .

تنبيه قال الشيخ اسماعيلُ رحمه الله : مسالة وكذلك لا يجزى التوارث بين أهل الملل ان تحاكموا الينا أصلا كاليهود والنصارى والمجوس انتهى .

وعند غيرنا فى ذلك خلاف فذهب الشافعية والحنفية الى أن الكفر كله ملتة واحدة فيقع التوارث بينهم , وذهب المالكية والحنابلة الى أن النصارى ملة ، واليهود ملة , وما عداهما ملة .

<sup>(7)</sup> وذلك لان العصمة تنقطع بالوت عندنا وهو سبب عارض في المراث ليس احد منهمأيرتلقرابتـه ومثل لذلك شارح النيل رحمه الله بعد أن أورد العبارة وذلك أن يعوت المسلم فتسلم زوجتــه الكتابية قبل قسم تركته ، أو يعوت أحد الزوجين الكافرين فيسلم الأخر ، أو يسلم أحدهما فيموت الأخر .

ر8) سورة الماثلة ، الآية : 51 ·

واختلفوا أيضا في الحربي والذمي هل يجرى بينهم أو لا . واختلفوا أيضا في مال المرتد اذا قتل أو مات هل هو لبيت مال المسلمين وهو قول أهل العجاز, أو لقرابته المسلمين وهو قول أهل العراق. قال الشميخ اسماعيل رحمه الله : لان لهم فيه سببين القرابة والاسلام . انتهى ، وفروع المسألة كثيرة ومحلها كتب الفرائض.

قوله: ( وهم يد على من سواهم ) أى هم أقوى وأفضل من غيرهم ، فيه أشارة الى أن اليد هنا بمعنى القوة لانها من جملة معانيها . قال في الصحاح : واليسد القوة . وأيده الله أى قواه . وما بغلان يدان أى طاقة . قال تعالى : « والسَّمَاءَ بَتَيْنَاهَا بِأَيْدٍ . الخ ، (9) وبالغ صلى الله عليه وسلم في قوتهم على غيرهم حتى صاروا كأنهم نفس القوة على حد ( خُلِقَ الإِنْسَانُ مِنْ عَجَلٍ ) وقولهم " ( زيد عدل)

وقوله: ( فانما هي اقبال وادبار ) وأما التأويل أو تقدير المضاف فذكروا أنه معنى مفسول وكلام عامي مرذول لانه يفوت المبالغة . والله أعلم .

قوله: ( يسعى بنمتهم ادناهم ) هكذا بوب له فى البخارى حيث قال : (باب ذمة المسلمين وجوارهم واحدة يسعى بها ادناهم) ثم ساق الحديث ، ولفظه بعد ذكر الاسناد ( خطبنا على فقال : مَا عِنْدَنَا كِنَابٌ نَقْرَوُهُ إِلاَّ كِنَابَ اللَّهِ تَعَالَى . بعد ذكر الاسناد ( خطبنا على فقال : مَا عِنْدَنَا كِنَابُ نَقْرَوُهُ إِلاَّ كِنَابَ اللَّهِ تَعَالَى . وَمَا فِي الْجِواحَاتُ وأَسنَانُ الإبل وَالْدِينَةُ حَرَامٌ مَا بَيْنَ عِيرٍ اللَّ كَذَا فَعَنْ أَحُدَثَ فِيهَا خَدَثًا أَوْ آوَى فِيهَا مُحْدِثًا فَعَلَيْهِ لَمُنَةُ اللَّهِ وَاللَّاثِكِيةِ مِثْلُ ذَلِكَ عَلَى مُولِيهِ فَعَلَيْهِ مِثْلُ ذَلِكَ ) . انتهى . وَنَشَّةُ النَّهُ عِنْ مُولِيهِ فَعَلَيْهِ مِثْلُ ذَلِكَ ) . انتهى .

والمراد بقوله: (ومن تولى غير مواليه ولا، المتق فلا يجوز للعتيق أن ينتسب في عتقه الى غير من اعتقه لان الولاء لحمة كلحمة النسب فمن فعل ذلك كان بمنزلة من ادعى الى غير أبيه وهو معنى قوله صلى الله عليه وسلم في بعض الاحاديث: (أو ضنين في ولا، وقرابة).

وقوله في البخاري: فمن أخفر بهمزة القطع والخاء المعجمة والغاء اي نقض العهد يقال أخفرته نقضت عهده وخفرت به بغير الف أمنته . انتهى . من ابن حجر.

<sup>(9)</sup> سورة الذاريات ، الآية : 47

قوله ( اذا أعطى رجل من المسلمين العهد فليزمهم , النم ) قال ابن حجر : في معنى ذلك بعبارة أوضع وذمة المسلمين واحدة أى أمانهم صحيح فاذا أمن الكافر واحد منهم حرم على غيره التعرض له ، وللامان شروط معروفة .

وقوله: ( يسمى بها ) أى يتولاها ويذهب ويجي، والممنى أن ذمة المسلمين سوا، صدرت من واحد أو أكثر شريف أو وضيع فاذا أمن واحد من المسلمين كافرا أو أعطاه ذمته لم يكن لاحد نقضه فيستوى في ذلك الرجل والمرأة . والحر والعبد . لان المسلمين كنفس واحدة . الخ .

وقال في محل آخر ﴿ ودخل في قوله : (أدناهم) أي أقلهم كل وضيع بالنص وكل شريف بالفحوى فدخل في أدناهم المرأة والعبد والصبي والمجنون ، فأما المرأة فتقدم في الباب قبله ويعنى به قوله صلى الله عليه وسلم : (أجرنا من أجرت يا أم هاني ) .

قال : وأما العبد فأجاز الجمهور أمانه قاتل أم لم يقاتل . وقال أبو حنيفة : أن قاتل جاز أمانه ولا فلا . وقال سحنون : أذا أذن له سيده في القتال صحح أمانه وألا فلا .

وأما الصبي فقال ابن المنذر : أجمع أهل العلم أن أمان الصبى غير جائــز ، قال : قلت وكلام غيره يشعر بالتفرقة بين المرامق وغيره . وكذلك المميز الـــذى يعقل والخلاف عن المالكية والحنابلة .

وأما المجنون فلا يصبح أمانه بلا خلاف كالكافر , لكن قال الاوزاعي : أن غزا الذمي مع المسلمين فأمن أحدا فأن شاء الإمام أمضاه والا فليرده الى مامنه .

وحكى ابن المنذر عن الثورى انه استثنى من الرجال الاحرار الاسير في أرض الحرب فقال : لا ينفذ أمانه . الخ .

665 \_ قوله : ( ان امراتين من مذيل. الغ ) ومثله رواية البخارى من طريق أبى هريرة ايضا مع زيادة لفظها ( افْتَتَلَتِ الْمُرَآتَانِ مِنْ هذيل فَرَمَتُ إِحْدَاهُمَا اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ اللَّهُ عَلَيْتَهُا وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَالَعْمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

وفيه رواية أخرى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قضى فى جنين أمرأة من بنى لحيان بغرة عبد أو أمة ثم أن المرأة التى قضى عليها بالغرة توفيت فقضى رسول الله صلى الله عليه وسلم أنَّ مِيراتِهَا لِبَنِيها وَزُوْجِها . وَأَنَّ النَّمَّلُ عَلَى عصبَتِها)

قال ابن حجر: ولحيان بطن من هذيل وهاتان المرأتان ضرتان عند حمدل ابن النابغة الهذيلي . الى أن قال . رواية عن غيره ، قال كان فينا رجل يقال له حمل بن مالك بن النابغة له امرأتان احداهما هذلية والاخرى عامرية فضربت الهذلية بَطْنَ العامرية . النج ) .

قوله: ( رمت احداهما الاخرى ) أى بحجر فى بعض الروايات ، وزاد بعضهم فَأَصَابَ بَطُنَهَا وَهِيَ حَامِـلٌ .

وفى بعضها ضَرَبَتِ أَمْرَاةٌ ضَرَّتُهَا بِعَمُودِ فَسُطَاطٍ وَهِيَ حُبْلَي فَقَتَلَتْهَا .

قوله: ( فطرحت جنينا) قال ابن حجر : الجنين بجيم ونونين وزن عظيم حمل المراة ما دام فى بطنها سمى بذلك لاستتاره , فان خرج حيا فهو ولد أو ميتا فهو سقط , وقد يطلق عليه جنينا .

قال الباجى فى شرح الموطأ : الجنين ما القته المراة مما يعرف أنه ولد سواء كان ذكرا أم أنثى ما لم يستهل صارحا . انتهى .

قوله: ( فقضى دسول الله صلى الله عليه وسلم بينهما بغرة ، النع ) في بعض الروايات فقال : ( وَلِيُّ المراةِ كيف أغرم يا رسول الله من لاَ أَكُلَ وَلاَ شَرِبَ ولا نَطَقَ ولا اسْتَهُلُّ فمثل ذلك يُطُلُّ ؟ فقال النبى، صلى الله عليه وسلم : ( إِنَّمَا هَذَا مِنْ الْحَوَانِ الْكَهَانِ ) . الى أن قال .

ثم ان المرأة التي قضى عليها بالغرة توفيت فقضى رسول الله صلى الله عليه وسلم بأن ميراثها لبنيها وزوجها ، وأن المقل على عصبتها .

وفى رواية : فقال انَّ لَهَا وَلَداً هُمْ سَادَةُ الْحَيِّ وَهُمْ اَحَقُّ أَنْ يُمُقَلُوا عَنْ اَتُهِمْ فقال : ( بَلْ أَنْتَ اَحَقُّ ان تُعْقَلُ عَنْ اُخْتِكَ مِنْ وَلَدِهَا ) قال : ما لي شىء فقال : يا حمل ــ وهو يومئذ على صدقات هذيل وهو زوج المراة وابو الجنين ــ اَقْبِضْ مِنْ صَدَقَاتِ هُذَيْل الى ان قال في رواية آخري . قالوا: ما له شي، الا أن تعينه من صدقة بنى لحيان فاعانه بها فسعى حمسل عليها حتى استوفاها , الى أن قال في رواية أخرى . فقضى أن الدية على عاقلة للرأة وفي الجنين غرة عبد أو أمة أو عشر من الابل أو مائة شأة , الى أن قال .

والغرة في الاصل البياض يكون في جبهة الفرس وقد استعمل للآدمي في الحديث المتقدم في الوضو، الى أن قال ، وتطلق الغرة على الشئ النفيس آدميا كان أو غيره ذكراً كان أو أنثى ، وقيل أطلق على الآدمي غرة لكونه أشرف العيوان فان محل الغرة الوجه والوجه أشرف الاعضاء .

وقوله فى الحديث : ( غرة عبد او أمة ) قال الاسماعيلى : قراءة العامــــة بالاضافة وغيرهم بالتنوين ، وحكى القاضى عياض الاختلاف . وقال : التنوين أوجه لانه بيان للفرة ما هى . وتوجيه الآخر أن الشيء قد يضاف الى نفسه لكنه نادر .

وقال الباجى : يحتمل أن تكون (أو) شكًّا من الراوي في تلك الواقعـــة المخصوصة ، ويحتمل أن تكون للتنويع وهو الإظهر .

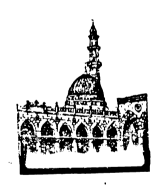
وقيل المرفوع من الحديث قوله : بغرة وأما قوله : عبدا أو أمة فضك من الراوي في المراد بها . قال : قال مالك : الحمران أولى من السودان في هذا .

وعن أبى عمرو بن العلاء قال : الغرة عبد أبيض أو أمة بيضاء فلا يجزى فى دية المجنين سوداء أذ لو لم يكن فى الغرة معنى زائد لما ذكرها ولقال : عبد أو أمة . ويقال : أنه أنفرد بذلك .

وسائر الفقها، على الاجزاء فيما لو أخرج سوداء . وأجابوا بأن المعنى الزائد كونه نفيسا فلذلك فسره بعبد أو أمة لان الآدمي أشرف الحيوان . ألى أن قال .

وعلى قول الجمهور فاقل ما يجزى من العبد والامة ما سلم من العيوب التي يثبت بها الرد في البيع ، لان المعيب ليس من الخيار . واستنبط الشافعي من ذلك أن يكون منتفعا به فشرط أن لا ينقص عن سبع سنين لان من لم يبلغها لا يستقل غالبا بنفسه فيحتاج إلى التمهد بالتربية فلا يُجْبَر المستحق على اخذه الخ. فذكر الخلاف في منتهي سنه ثم قال .

والراجع كما قال ابن دقيق الميد : أنه يجزى ولو بلغ الستين أو أكثر منها ما لم يصل الى عدم الاستقلال بالهرم أي كما هو مذهب أبى حنيفة . والله أعلم . واستدل به على عدم وجوب القصاص فى القتل بالمثقل لانه صلى الله عليه وسلم لم يأمر فيه بالقود وانما بالدية وأجاب من قال به ، الغ ، فذكر جواب ونظر فيه ثم قال : فأن الذى يظهر أنه أنما لم يوجب فيه القود لانها لم تقصد قتلها وشرط القود العبد وهذا أنما هو شبه العبد فلا حجة فيه للقتل بالمثقل ولا عكسه انتهى يعنى ولكونه شبه العبد قضى فيه بالدية وعلى هذا فتمثيل الشيخ اسماعيل رحمه الله لشبه العبد بما لو ضربه بريشة مثلا فمات شدة عظيمة فانه يقتضى أن مثل هذا يقتص منه مع أن الحديث صريح فى الدية فقط . والله اعلم .



### البساب السادس والاربعسون في المسواريت

666 \_ أبو عبيدة عن جابر بن زيد عن ابن عباس عن النبيء صلى الله عليه وسلم ، قال : « الْوَلاَءُ كُمُّةً كُلُعُمَةً النَّسَبِ » .

منه عليه عبيدة عن جابر بن زيد عن ابن عباس عنه عليه الصلاة والسلام ، قال : « لا وَصِيَّةً لِوَارِثِ » .

668 ــ ومن طريقه عنه عليه الصلاة والسلام : « لَا يَسَرِثُ الْقَاتِلُ الْقَتُولَ عَمْداً كَانَ الْقَتْلُ أَوْ خَطَاً » .

669 ـ أبو عبيدة عن جابر عن عائشة رضي الله عنها قالت حين توفى رسول الله صلى الله عليه وسلم: أَرَادَ نِسَاوُهُ أَنَّ يَبْعَثْنَ عُشَانَ بْنَ عَفَانِ إِلَى أَبِى بَكْرِ يَسْأَلْنَهُ مِيرَاتُهُنَّ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَلْت لَهِن : أَلَيْسَ قَدْ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقُوْ صَدَقَةً ». وَسَلَّمَ : « نَعْنُ مَعَاشِرَ الْأَنْبِيَاءِ لاَ نُورَثُ ، مَا تَرَكْنَاهُ فَهُو صَدَقَةً ». وعنها قالت : كان في بريرة ثلاث سنن المديث (1) .

670 ـ أبو عبيدة عن جابر عن أبى هريرة قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « لا يقسم وَرَثَتِي دِينَارًا وَلاَ دِرْهَمًا مَا تَرَكْتُ بَعْدَ نَفَقَةِ نِسَائِى وَمَوُّونَةِ عَامِلِي فَهُوَ صَدَقَةٌ » .

671 \_ أبو عبيدة عن جابر بن زيد قال : بلغنى عن أسامة ابن زيد قال : « لاَ يَسَسِرُ ثُلُ الله عليه وسلم : « لاَ يَسَسِرُ ثُلُا الْمُسُلِمُ وَلاَ الْمُسُلِمُ الْكَافِرَ » . قال الربيع يعنى بالكافر ما منا المشرك .

### \* \* \*

 <sup>(1)</sup> قوله : العديث اشارة الى تقدمه آخر كتاب الطلاق وكانه اشار بذكره ها هنا الى ثبوت الميراث بالولاء، والله اعلم -

والمواديث جسم مبرَاث بمعني الارث وحبو لفة الاصل والبقية ومنسه المحديث ( أثبُنُوا عَلَى مَشَاعِرِكُمْ فَإِنْكُمْ عَلَى أَرْثِ أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ ) اي أصله وبقية منه وكذلك قوله عليه الصلاة والسلام في الدعاء : ( وَأَجْعَلُهُا الْوَارِثَ مِنَا ) اي الباقين معنا الى المنات .

وشرعا (حق قابل للتجزى، يثبت لمستحق بعد موت من له ذلك لقرابـــة بينهما ) وله اسباب وموانع .

. فاسبابه عندنا نكاح وهو عقد الزوجية الصحيح وان لم يحصل وطء ولا خلوة. وقرابة وهي الابوة والبنوة والادلاء بأحدهما .

وموانعه ثلاثة : أحدها الرق وهو عجز حكمى يقوم بالانسان بسبب الكفر وهو مانع من الجانبين فلا يرث الرقيق ولا يورث ، والثانى : القتل وسياتى الكلام عليه . والثالث : اختلاف الدين بالكفر والاسلام وقد تقدم الكلام عليه .

 $\frac{666}{660}$  توله: (الولاء لحمة كلحمة النسب) بقية الحديث عند قومنا (لا يُبكُعُ وَلاَ يُوهَبَ ) في الصحاح ويقال بينهما ولاء بالفتح أى قرابة . والولاء ولاء العتق . وفي الحديث نهى عن بيع الولاء وعن هبته .

وفسره ابن حجر بما لا يناسب المذهب عندنا حيث قال: والولاء بالفتح والمد حق ميرات المعتق بالفتح , النع ، واللعمة بالضم القرابة كذا في الصحاح .

والولاء لا يورث به عندنا . قال الشيخ اسماعيل رحمه الله : والمعمول به عند أصحابنا أن ميراث المولى أذا لم يخلف عصبة ولا ذا رحم أن ماله يقسم في جنسه من المسلمين . إلى أن قال .

ولا يرثه مواليه الذين عتقوه لانه لا قرابة بينهم ولا رحم الا ان كانوا مـــن جنسه فهم أولى بميراثه على ما ذكره ابن جعفر في كتابه , الى ان قال .

وعند مشائخ الجبل أن المولى يورث ماله بالسبق أعنى من سبق اليه من الموالى فهو أحق به (1) ، والله أعلم ، انتهى .

أقول وهذا ظاهر في غير الزوجين وأما هما فان مات منهما ورث الآخر جميع ماله بقاعدة أخرى وهو أن من له سهم أحق ممن لا سهم له وهذا ظاهر أيضا فيما اذا لم يوص بماله لأحد .

<sup>(1)</sup> كان يعمل بهذا في ميزاب ايضا لُم اتفق اعضاء مجلس عمى سعيد على عدم العمل بهذا القول ، وانه يورث بالولاء ،

قال أبو اسحاق رحمه الله ولا يرث الجنس عند من يقول بتوريته الا بوجود ثلاث خصال أحدما أن لا يخلف رحما من المعروفين في النتسب بينه وبينهم ، الثانية : أن لا يخلف زوجا أو زوجة ، الثانية : أن لا يوصى بماله كله لاحد ممن تجوز له الوصية . أنتهى .

وذكر عبنا أحمد بن سعيد الشماخى رحمه الله في كتاب السير عن بعض المشائخ ولا أستحضره الآن أنه قال: في المولى أذا كان يعقل عنى وأعقل عن فانى أرثه. والله أعلم فليراجع .

قوله في بقية الحديث: ( لا يباع ولا يوهب) قال ابن حجر: وقال ابن بطال: أجمع العلماء على أنه لا يجوز تحويل النسب فاذا كان حكم الولاء حكم النسب فكما لا ينتقل النسب لا ينتقل الولاء وكانوا في الجاهلية ينقلون الولاء بالبيع وغيره فنهى الشرع عن ذلك .

وقال ابن عبد البر اتفق الجماعة على العمل بهذا الحديث الا ما روى عـن ميمونة أنها وهبت ولاء سليمان بن يسار لابن عباس .

قال\ابن العربى معنى : ( الولاء كلحبة النسب ) أن السيد أخرجه بالحرية الى النسب حكما كما أن الاب أخرجه بالنطقة الى الوجود حسا لأن العبد كان كالمدوم في حق الاحكام لا يقضى ولا يلى ولا يشهد فأخرجه سيده بالحرية الى وجود هذه الاحكام من عدمها . فلما شابه حكم النسب أنيط بالمتق فذلك جاء ( انما الولاء لمن أعتق ) والحق برتبة النسب فنهى عن بيعه وعن هبته , الغ .

أقول وتفسير الولاء بهذا لا يناسب المذهب لانه لا يقتضى الميراث . والله أعلم .

ثم قال الا واختلف فيمن اشترى نفسه من سيده كالمكاتب فالجمهور على أن ولاء في الا ولاء عليه. الخ. الول هذا هو مذهب استحابنا والله اعلم .

 $\frac{667}{100}$  وصية لوارث ) المناسب الاقتصار عليه في بساب الوصية ولفظه في كتب قومنا سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول في

<sup>(2)</sup> رواه الغمسة الا النسائي •

•  $\frac{668 - (3)}{3}$  و لا يرث القاتل المقتول عبدا كان القتل أو خطأ ) املم ان القتل مانم للقاتل فقط لا المقتول فانه قد يرث قاتله . .....

واختلفوا في القاتل: فعند الشافعي: لا يرث من له دخل في القتل ولو كان بعق كمقتص وامام وقاض وجلاد بأمرهما أو احدهما وشاهد ومزك ولا مدخــل للمفتى وان كان على معين لانه غير ملزم بخلاف القاضي.

وعند الحنفية : كل قتل اوجب الكفارة منع الارث وما لا فلا ، الا القتل الممد المدوان فانه لا يُوجب الكفارة عندهم ومع ذلك يمنع الارث .

وعند الحنابلة : كل قتل مضمون بقصاص أو بدية أو بكفارة يمنع المسيرات والا فعلا .

وعند المالكية « يرث قاتل الخطأ من المال دون الدية ، ولا يرث قاتل المدوان لان من استعجل بالشيء قبل أوانه عوقب بحرمانه .

والذى نسبه الشيخ اسماعيل رحمه الله فى كتاب الفرائض للمالكية أن القاتل يرث فى الدية حيث قال : المانع الثالث القاتل فلا يرث القاتل وليه اذا قتله عمدا أو خطأ لا من الدية ولا من التركة خلافا لاهل المدينة فى توريثهم القاتل من دية المقتول أذا قتله خطأ ، الخ ، والمنصوص عليه فيما رأيناه مسن كتبهم ما تقدم من أنه يرث في المال دون الدية ولعل ما ذكره سبق قلم أو قول لبعضهم .

وعندنا كل قتل لا يحل له ويوجب الدية أو القود يمنع الميرات والوصية المواه وليه بنفسه أو اشترك مسمع غيره . أو كان بامره لمن يوجب عليه الديسة والقود كأولاده وعبيده وجميع من كان تحت أمره . أو ضيع تنجيته فوجبت عليه الدية بأن أشرف على الهلاك وكان ممن تجب عليه تنجيته .

<sup>(3)</sup> رواه الغمسة تتمة للعديث السابق لا وصية لوارث وصععه البغاري ٠

واما كل قتل يحل للقاتل بوجه من الوجوه كقتل قاتل وليه او من بغى عليه أو من طعن في دين المسلمين أو المرتد أو ما أشبه ذلك فأنه لا يمنع الوصيــة والميرات كما يؤخذ من كلام صاحب الايضاح رحمه الله

669 \_ قوله : (عن عائشة رضى الله عنها قالت حين توفى رسول الله صلى الله عليه وسلم . الخ ) روى هذا العديث فى البخارى بطرق متعددة والفاظ مختلفة منها ما كان فى خلافة أبى بكر ومنها ما كان فى خلافة عمر رضى الله عنهما.

فاما ما كان في خلافة أبي بكر فمنها أن عائشة أم المؤمنين رضى الله عنها أخبرته أن فاطمة عليها السلام بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم سالت أيا بكر الصديق بعد وفاة رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يقسم لها ميراثها مما ترك رسول الله صلى الله عليه فقال أبو بكر: أن رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم مما أفاء الله عليه فقال أبو بكر: أن رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم قال: ( لا نُورَثَ مَا تَرَكُناهُ صَدَقَةٌ ) فغضبت فاطمة فهجرت أبا بكر فلم تزل مهاجرته حتى توفيت وعاشت بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم ستة أشهر.

قالت: وكانت فاطمة تسال أبا بكر نصيبها مما ترك رسول الله صلى الله عليه وسلم من خيبر وفدك وصدقته بالمدينة فابى أبو بكر عليها ذلك وقدال : لَسْتُ تَارِكاً شَيْناً كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَمْمَلُ بِهِ إِلاَّ عَيلْتُ بِهِ ، فَإِنِّى اَخْشَى إِنْ تَرَكْتُ شَيْناً مِنْ اَمْرِهِ أَنْ اَزِيغَ ، فَلَماً صَدَقَتُهُ بِالدِّينَةِ فَدَفَعُها عُمَرُ اللهِ عَلَى وعَبَّاس ، وَامَا خَيْبَرُ وَفَدَكَ قَامُسَكُهُ مَا عَلَى اللهِ عَلَيه وسلم كَانَتْ لِحُقُوقِ التِي تَمْرُوهُ وَنَوَائِمِهِ وَاَمْرُهُما إِلَى مَنْ وَلِيَ الْأَمْر صَلَى اللهِ عَلَيه وسلم كَانَتْ لِحُقُوقِ التِي تَمْرُوهُ وَنَوَائِمِهِ وَاَمْرُهُما إِلَى مَنْ وَلِيَ الْأَمْر قَال : هُمَا عَلَى ذَلِك إِلَى النَّهِ مِن التَهى عَمْرُوهُ وَنَوَائِمِهِ وَامْرُهُما إِلَى مَنْ وَلِيَ الْأَمْر فَال : هُمَا عَلَى ذَلِك إِلَى النَّهُ مِن التَهى عَلَيْهُ وَلَوْ اللّهِ عَلَيْهِ وَامْرُهُما إِلَى النَّهُ مِن التَهى عَلَيْهِ وَالْمُومُ الله عَلَيْهِ وَامْرُهُما إِلَى اللّه عَلَيْهِ وَالْمَالِيْهِ وَالْمَالِيهِ وَالْمَالِيْهِ وَالْمُولِي اللّه عَلَيْهِ وَالْمَلْ فَلِي إِلَى اللّهِ عَلَيْهِ وَالْمَالِيهِ وَالْمِ الله عَلَيْهِ وَلَوْ إِلَى اللّه عَلَيْهُ وَلَوْ إِلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَالْمَالِيْهُ وَالْمُولُومُ اللّهِ عَلَيْهُ وَلَوْ إِلَى اللّهِ عَلَيْهُ وَلَوْ إِلَيْهِ وَالْمُرْهُ مُنَا إِلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا إِلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلِي اللّهِ عَلَيْهُ وَلَا إِلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهِ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ وَلَوْلِيْهِ وَلَوْمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلِي اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلِي اللّهُ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهِ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الم

واما ما كان في خلافة عمر فمنها قوله بعد كلام طويل: فقال يعنى حاجبه مل لك في على وعباس ؟ قال: نعم ، فاذن لهما فدخلا فَسَلَما فَجَلَسَا فقال عباس يا أمير المؤمنين أقْضِ بَيْنِي وَبَيْنُ مَذَا وَهَمَا يختصمان فيما أَفَاءَ الله على رسول الله صلى الله عليه وسلم مِنْ مَالِ بَنِي النَّضِيرِ ، فقال الرهط عثمان وأصحاب يا أمير المُؤْمِنِينَ أقضَ بَيْنَهُمَا وَأَرِحُ أَحَدَهُما مِنْ الْآخَرِ ، قال عمر : تيدكر (4)

<sup>(4)</sup> تيدگم رفتكم يقال تيدكم اى تمهلوا •

أنشدكم بالله الذي باذنه تقوم السماء والارض هل تعلمون أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : (لا نُورَثُ مَا تَرَكُناهُ صَدَقَةً) يريد رسول الله صلى الله عليه وسلم نفسه قال : الرهط قد قال ذلك فأقبل عمر على على وعباس فقال : أنشدكم الله أَتُكُمَان أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قد قال ذلك ؟ قالا : قد قال ذلك . قال عبر : فَإِنِّي أحدثكم عن هذا الامر أن إلله قد خص رسوله صلى الله عليه وسلم في هذا الفي، بشي، لم يعطه أحدا غيره ثم قرأ : « وَمَا أَفَاءَ اللَّهُ عَــــــكَ. رَسُولِهِ مِنْهُمُ إِلَّى قُولُه : قَدِيرٌ ، (5) فكانت هذه خالصة لرسول الله صلى الله عليه وسلم ووالله ما اختارها دونكم ولا استأثر بها عليكم قد أعطاكموها وبثها فيكم حتى بقي منها هذا المال ، فكان رسول الله صلى الله عليه وسلم ينفق على أهله نفقة شُننتهم من هذا المال ثم يأخذ ما بقى فيجمله مجعل مال الله فعمل رسول الله بذلك حياته . انشدكم بالله مل تعلمون ذلك ؟ قالوا : نعم . ثم قال لعملي أ روعباس :انشدكما بالله هل تعلمان ذلك ؟ قال عمر : ثم توفي الله نبيه صلى الله عليه وسلم فقال أبو بكر أنا ولي رسول الله صلى الله عليه وسلم فقبضها أبو بكر فعمل فيها بما عمل رسول الله صلى الله عليه وسلم والله يعلم أنه فيها لصادق بار جراشد تابع للحق ، ثم توفي الله ابا بكر فكنت آنا ولي أبي بكـــر فقيضتها السنتين من امارتي أعمل فيها بما عمل رسول الله صلى الله عليه وسلم وما عمل فيها أبو بكر والله يعلم أنى فيها لصادق وبار راشد تابع للحق . ثـم جئتماني تكلماني وكلمتكما واحدة وأمركما واحد جئتني يا عباس تسالني نصيبك من أبن أخيك وجاءني هذا يريد عليا يريد نصيب أمراته من ابيها، فقلت لكما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : (لَا نُوزَتُ مَا تَرَكُناهُ صَدَقَةٌ) فلما بدا لي أن أدفعه اليكما قلت أن شئتما دفعتهما اليكما على أن عليكما عهد الله وميثاقه لتعملان فيها بما عمل فيها رسول الله صلى الله عليه وسلم . وبما عمل فيها أبو بكر ، وبما عملت فيها منذ وليتها فقلتما ادفعها الينا فبدلك دفعتها اليكماء فأنشدكم بالله مل دفعتها اليهما بذلك ؟ قال الرهط : نعم . ثم أقبل على على وعباس فقال : انشدكما بالله مل دفعتهااليكما بذلك . قالا : نعم . فتلتمسان مني قضاء غسير

<sup>(5)</sup> مسورة العشير ، الآيـة 6 •

ذلك . فوالله الذى باذنه تقوم السماء والارض لا أقضى فيها قضاء غير ذلك فان عجزتما عنها فادفعاها الى فاني أكفيكماها ، إنتهى .

ولا بأس فى جميع ما ذكر الا فى قوله : ( فنضبت فاطمة فهجرت أبا بكر فلم تزل مهاجرته حتى توفيت ) فأن هذا لا يثبت فى حقها رضى الله عنها كما هو ظاهر .

وتكلم عليه الشارح فذكر له تأويلات : منها أن فاطبة حبلت كلام أبي بكر على أنه لم يسمع ذلك من رسول الله صلى الله عليه وسلم وانبا سبعه من غيره ولذلك غضبت . ورده بان في بعض الروايات ( سَبِعْتُ رسول الله صلى الله عليه وسلم . الخ ) .

ومنها أن هجرتها كانت انقباضا عن لقائه والاجتماع به ليس ذلك مسن الهجران المحرم لان شرطه أن يلتقيا فيعرض هذا وهذا . وكانت فاطستة عليها المسلام لما خرجت غضبى من عند أبى بكر عادت في اشتفالها بحزنها . وأما سبب غضبها مع احتجاج أبى بكر بالحديث المذكور فلاعتقادها تاويل الحديث عسل خلاف ما تمسك به أبو بكر فكأنها اعتقدت تخصيص العموم في قوله : (لا نورث) ورأت أن منافع ما خلفه من أرض وعقار لا يمتنع أن يورث عنه وتمسك أبو بكر بالعموم واختلفا في أمر محتمل للتأويل . فلما صمم على ذلك انقطعت عن الاجتماع به لذلك . الخ .

وذكر من طريق الشعبى أن أبا بكر عاد فاطمة فقال لها على هذا أبو بكر يستأذن عليك قالت : أتحب أن آذن له ؟ قال : نعم فاذنت له فدخل عليها فرضاها حتى رضيت ) ثم قال : فأن ثبت حديث الشعبى زال الاشكال وأخلق بالامر أن يكون كذلك لما علم من وفور عقلها ودينها عليها السلام ، الخ .

قوله: ( ميراثهن من رسول الله صلى الله عليه وسلم ) أى مما تركه من خيبر وفدك وصدقته بالمدينة كما تقدم في رواية البغاري

أما خيبر فلان النبي، صلى الله عليه وسلم لما فتحها قسمها نصفين نصفها لنوائبه وحوائجه ونصفها قسمة بين المسلمين على ثمانية عشر سهما .

واما فدك بفتح الفاء والدال المهملة وبعدها كاف وهى قرية لليهود بينها وبين المدينة ثلاث مراحل فانها لما فتحت خيبر ارسل أهلها يطلبون من رسول الله صلى الله عليه وسلم الامان على ان يتركوا البلد ويرحلوا . فكانت لرسول الله صلى الله عليه وسلم خاصة .

واما صدقته فانه كانت نخل بنى النصير لرسول الله صلى الله عليه وسلم اعطاما الله اياه فقال: ( مَا أَفَاءَ اللّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْهُمُ ) الآية . فاعطى اكثرها للمهاجرين وبقى منها صدقة رسول الله صلى الله عليه وسلم التى فى أيسدى بنى فاطمة .

وقيل كانت صدقة رسول الله صلى الله عليه وسلم اموالا لمخيريق بالخاء المعجمة والتصغير كان يهوديا من بقايا بنى قينقاع نازلا ببنى النضير فشهد احدا فقتل به واوصى بأمواله للنبى، صلى الله عليه وسلم قيل: أنه قال: أن أصبت فاموالى لمحمد يضعها حيث أراد الله فصدقته صلى الله عليه وسلم خاصة بما كان ببنى النضير ، وأما سهمه من خيبر وفدك فكان حكمه إلى من يقوم بالامر بعمده فكان أبو بكر يقدم نفقة نساء النبى، صلى الله عليه وسلم وغيرها كان يصرفه فيصرفه من مال خيبر وفدك وما فضل من ذلك جعله فى المصالح ، وعمل عمس بعده بذلك . فلما كان عثمان تصرف فى فدك بحسب ما راى .

وقيل جمع عمر بن عبد العزيز بنى مروان فقال : أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان ينفق من فدك على بنى هاشم ويروح اليهم وان فاطمة سالته أن يجعلها لها فابى فكانت كذلك فى حياة النبى، صلى الله عليه وسلم وأبى بكر وعمر شم الطمها مروان يعنى فى أيام عثمان .

قال الخطابي : انما أقطع عثمان فدك لمروان لانه تاول أن الذي يختص بالنبيء صلى الله عليه وسلم يكونللخليفة بعد فاستغنىعثمان عنها بأمواله فوصل بها بمض قرابته . ألخ ، من ابن حجر والظاهر أن هذا من جملة أحداث عثمان. والله أعلم.

قوله: (كانت في بريرة ثلاث سنين) تقدم الكلام عليه في باب الطـــلاق والخلــــع

<u>670 - قوله</u>: ( ما يقسم ورثتى دينارا ولا درهما ) قال ابن حجر : أخبر أنه لا يخلف شيئاً مها جرت العادة بقسمته كالذهب والنضة وأن الذي يخلفه من غيرها لا يقسم أيضا بطريق الارث بل تقسم منافعه لن ذكر . انتهى .

وقوله : ( ورثتی ) أی بالقوة لو كنت ممن يورث .

قوله: ( ما تركت بعد نفقة نسائى ) تقدم الكلام على غالب ما يتعلق به في الحديث الذي مضى ونميد بعض الكلام عليه أيضا .

قال ابن حجر: كانت اموال بنى النضير مما أفاء الله على رسوله فكانت له خاصة , فكان ينفق على أهله منها نفقة سنة ثم يجمل ما بقى فى السلاح والكراع عدة فى سبيل الله , الى أن قال .

كان النبى، صلى الله عليه وسلم يَبِيعُ نَخْلَ بَنِي النَّضِيرِ وَيَحْبِسُ لِأَهْلِهِ قُـوتَ سَنَتِهِمْ أي من تمر النخل . الى أن قال .

كانت لرسول الله صلى الله عليه وسلم ثلاث صفايا بنو النضير وخيبر وفدك فاما بنو النضير فكانت حبسا لابناء السبيل , وأما خدك فكانت حبسا لابناء السبيل , وأما خيبر فجزاما بين المسلمين وبين نفقته ثم قسم جزء النفقة بين أمله وما فضل منه جمله في فقراء المهاجرين . الغ .

قوله: ( ومئونة عاملي ) قال ابن حجر : واختلف في المراد بقوله : ( عاملي ) فقيل الخليفة بمده وهذا هو المعتمد وهو الذي يوافق ما تقدم في حديث عمر .

وقيل يريد بذلك العامل على النخل وبه جزم الطبرى وابن بطال ، وابعــد من قال: المراد بعامله حافر قبره عليه الصلاة والسلام .

وقال ابن دحية : المراد بعامله خادمه وقيل العامل على الصدقة . وقيل العامل فيها كالاجير واستدل به على أجرة القسام . الخ .

وقال في محل آخر: ومما يسال عنه تخصيص النساء بالنفقة والمئونسة وبالعامل ومل بينهما مغايرة ؟ وقد أجاب عنه السبكي الكبير بان المئونة في اللغة القيام بالكفاية ، والانفاق بذلُ القوت قال: ومذا يقتضى أن النفقة دون المئونة . والسر في التخصيص المذكور الاشارة الى أن أزواجه صلى الله عليه وسلم لما اخترن الله ورسوله والدار الآخرة كان لابد لهن من القوت فاقتصر على ما يدل عليه انتهى ملخصا، ويؤيد، قول أبي بكر الصديق رضى الله عنه : ( إِنَّ حَرَفَتِي كَانَتُ تَكَفِي عَائِلْتِي فَاشْتَقَلْتُ عَنْ ذَلِكَ بِأَمْرٍ المُشْلِيقِينَ ) فجعلوا له قدر كفايته .

ثم قال السبكى لا يعترض بأن عمر كان فضل عائشة فى العطاء لانه على ذلك بعزيد حب رسول الله صلى الله عليه وسلم لها . الى أن قال معللا لكون الانبياء عليهم السلام لا يُورَثُونَ ما نصه .

ووجه ذلك والله اعلم أن الله بعثهم مبلغين رسالته وأمرهم أن لا يأخذوا على ذلك أجرا كما قال : • قُلُ مَا أَسَّالُكُمُ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ ، (6) وقال نوح وهود وغيرهما نعو ذلك ، وكانت الحكمة في أن لا يورثوا لئلا يظن أنهم جمعوا لوارثهم . قالوا وقوله تعسال : • وَوَرِثَ سُلَيْمَانُ ذَاوَدَ ، حمله أهل العلم بالتاويل على العلسم والحكنة وكذا قول زكريا، • فَهَبُ لِي مِنْ لَدُنْكَ وَلِيسَا يَرِثُنِي الله ، (7) فذكر أن هذا قول الاكثرين .

وان بعضهم ذهب الى عدم الارث من خصائصه صلى الله عليه وسلم وأيده بقول عمر رضى الله عنه فى قوله (لا نُورَثُ) يريد نفسه . ثم قال وقيل الحكمة فى قوله (لا نُورَثُ) حسم المادة فى تعنى الوارث موت الموروث من أجل المال . وقيل لكون النبىء كالاب لامته فيكون ميراثه للجميع وهذا معنى الصدقة العامة .

وقال ابن المنسير في الحاشية يستفاد من الحديث ان من قال (دَارِي صَدَقَةٌ لاَ تُورَثُ) آنها تكون حبسا ولا يحتاج الى التصريح بالوقف أو الحبس وهو حسن لكن هل يكون ذلك صريحا أو كناية يحتاج الى نية ؟ النع .

<u>671 - قوله :</u> (لا يسسرت المكافر المسلم الحديث) تقدم الكـــلام عليه فى باب الديات وكان المناسب تاخير الكلام عليه الى هنا .



<sup>(6)</sup> مسورة الفرقسان ، الآيـة 57 •

<sup>(7)</sup> مسورة مريسم ، الآينة 6 ،

# الباب السابع والأربعون في العتميق

672 – أبو عبيدة عن جابر بن زيد قال جاء (1) رجل الى رسول الله عليه وسلم فقال يا رسول الله : انَّ جَارِيةَ (2) لِي ترعَى غَنَمًا فَجَنْتُهَا فَفَقَدْتُ شَاءً مِن الفَنَم فَسَالتها فقالت أَكُلَهَا الذِّنْبُ فَأَسَفْتُ عَلَيها وضَجَرتُ حتى لَطَمْتُ وَجُهَهَا وَعَليَّ رَقبةٌ أَفَاعْتَهُهَا!فقال « إِنْ هِي جَاءَتُ فَأْتِ بِهَا » فأتى بها الرجلُ فقال لها رسولُ الله صلى الله عليه وسلم : « مَن رَبُّكِ » فقالت : اللَّهُ رَبِّي . فقال الله وسلى الله عليه وسلم للرجل : « أَعْتَهُها فَإِنَّها مُؤْمِنَةٌ » .

673 ـ أبو عبيدة عن جابر بن زيد عن ابن عباس عن النبيء صلى الله عليه وسلم قال: « لاَ طَلاَقَ إِلاَّ بَعْدَ فِكَاحٍ وَلاَ ظِهَارَ إِلاَّ بَعْدَ فِكَاحٍ وَلاَ ظِهَارَ إِلاَّ بَعْدَ فِكَاحٍ وَلاَ غِهَارَ إِلاَّ بَعْدَ فِكَاحٍ وَلاَ عِثْقَ إِلاَّ بِوَلِيِّ وَصَدَاقٍ وَبَيْنَةً إِنَّ .

674 ــ ومن طريقه عنه عليه الصلاة والسلام قال : « مَنْ أَعْتَقَ شِقْصًا فِي (3) عَبْدٍ فَهُوَ حُزُّ بِجَمِيعِهِ فَإِنْ كَانَ لَهُ فِيهِ شَرِيكٌ دَفَعَ إِلَيْهِ قِيمَةَ نَصِيبِهِ » .

675 \_ أبو عبيدة عن جابر عن عائشة رضى الله عنها قالت قال رسول الله صلى الله عليه وسلم فى الولاء: « لاَ يُبَاعُ وَلاَ يُوهَبُ وَهُوَ كَالنَّسَبِ » .



<sup>(1)</sup> خ انشــــى ٠

<sup>·</sup> كانست (2)

<sup>(3)</sup> خ ســن ٠

قال ابن حجر والعتق بكسر المهملة ازالة الملك يقال عتى يعتق عتقا بكسر أوله ويفتح وعتاقا وعتاقة قال الازهري هو مشتق من قولهم عتق الفرس اذا سبق وعتق الفرخ اذا طار لان الرقيق يتخلص بالعتق ويذهب حيث شاء ، انتهى .

والمناسب للمصنف رحمه الله أن يذكر شيئا من الاحاديث الدالة على فضل المعتق والترغيب فيه من ذلك ما رواه البخارى عن أبى هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (أَيْتُا رَجُلٍ أَعْتَقَ امْرَاً مُسْلِمًا اسْتَنْقَذَ اللَّهُ بِكُلِّ عُضْوٍ مِنْهُ عُضُواً مِنْهُ مِنْ الله عليه وسلم: (أَيْتُا رَجُلٍ أَعْتَقَ امْرَاً مُسْلِمًا اسْتَنْقَذَ اللَّهُ بِكُلِّ عُضْوٍ مِنْهُ الله علي بن حسين فعمد علي ابن حسين الى عبد له قد أعطاه به عبد الله بن جعفر عشرة آلاف درهم أو الف دينار فاعتقه ، انتهى .

672 \_ قوله (1) " (جاء رجل وفي نسخة أتى رجل وهو معاوية بن الحكم . والحديث مرسل عند المصنف ، ورواه مالك عن هلال ابن أسامة عن عطاء بن يسار عند وبن الحكم انه قال :

أتيت رسول الله صلى الله عليه وسلم فقلت يا رسول الله أن لى جارية ، فذكر الحديث وجعل صاحب القصة عمرو بن الحكم .

قال ابن عبد البر ، كذا قال مالك وهو وَهُمْ عند جميع علماء الحديث ، وليس في الصحابة عمرو بن الحكم .

ومعاوية بن الحكم معروف في الصحابة وحديثه هذا معروف ، وامــا عمــرو ابن الحكم فتابعي انصاري مدني معروف ، يعني فلا يصح أنه صاحب القضية .

قوله: (ان جارية لسى) أى معلوكة لسه , ولم يذكر اسمها قوله (أَفَاعُتُهُمَا ؟) بهمزة الاستفهام ، والسؤال عن حكم عتقها هل يجزيه لادا، واجبه أو لا ؟ وكأنه رغب فى عتاقها حين صدر منه فى جنابها ما لا يليق بمثله .

قوله: (من ربك النج) في رواية قومنا أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لها: (أَيْنُ اللَّهُ) فقالت: (في السماء) فقال لها: (مَنْ أَنَا) فقالت: أنت رسول

<sup>(1)</sup> هذا العديث لم يتعرض له المسنف واتماما للفائدة نقلنا ما رواه السالمي في شرحه •

الله , وهي رواية مشكلة متشابهة احتاجت الى التاويل وضل بها قوم من المشبهة فتمسكوا بها في اثبات المكان للواحد الديان

ولا أداما الا تحريفا من الرواة . وحيث كان جابر بن زيد رحمه الله في غاية من الضبط والاتقان باجماع الكل . روى الحديث كما هو فجاء واضحا ومفسرا . والحديث يدل على اشتراط الايمان في العتق الواجب .

وأجاز بعض أصحابنا عتق المشركة في الظهار لان الله تعالى أطلق الرقبة فيه ولم يقيدها بصغة الايمان , ومن أوجب المؤمنة في العتق الواجب مطلقا حمل مطلق الرقبة في الظهار على مقيدها في القتل , وحديث الباب يؤيده , انتهى من السالمي .

673 \_ قوله : (لا طلاق الا بعد نكاح) قد تقدم الكلام عليه في كتاب النكاح .

قوله : (ولا ظهار الا بعد نكاح) هذا هو الصحيح كما دل عليه صريح ألعديث .

وذكر في الدعائم وشرحها قولين. قال ابن وصاف رحمه الله: (مسالة) وعن أبي عبد الله محمد بن محبوب في رجل قال: فلانة كظهر أمه ألف مرة أن تزوجها قال أما على قول من قال أن الكفارة لا تقع على من ظاهر مما لا يملك ولا يعتق ما لا يملك أنه لا يقع ظهار. وأما على قول من قال أن الكفارة على من ظاهر مما لا يملك فأنه تلزمه كفارة ألف مرة ولا وقت عليه.

قلت له هل له أن يلامس ؟ قال أكره له ذلك وأن فعل لم أر بأسا في ذلك , قال أبو الحوارى : أن كان هذا ظهارا , انتهى .

قوله : (ولا عتق الا بعد ملك) جزم بهذا في الدعائم وشرحها قال الماتن :

واذا قسال لعبسد انسسى يسوم ابتاعسك حسر فانطلسق فاشتراه لسم يكسن حسرا ولا جائز عتقىك ما لم تستسرق

وقال الشارح : المسألة ومن قال يوم اشترى فلإنا فهو حر ثم اشتراه فليس ذلك بمتق لانه لا عتق فيما لا يملك لان الخبر عن النبىء صلى الله عليه وسلم لا عَتْقَ وَلاَ طَلَاقَ فِيما لاَ يَمُلِكُ الرَّجُلُ انتهى , وبقية الحديث تقدم الكلام عليه أيضا فى كتاب النكاح .

674 \_ قوله: (من اعتق شِقْصاً في عبد فهو حر بجميعه) الشقص بكسر الشين وسكون القاف هنا الطائفة من الشيء قال في الصحاح الشقص القطعة من الارض والطائفة من الشيء والشقص الشريك يقال هو شقيصي أي شريكي في شقص من الارض .

قوله: (فان كان له شريك دفع اليه قيمة نصيبه) ظاهره أنه لا فرق بين أن يكون المعتق للشقص يملك قيمة حصة شريكه أم لا وهو أيضا ظاهر غالب ما رأيته من كلام الاصحاب رحمهم الله .

قال الشبيخ أبو زكريا، رحمه الله في كتاب النكاح: وأذا ظاهر الرجل من امراته فاعتق عن ظهاره عبدا بينه وبين شريكه فقد أجزأ عنه عتقه وعليه غرم نصفه لشريكه من قيمة المبد

وقال صاحب الايضاح رحمه الله وان أوصى بعتق رقبة قد كان له فيها نصيب فلا يعتقها الورثة الا أن ملكوها كلها وأن لم يجدوها فليشتروها لان فى ذلك فساد الاموال ودخول المضرة على الشركا، ، ومن فعل ذلك متعمدا فقد عصى ربه وضمن لشركائه أنصباءهم كما قال عليه الصلاة والسلام : (مَنَّ أَعَتَقَ شِقْصاً لَهَ فِي عَبُدِ قَوْمَ عَلَيْهِ) والله أعلم . أنتهى .

وقال ابن وصاف رحمه الله مسالة: ومن اعتق شقصا له في عبد ضمن لشريكه قيمة حصته التي اتلفها عليه بالعتق . فأن كان قصد بغمله وعتقه ادخال الضرر على شريكه كان عاصيا لربه وعليه الضمان . وأن لم يقصد إلى ذلك وأراد القربة إلى الله تعالى بغمله ذلك ضمن القيمة وسلم من الاثم أن شاء الله .

ووجدت فى اثر اصحابنا ان النبى، صلى الله عليه وسلم قال : (مَنْ أَعْتَقَ نَصِيبًا فِى مَمْلُوكِ عُتِنَ مِنْ مَالِ مَنْ أَعْتَقَهُ أو قال لَهُ شَرِيكُ، ومن الجامع (وَمَنْ أَعْتَنَى شِفْصًا لَهُ فِى مَبْدٍ عِنْدَ مَوْتِهِ فَعَلَيْهِ فِى رَأْسِ مَالِهِ ضَِمْنٌ لِشَرِيكِهِ) وأما حصته من المبد فهى ثلث ماله ويتبع ورثته العبد بما زاد على الثلث بما ضمنه لشريكه والله أعلم انتهى.

فتراهم كلهم رحمهم الله لم يفرقوا بين المالك لقيمة الحصة وغيره ولم يتعرض لذلك فيما رأيته الا الشيخ أبو الحسن على البسياني رحمه الله حيث قال ﴿ وَمَنَ المَّتَى حَصَةً لَهُ فَي عَبِد قوم عليه وعليه خلاصه .

وقد قبل: أن لم يكن لمن أعتق مال سعى لبقية الشركاء في قيمسة حصتهم فأعطاهم أو خدمهم بأجرة ذلك حتى يوفيهم ولم أر يلزم المبدشي، لانه لم يخنه ولا كان من فعله ، أنتهى ،

وأما صاحب الدعائم رحمه الله فذكر قولا آخر وهو أن العبد يسعى لمن أعتقه بقيمة حصة الشركاء حيث قال :

واذا أعتسق يومسا حصسة من غلام بَين أحزاب فسرقُ عُتِسقَ العَبْعُ وَأَدِّى قَسَدْرَ ما لموالى العبد تِبْسراً أَوُّ وَرِقُ وعسلى العبد لله قيمتُسه بعد مقدار الذي منه عتسقُ وعسلى العبد لله قيمتُسه

قال شارحه رحمه الله : وكل عبد كان بين شركاء فاعتق احدهم نصيبه قد عتق العبد كله وعلى الذى ادخل على شركائه أن يرد على كل واحد قيمة حصته من العبد ويستسعى هو العبد بذلك وان أحب الشركاء أن يستسعوا العبد فذلك لهم ومن أعتق نصيبا له من مملوك عتق العبد كله انتهى .

ومذا قول مخالف لظاهر العديث وظاهر كلام الاصحاب المتقدم ويعتمل أن لا يكون قولا آخر وانها هو تقييد للعديث وكلام الاصحاب. وأن معنى كون صاحب الشقص يدفع لشركائه قيمة حصتهم أنه يرجع على العبد ويستسميه بما دفسي لشركائه والله أعلم ، والظاهر أن العبد لا يدفع شيئا كما قال الشيخ أبو على رحمه الله.

واما عند غيرنا ففرقوا بين الموسر والمسر فقالوا ان كان موسرا قوم عليه فمتق كله . وان كان ممسرا تنجز العتق فى حصته وبقيت حصة شريكه الى ان يستسمى العبد غير مشقوق عليه على نحو الكتابة . فان عجز عن نفسه استمرت حصية الشريك موقوفة . وروى فى ذلك احاديث منها فى البخارى قوله صلى الله عليه وسلم : (مَنْ أَعْتَقَ شَرُكاً لَهُ فِي عَبْدٍ فَكَانَ لَهُ مَالًا يَبُلُغُ ثَمَنَ الْمَبُدِ قُوْمَ الْمَبُدُ قِيمَة عَلْهِ فَالْ فَقَدُ عُتِقَ مِنْهُ مَا عَتِقَ) ومنها قول صلى الله عليه وسلم : (وَمَنْ أَعْتَقَ نَصِيبًا أَوْ شَقِيصاً فِى مَمْدُوكٍ فَخَلَاصُهُ عَلَيْهِ فِى مَلُوكٍ فَخَلَاصُهُ عَلَيْهِ فِى مَلُوكٍ فَخَلَاصُهُ عَلَيْهِ فِى مَلْولِ فَخَلَاصُهُ عَلَيْهِ فِى مَنْوَلِ فَخَلَاصُهُ عَلَيْهِ فِى مَلْولِ فَخَلَاصُهُ عَلَيْهِ فَى مَنْوَلِ وَعَمْلُوكٍ فَخَلَاصُهُ عَلَيْهِ فِى مَنْوَلِ إِنْ كَانَ لَهُ مَالًا وَإِلاً فَقَدْ عُبِهِ فَيْ مَشْقُوقٍ عَلَيْهِ ) . اه

يد وذكر الشارح في ذلك كلاما طويلا وخلافا في سعاية العبد على هي لازمــة أم لا . ثم قال والذي يظهر أنه في ذلك باختياره لقوله (غير مشقوق عليه) فلـو كان ذلك على سبيل اللزوم بأن يكلف العبد الاكتساب والطلب حتى يحصل ذلك لحصل له بذلك غاية المشقة وهو لا يلزم في الكتابة بذلك عند الجمهور لانها غير واجبة فهذه مثلها . الخ .

وقال في محل آخر وقال ابن بطال: وقيل الحكمة في التقويم على الموسر ان تكمل حرية العبد لتتم شهادته وحدوده قال والصواب انها لاستكمال انقساد المعتق من النار، قال ابن حجر: قلت وليس القول المذكور مردودا بل هو محتمل أيضا ولعل ذلك هو الحكمة في مشروعية الاستسعاء انتهى .

. <u>675 - قوله:</u> ( الولاء لا يباع ولا يوهب وهو كالنسب ) تقدم الكلام عليه في الباب الذي قبله .



 $I_{\perp}A_{2}$ 

عالما

## الباب الشامن والاربعاون في الوصيات

676 - أبو عبيدة عن جابر عن ابن عباس عن النبيء صلى الله عليه وسلم قال: « لا وَصِيَّةَ لِوَارِثِ وَلاَ يَرِثُ الْقَاتِلُ الْمَقْتُولَ عَمْداً. كَانَ الْقَتْلُ الْمَقْتُولَ عَمْداً. كَانَ الْقَتْلُ أَوْ خَطَاً ».

677 ـ أبو عبيدة عن جابر بن زيد عن أبى سعيد المدرى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: « لاَ يَجِلُ لِامْرِيءِ مُسْلِم لَهُ شَيْءٌ يُوصِي بِهِ يَبِيتُ لَيُلَتَيْنِ إِلاَّ وَوَصِيّتُهُ مَكْتُوبَة عِنْدَ رَاْسِهِ » .

679 ـ أبو عبيدة عن جابر بن زيد قال : بلغني عن جابر ابن عبد الله الانصاري عن النبىء صلى الله عليه وسلم قال : « أَيْمًا رَجُلٍ عُمِّرَ عمرى لَهُ وَلِعَقِبِهِ فَإِنَّهَا لِلذِي يُعْطَاهَا أَبَداً ».

680 أبو عبيدة عن جابر بن زيد عن سعد بن أبي وقاص قال الماء في رسول الله صلى الله عليه وسلم عام حجة الوداع يعودني من وجع اشتد بي فقلت يا رسول الله قد بَلْغَ بِيَ مِن الوَجَعِ مَا تَرَى وأَنَا ذُو مَالٍ ولا يرِثْنِي اللَّ بُنْيَةٌ لي (1) أَفَأْتَصدَّق بثلثي مالي قال : فقال « لا » قال : قلت فبالشطر قال « لا » قال : قلت فبالثلث قال :

<sup>(1)</sup> قوله الا بنية لى يعنى من ذوى السهام وأما المصبة فقد كان له عصبة لقوله صلى اللـه عليه وسلم أنك لن تذر ورثتك ، الغ •

« نَعُمُ وَالثُلُثُ كَثِيرٌ ، إِنَّكَ إِنْ تَذَرُ وَرَثَتَكَ أَغْنِياءَ خَيْرٌ مِنْ أَنْ تَلَرَهُمْ عَالَةً يَتَكَفَّفُونَ النَّاسَ وَإِنَّكَ أَنْ تُنفِقَ نَفْقَةً تَرِيدُ بِهَا وَجُهَ اللَّهِ إِلَّا أَجُرْتَ بِهَا حَتَى مَا تَجْعَلُ فِي أَمْرَ أَتِكَ » قلت يا رسول الله أخلف بعد أَجُرْتَ بِهَا حَتَى مَا تَجْعَلُ فِي أَمْرَ أَتِكَ » قلت يا رسول الله أخلف بعد مَرَجَةً وَرِفْعَةً وَلَعَلَّكَ أَنْ تَعْلَفَ خَتَى يَنْتَفِعَ بِكَ أَقُوامٌ ويُضَرَّ بِكَ أَوْوَامٌ ويُضَرَّ بِكَ أَخُرُونَ ، اللَّهُ مَ أَمْضِ لِأَصْعَابِي هِجْرَتَهُمْ وَلا تَرُدَّهُمْ عَلَى أَعْقابِهِمْ » اخْرُونَ ، الله عليه أَعْقابِهِمْ » اخْرُونَ ، الله عليه أَنْ الله عليه وسلم الله عليه وسلم أن مات بعكة . قال الربيع معنى ينتفع بك أقوام ويضر بك آخرون أن مات بعكة . قال الربيع معنى ينتفع بك أقوام ويضر بك آخرون أنه لما أمر سعد على العراق قاتل قوما على الردة فصيرهم واستتاب أخرين كانوا سجعوا سجع مسيلمة الكذاب فتابوا فانتفعوا به أخرين كانوا سجعوا سجع مسيلمة الكذاب فتابوا فانتفعوا به وقوله : فصيرهم أي قتلهم صبرا (2) .

### \$ \$ \$

قال ابن حجر: والوصايا جمع وصية كالهدايا . وتطلق على فعل الموصى وعلى ما يوصى به من مال وغيره من عهسد وتنحوه فتكون بمعنى المصدر وهو الايصاء . وتكون بمعنى المفعول وهو الاسم .

وهي في الشرع عهد خاص مضاف الى ما بعد الموت وقد يصحبه التبرع .

قال الازهرى الوصلية من وصيت الشيء بالتخفيف اصيه اذا وصلته , وسميت وصية لان الميت يصل بها ما كان في حياته بما بعد مماته ، ويقال وصية بالتشديد ووصاة بالتخفيف بغير همز .

وتطلق شرعا أيضًا على ما يقع به الزجر عن المنهيات والحث على المأمورات انتهى.

<u>676 ـ قوله :</u> (٧ وصية لوارث) بوب له فَى البخارى ولم يروه بل روى حديثا لفظه (كَانَ الْمَالُ لِلْوَلَدِ . وَكَانَتِ الْوَصِيَّةُ لِلاَّبُويْنِ فَنَسَتَخَ اللَّهُ مِنْ ذَلِكَ مَا اَحَبَّ فَجَعَلَ

<sup>(2)</sup> قوله اى قتلهم صبرا فى نسخة القطب ومعنى قوله فى سعد بن خولة انه لما هاجر الناس مسن مكة الى المدينة وابى ان يهاجر ومات بمكة وترك فرض الله فى الهجرة ، ومن تسرك الفرض فهو فاسق ضال ، وقد ذكر عنه غير ذلك

لِلذَّكْرِ مِثْلَ حَظِّ الْأَنْتَيْيْ . وَجَعَلَ لِلْوَالِدَيْنِ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِثْهُمَا السُّدُس وَجَعَلَ لِلْمَرُاةِ اللَّمُنَ أَوِ النَّبُعَ اللهُمْنَ أَوِ الرُّبُعَ النهى . النَّمُنَ أَوِ الرُّبُعَ النهى .

وتكلم ابن حجر على قوله (لا وصية لوارث) كلاما طويلا ثم قال بل جنسح الشافعي في الام الى ان هذا المتن متواتر فقال: وجدنا أهل الفتيا ومن حفظنا عنهم من أهل العلم بالمفازى من قريش وغيرهم لا يختلفون في أن النبيء صلى الله عليه وسلم قال عام الفتح: (لا وصِيَّةً لِوَارِثٍ) ويؤثرونه عمن حفظوه بمنه ممن لقوه من أهل العلم. وكان نقل كافة عن كافة فهو أقوى من نقل واحد.

والمراد بعدم صحة وصية الوارث عدم اللزوم لان الاكثر على أنها موقوفة على الجازة الورثة الى أن قال عن ابن عباس مرفوعا (لاَ تَجُوذُ وَصِيَّةٌ لِوَادِثٍ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ الْوَرَثَةُ) الى أَنْ قال .

قال جمهور العلماء: كانت هذه الوصية في أول الاسلام واجبة لوالدى الميت وأقربائه على ما يراه من المساواة والتفضيل ثم نسخ ذلك بآية الفرائض .

وقيل كانت للوالدين والاقربين دون الاولاد فانهم كانوا يرثون ما بقى بعد السوصية .

واغرب لبن سريج فقال ﴿ كَانُوا مَكَلَفَيْنَ بِالوَصِيَّةُ لِلُوالَّذِينِ وَالاَقْرِبِينِ بِمَقَّدَارٍ ﴿ الْفَرِيضِ اللّهِ قَبْلُ أَنْ يَنْزِلُهَا ﴿ وَاشْتَدَ الْكَارِ الْمَامِ الْحَرْمِينَ عَلَيْهِ فَي ذَلِكَ ﴿ اللّهِ عَلَيْهِ فَي ذَلِكَ ﴿ اللَّهِ عَلَيْهِ فَي ذَلِكَ مَا إِنَّ مِنْ عَلِيهِ فَي ذَلِكَ ﴿ اللَّهِ عَلَيْهِ فَي ذَلِكَ ﴿ اللَّهِ عَلَيْهِ فَي قَلْكَ أَلَّهُ اللَّهِ عَلَيْهِ فَي ذَلِكَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ فَي ذَلِكَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ فَي قَلْكَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ فَي قَلْكُ أَلَّهُ اللَّهِ عَلَيْهِ فَي قَلْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ فَي قَلْكُ أَنَّا اللَّهُ عَلَيْهِ فَي قَلْكُ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَ

وقيل أن الآية مخصوصة لأن الاقربين أعم من أن يكونوا وراثا وكانت الوصية واحبة لجميعهم فخص منها من ليس بوارث بآية الفرائض وبقوله صلى الله عليه وسلم (لا وَصِيَّةً لِوَادِثٍ) وبقى كل من لا يرث من الاقربين من الوصية على حاله ، الى أن قال .

واختلف في تعيين ناسخ الوصية للوالدين والاقربين فقيل آية الفرائض ، وقيل الحديث المذكور ، وقيل دل الاجماع على ذلك وان لم يتعين دليله . واستدل بحدیث (لا وصیة لوارث) بأنه لا تصم ألوصیة للوارث أصلا كما تقدم وعلى تقدیر نفاذها من الثلث لا تصم الوصیة له ولا لغیره بما زاد على الثلث ولو أجازه الورثة وبه قال المزنى وداود وقواه السبكى واحتج له بحدیث عمران ابن حصین الى أن قال مدا

واحتج من اجازه بالزيادة المتقدمة وهى قوله (الا أن يشاء الورثة) فان صحت هــنـــ الزيادة فهى حجــة واضحة واحتجوا مــن جهة المعنى بأن المنع انما كان فى الاصل لحق الورثة فاذا أجازوه لم يمتنع .

واختلفوا بعد ذلك في وقت الإجازة فالجمهور على أنهم أن أجازوا في حياة الموصى كان لهم الرجوع متى شاءوا وأن أجازوا بعده نفذ ، وفصل المالكية في الحياة بين مرض الموت وغيره فالحقوا مرض الموت بعنا بعده ، واستثنى بعضهم ما أذا كان المجيز في عائلة الموصى وخشى من امتناعه انقطاع معروفه عنه لو عاش فإن لمثل هذا الرجوع . وقال الزهري وربيعة ليس لهم الرجوع . الخ .

وذكر فى الايضاح قولين من غير ترجيح لكن دليل الجمهور يدل على الترجيح حيث قال فان اجازوه قبل موت وارثهم فارادوا رده بعد موته ففى ذلك اختلاف من الفقها، فبعضهم يقول ليس لهم أن يردوها الى الثلث. وقد لزمهم اجازتها لوارثهم فى حياته. وقال آخرون اجازتهم له فى حياته فليس يملكون فى حياته ما يجيزونه ولا ينكرونه ويردونه الى الثلث بعد موته ، الخ

واتفتوا على أن العبرة في كون الوصية للوارث بيوم الموت فلو أوصى له غير وارث فصار يوم الموت وأرثا لم تجز ولو أوصى له وارثا فصار يوم الموت غير وارث جاذت على إحد القولين . وقيل لا تجوز لانها بإطلة من أولها ، والله أعلم .

قوله: (ولا يرث القاتل المقتول الخ) تقدم الكلام عليه في المواريث.

<u>677 - قوله :</u> (لا يحل لامرى، مسلم الغ) لفظــه فى البخارى (مَا حَقُّ امْرِيءٍ مُسْيلم لَهُ شَىْ، ْيُوَمِى بِهِ يَبَيتُ لَيْلَتَنْيِ إِلَّا وَوَصِيَتُهُ مَكْتُوبَةً عِنْدَهُ الغ) .

وفى بعض الروايات (حَقِّ عَلَى كُلِّ مُسْلِم ٍ أَنْ لَا يَبِيتَ لَيُلَتَنْيِ وَلَهَ مَا يَوْصِىٰ فِيــهِ ﴿ الحديث) .

وفي بعضها (مَا حَقُّ امْرِيءٍ يُؤْمِنُ بِالْوَصِيَّةِ العديث) أي يؤمن بأنها حق .

وفى بعضها (لاَ يَنْبَغِى لِلسُنْلِمِ إِنَّ يَبِيتَ لَيْلَتَيْنِ العديث) .

وفي بعضها (لا يَكِلُّ لِمْرِيءِ مُسْلِمٍ لَهُ مَالٌ) وهذه الرواية كرواية المصنف رحمه الله أصعبها لانها تقتضى أن من بات المدة المذكورة بغير وصية يكون عاصيا لانه مرتكب لما لا يحل ولكن ينظر ما بلغ به عصيانه ولعل المراد المبالغة في المبادرة الى الوصية لان ظاهر القرآن يدل على أن وجوب الوصية انبا هو عند حضور الموت وظهور أسبابه .

والذي يدل على أنه لا يعصى اذا كان يدين بالوصية وفاجأه الموت من غير وصية كلام صاحب الايضاح رحمه الله حيث قال: وإن مات ولم يوص فليس على الورثة شيء الا ما علموا به من تباعات الناس فعليهم أن يقضوها لاربابها والباقي فليأكله الورثة منيئا مريئا فليس عليهم منه شيء الا أن كان وارثهم ممن يدين بالوصية وهو من أهل الصلاح ثم فاجأه الموت قبل أن يوصى فينبغى لهم أن ينفقوا عليه شيئا من ماله.

وفى الاثر عن بعض علمائنا رحمهم الله أن امراته ماتت ولم توص فقسم لها وصية فسئل فقال انها كانت ممن تدين بذلك قبل هذا .

وروى ايضا مثل هذا عن جابر بن زيد عن عائشة أنها قالت جاء رجل إلى النبيء عليه الصلاة والسلام فقال يا رسول الله أن أمى افتلتت نفسها وأراما لو تكلمت لتصدقت أفاتصدق عنها ؟ قال له رسول الله صلى الله عليه وسلم : (نعم تصدق عنها) فدل هذا من قولهم أن الذي يدين بالتوبة تأثب وينفعه ذلك . والله أعلم ، انتهسى :

قوله: (لامرى، مسلم) الظاهر أن المراد بالمسلم مطلق الموحد لان الكلام مسع أهل ملة الاسلام ، وعند غيرنا جعلوا الحكم على ما قال ابن حجر .

والوصف بالمسلم خرج مخرج الغالب فلا مفهوم لسه أو ذكس للْتنهييج لتقع المبادرة لامتثاله لما يشمر به من نفى الاسلام عن تاراني ذلك .

ووصية الكافر جائزة في الجملة , حكى ابن المنفر فيه الاجماع وقد بحث فيه السبكي من جهة أن الوصية شرعت زيادة في العمل الصالح والكافر لا عمل له بعد الموت , وأجاب بأنهم نظروا إلى أن الوصية كالاعتاق وهو يصح من السنمي والحربي , والله أعلم , أنتهى .

قوله : (له شيء يوصي به) ظاهره قليلا كان أو كثيرا 🖟

قال في الايضاح فان لم يكن له مال فلا تجب عليه الوصية للاقرب الا من باب الاحتياط على ان يكون له تمال من حيث لا يعلم . والدليل على هذا قوله تعالى : وكَتْ مُنْ يَكُمُ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمَ الْوَتُ إِنْ تَزُكُ خَيْراً، (1) والخير ما منا المال، وكذلك ان لم يعلم لنفسه قريبا فليوص فلعله يكون من حيث لا يعلم وليس بمضيق عليه كما يضيق على من له قريب ، الخ .

وذكر البيضاوى فى قولة تعالى : و خَيْراً ، قولين خيث قال أن ترك خيرا مالا . وقيل مالا كثيراً لما روى عن على أن مولى له أراد أن يوصى وله سبع مائمة درهم فمنعه وقال قال الله تعالى : و إنْ تَرَكَ خَيْراً ، والخير هو المال الكثير .

وعن عائشة رضى الله عنها أن رجلا أراد أن يوصى فسألته كم مالك ؟ فقال ثلاثة آلاف فقالت كم عيالك ؟ قال أربعة قالت أنما قال الله : ﴿ إِنْ تَرَكَ خَيْراً ، وأن هذا الثي، يسير فاتركه لعيالك انتهى

والاول أحوط وهو الذي يدل عليه ظاهر الحديث والله أعلم .

وذكر في الإيضاح أن أدنى ما يوصى به لأقاربه أربعة دراهم . فمرة قال وهى ثلث دينار ومرة قال وهو ربع دينار ولعله أعتبر مرة الصرف الشرعى وهو أثنى عشر درهما . ومرة الصرف العرفى وهو سنة عشر درهما . والله أعلم .

قوله: (ببیت) قال ابن حجر كأن فیه حذفا تقدیره (أن یبیت) وهو كقوله تمالی: «یُریکُمُ النَّبُرُقَ الآیة» (2) ویجوز أن یکون یبیت صفة مسلم وبه جزم الطیبی قال می صفة ثانیة وقوله یومی به صفة شی، ومفعول یبیت محذوف تقدیره آمنا أو ذاکرا ، وقال ابن النین تقدیره موعوکا والاول أولی لان استحباب الوصیة لا یختص بالریض الخ .

قوله: (ومفعول يبيت) لعله وخبر يبيت .

قوله: (ليلتين) هذا أكثر الروايات ، وفي بعضها ليلة أو ليلتين ، وفي بعضها ثلاث لمال .

<sup>(1)</sup> سورة البقرة ، الآية : 180 •

<sup>(2)</sup> سبورة الرعب ، الأبية : 12 •

قال ابن حجر وكانه ذكر الليلتين والثلاث لرفع الحرج لتزاحم اشغال المسرء التي يحتاج الى ذكرها ففسع له هذا القسدر ليتذكر ما يعتاج اليه ﴿ واختلاف الروايات فيه دال على أنه للتقريب لا للتحديد … والمعنى لا يمضى عليه زمان وان كان قليلا الا ووصيته مكتوبة .

وفيه اشارة الى اغتفار الزمن اليسير . وكان الثلاث غاية للتأخير ولذلك قال ابن عمر فى رواية سالم المذكورة (لَمُ آبِتُ لَيُلَةً مَنْذُ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صِلى الله عليه وسلم يقول ذلك إِلَّا وَوَصِيَتِي عِنْدِي) .

قال الطيبى فى تخصيص الليلتين والثلاث بالذكر تسامح فى ارادة المبالغة أى لا ينبغى أن يبيت زمنا ما وقد سامحناه فى الليلتين والثلاث فلا ينبغى له إن يتجاوز ذلك ، انتهى .

ثم قال: استدل بهذا الحديث مع ظاهر الآية على وجوب الوصية . وب قال الزهرى وعطاء وطلحة بن مصرف فى القديم وحكاه البيهقى عن الشافعى فى القديم وبه قال اسحاق وداود واختاره أبو عوانه الاسفرايينى وابن جريج وآخرون . ونسب ابن عبد البر القول بعدم الوجوب الى الاجماع سوى من شذ كذا قال .

واستدل لعدم الوجوب من حيث المعنى بأنه لو لم يوص لقسم جميع ماله بين ورثته بالإجماع , فلو كانت الوصية واجبة لاخرج من ماله سهم ينوب عن الوصية .

أقول: وفي هذا الاستدلال نظر لانه لا يلزم من كونه وأجبا عليه أن يلسزم الورثة أخراجه من مأله ألا ترى ألى ألحج وسائر حقوق الله تعالى فأنها وأجبة عليه ويجب عليه أن يوضى بها , ومع ذلك لا تلزم الورثة أذا لم يوص بها كنا هو معلوم وكذا يقال في وصية الاقرب مثلا والله أعلم .

قال : وأجابوا عن الآية بأنها منسوخة كما قال ابن عباس . الى أن قال .

وأجاب من قال بالوجوب بأنَّ الذى نُسِخَ الوصية للوالدين والاقارب الذين يرثون ، وأما من لا يرث فليس فى الآية ولا فى تفسير ابن عباس ما يقتضى النسخ فى حقه الخ ، فاخذ يجيب عن الحديث بتكلفات لا داعى اليها ثم قال :

واختلف القائلون بوجوب الوصية فاكثرهم ذهب الى وجوبها فى الجملة . وعن طاوس وقتادة والعسن وجابر بن زيد فى آخرين تجب للقرابة الذين لا يرثون خاصة . إخرجه ابن جريج وغيره عنهم . قالوا فان أوصى لغير قرابة لم ينفذ ويرد

الثلث كله الى قرابته , وهذا قول طاوس , وقال الحسن وجابر بن زيد ثلثا الثلث الخ. يعنى اذا أوصى بالثلث .

أقول ومو المذهب عندنا ووجهه صاحب الايضاح رحمه الله , فليراجع قال : وقال فتادة ثلث الثلث , الغ .

أقول: وقيل نصف الثلث أذا أومى به أو نصف ما دونه كما هو معلوم ، ذكر ذلك صاحب السؤالات ، وذكر صاحب الايضاح رحمه الله تفصيلا في الوصية التي يردها الاقرب ألى الثلث ، فليراجع .

قوله: (مكتوبة عند راسه) الظاهر انه لا خصوصية لراسه بدليل قولسه في بعض الروايات (عند غيرنا) (مكتوبة عنده)

قال ابن حجر واستدل بقوله (مكتوبة عنده) على جواز الاعتماد على الكتابة والغط ولو لم يقترن ذلك بشهادة ، وخص أحمد ومحمد بن نصر من الشافعية ذلك بالوصية لثبوت الخبر قيها دون غيرها من الاحكام ، وأجاب الجمهور بأن الكتابة ذكرت لما فيها من ضبط الشهود به قالوا ومعنى قوله (وَوَصِيَّتُهُ مَكْتُوبَةٌ عِنْدَهُ أي بشروطها .

وقال المحب الطبرى: اضمار الاشهاد فيه بُعُدٌ، وأجيب بأنهم استدلوا على اشتراط الاشهاد بأمر خارج كقوله تعالى: «شَهَادَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَّكُمُ الْمُوْتُ حِينَ الْوَصِيَةِ، (1) فانه يدل على اعتبار الاشهاد في الوصية.

وقال القرطبي ذكر الكتابة مبالغة في زيادة التوثق والإ فالوصية المشهود بها متفق عليها ولو لم تكن مكتوبة , والله أعلم .

واستدل بقوله: (وصيته مكتوبة عنده) بان الوصية تنفذ وان كانت عنه عنا صاحبها ولم يجملها عند غيره وكذلك لو جملت عند غيره وارتجمها . الى أن قال .

وفيه الندب الى التأهب للموت والاحتراز قبل الفوت لان الانسان لا يسدرى متى يفجؤه الموت لانه ما من سن يفرض الا ومات فيه جمع جم. وكل واحد بعينه جائز أن يموت في الحال فينبغي أن يكون متأهبا لذلك فيكتب وصيته وتيجمع

. . S 1 🕹

<sup>(1)</sup> مسورة المائسة ، من آية ؛ 106 • :

فيها ما يعصل ك به الاجر: ويحبط عنه الوزر من حقوق الله وحقوق عباده. والك المستمان .

واستدل بقوله : (له شيء أو له مال) على صنحة الوصية بالمنافع ، وهُو قولُ المبهور ومنعه ابن أبي ليلي وأبن شبرمه وداود وأتباعه واختاره أبن عبد البر الغ . أقول : ومذهب أصحابنا هو مذهب الحمهور .

قال : وفي الحديث الحث على الوصية ومطلقها يتناول الصعيع لكن السلف خصوها بالمريض وانما لم يقيد به في الخبر لاطراد العادة به .

وفي قوله : (مكتوبة) أعم من أن تكون بخطه أو بخط غيره .

ويستفاد منه أن الاشياء المهمة ينبغى أن تضبط بالكتابة لانها أثبت من الضبط بالحفظ لانه يخون غالبا انتهى .

وروى صاحب الايضاح رحمه الله هذا الحديث فقال بعده فعلى ألناس امتثال ما أصابوه مكتوبا عند رأسه ولو لم يكن هذا نافعا لما نوه رسول الله صلى الله عليه وسلم به ودل عليه وأوجبه ، انتهى .

وظاهرٌ ما فهمه المصنف رحمه الله من الحديث أنه يعمل بما وجد مكتوبا عند رأس الميت سواء كان مشهودا أو غير مشهود وسواء كان بغطه أو تغير خطمه ويكون موافقا لمن خالف الجمهور على ما ذكره ابن حجر عملا بظاهر الحديث فيكون في الحديث زيادة على ما في الآية والله أعلم من .

والحاصل أن الوصية يعمل بها أذا شهد بها عدلان لِأَجُلَ الآية أو وجدت مكتوبة عند الميت على أى وجه لاجل الحديث وأما أذا كانت بعدل واحد ولو لسم توجد عند الميت فالظاهر أنه لا يعمل بها سواء كانت مكتوبة أو غير مكتوبة فانها لا يشملها الحديث ولا الآية .

ومما يحكى عن بعض المشائخ رحمهم الله بالجزيرة أنهم يجيزون الشاهد الواحد في الوصية فلمله محمول على ما أذا وجدت مكتوبة عند الميت , وأما مطلقا فغير ظاهر , والله أعلم .

وقوله: (عند راسه) لعله قيد جرى مجرى الغالب فلا مفهوم له لان الظاهـــر أنه لا فرق بين ما وجد عند راسه وما وجد في بيته مطلقا. والله اعلم. 678 \_ قوله : (قالت جاء رجل الى رسول الله صلى الله عليه وسلم الغ) ، المراد به سمد بن عباده كما بينه في حديث ابن عباس عند قومنا : وقد تقدم تسمية أم سمد في كتاب الإيمان والندور و

قال ابن حجر ولا تنافى بين قوله : (ان أمى ماتت وعليها نذر) وبين قوله : ( ان أمى توفيت وأنا غائب عنها فهل ينفعها شى، ان تصدقت به عنها ) لاحتمال ان يكون سال عن النذر وعن الصدقة عنها ، الخ .

قوله : (افتلتت) قال ابن حجر بضم المثناة بعد الغاء السباكنة وكسر اللام أى اخذت فلتة أى بغتة .

وقوله : (نفسها) بالضم على الاشهر وبالفتح أيضاً وهو موت الفجأة والمسراد بالنفس هنا الروح , انتهى .

قوله: (وأراها لو تكلمت لتصدقت) قال ابن حجر بضم همزة وأراها الخ ، فذكر رواية إخرى بلغظ (وأظنها) .

وفى بعض الروايات خرج سعد بن عبادة مع النبى، صلى الله عليه وسلم فى بعض منازيه وحضرت أمه الوفاة بالمدينة فقيل لها (أوصى) فقالت (فيم أوصى ؟ المال مال سعد) فتوفيت قبل أن يقدم سعد فذكر الحديث .

قوله: (افاتصدق عنها) في بعض الروايات (فَهَلْ لَهَا أَجُرٌ إِنْ تَصَدَّقْتُ عَنْهَا ؟ قال نَمَمُّ). وفي بعضها (أتَصَدَّقُ عَلَيْهَا وَأَصْرِفُ عَلَى مَصْلَحَتِهَا) وقد تقدم فوائسه لمذا الحديث في كتاب الأثبان والنذور .

679 ـ قوله : (أيما رجل عمر عمرى له ولعقبه النم) قال ابن حجر والعمرى بضم المهملة وسكون الميم مع القصر ، وحكى ضم الميم مع ضم أوله ، وحكى فتح أول مع السكون ماخوذ من العمر ، والرقبى بوزنها ماخوذة من المراقبة لانهم كانوا ينعملون ذلك في الجاهلية فيعطى الرجل الدار ويقول له (أعمرتك اياما) أي أبحتها لك مدة عمرك فقيل لها (عمرى) لذلك ، وكذا قيل لها رقبى لان كلا منهما يرقب متى يموت الآخر لترجع اليه وكذا ورثته فيقومون مقامه في ذلك هذا أصلها لغة .

وأما شرعا فالجمهور على أن العمرى أذا وقعت كانت ملك للآخذ ولا ترجع الى الاول الا أن صرح باشتراط ذلك .

وذهب الجمهور الى صحة العبرى الا ما حكاه أبو الطيب الطبرى عن بعض الناس والماوردي عن داود وطائفة لكن قال ابن حسرم بصحتها وهاو شياخ الظاهرياة والماديات

ثم اختلفوا الى ما يتوجه التمليك فالجمهور الى أنه يتوجه الى الرقبة كسائر الهبات حتى لو كان الممر عبدا فأعتقه الموهوب له نفذ بخلاف الواهب وقيل يتوجمه الى المنفعة دون الرقبة وهو قول مالك والشافعي في القديم .

وهل يسلك به مسلك العارية أو الوقف روايتان عند الماليكية ، وعند الحنفية التمليك في العمري يتوجه إلى الرقبة وفي الرقبي إلى المنفعة وعنهم أيضا أنها باطلة الله .

ولفظ الحديث فى البخارى بعد ذكر الاسناد عن جابر رضى اللــه عنه قال : قَضَى النَّبَى، صلى اللـــه عليه وسلم بالعمرى أَنَّهَا لِمَنْ وُهِبَتُ لَهُ ُ. الى أن قال فى حديث آخر عن النبى، صلى الله عليه وسلم قال العمرى جَائِزَةٌ .

وقال عطاء حدثنى جابر عن النبى، صلى الله عليه وسلم نحوه اه . قال ابن حجر في رواية الزهري عن ابي سلمة عند مسلم أيّنا رجل اعمر عمرى له ولمقبه فانها للذى اعطيها لا تَرُجعُ لِلذِي أعْطَاها لأنّهُ أعْطَى عَطَاءٌ وَقَمَتْ فِيو الْمُوَارِيثُ اللهِ أَن قَال أَن قال .

وله من طريق مسر عنه انما العمري التي أجاز رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يقول هي لك ولعقبك فأما أذا قال هي ليك ما عشت فأنها ترجع الى صاحبها ، إلى أن قال .

وأخرجه مسلم من طريق أبى الزبير عن جابر قال جعل الانصار يعمسرون المهاجرين فقال النبى، صلى الله عليه وسلم: (أَمُسِكُوا عَلَيْكُمْ أَمُوالكُمْ وَلاَ تُفْسِدُوهَا فَان من أَعْمَرُ عمرى فهي للذى أعمرها حَيًّا وَمَيِّتًا وَلِعَقِبِهِ) فيجتمع من هذه الروايات ثلاثهة أحسوال :-

أحدما أن يقول : (مي لك ولعقبك) فهذا صريح في أنها للموهوب له ولعقبه .

ثانيها أن يقول: (هي لك ما عشبت فاذا من رجعت الي) فهذه عارية مؤقتـة وهي صحيحة فاذا مات رجعت الى الذي أعطاماً، وقد بينت هذه والتي قبلها رواية الزهرى وبه قال أكثر العلماء ورجعه جماعة من الشافعية , والإصبع عند أكثرهم لا ترجع الى الواهب , واحتجوا بأنه شرط فاسد يلغى , الى أن قال .

ثالثها أن يقول: (اعبرتكها) ويطلق فرواية أبى الزبير هذه تدل على أن حكمها حكم الاول وأنها لا ترجع الى الواهب وهو قول الشافعية فى الجديد والجمهور, وقال فى القديم باطل من أصله, الى أن قال .

ان قتادة حكى أن سليمان بن مشام بن عبد الملك سال الفقهاء عن هذه المسالة أعنى صورة الإطلاق فذكر له قتادة عن الحسن وغيره أنها جائزة الى أن قال ، فقال الزهرى انبا العمرى أي جائزة إذا أعمر له ولعقبه من بعده فاذا لم يجعل عقبه من بعده كان للذى يجعل شرطه ، النع .

عن ابن عباس رفعه (العثرى لمن أعَمْرَهَا وَالرقبَّى لمن ارقبها وَالْمَائِدُ فِي مِبَتِهِ كَالْمَائِدِ فِي وَبَتِهِ كَالْمَائِدِ فِي قَيْنِهِ) فشرط الرجوع المقادن للعقد مثل الرجوع الطارى، بعده فنهسى عن ذلك وامر أن يبقيها مطلقا أو يخرجها مطلقاً ، فأذا أخرجها على خلاف ذلك بطل الشرط وصع العقد مراغمة له وهو نحو أبطال شرط الولاء لمن باع عبدا كما تقدم في قصة بريرة ، أه

وقول أبي عبيدة وغيره من أصحابنا موافق لما عليه الجمهور وخالفهم في ذلك أبن عبد العزيز ومن وافقه. قال في الايضاح: وفي الاثر قلت فأخبرني عن العمرى والرقبي والسكني. قال أبن عبد العزيز أن كان معنى الرقبي على معنى الممرى أن يقول قد أعمرتك هذه الدار حياتك فهي لك عُمري أو لك رقبي أو لك سكني على أنها لك حياتك فقد قال أبو عبيدة: دفع ذلك ألى جابر والى ابن عباس أن من عمر شيئا فهو له ولورثته من بعدة ، قال أبن عبد العزيز وكان غيره من الفقهاء لا يجيز ذلك ولا يراه للورثة من بعده ، الخ .

اقول هذه فرية ما فيها مرية لان الجمهور على الاجازة كما تقدم عن ابن حجر عند قومنا .

قال : وكان ابراهيم النخعى وابن عبد العزيز مبن يقول : العمسرى اذا مات الذي اعبرها فهي راجعة الا أن يقول هي لك ولعقبك ، وقول ابراهيم اعدل عندي،

قلت له ارايتك تأخذ بقوله في كثير وتختار قوله على قول من هو اكبر منهم وافضل عندنا قال: ومن هو ؟ قلت أبو عبيدة قال: الانصاف والحق قبول الحق ممن جا، به والامر القوي الذي لا دخل فيه ولا خلل ليس كنيره مما يدخل فيه الومن والضعف. قلت وأى قوة أقوى من قول أبي عبيدة وغيره من اصحابنا حيث قالوا: والضعف. قلت وأى قوة أقوى من قول أبي عبيدة وغيره من اصحابنا حيث قالوا: سبيل الممرى سبيل المواريث، قال اليس لك في هذا من القوة شيء ألا أن تقول مكذا قالوا. فأما التياس فلا تُكلِّمُ فيه أَمُلَه فيسخرون منك ويتبين لهمم ضعف مقالتك. قلت وكيف يكون هذا ضعفا ووهنا وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (مَنْ عَمَرَ شَبِينًا فَهُو لَهُ حَيَاتُهُ وَبَعُدٌ مَمَاتِهِ) قال لي يا عاجز لو اتفق الناس على هذا الحديث لم يجاوزه أحد من الفقهاء بالقياس فيه ولا الرغبة عنه لان كل ما كان عن رسول الله صلى الله عليه وسلم فلا ينبغي لاحد أن يخالفه فيه ، قلت ما كان عن رسول الله ملى الله عليه وسلم فلا ينبغي لاحد أن يخالفه فيه ، قلت وأي قول أعجبك من قول ابراهيم في هذه الى آخره ؟

واقول ليس من شرط العمل بالخديث أن يكون متفقاً عليه بل يجب العمل بما ورد من طريق العدول وأن كانوا آحادا لان رواية الآحاد توجب العمل وأن كانت لا توجب العلم . فالوأجب على أبن عبد العزيز قبول ما ورد عن أبى عبيدة وغيره من المسلمين لان من حفظ حجة على من لم يحفظ ولا يعارضهم بالقياس لانه لاحظ للنظر مع وجود الاثر . وقد روى هذا الحديث الموافقون والمخالفون ، فالواجب المصير اليه ، والله أعلم .

680 \_ قوله : (جاءني رسول الله صلى الله عليه وسلم عام حجة الوداع) يعنى وانا بمكة كما في رواية البخاري ولفظه :

جاء النبى من صلى الله عليه وسلم يَعُودُنِي وَأَنا بِتَكَّةَ وَهُو يَكُرُهُ أَنْ يَعُوتَ بِالْأَرْضِ اللهِ عَلَمُ وَمُو يَكُرُهُ أَنْ يَعُوتَ بِالْأَرْضِ اللهِ عَلَمَ اللّهَ ابْنَ عَفْرَاءَ قلت يَا رسول الله اوصي بمالي كله ؟ قال : لا . قلت فالشَلُتُ وَالثُلْثُ كَالثُلُثُ كَالثُلُثُ كَالثُلُثُ كَالثُلُثُ وَالثُلْثُ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ يَعْمُ اللهُ يَعْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ يَعْمُ اللهُ ال

وفى رواية اخرى قال مَرضْتُ فَعَادَنِي النَّبِسَءُ صَلَّ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فقلت يا رسول الله أَدُّعُ اللَّهَ اَنْ لَا يَرُدُّنِي عَلَى عَقِيمِ، قال لَعَلَّ اللَّهَ يَرُفَعُكَ وَيَنْفَعَ بِكَ نَاسَاً قلت اويدان اوي وانعا لي ابنة ", قلت اوي بالنصف ؟ قال : النَّصْفُ كَشِيرٌ قلت : فالثلث ؟ قال : النَّصُفُ كَشِيرٌ قلت : فالرَّى الناسُ بالثلثِ وجاز ذلك لهم ، انتهى ،

قوله : (ولا يرثنى الا بنية لى) قال ابن حجر: قال النووى وغيره معناه لا يرثنى من الولد أو من خواص الورثة أو من النساء . والا فقد كان لسعد عصبات من بنى زهرة وكانوا كثيرا .

وقيل: مناه لا يرثنى من اصحاب الفروض ، أو خصها بالذكر على تقدير لا يرثنى من أخاف عليه الضياع والعجز الا منى ، أو ظن أنها ترث جميع المال أو استكثر لها نصف التركة ، وهذه البنت زعم بعض من أدركناه أن اسمها عائشة \_ إلى أن قال وهى تابعية عمرت حتى أدركها مالك وروى عنها إلى أن قال.

ولم يذكر أحد من النسابين لسعد بنتا تسمى عائشة غير هذه ، وذكروا أن كبرى بناته أم العكم الكبرى ، وأمها بنت شهاب بن عبد الله بن الحارث بن زهرة وذكروا له بنات آخر أمهاتهن متأخرات الاسلام بعد الوفاة النبوية ، فالظاهر أن البنت المشار اليها هى أم العكم المذكورة لتقدم تزوج سعد لأمها ولم أرّ مسن حسر ذلك ، الغ ،

قوله: (افاتصدق بثلثى مالى) في بعض الروايات (أُومِي بِمَالِي كُلِهِ) قـــال ابن حجر: فاما التمبير بقوله: (أَفَاتَصَدَّقُ) فيحتمل التنجيز والتعليق بخــلاف (أَفَاوُمِي) لكن المخرج متحد فيحمل على التعليق للجمع بين الروايتين.

وقد تمسك بقوله أَفَاتَصَدَّقُ من جمل تبرعات المريض من الثلث وحملوه على المنجزة فيه نظراً لما بينته ...

قوله : (والثلث كثير) قال ابن حجر : يحتمل أن يكون مسوقا لبيان الجواز بالثلث . وأن الأولى أن ينقص عنه ولا يزيد عليه وهو ما يبتدره الفهم . ويعتمل أن يكون لبيان أن التصدق بالثلث هو الاكمل أي كثير أجره .

ويحتمل أن يكون معنى (كثير) غير قليل كما قال الشافعي وهذا أولي معانيـــه ً يعنى أن الكثرة أمر نسبي ، وعلى الاول عول ابن عباس . الخ

واعلم أن الاجماع على منع الوصية بازيد من الثلث مقيد بما أذا كان له وارث . وأما أن لم يكن له وارث أوما أن لم يكن له وارث ففيه خلاف قال أبن حجر منعه الجمهور وجوزه الحنفية واسحاق وشريك وأحمد في رواية وهو قول على وابن مسمود . واحتجوا بسان الوصية مطلقة في الآية فقيدتها السنة لمن له وارث فبقي من لا وارث له على الاطلاق النم . أقول وهو المذهب عندنا .

قال صاحب الايضاح رحمه الله بعد رواية هذا العديث ما نصه : وفي هذا العديث أيضا دليل على جواز الوصية باكثر من الثلث لمن لا وارث له لقوله عليه الصلاة والسسلام : (إِنَّكَ إِنَّ تَذَرُّ وَرَثَتَكَ أَغْنِينَاءً خَيْرٌ مِنْ أَنْ تَذَرَهُمْ عَالَةً ، العديث ) وأجاز أبو اسحاق رحمه الله لمن لا وارث له أن يوصى بجميع ماله كالموالى فليراجع .

تال ابن حجر: واختلفوا أيضا هل يعتبر ثلست المال حال الوصية أو حال الموت؟ على قولين وهما وجهان للشافعية أصحهما الثاني فقال بالاول مالك واكثر العراقيين وهو قول النخمي وعشر بن عبد العزيز وقال بالثاني أبو حنيفة وأحمد والباقون وهو قول على بن أبي طالب وجماعة من التابعين من الله على الله وجماعة عن التابعين من الله الله المنافقة المن

وتعسك الاولون لان الوصية عقد والعقود تعتبر باولها ، وبانه لو نسذر ان يتصدق بثلث ماله اعتبر حالة النذر اتفاقا ، واجيب بأن الوصية ليست عقدا من كل جهة ، ولذلك لا يعتبر فيها الفورية ولا القبول وبالفرق بين الندر والوصية بأنها يصبح الرجوع عنها والنذر يلزم وثمرة هذا الخلاف تظهر فيما لو حدث له مال بعد الوصية الغ ، واطن أن المذهب هو الثاني ، والله أعلم ، فليراجع .

قال ابن حجر واختلفوا ايضا على يخسب الثلث من جميع المال أو يتقيد بصا علمه الموصى دون ما خفى عليه أو تجدد له ولم يعلم به وبالاول قال الجمهور ، وبالثانى قال مالك وحجة الجمهور أنه لا يشترط أن يستحضر مقدار المال حال الوصية اتفاقا ولو كان عالما بجنسه فلو كان العلم به شرطا لما أجاز ذلك فليحرر ما هو المذهب والظاهر أنه قول الجمهور والله أعلم .

قوله: (انك أن تند) قال أبن حجر بفتح أن على التعليل وبكسرها على الشرطية قال النووى هما صحيحان , وقال القرطبي لا معنى للشرط هنا لانه يصير لا جواب له ويبقى خير لا رافع له , وقال إبن الجوزى سمعناه من رُوَّاة العديث بالكسسر وانكره شيخنا عبد الله بن أحمد يعنى أبن الخشاب وقال لا يجوز لانه لا جواب له لعلو لفظ خير من الفاء وغيرها مما اشترط في الجواب , وتعقب بأنه لا مانع من تقديبه .

وقال أبن مالك جزاء الشرط قوله خير اى فهو خير وحذف الفاء جائز وهــو كقراءة طاوس (إِنْ يَشْأَلُونَكُ عَنِ الْيُتَامَى قُلْ إِصْلَاحٌ لَهُمْ خَيْرٌ)

قال: ومن خص ذلك بالشمر بَمُدَ عن التحقيق وضيق حيث لا تضييق لانه كثير في الشمر قليل في غيره واشار بذلك الى ما وقع في الشمر فيما انشده سيبويه: مَنْ يَفْعَلِ الْحَسَنَاتِ اللَّهُ يَشْكُرُكُمَا ، أي فالله يشكرها ، والى الرد على من زعم أن ذلك خاص بالشمر ، قال : ونظيره قوله في حديث اللقطة فان جاء صاحبها والا استمتع بها حذف الفاء ، وقوله في حديث اللمان : (الْبَيِّنَةُ وَإِلاَّ حَدُّ فِي ظَهْرَكَ) إه.

قوله (ورثتك) قال ابن حجر قال الزين بن المنير انما عبر له صلى الله عليه وسلم بلفظ الورثة ولم يقل أن تدع بنتك مع أنه لم يكن له يومئذ الا ابنة واحدة لكون الوارث حينئذ لم يتحقق لان سعدا انما قال ذلك بناء على موته فى ذلك المرض وبقائها بعده حتى ترثه وكان من الجائز أن تعوت هى قبله فاجابه صلى الله عليه وسلم بكلام كل مطابق لكل حالة وهو قوله ورثتك ولم يخص بنتا من غيرها . وقال الفاكهى شارح العمدة . أنها عبر بالورثة لانه أطلع على أن سعدا سيعيش ويأتيه أولاد غير البنت المذكورة وكان ذلك . وولد له بعد ذلك أربعة بنين ولا أعرف اسماءهم ولعل الله أن يفتح بذلك .

قال ابن حجر قلت وليس قوله (أن تدع بنتك) متعينا لان ميراثه لم يكنن منحصرا فيها فقد كان لأحيه عتبة بن أبى وقاص أولاد أذ ذاك منهم هاشم بن عتبة الصحابى الذى قتل بصفين وسأذكر بسط ذلك . فجاء التعبير بالورثة لتدخيل البنت وغيرها من يرث لو وقع موته أذ ذلك أو بعد ذلك . الغ .

فنسب القصور للفاكهى فى عدم معرفة اسماء بنى سعد فذكر اسماءهم وزاد ثلاثة اخر ثم ذكر ان ابن سعد ذكر ان له من الذكور غير السبعة اكثر من عشرة فعدهم ثم قال وذكر له من البنات اثنتي عشرة بنتا ، الغ .

قوله: (عالة) قال ابن حجر أى فقراء وهو جمع عائل وهو الفقير ، والفعل منه عال بعيل اذا أفتقر .

<u>قولت :</u> (یتکفنون الناس) ای یسالون الناس باکفهم یقال تکفف الناس واستکف اذا بسط کفه للسؤال ، او سال ما یکف عنه الجوع ، او سال کفافا من طمام قاله ابن حجر . :

قوله: (وانك لن تنفق ننقة تريد بها وجه الله. النج) الرواية في البخاري وَانَّكَ مَهُمَّا أَنْفَقْتَ مِنْ نَفَقَةٍ فَإِنَّهَا صَدَقَةٌ قال ابن حجر هو معطوف على قوله (انك ان تدع) وهو علة النهي عن الوصية بأكثر من الثلث كانه قيل لا تفعل ذلك ان مت تركت ورثتك اغنياء وان عشت تصدقت وانفقت فالاجر حاصل لـك في الحالين النج . فذكر رواية المصنف ونسبها الى الزهرى .

وذكر أنه يستفاد من التقييد بابتغاء وجه الله أن الواجب يزداد بالنية لان الانفاق على الزوجة واجب وفي فعله الاجر فاذا نوى به ابتغاء وجه الله أزداد أجره بذلك قاله أبن أبي حمزة قال : ونبه بالنفقة على غيرها من وجوه البر والاحسان . قوله : ( حتى ما تجعله في امراتك ) لعله في في أمراتك كما في بعض الروايات عن قومنا أي في فعها ثم رايته كذلك في بعض النسخ فما من قوله : ( حتى ما ) في محل النصب عطف على قوله : نفقة .

قال ابن حجر : ووجه تعلق قوله (وانك لن تنفق النم) بقصة الوصية أن سؤال سعد يشعر بأنه رغب في تكثير الاجر فلما منعه الشارع من الزيادة على الثلث قال له على سبيل التسلية ؟ أن جميع ما تفعله في مالك من صدقة ناجرة من نفقة ولو كانت واجبة تؤجر بها أذا ابتغيت بذلك وجه الله . ولعله خص المرأة بالذكر لان نفقها مستمرة بخلاف غيرها .

" قال ابن دقيق الميد قيه ان التواب في الانفاق مشروط بصحة النية وابتغاء وجه الله وهذا عسير اذا عارضه مقتضى الشهوة فان ذلك لا يحصل الفرض من الثواب حتى يبتغى به وجه الله وشق تخليص هذا المقصود مما يشوبه .

قال وقد يكون فيه دليل على أن الواجبات أذا أديت على قصد أداء الواجب ابتفاء وجه الله أثيب عليها فأن قوله حتى ما تجعله في في المُرأتِك لا تخصيص له بغير السواجب ولفظة (حتى) تقتضى المبالغة في تعصيل هذا الاجر بالنسبة الى المعنى كما يقال جاء الحجاج حتى المشاة . اهـ

قوله: (أأخلف) بهمزة الاستفهام وضم همزة الماضي وفتح اللام المشددة مبنى للمجهول كنا ضبطه في مواضيع من نسخة صحيحة من البخاري .

وفى بعض الروايات (فقلت يا رسول الله أَدْعُ اللَّهَ أَنَّ لَا يَرُدُّنِي عَلَى عَقِبِي) كما تَقْسَدُم . \* فَالْمَ اللَّهُ اللَّهَ أَنَّ لَا يَرُدُّنِي عَلَى عَقِبِي)

لكن قوله : (اأخلِف بعد أصحابى) يعنى أأتَاخَر عنهم فى الموت؟ ربما يُدل على انه يُريد الموت مع انه تقدم فى رواية البخارى وَهُوَ يَكُسَـرُهُ أَنْ يَمَوْتَ بِالْأَرْضِ التِي هَـــاجَرَ مِنْهِــاً .

قال الشارح يحتمل أن تكون الجملة حالا من الفاعل ومن المفعول وكل منهما محتمل لان كلا من النبي، صلى الله عليه وسلم . ومن سعد كان يكره ذلك .

لكن إن كان حالاً من المنعول وهو سعد ففية التفات لان السياق يقتضى أن يقول: ( وأنا أكره ) إلى أن قال .

فى رواية لمسلم بلغظ (فقال يا رسول الله خشبت أن أموتَ بالارض التى هاجرتُ منها \_ الى أن قال \_ هاجرتُ منها \_ الى أن قال \_ وفى رواية أخرى فقال سعد (يا رسول الله أموتُ بالأرض التِي هَاجِرتُ منها قال لا إنْ شَاءً اللّه ، النم .

ثم قال فليس فى شىء من طرق سعد بن أبى وقاص أنه كان راغبا فى الموت بل فى بعضها عكس ذلك وهو أنه بكى فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم ما يبكيك قال خشيت أن أموت بالارض التى هاجرت منها كيا مات سعد بن خولة .

اللهم الا أن يقال انه يكره الموت في الارض التي هاجر منها ويحبه في غيرها ، وقال ذلك حين علم انه يبقى ببركة دعائه صلى الله عليه وسلم حين رقاه فانه ورد عنه انه قال : ثم وَضَعَ يَدَهُ عَلَى جُبُهَتِي ثُمَّ مَسَيَحَ وَجُهِي وَبَطْنِي ثم قال : (اللَّهُمَّ أَشْفِ سَعْدًا وَأَتْمِمُ لَهُ مِجْرَتَهُ) قال فما زلت أجد بردها .

وفى بعض الروايات قلت له فادع الله أن يشغينى فقال : (اللهم أشفِ سَعْداً ثلاث مرات) ويقول له : (وَإِنَّكَ كُنُ تُنْفِقَ نَفَقَا تُرِيدُ بِهَا وَجُهَ اللَّهِ النَّجَ) والله أعلم.

قوله: (ولعلك أن تخلف) في بعض الروايات (وَعَسَى اللَّهُ أَنَّ يَرُفَعَكَ) قال ابن حجر أي يطيل عمرك وكذلك أتفق فائه عاش بعد ذلك أزيد من أربعين سنة بل قريبا من خمسين لانه مات سنة خمسة وخمسين من الهجرة , وقيل سنسة ثمان وخمسين وهو المشهور فيكون عساش بعد حجة الوداع خمسا وأربعين أو ثمانيا وأربعين . أه

قوله: (اللهم أمض لاصحابي هجرتهم) سياق الكلام وسباقه يدل على أن المراد بالدعاء لهم بامضاء هجرتهم أن لا يموتوا بالارض التي هاجروا منها ، والله أعلم ، وذلك أن الاقامة بمكة كانت حراما على من هاجر منها قبل الفتح لكن أبيح لمن قصدها بعج أو عمرة أن يقيم بعد قضاء نسكه ثلاثة أيام لا يزيد عليها .

قال ابن حجر: ولهذا رثى النبىء صلى الله عليه وسلم سعد بن خولة أن مات بلكة , ويستنبط من ذلك أن أقامة ثلاثة أيام لا تخرج صاحبها عن حكم المسافر النخ , وذلك أنه ورد فى حديث رواه البخارى عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال : (ثَلَاثَةٌ لِلْمُهَاجِرِ بُعْدَ الصَّدَرِ) وهو بغتج المهملتين أى بعد الرجوع من منى .

قال النووى ومعنى هذا الحديث أن الذين هاجروا يحرم عليهم استيطان مكة ، قال ابن حجر : وحكى عياض أنه قول الجمهور ، قال وأجازه لهم جماعة يعنسى بعد الفتح فحملوا هذا القول على الزمن الذي كانت الهجرة المذكورة واجبة فيه ،

قوله: (لكن البائس سعد بن خولة) من باس الرجل يباس بنوسا وبنسا الغ اشتدت حاجته فهو بالس .

قال فى الصحاح : وفى رواية البخارى (يَرْحَمُ اللَّهُ ابْنُ عَفْرُاء) وفى بعض الروايات فقال النبى، صلى الله عليه وسلم يَرْحَمُ اللَّهُ سَعْدُ ابْنَ عَفْرُا، ثلاث مرات قال ابن حجر : قال الداودى قوله ابن عفرا، غير محفوظ. وقال الدمياطى : هو وَهُمٌ والممروف ابن خوله ـ الى ان قال ـ وقال التميمى يعتمل أن يكون لأمه اسمان خولة وعفسرا، .

قال ابن حجر ويحتمل أن يكون أحدهما اسما والآخر لقبا أو أحدهما اسمم أمه والآخر اسم أبيه , أو الآخر اسم جده , والاقرب أن عفراء اسم لامه , والآخر اسم أبيه لاختلافهم في أن خولة أو خولي , الغ . قوله: (يرثى له رسول الله صلى الله عليه وسلم أن مات بمكة) قيل أنه مدرج ، وقيل أنه موصول وهو الصحيح لقوله في بعض الروايات (لكن البائس سعد بن خولة قال سعد: رثى له رسول الله صلى الله عليه وسلم) النع .

قال ابن حجر : والمرثية تعدد محاسن الميت والمراد هنا التوجع له لكونه مات بالبلدة التي هاجر منها . وقد تقدم بيان العكم في ذلك ــ الى أن قال ــ في قوله (أن مات بمكة) هو بفتح الهمزة للتعليل .

واغرب الداودى فتردد فيه فقال ان كان بالفتح ففيه دلالة على انه أقام بعد الصدر من حجته ثم مات . وان كان بالكسر ففيه دليل على انه قيل له انه يريد التخلف بعد الصدر فخشى عليه أن يدركه أجله بمكة .

قال ابن حجر قلت والمضبوط المعفوظ بالفتح لكن ليس فيه دلالة على انه قام بعد حجة لان السياق يدل على انه مات قبل الحج , والله أعلم . اهـ

قوله: (معنى ينتفع بك أقوام ويضر بك آخرون) انه لما أَمْرَ سعد على العراق الخ . قال ابن حجر في معناه أي ينتفع بك المسلمون بالفنائم مما سيفتح الله على يديك من بلاد الشرك رُيفَرُ بك المشركون الذين يهلكون على يديك الخ . فذكرر توجيها آخر في الفرر ورده .

ثم ذكر مثل توجيه المصنف رواية عن عامر بن سعد آنه سئل عن معنى قوله صلى الله عليه وسلم هذا فقال لما أمر سعد على العراق أوتى بقوم ارتدوا فاستتابهم فتاب بعضهم وامتنع بعضهم فقتلهم فانتفع به من تاب وحصل الضرر للآخرين .

قال بعض العلماء لعل وإن كانت للترجى لكنها من الله للامر الواقع ، وكذلك اذا وردت على لسان رسوله غالباً . الم

قوله: (سجعوا سجع مسيلمة) أى قصدوا قصده ، قال فى الصحاح قسال أبو زيد الساجع : القاصد ، ومسيلمة بكسر اللام هو الكذاب المشهور الذى ادعى النبوة بزمانه صلى الله عليه وسلم فقتل فى خلافة أبى بكر رضي الله عنه بعد أن قتل من المسلمين الف ومائتا رجل وقيل وأربعمائة ، منهم سبع مائة حملوا القرآن.

قوله : (لما هاجر الناس من مكة الى المدينة فابى أن يهاجر ومات بمكة وترك فرض الله في الهجرة فهو ضال فاسق) أقول ليس في الحديث ما يدل على هذا

ولعله اخذه من خارج بل ربما يقال فى الحديث ما يدل على خلاف هذا وهو قوله : (يرثــى ك) .

قال في الصحاح ورثي له أي رق له وتقدم أن المراد هنا التوجع له لكونه مات في البلدة التي هاجر منها فلو مات ضالا فاسقا ما رق له ولا توجع له .

وفى بعض الروايات عند قومنا يرحم الله سعد بن خولة كما تقدم ونصوا على انه من البدريين وانه مات في حجة الوداع على الصحيح قبل الحج

وكانت سبيعة الاسلمية زوجة له بالمدينة ومات عنها وهي حامل كما تقدم في كتاب النكاح في باب الحداد والمدة ولفظه في بعض طرق البغارى (أن سبيعة بنت الحارث أخبرته أنها كانت تحت سعد بن خولة وهو من بني عامر بن لوى وكان مبن شهد بدرا فتوفي عنها في حجة الوداع وهي حامل فلم تنشب أن وضعت حملها بعد وفاته النج) فكيف يكون تاركا لزوجته بالمدينة حاملا وهو لم يهاجر مع الناس . نعم ذكر بعض قومنا أنه مات في مدة الهدنة مع قريش سنة سبع لكن الصحيح عندهم خلافه كما يدل عليه حديث سبيعة .

قال ابن حجر وجزم الليث بن سعد في تاريخه عن يزيد ابن أبي حبيب بأن سعد بن حولة مات في حجة الوداع وهو الثابت في الصحيح خلافا لمن قال إنه مات في مدة الهدنة مع قريش سنة سبع ، الخ

والحاصل انه انما رثى رسول الله صلى الله عليه وسلم أى رق له وتوجع لموته بالارض التى هاجر منها وأن كان قاصدا للحج لان الافضل للمهاجرين الموت بغير مكة وأن جاؤوها قاصدين للحج مثلا ولذلك قال سعد بن أبى وقاص فى بعض الطرق (خشيت أن أموت بالارض التى هاجرت منها كما مات سعد بن خولة) كما تقدم وهذا لا يقتضى قصد الاقامة بها والله أعلى .

### الباب التاسيع والاربعسون في الضيافة والجوار وما ملكت اليمين واليتيم

681 \_ أَبُو عبيدة عن جابر بن زيد قال : سمعت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : « مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَالْيَسَوْمِ الله عليه وسلم يقول : « مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَالْيَسَوْمِ الْإَخِرِ فَلْيُكُرْمْ ضَيْفَهُ جَائِزَتَهُ يَوْماً وَلَيْلَةً وَالضّيَافَةُ ثَلَاثَةُ أَيتَامٍ وَمَا كَانَ بَعْدَ مُعَدَّدُهُ حَتَّى يُعْرِجَهُ» وَمَا كَانَ بَعْدَ فَتَى يَعْرِجَهُ»

662 ــ أبو عبيدة عن جابر بن زيد قال : بلغنى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : « يَا نِسِسَاءَ الْمُؤْمِنَاتِ لَا تَعْقِرَنَّ إِحْدَاكُـنَّ لِلهَ عَلْمَ وَلَوْ كُرَاع شَاقٍ مُعَرِقٌ » (1) .

683 - أبو عبيدة عن جابر بن زيد قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيَقُلْ خَيْرًا أَوْلِيَصْمُتُ ، وَلا يُؤْدِي جَارَهُ أَبِداً » .

684 ـ أبو عبيدة عن جابر عن ابن عباس عن النبىء صلى الله عليه وسلم قال : « أَوْصَانِي حَبِيبِي جِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلاَمُ بِرِفُقِ الْمَمُلُوكِ حَتَّى ظَنَنْتُ أَنَّ ابْنَ آدَمَ لاَ يُسْتَعْدَمُ أَبَداً ، وَأَوْصَانِي بِالْجَارِ حَتَّى ظَنَنْتُ أَنْ لاَ يُخْفَى (2) عَلَيْهِ شَيْءُ » .

685 ـ الربيع عن أبى مسعود الأنصارى قال: بينَمَا أنا ضاربٌ غلامًا لى بسَوْطِ أن سَمعُودٍ فَجَعلتُ غلامًا لى بسَوْطِ أن سمعتُ صَوْتا مِن خلفِي إعُلَمْ يَا أَبَا مَسْعُودٍ فَجَعلتُ لَا اَعقلُ مِن النَّضَب حتى أَتَانِى رسولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَلَمَّا رأيتُه سقطَ السَّوْطُ مِن يَدِي فقال: « إعْلَمْ يَا أَبَا مَسْعُودٍ أَنَّ اللَّهَ أَقْلَوْ عَلَيْكَ مِنْكَ عَلَى هَذَا الْفُلَامِ» فقلت: والذِى بعثك بالحقِّ ما ضربتُ عَبْدًا أبدًا أو قال معلوكًا.

<sup>(1)</sup> معرفة ٠

<sup>(2)</sup> پېقى بىدە •

686 ـ أبو عبيدة عن جابر بن زيد من طريق ابن عمر قال : « إِنَّ الْعَبْدَ إِذَا نَصَحَ لِسَيِّدِهِ وَأَحْسَنَ عِبَادَةَ رَبِّهِ فَلَهُ أَجُرُهُ مَرَّ تَيْنِ » .

687 ـ أبو عبيدة عن جابر بن زيد قال : سمعت أناسا (3) من الصحابة يروون عن رسول الله صلى الله عليه وسلم « أَنَّهُ نَهَى عَنِ أَسْتِعْمَالِ الْعَبِيدِ (4) بَعْدَ صَلَاةِ الْعَتَمَةِ » .

688 ـ أبو عبيدة عن ضمام بن السائب عن جابر بن زيد عن ابن عباس عن النبيء صلى الله عليه وسلم قال : « مَنْ أَوَى (5) يَتِيمًا لِلَّهِ وَقَامَ بِهِ ٱحْتِسَابًا لِلَّهِ وَقَعَ أَجُرُهُ عَلَى اللَّهِ ، وَاللَّهُ لَا يُضِيعُ أَجُرُهُ عَلَى اللَّهِ ، وَاللَّهُ لَا يُضِيعُ أَجُرُهُ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلاً » .

689 ـ أبو عبيدة عن جابر بن زيد عن أبى هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « لا يَمْنَعُ أَحَدُكُمْ جَارَهُ أَنْ يُفْرِزَ خَشَبَةً فِي جِدَارِهِ فَإِنَّ ذَلِكَ حَقِّ وَاجِبٌ عَلَيْهِ ».

#### \* \* \*

قال فى الصعاح: الضيف يكون واحدا وجمعا وقد يجمع على الاضياف والضيوف والضيفان ـ الى أن قال ـ وأضفت الرجل وضيفته اذا أنزلته بك ضيفا وقربته وضفت الرجل ضيافة اذا نزلت عليه ضيفا وكذلك تضيفته ، الغ .

681 \_ (1) قوله : ( من كان يؤمن بالله واليوم الآخر ، النع ) لفظ في البخارى بعد ذكر الاسناد ( سَيعَتُ أُدُنَايَ وَأَصْرَتُ عَيْنَايَ حِينَ تَكُلَّمَ النَّبِيءُ صَلَّ اللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيُكُرِمُ جَارَهُ . وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيُكُرِمُ جَارَهُ . وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيُكُرِمُ خَلْيُعَهُ جَائِزَتُهُ . قال : وَمَا جَائِزَتُهُ يَا رَسُولَ اللَّهِ ؟ قال : يَوْمٌ وَلَيْلَةٌ . وَالشِّيافَةُ ثَلاَثَةُ أَيَامُم وَمَا كَانَ وَرَاءَ ذَلِكَ فَهُوَ صَدَقَ فَ اللَّهِ ؟ قال : يَوْمٌ وَلَيْلَةٌ . وَالشِّيافَةُ ثَلاَثَةً أَيَامُم وَمَا كَانَ وَرَاءَ ذَلِكَ فَهُو صَدَقَ فَا عَنْهِ . وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ كَانَ يُؤْمِنُ بَاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيَقُلُ خَيْرًا أَوْ لِيَصَمْتُ . ) .

<sup>(3)</sup> ناسسا ۰

<sup>(4)</sup> العبيد ٠٠

<sup>(5)</sup> خ ربی ۰

قال ابن حجر : في قوله : ( من كان يؤمن بالله واليوم الآخر ) والمراد (1) يؤمن بالله الذي خلقه وآمن بانه سيجازيه بعمله فليعمل الخصال المذكورات أهـ.

قوله: ( فليكرم ضيفه جائزته يوم وليلة ) في نسختنا يوم وليلة بالرفيم فيكون خبرا لقوله جائزته يوم وليلة كما تدل عليه رواية البخاري وما جائزته ؟

قال أبن حجر في قوله : ( جائزته يوم وليلة ) قال السهيلي دوى جائزتــه بالرفع على الابتداء وهو واضح وبالنصب على بدل الاشتمال أى يكرم جائزتــه يوم وليلة .

قوله: ( والصّيانة ثلاثة أيام وما كان بعد ذلك فهو صدقة ) قال ابن بطال : سئل عنه مالك فقال : يكرمه ويتحفه يوما وليلة وثلاثة أيام ضيافة .

قال ابن حجر: قلت: هل الثلاث غير الاول أو يعد منها . قال أبو عبيدة يتكلف له في اليوم الاول بالبر والالطاف وفي الثاني والثالث يقدم له ما حضره ولا يزيده على عادته ثم يعطيه ما يجوز به مسافة يوم وليلة وتسمى الجيزة وهي قدر ما يجوز به المسافر من منهل الى منهل ومنه الحديث الآخر ( أَجِيزُوا الْوُنُودَ بِنَحْوِ مَا كُنْتُ أَجِيزُها ) .

قال الخطابى : معناه أنه أذا نزل به الضيف أن يتحفه ويزيده فى البر على ما يحضره يوما ولبلة وفى اليومين الآخرين يقدم له ما يحضره فاذا مضى الثلاثة فقد قضى حقه . فما زاد عليها فما يقدمه له يكون صدقة . الى أن قال : ( فى رواية لمسلم بلفظ الضِّيَافَةُ ثُلاَثَةُ أَيَّامٍ وَجَائِزُتُهُ يُومٌ وَلَيْلَةٌ) قال : ومذا يدل على المفايرة ويؤيده ما قال أبو عبيدة وأجاب الطيبى بأنها جملة مستأنفة لبيان الجملة الاولى أن قال .

ويحتمل أن يكون المراد بقوله: ( وجائزته ) بيان لحالة آخرى وهو أن المسافر تارة يقيم عند من ينزل عليه فهذا لا يزاد على الثلاثة بتفاصيلها وتارة لا يقيم فهذا يعطى ما يجوز به قدر كفايته يوما وليلة ولعل هذا أعدل الاوجه، والله أعلم،

واستدل بجمل ما زاد على الثلاث صدقة على أن الذى قبلها وأجب فأن المراد بتسميته صدقة التنفير لان الكثير من الناس خصوصا الاغنياء يانفون غالبا من اكل الصدقة الى أن قال .

<sup>(1)</sup> في نسخة والمراد يومن الايمان الكامل وخصه بالله واليوم الآخر اشارة الى المبدأ والمساد اى أمن بالله ١٠٠٠ الغ ٠

واستدل ابن بطال لعدم الوجوب بقوله : جائزته قال : والجائزة تفضيل واحسان وليست واجبة . وتعقب بانه ليس المراد بالجائزة في حديث أبي شُرَيَّح العطية بالمعنى المصطلح وهي ما يعطاه الشاعر والوافد . فقد ذكر في الاوائل ان أول من سماها جائزة بعض الامراء من التابعين . وانما المراد بالجائزة في الحديث أن يعطيه ما يفنيه عن غيره كما تقدم تقريره قبل .

قال ابن حجراً: قلت : وهو صعيح في المراد من الحديث . وأما تسمية العطية للشاعر ونحوه جائزة فليس بحادث للحديث الصحيح ( أَجِيزُوا الْوُفُودَ ) كما تقدمت الاشارة اليه . الخ .

واستدل في القواعد بهذا الحديث على وجوب حق الضيف على من نزل به .

واعلم أن الضيافة لا تمضى بمضى زمنها فأن بادروا اليها فذلك هو المطلوب والا فحق الضيافة بأق وتجزى، فيه المحاللة لانه حق الضيف بخلاف حق الجار فأنه حق الله كما يؤخذ من الإيضاح .

وبين في القواعد الضيف الذي تجب ضيافته حيث قال: ويقال: الاضياف ثلاثة ضيف يسير في طلب العلم في وضيف يسير في زيارة من ينبغي أن يزوره أوضيف صاحب حاجة ادركه الليل قبل الوصول اليها فهؤلاء وأشباههم تجب ضيافتهم على الناس كافة اذا لم يكن معهم طعام الا ان نزلوا على أحد ممن تجب عليه الضيافة فقد سقط حقهم عن غيره من الناس .

ولا تجب الضيافة على المسافرين ولا على الاطفال والعبيد وتجب لهم ولغيرهم من جميع الناس الا من كان ماشيا في معصية الله الخ

لكن قوله : ( اذا لم يكن معهم طعام ) مفهومه أنه اذا كان معهم طعام لا تجب ضيافتهم , وهو مخالف لما ذكره صاحب الايضاح رحمه الله حيث قال : ويجب حق الضيف على أهل المنزل ولو كان عنده الطعام لعموم الخبر في ذلك, الخ .

وَقَسَّمَ صاحب الايضاح الاضياف تقسيما آخر حيث قال: وفى الاثر قيل: الاضياف ثلاثة: ضيف الله وضيف السنة وضيف الشيطان. فضيف الله من يمشى فى طلب الملم والزيارة وفى الحج وما أشبه ذلك. وضيف السنة من يمشى فى طلب الحلال. وضيف الشيطان من يمشى فى معصية الله، الخ. يعنى وتحرم ضيافته .

ثم قال: ومن طلب التجارة الى منزل يبيع فيه ويشترى فيه فلا تجب ضيافته على امل ذلك المنزل فهذا من قولهم: ( ان كل من أتى موضعا لحاجته فلا ضيافة له على أمل ذلك الموضع) والله أعلم .

وذكر في القواعد جملة من حقوق الضيف وابن السبيل ثم قال: وأما من يتردد في البلاد تردد البهائم في الصحارى والقفار متفرجا من البطالة في البلاد المختلفة وليست له حاجة هو قاصد البها فلا حق لهؤلاء في الضيافة ولا في أموال المساجد والاوقاف اه.

قوله : ( ولا يحل له أن يثوى عنده ) قال ابن حجر : قال ابن التين ﴿ هــو بكسر الواو وبفتحها في الماضي وبكسرها في المضارع .

قوله: (حتى يحرجه) قال ابن حجر: بحاء مهملة ثم جيم من الحرج وهو الضيق . والثواء بالتخفيف والمد الاقامة بمكان معين . قال النووى فى روايسة لمسلم: حتى يؤثمه اى يوقعه فى الاثم لانه قد يفتابه لطول مقامه أو يعرض له ما يؤذيه أو يظن به ظنا سيئا . وهذا كله محمول على ما أذا لم تكن الاقامة باختيار صاحب المنزل بأن يطلب منه الزيادة فى الاقامة أو يغلب على ظنه أنه لا يكره ذلك وهو مستفاد من قوله: (حتى يحرجه) لان مفهومه أذا ارتفع الحرج فأن ذلك يجوز . إلى أن قال .

فى رواية قيل : يا رسول الله وما يؤثمه قال : ( يُقِيمُ عِنْدَهُ وَلَا يَجِدُ شَيْئًا يُقَدِّمُهُ ) الى أن قال . قال ابن بطال : انما كره له المقام بعد الثلاثة لئلا يؤذيه فتصير الصدقة منه على وجه المن والاذى .

قال ابن حجر : قلت : وفيه نظر فان في الحديث ( فَمَا زَادَ فَهُوَ صَدَقَةٌ ) فَعُهُوم الله الله وفيه فتصير فعفهومه أن الذي في الثلاث لا يسمى صدقة فالاولى أن يقول لئلا يؤذيه فتصير الصدقة على وجه المن والاذي ، قال أبن حجر : قلت : فيوقعه في الاثم بعد أن كان مأجورا أحد .

<u>682 - قوله:</u> (يا نساء المؤمنات) قال ابن حجير: قال عياض: الاصبح الاشهر نصب النساء وجر المؤمنات على الاضافة وهي رواية المشارقة من اضافة الشيء الى صفته كسيجد الجامع، وهو عند الكوفيين على ظاهره، وعند البصريين يقدرون فيه محذوفا . وقال السهيلي وغيره جاء برفع الهمزة على أنه منادى مفرد ويجوز في المسلمات الرفع صفة على اللفظ على معنى يا أيها النساء المسلمات والنصب صفة على المؤمن وكسرة التاء علامة النصب . وروى بنصب الهمزة على أنه منادى مضاف وكسره التاء للخفض بالإضافة كتولهم مسجد الجامع وهو مما أضيف فيه الموصوف الى الصفة في اللفظ فالبصريون يتأولونه على حذف الموصوف واقامة صفته مقامه نحو يا نساء الانفس المسلمات أو يا نساء الطوائف المؤمنات أي لا الكافرات . وقيل تقديره يا فضليات المسلمات كما يقال مؤلاء رجال القوم أي أفاضلهم ، والكوفيون يدعون أن لا حذف فيه ويكتفون باختلاف الالفاظ في المغايرة ، إلى أن قال .

وأنكر ابن عبد البر رواية الإضافة ورده ابن السيد بأنها قد صحت نقسلا وساعدتها اللغة فلا معنى للانكار .

وقال ابن بطال : يمكن تخريج يا نساء المسلمات على تقدير بعيد وحمو أن يجعل نعتا لثىء محذوف كانه قال يا نساء الانفس المسلمات والمراد بالانفس الرجال . ووجه بعده أنه يصير مدحا للرجال وهو صلى الله عليه وسلم أنما كان خاطب النساء الا أن يراد بالانفس الرجال والنساء معا إلى النج . فذكر رواية أخرى لفظها ( يا نساء المؤمنين ) .

قوله: ( لا تعقرن احداكن لجارتها ) الرواية في البخاري جارة لجارتها . قال إبن حجر : والمتعلق معذوف تقديره عدية مهداة .

قوله: ( ولو كراع شاة محرق ) الرواية في البخاري ولو فرسن شاة . قال ابن حجر : بكسر الفاء والمهملة بينهما راء ساكنة وآخره نون هو عظم قليل اللحم وهو للبمير موضع الحافر من الفرس . ويطلق على الشاة مجازا ونونه زائدة وقيل أصلية وأشير بذلك الى المبالغة في اهداء الشيء اليسير وقبوله لا الى حقيقة الغرس لانه لم تجر المادة باهدائه أي لا تمنع جارة من الهدية لجارتها الموجود عندها لاستقلاله بل ينبغي لها أن تجود لها بما تيسر وأن كان قليلا فهو خير من العدم وذكر الفرسن على سبيل المبالغة .

ويحتمل أن يكون النهى انما وقع للمهدى اليها وأنها لا تحتقر ما يهدى اليها ولو كان قيللا . وحمله على الاعم من ذلك أولى . ُ وفى حديث عائشة المذكور(يا نساء المؤمنين ﴿ تُهَادُوا وَلَوْ فِرْسِنَ شَاةٍ فَإِنَّهُ يُنْبِتُ الْمُرَّدَّةَ وَيُدْمِبُ الضَّفَائِنَ ﴾ .

وفى الحديث الحث على التهادى ولو باليسير لان الكثير قد لا يتيسر كل وقت واذا تواصل اليسير صار كثيرا ، وفيه استجلاب المودة واسقاط التكلف اهـ.

وذكر في محل آخر أن الفرسن حافر الشاة ثم قال: وخص النهى بالنساء لانهن مواد المودة والبغضاء ولانهن أسرع انفعالا في كل منهما , وقال الكرماني : يحتمل أن يكون للمهدّى اليها , قلت: ولا يتم حمله على المهدى اليها الا بجعل اللام في قوله لجارتها بمعنى (من) ولا يمتنع حمله على المنيسين . أه .

683 \_ قوله: ( فليقل خيرا أو ليصمت ) قال ابن حجر : بضم الميم ويجوز كسرها هذا من جوامع الكلم لان القول كله اما خير واما شر أو مائل الى احدهما . فدخل فيه ما يثول اليه , وماعدا ذلك مما هو شر أو يئول الى الشر فأمر عند ارادة الخوض فيه بالصمت ..

وحاصله من كان كامل الايمان فهو متصف بالشيفةة على خلق الله قولا بالخير أو سكوتا عن الشر أو فعلا لما ينفم أو تركا لما يضر

وفي معنى الامر بالصمت احاديث ذكر منها قولة صدي الله عليه وسلم : ( الْسُنُلِمُ مَنْ سَلِمَ الْسُنُلِمُونَ مِنْ يَدِهِ وَلِيتَانِهِ ) ومنها عن ابن مسعود قلت يا رسول الله اي الاعمال افضل ؟ فذكر فيها : ( أَنْ يَسْلَمُ الْسُنُلِمُونَ مِنْ لِسَائِكَ ) ومنها حديث البراء رفعه في ذكر انواع من البر قال : ( فَإِنْ لَمْ تطقُّ ذَلِكَ فَكُفَّ لِسَائِكَ لِسَائِكَ مِنْ خَيْرٍ إِلَّهَلَمِ تَقْسِى الْقَلْبَ ) ومنها حديث مغيان الثقفي قلت يا رسول الله ما أكثر ما يخاف عليه ؟ قال (هَذَا) واشار الى لسانه . ومنها حديث معاذ اخبرني بعمل يدخلني الجنة فذكر الوصية ، الى ان قال في آخرها : ( أَلا أُخْبِرُكَ بِمَلَاكِ ذَلِكَ كُلِّهِ كُفَّ عَلَيْكَ هَذَا ) واشار الى لسانه . ومنها حديث عقبة بن عامر قلت ؟ يا رسول الله ما النجاة ؟ قال : ( أَمْسِكُ عَلَيْكُ عَلَيْكَ مَذَا ) واشار الى لسانه . ومنها حديث عقبة بن عامر قلت ؟ يا رسول الله ما النجاة ؟ قال : ( أَمْسِكُ عَلَيْكُ عَلَيْكَ مَدَا ) .

قُولُهِ : ( ولا يؤذ جاره أبدا ) في بعض الروايات ( فَلْيُكُرُمْ جَارَهُ ) .

وقد ذكر العديث في القواعد وزاد فيه ( أَتَدُرُونَ مَا حَقَّ الْجَارِ ؟ وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَا يَبْلُغُ حَقَّ الْجَارِ . إِلَا بَنَ رَجِعَهُ اللَّهُ ) وذكر فيه شيئا كثيرا من حقوق الجار.

وكذلك صاحب الايضاح رحمه الله تعالى قال في القواعد : قال عليه الصلاة والسلام : ( الجَّعِيرَانُ ثَلاَثَةٌ : جَارٌ لَهُ حَقُّ وَاجِدٌ النَّجَارُ النَّشُرِكَ فَأَثَبَتَ لَهُ حَقَّ مِمْجَرَّدِ الْجَوَارِ . وَأَمَّا الذِي لَهُ تَلاَثَةُ حُقُوقٍ الْجَوَارِ . وَأَمَّا الذِي لَهُ تَلاَثَةُ حُقُوقٍ فَالْجَارُ عَيْرُ المُسْلِم ذِي الرَّجِمِ . وَأَمَّا الذِي لَهُ تَلاَثَةُ حُقُوقٍ فَالْجَارُ المُسْلِم المَّوارِ وحق الاسلام وحمق القرابة . وأراد بالمسلم مطلق الموحد بدليل المقابلة بالمشرك . قال : ويروى أنه قيل له عليه الصلاة والسلام : أن فلانة تصوم النهار وتقوم الليل وتؤدى جيرانها . فقال : ( هِيَ فِي النَّارِ . النّه ) اه .

<u>684 ـ قوله</u> : ( اوصانی حبیبی جبریل علیه السلام برفق المملوك حتسی طننت أن ابن آدم لا یستخدم آبدا ) ومثله روایة الایضاح الا آنه لم یذکر قوله (ابدا) والروایة فی القواعد ( مَا زَالَ جِبْرِیلُ عَلَیْهِ السَّلاَمُ یُوصِینِی بِرِفْقِ المُسْلُوكِ حَتَّی طَنَنْتُ أَنَّهُ سَیَضْرِبُ لَهُ أَجَلاً یَخْرُبُمُ فِیهِ حُرَّا ) ومثله روایة الجامع ( مَا زَالَ جَبْرِیلُ یُوصِینِی بِالْمُلُوكِ حَتَّی طَنَنْتُ أَنَّهُ یَورُرُهُ وَمَا زَالَ یُوصِینِی بِالْمُلُوكِ حَتَّی طَنَنْتُ أَنَّهُ یُورِ ثُهُ وَمَا زَالَ یُوصِینِی بِالْمُلُوكِ حَتَّی طَنَنْتُ أَنَّهُ یَورُمُهُ وَمَا زَالَ یُوصِینِی بِالْمُلُوكِ حَتَّی طَنَنْتُ أَنَّهُ یَورُمُهُ وَمَا زَالَ یُوصِینِی بِالْمُلُوكِ حَتَّی طَنَنْتُ أَنَّهُ یَورِمُ لَهُ وَقَتاً إِذَا بَلَغَهُ عُتِیقَ ) فتقیید المصنف رحمه الله الاستخدام بقوله (ابداً) ربعا یرجع به الی هذه الروایة لان الغالب فی الکلام انه اذا کان فیه قید یکون هو محط النفی والاثبات فیکون المنفی هذه الروایة استخدامه فیصدق (6) باستخدامه مدة ممینة کما هو صریح الظن فی هذه الروایة فیحصل الجمع حینئذ بین الروایتین والظاهر ، والله اعلم .

<sup>(6)</sup> هذا ما في النسخ ولعل الصواب فيصح او يسمح باستخدامه مدة معينة تامل ٠

وذكر في القواعد احاديث تتعلق بحق المملوك ثم قال لكن جملة حق المملوك ان يشبع بطنه ويدفي، ظهره ، ولا يكلفه فوق طاقته ، ولا يستخدمه بعد العشاء ان استقصى خدمته بالنهار . ولا ينظر اليه بعين الكبر والازدراء وان يعفو عن زلته ، ويتفكر عند غضبه عليه بهفوته وجنايته في هفوته هو ، وجنايته على حق الله . وتقصيره في طاعته مع أن قدرة الله عليه فوق قدرته ، والله أعلم ، اه .

قوله : ( واوصاني بالجار حتى ظننت أن لا يبقى بعده شيئا ) لم ار هـ نه الرواية فيما اطلعت عليه من كتبنا ولا من كتب غيرنا . ولفظ الحديث في الايضاح ( مَا زَالَ جِئْرِيلُ عَلَيْهِ السَّــ لَامُ يُوصِينِي بِالْجَارِ حَتَى ظَنَنْتُ أَنَّهُ 'يُورِّنُهُ 'كَالُولَكِ مِنْ وَالِنَدِّيهِ ) وفي خبر آخر ( مَا زَالَ جِئْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ يُوصِينِي بِالْجَارِ حَتَى ظَنَنْتُ أَنَّهُ 'يُورِّنُهُ ) وفي خبر آخر ( مَا زَالَ جِئْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلاَمُ يُوصِينِي بِالْجَارِ حَتَى ظَنَنْتُ أَنَّهُ 'يُورِّنُ الْجَارَ مِنْ جَارِهِ . النّ ) .

ولم يتعرض له فى القواعد أصلا ، ورواية الجامع قد تقدمت ومثلها رواية البخارى الا أنه اقتصر على ما يتعلق باللجار فقط حيث قال : ( مَا زَالَ جِبُرِيــلُ يُوصِينِي بِالنَّجَارِ حَتَّى ظَنَنْتُ أَنَّهُ سَيُورَثُهُ ) اه .

وانظر ما معنى قوله : (أن لا يبقى بعده شيئا) ولعل المعنى لا يبقى بعد موته شيئا موروثا بأن يدفع لهم جميع ما عنده فى حال حياته أو يوصى له به أو نحو ذلك . والله أعلم . فليحرر . ولكن لم يتحقق هذا الظن ولله الحمد .

وقال ابن حجر فى معنى قوله : ( حتى ظننت أنه سيورثه ) أى يأمرنى عــن الله بتوريث الجار من جاره .

واختلف فى المراد بهذا التوريث فقيل : يجعل له مشاركة فى المال بفرض سهم يعطاه مع الاقارب , وقيل : المراد أن ينزل منزلة من يرث فى البر والصلة والاظهر الاول , فأن الثانى استمر والخبر مشمر بأن التوريث لم يقع , الى أن قال ، قال أبى جمرة : الميراث على قسمين حسى ومعنوى . فالحسى هو المراد هنا والمعنوى ميراث العلم , ويمكن أن يلحظ هنا أيضا فأن من حق الجار على الجار أن يعلمه ما يحتاج اليه ، والله أعلم .

واسم الجار يشمل المسلم والكافر . والعابد والفاسق ، والصديق والعدو ، والغريب والبلدى . والنافع والصار . والقريب والاجنبى ، والاقرب دارا والابعد، وله مراتب بعضها أعلى من بعض فأعلاها من اجتمعت فيه الصفات الاول كلها ثم

أكثرها وهلم الى الواحد . وعكسه من اجتمعت فيه الصفات الاخرى كذلك فيعطى كلا حقه بحسب حاله وقد تتعارض صفتان فأكثر فيرجح أو يساوى . الخ .

685 \_ قوله : (عن أبي مسعود الإنصاري) هو من البدريين كما في مسلم. قوله : (أعلم) هو بهمزة وصل وفتح اللام .

قوله: ( يا أبا مسعود ) قال العلقمى : فى رواية أبى داود ( أبا مسعود ) بعدف حرف النداء وفيه المبادرة بالنهى بارتفاع الصوت قبل أن يجلس الى مجلس التخاطب . وكذلك المبادرة بالنهى من خلفه قبل أن يستقبله .

قوله: ( سقط السوط من يدى ) فى رواية لهيبته ( إِنَّ اللَّهَ أَقْدَرُ عَلَيْكَ مِنْكَ عَلَى مِنْكَ عَلَى مِنْكَ عَلَى مَنْكَ عَلَى مَنْكَ عَلَى مَربه ولكنه يحلم اذا غضب وانت لا تقدر على العلم والعفو عنه اذا غضبت.

686 \_ قوله : ( ان العبد اذا نصح لسيده واحسن عبادة ربه فله اجسره مرتين ) في بعض روايات الجامع ( ثَلَاثَةٌ يُؤْتُونَ أَجْرَهُمْ مَرَّتَيْنِ رَجُلٌ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ آمَنَ بِنَهِنِهِ وَأَذْرَكَ النَّبِيءَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَامَنَ بِهِ وَاتَّبَعَهُ وَصَدَّقَهُ فَلَهُ اَجُرَانِ، وَعَبُدٌ مَمْلُوكٌ اَدْى حَقَّ اللَّهِ وَحَقَّ سَتِيهِ فَلَهُ اَجُرَانِ . وَرَجُلٌ لَهُ أَمَةٌ فَفَدَّاهَا فَأَحْسَنَ عَدُاءَهَا ثُمَّ اَذَبُهَا فَأَحُسَنَ تَعْلِيمَهَا ثُمَّ أَعْتَقَهَا وَتَزَوَّجَهَا فَلَهُ أَجْسَنَ اللَّهِ وَعَلَّمَهَا فَاحْسَنَ اللَّهِ عَلَيْهُ الْمُثَلِّيمَهَا ثُمَّ اَعْتَقَهَا وَتَزَوَّجَهَا فَلَهُ أَجْسَرَانِ . وَرَجُلٌ لَهُ أَمْتَقَهَا وَتَزَوَّجَهَا فَلَكُ الْجُسَرَانِ .

قال العلقمى: قال ابن عبد البر: معنى الحديث عندى: أن العبد لما اجتمع عليه أمران واجبان طاعة ربه فى العبادة وطاعة سيده فى المعروف فقام بهمسا جميعا كان له ضعف أجر الحر المطيع لطاعته لانه ساواه فى طاعة الله وفضل عليه بطاعة من أمره الله بطاعته. قال: ومن منا أقول: أن من اجتمع عليه فرضان فاداهما أفضل ممن ليس عليه الا فرض واحد فاداه كمن وجبت عليه صسلاة فقام بهما فهو أفضل ممن وجبت عليه صلاة فقط. ومقتضاه أن من وجبت عليه فروض فلم يؤد منها شيئا كان عصيانه أكثر من عصيان من لم يجب عليه الا بعضها ، أهى ملخصا .

والذى يظهر أن مزيد الفضل للعبد الموصوف بالصفة المذكورة لما يدخل عليه من مشقة الرق والا فلو كان التضعيف بسبب اختلاف جهة العمل لم يختص العبذ بذلك .

وقال ابن التين : المراد أن كل عمل يعمله يضاعف له . قيل : وسبب التضعيف أنه زاد لسيد فصحا وفي عبادة ربه احسانا فكان له أجر الواجبين وأجر الزيادة عليهما . قال : والظاهر خلاف هذا وأنه بين ذلك لئلا يظن ظان أنه غير مأجور على العبودية . اه .

وما ادعى أنه الظاهر لا ينافى ما نقله قبل ذلك . فان قيل : يلزم أن يكون أجر الماليك ضعف أجر السادات . أجاب الكرمانى : بأن لا محدور فى ذلك . أو يكون أجره مضاعفا من هذه الجهة . وقد يكون للسيد جهات أخرى يستحق بها اضعاف أجر العبد . أو المراد ترجيح العبد المؤدى للحقين على العبد المؤدى لاحدهما . أه . ويحتمل أن يكون تضعيف الاجر مختصا بالعمل الذى يتحد فيه طاعة الله وطاعة السيد فيعمل عملا وأحدا ويؤجر عليه أجرين بالاعتبارين . وأما العمل المختلف الجهة فلا اختصاص له بتضعيف الاجر فيه على غيره من الاحراد ، والله أعلم .

واستدل به على أن العبد لا جهاد عليه ولا حج في حال عبوديته وأن صح ذلك منه . أه . كلام العلقمي .

 $\frac{687}{1}$  ( نهى عن استعمال العبيد بعد صلاة العتمة ) يعنى ان استقصى خدمتهم بالنهار قال فى الايضاح : وجائز للرجل أن يستعمل عبده من صلاة الصبح الى صلاة العشاء ولا يستعمله بعد ذلك الى الصبح لما روى عن النبىء صلى الله عليه وسلم أنه نهى عن استعمال العبيد بعد صلاة العتمة .

غیر انهم قالوا : ان لم یستقص خدمته بالنهار فله ان یستخدمه باللیل ، ورخص بعضهم ان یستخدمه باللیل ولو استقصی خدمته بالنهار اذا أعطاه شیئا یرضیه به . والله اعلم . انتهی .

<u>688 – قوله:</u> (من أوى يتيما لله وقام به احتسابا لله وقع أجره على الله , والله لا يضيع أجر من أحسن عملا ) ذكر المصنف هذا الحديث لبيان فضل من كفل <sup>-</sup> الميتيم , وأما بيان حقوقه <del>وب</del>يان من تلزمه تلك الحقوق فمحله كتب الفقه , وقد بين ذلك صاحب القراعد وصاحب الايضاح بما لا مزيد عليه , وذكر أيضا أحاديث

<sup>(7)</sup> قال الشارح : العديث لم اجده عند غيره فكانه مما تفرد به المسنف -

تدل على فضل القيام باليتيم منها في القواعد قوله عليه الصلاة والسلام : ( مَنْ رَبِّيَ يَتِيماً مِنْ أَبَوَيْنِ مُسُلِمَيْنِ جَتَّى يَسْتَغْنَى فَقَدُ وَجَبَتُ لَهُ الْجَنَّةُ البُّتَة ) وقوله : ( مَنْ وَضَعَ يَدَهُ عَلَى رَأْسِ ( أَنَا وَكُفِيلُ الْيَتِيمِ كَهَاتَيْنِ ) واشار باصبعيه وقوله : ( مَنْ وَضَعَ يَدَهُ عَلَى رَأْسِ الْيَتِيمِ تَرَخُّماً كَانَ لَهُ بِكُلِّ شَعْرَةٍ تَمُرُ يَدُهُ عَلَيْهَا حَسَنَةً ) قال : ( وانفذ الوعيسد السيديد في آكلة الموالهم فقال : ( الذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُوالَ الْيَتَامَى ظُلَّماً . الآية ) (8) ومنها في الايضاح قوله عليه الصلاة والسلام : (مَنْ رَبِّي يَتِيماً لَهُ أَوْ لِغَيْرِهِ كُنْتُ أَنَا وَمُهَا كَهَ الْهَالِيقِ فِي الْجَنَّةِ ) واشار باصبعيه . ثم ذكر الحديث المصنف رحمه الله ولفظ الحديث في البخاري ( أَنَا وَكَافِلُ الْيَتِيمِ فِي الْجَنَّةِ مَكَذَا ) وقال باصبعيه السبابة والوسطى . وفي بعض الروايات واشار باصبعيه السباحة والوسطى .

قال ابن حجر : والسَّبَّاكةُ هي الاصبع التي يلي الابهام . سميت بذلك لأنها يسبع بها \_ الى أن قال \_ وهي السَّبَّابة أيضا لأنها يسب بها . الى أن قال .

قال ابن بطال حق على من سمع هذا الحديث أن يعمل به ليكون رفيق النبى، صلى الله عليه وسلم في الجنة ولا منزل في الجنة أفضل من ذلك ( الى أن قال .

وفيه اشارة الى أن بين درجة النبى، صلى الله عليه وسلم وكافل اليتيم قدر تفاوت ما بين السبابة والوسطى . ومكذا نظير الحديث الآخر ( بُعثِتُ أَنَا وَالسَّاعَةُ كَهَاتَيْنِ الحديث ) وزعم بعضهم أنه صلى الله عليه وسلم لما قال ذلك استوت اصبعاء في تلك الساعة ثم عادتا إلى حالتهما الطبيعية الاصلية تأكيدا لأمر كفالة اليتيسم .

قال ابن حجر: قلت: ومثل هذا لا يثبت بالاحتمال ويكفى فى اثبات قسرب المنزلة من المنزلة انه ليس بين الوسطى والسبابة اصبع أخرى. وقد وقع فى رواية لام سعيد المذكورة عند الطبرانى ( معى فى الجنة كهاتين ، يعنى المسبحة والوسطى اذا اتقى ). أقول: وهذا التقييد لابد منه عندنا .

قال : ويعتمل أن يكون المراد قرب المنزلة حالة دخول الجنة لما أخرجه أبو يعلى من حديث أبى هريرة ( أَنَا أَوَّلُ مَنْ يَقُرَعُ بَابَ الْجَنَّةِ فَإِذَا الْمَرَأَةُ تُبَادِرُنِى فيقول مَنْ أَنْتِ ؟ فتقول أنا الْمَرَأَةُ قَالِمَةٌ عَلَى أَيْتَامٍ لِي ) . ورواته (لا بأس بهم) .

<sup>(8)</sup> سورة النساء ، الآية : 10 •

قوله : ( تبادرنی ) أى لتدخل معى أو تدخل فى آثرى , ويحتمل أن يكون المراد مجموع الامرين سرعة الدخول وعلو المنزلة , الى أن قال .

قال شيغنا في شرح الترمذي لعل الحكمة في كون كافل اليتيم شبه في دخول الجنة أو شبهت منزلته في الجنة بالقرب من النبي، لكون النبي، شأنه أن يبعث الى قوم لا يعقلون أمر دينهم فيكون كافلا لهم ومعلما ومرشدا . وكذلك كافسل اليتيم يقوم بكفالة من لا يعقل أمر دينه بل ولا دنياه فيرشده ويعلمه ويحسسن أدبه فظهرت مناسبة ذلك أه .

وفى بعض الروايات (كَافِلُ الْيَتِيمِ لَهُ أَوْ لِغَيْرِهِ ) قال ابن حجر : ومعنى قوله (له) أى بان يكون جدا أو عما او أخا أو نحو ذلك من الاقــــارب . أو يكـــون أبو المولود قد مات فقامت أمه مقامه أو ماتت امه فقام أبوه فى التربية مقامها الخ.

689 \_ قوله : ( لا يعنع أحدكم جاره أن يغرز خشبة في جداره . النع ) الرواية في الإيضاح ( إِذَا اَسُتَافَنَ اَحَدُكُمُ جَارَهُ أَنْ يُغْرِزُ خَشَبَةٌ فِي جِدَارِهِ فَلَا يَشْتَعُهُ فَنكسوا فقال : مَالِي أَرَاكُمْ قَدْ أَعْرَضْتُمْ ! لَأَلِقَيْنَهَا بَيْنَ أَكْتَافِكُمْ ) وفي البخاري بعد ذكر الاسناد عن أبي مريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : ( لا يَشْتَعُ جَارِدُ جَارَهُ أَنْ يُغْرِزُ خَشَبَةٌ فِي جِدَارِهِ ثم قال أبو هريرة : ( مَالِي أَرَاكُمْ عَنْهَا مُعْرِضِينَ جَارَهُ أَنْ يُغْرِزُ خَشَبَةٌ فِي جِدَارِهِ ثم قال أبو هريرة : ( مَالِي أَرَاكُمْ عَنْهَا مُعْرِضِينَ وَاللّهِ لاَرْمَيْنَ بِهَا بَيْنَ أَكْنَافِكُمْ ) أه . فجعل الزيادة التي في الايضاح على رواية المصنف أنها هي من أبي هريرة لا من النبي، صلى الله عليه وسلم ولعله لذلك تركها المصنف والله أعلم .

قوله: ( لا يمنع ) قال ابن حجر : بالجزم على انها ناهية . ولابى ذر بالرفع على انه خبر بمعنى النهى . ولاحمد (لاَ يَمْنَمَنَّ) بزيادة نون التوكيد وهى تؤيد رواية الجزم . اه .

قوله: ( فان ذلك حق واجب عليه ) يعنى اذا لم يحصل له الضرر بذلك بدليل قوله فى الايضاح: واجمعوا على أن الغرز اذا كان مضرا لجاره لم يجب عليه ذلك. الخ. ومفهومه أنه اذا لم يحصل الضرر جاز الغرز وان أبى .

قال ابن حجر فى قوله: ( لا يمنع جار جاره . الخ ) استدل به على أن الجدار اذا كان لواحد وله جار واراد أن يضع جذعه عليه جاز سوا، أذن المالك أولا . فأن امتنع جبر . وبه قال أحمد واسعاق وغيرهما من أصحاب الحديث وابن حبيب

من المالكية والشافعي في القديم . أقول وهو صريح رواية المصنف رحمه الله في قوله : ( فإن ذلك حق واجب عليه ) قال : وعنه في الجديد قولان أشهرهما اشتراط أذن المالك فإن امتنع لم يجبر وهو قول الحنفية وحملوا ألامر في الحديث على الندب والنهي على التنزيه جمعا بينه وبين الاحاديث الدالة على تعريم مال المسلم ألا برضاه وفيه نظر سيأتي . إلى أن قال .

قال البيهةى : لم نجد فى السنن الصحيحة ما يعارض هذا الحكم الا عمومات لا يستنكر أن يخصها . وقد حمله الراوى على ظاهره وهو أعلم بالمراد بما حدث به ، ويشير الى قول أبى هريرة مالى أراكم عنها معرضين . اه . قوله فى الايضاح ( فنكسوا الى آخره ) فى بعض الروايات عند قومنا فلما حدثهم أبو هريرة بذلك طاطئوا رؤوسهم .

قوله: ( لالقينها ) قال ابن حجر : لاشيعن هذه المقالة فيكم ولاقرعنكم بها كما يضرب الانسان بالشيء بين كتفيه ليستيقظ من غفلته .

قوله: (بين اكنافكم) قال ابن حجر: قال ابن عبد البر ﴿ رويناه في الموطأ بالمثناة وبالنون والاكناف بالنون جمع كنف بفتحها وهو الجانب. قال الخطابي: فكأنه قال: ان لم تقبلوا هذا الحكم وتعملوا به راضين لاجعلنها أي الخشبة على رقابكم كارهين. قال: وأراد بذلك المبالغة وبهذا التأويل جزم امام الحرسين تبعا لفيره. وقال: ان ذلك وقع لابي هريرة حين كان يلي امرة المدينة. وقد وقع عند ابن عبد البر من وجه آخر ( لَأَرْمِينَ بِهَا بَيْنَ أَعْيُنِكُمُ وَإِنْ كُرِهُتُمُ ) وهذا يرجع التأويل المتقدم.

قال ابن حجر ﴿ وما أدرى من أنباه أن المعرضين كانوا صحابة , وأنهم كانوا عددا لا يجهل مثلهم الحكم , ولم لا يجوز أن يكون الذين خاطبهم أبو حريسرة بذلك كانوا غير فقها، بل ذلك هو المتمين . والا فلو كانـــوا صحابة أو فقهــا، ما واجههم بذلك .

وقد قوى الشافعي في القديم القول بالوجوب بأن عبر قضى به فلم يخالفه أحد من أهل عصره وكان اتفاقا بينهم على ذلك ، قال : ودعوى الاتفاق هنا أولى من دعوى المهلب لان أكثر أهل عصر عبر كانوا صحابة وغالب أحكامه منتشرة لطول ولايته وأبو هريرة أنبا كان يلى امرة المدينة نيابة عن مسروان في بعض الاحيسان .

واشار الشافعي الى ما اخرجه مالك ورواه هو عنه بسند صحيح أن الضحاك ابن خليفة سأل محمد بن مسلمة أن يسوق خليجا له فيمر به في ارض محمد ابن مسلمة فامتنع فكلمه عمر في ذلك فابي . فقال : والله ليمرن به زيد ولو على بطنك . فحمل عمر الامر على ظاهره وعداه الى كل ما يحتاج الجار الى الانتفاع به من دار جاره وأرضه .

وفى دعوى المعل على خلافه نظر . فقد روى ابن ماجه والبيهقى من طريق عكرمة بن سلمة أن أخوين من بنى المغيرة أعتق (9) أحدهما أن غرز أحد فى داره خشبا فأقبل مجمع بن حارثة ورجال كثيرين من الانصار فقالوا : نشهد أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال . العديث . فقال الآخر : يا أخى قد علمت أنك مقضي لك على ، وقد حلفت فاجعل اسطوانا دون جدارى فاجعل عليه خشبك . الى أن قال .

اراد رجل أن يضع خشبة على جدار صاحبه بغير أذنه فمنعه فأذا من شهه من الانصار يحدثون عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه نهاه أن يعنعه فجبر على ذلك . ألى أن قال ، ومحل الوجوب عند من قال به أن يعتاج اليه الجار ولا يضع عليه ما يتضرر به المالك . ولا يقدم على حاجة المالك . أقول ومذا هو المذهب كما يؤخذ من كلام صاحب الايضاح كما تقدم . والله أعلم .

قال : ولا فرق بين أن يحتاج في موضع الجذع الى تقب الجدار أو لا . لان رأس الجذع تسد المنفتع وتقرى الجدار . والله أعلم . أهد .

 <sup>(9)</sup> كذا في النسخ الموجودة لذي لعل الصواب حلف احدهما الا يقرز احد ، النع • تامل •
 لو المراد باعتق حلف بعتق رقبة أو رقاب •

قوله: (أن يغرز خشبا) يعنى بالجمع ، ورواية الايضاح (خشبة) بالافراد وكذلك عند غيرنا اختلفت فيه الرواية لكن الاكثر على الجمع . قال ابن حجر نقلا عن غيره : والمعنى واحد لان المراد بالواحد الجنس قال : وهذا الذي يتمين للجمع بين الروايتين والا فالممنى قد يختلف باعتبار أن أثر الخشبة الواحدة أخف فى مسامحة الجار بخلاف الخشب الكثير . الغ .



## الباب الغمسون في الوعيد والأمسوال

690 \_ أبو عبيدة عن جابر بن زيد عن ابن عباس (1) عن النبيء صلى الله عليه وسلم قال : « الْقَلِيلُ مِنْ أَمْوَالِ النَّاسِ يُورِثُ النَّاسِ يُورِثُ النَّادَ » .

691 ـ أبو عبيدة قال : سمعت ناسا من الصحابة يروون عن النبىء صلى الله عليه وسلم قال : « الذُّنُوبُ عَلَى وَجْهَيْنُ : ذَنْبٌ بَيْنَ الْعَبْدِ وَصَاحِبِهِ ، فَالذَّنْبُ الذِي بَايْنَ الْعَبْدِ وَصَاحِبِهِ ، فَالذَّنْبُ الذِي بَايْنَ الْعَبْدِ وَصَاحِبِهِ ، فَالذَّنْبُ الذِي بَايْنَ الْعَبْدِ وَصَاحِبِهِ ، وَالْمَا ذَنْبٌ بَيْنَهُ وَبَيْنَ صَاحِبِهِ فَلاَ تَوْبَةً لَهُ حَتَى يَرُدُ الْمُظَالِمَ إِلَى أَهْلِها » .

692 ـ أبو عبيدة عن جابر بن زيد قال: بلغنى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه نَهَى عَنِ النَّرْعِ وقال: « لاَ يَمْشِي فِيهِ إِلاَّ ثَلَاثَةٌ: سَاقِيهِ أَوْ نَاقِيهِ أَوْ وَاقِيهِ » قال الربيع : الواقي المافظ والناقي الذي يخرج (2) منه الكلأ.

693 ـ أبو عبيدة من طريق ابن عمر قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « لَا يَعْلَبُنَّ أَحَدُكُمُ مَاشِيَةَ أَحَدٍ بِغَيْرٍ إِذْنِهِ أَلَيْعِبُ أَخَدُكُمْ مَاشِيَةَ أَحَدُكُمْ أَنْ تُعُدُّمَ أَنْ تُعُلَّمَ مُشْرَبَتُهُ (3) فَتُكُسَرَ خَزَانَتُهُ فَيُنْقَلُ طَعَامُهُ فَإِنَّمَا تَغْزِنُ لَهُمْ ضُرُوعُ مَاشِيَتِهِمْ أَطْعِمَتُهُمْ ، وَلَا يَعِلُّ أَنْ تُعْلَبَ مَاشِيَةُ فَإِنَّهُ مِنْ غَيْرٍ إِذْنِهِ » .

694 ـ الربيع عن عبادة بن الصامت قال : قال رسول الله الله صلى الله عليه وسلم : « رُدُّوا الْغَيْطَ وَالْمُغَلُولُ فَاللهُ عَلَى الله عليه وسلم : « رُدُّوا الْغَيْطَ وَالْمُغَلُولُ فَالْهُ عَلَى أَهْلِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ » .

 <sup>(1)</sup> قوله عن ابن عباس في بعض النسخ عن انس بن مالك بدل عن ابن عباس ٠
 (2) يزيل ٠

695 ـ أبو عبيدة عن جابر عن ابن عباس أن أبا ظبية حجم رسول الله صلى الله عليه وسلم فَأَمَرُلُهُ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ بِصَاعِ مِنْ تَمْرٍ وَأَهَرَ أَهْلَهُ (4) أَنْ يُغَفِّفُوا عَنْهُ مِنْ خَرَاجِهِ .

## \* \* \*

<u>690 ــ (1) قوله :</u> ( القليل من أموال الناس يورث النار ) فى رواية شارح العقيدة رحمه الله زيادة ( قيل وما القليل يا رسول الله فَوَضَعَ اصْبُعَهُ فِى الْأَرْضِ فَالْتَصَنَّى بِهِ شَىً ٌ مِنَ التَّرَابِ فقال : ( هَذَا هُوَ الْقَلِيلُ ) .

ومثله ما تقدم في باب جامع الغزو في سبيل الله من طريق أبي هريرة في قصة مدعم حين جاءه سهم غرب فقتله فقال الناس: هنينا له الجنة فقال النبيء صلى الله عليه وسلم: ( لا وَالنِي نَشْي بِيَدِهِ إِنَّ الشَّمْلَةَ التِي أَخَذَ مِنَ الْفُنَائِمِ يَوْمَ خَيْبُرَ لَمْ تُصِبْهَا مُقَامَتَهُ لَتُشْمِلُ عَلَيْهِ نَاراً ) فلما سمع الناس ذلك جاء رجلل بشراك أو أو شراكين فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم: ( شِرَاكُ أَنْ شِرَاكَانِ مِنْ نَادٍ ) ومثله ما تقدم في كتاب الإيمان من قوله صلى الله عليه وسلم: ( مَنِ أَنَادٍ ) ومثله ما تقدم في كتاب الإيمان من قوله صلى الله عليه وسلم: ( مَنِ أَنَادٍ ) ومثله يسيرا يا رسول الله . فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ( وَلَوْ كَانَ قَضِيبًا مِنْ أَدَاكٍ ) .

<u>691 ـ (2) قوله</u> : ( الذنوب على وجهين ذنب بين العبد وربه وذنب بين العبد وربه وذنب بين العبد وصاحبه ، الغ ) ورايت في بعض الكتب سابقا ولم يحضرني ( أنَّ اللَّه يَقُولُ ذَنْبٌ اَقْرُهُ ، وَذَنْبٌ لاَ أَثْرُكُ مِنْهُ شَيْئًا ، فَامَا الذِي اَغْفِرُهُ فَمَا كَانَ بَيْنِي وَبَيْنُ عَبَادِي , لَوْ بَلَفَتْ ذُنُوبُهُمُ السَّمَاءَ فَتَابُوا مِنْهَا لَنَفَرْتُهَا لَهُمْ . وَأَمَّا الذَّنْبُ الذِي لاَ أَثْرُكُ مِنْهُ شَيْئًا فَمَا كَانَ بَـيْنَ الذِي لاَ أَثْرُكُ مِنْهُ شَيْئًا فَمَا كَانَ بَـيْنَ الْفِي الْفِي لاَ أَثْرُكُ مِنْهُ شَيْئًا فَمَا كَانَ بَـيْنَ الْفِي الْفِي لاَ أَثْرُكُ مِنْهُ شَيْئًا فَمَا كَانَ بَـيْنَ الْفِي الْفِي لاَ أَثْرُكُ مِنْهُ شَيْئًا فَمَا كَانَ بَـيْنَ الْفِي الْفِيدِي لاَ أَثْرُكُ مِنْهُ شَيْئًا فَمَا كَانَ بَـيْنَ

 <sup>(4)</sup> قوله : وامر اهله اى اهل ابنى ظبية يعنى انه امرهم ان يخففوا عنه الجعل الذى جعلوه عليه
 وهو الغراج الذى تأخذه السادة من عبيدهم •

<sup>(5)</sup> الحديث مما تفرد به المستف ، وقد جاء معناه في عدة احاديث وللبغاري واحمد ما يوافقه في اثم من ظلم شيئا من الارض •

<sup>(6)</sup> العديث مما انفرد به المصنف وقد اخرج الطيالسي والبزار من حديث انس ما يوافقه •

ومثله فى تقسيم الذنب الى ثلاثة اقسام رواية الجامع حيث قال : ( ذَنُبُّ لَا يُفْفَرُ وَدَنْبٌ لَا يُشْفَلُ وَدَنْبٌ لَا يُفْفَرُ وَدَنْبٌ لَا يَشْفَلُ وَدَنْبٌ يَقْفَرُ اللّهِ عَلَّمَ اللّهِ عَلَّمَ اللّهِ عَلَّمَ اللّهِ عَلَّمَ اللّهِ عَلَّمَ اللّهِ عَلَّ وَأَمَّا اللّهِى لَا يَتُولُكُ فَظَلّمٌ الْمِبَادِ بَعْضُهُمّ يَمُفْلُ فَذَنْبٌ اللّهِ عَلَّ وَجَلَّ . وَأَمَّا اللّهِى لَا يَتُولُكُ فَظَلّمٌ الْمِبَادِ بَعْضُهُمّ بَعْفَلُ اللّهِ عَلَى اللّهِ . وَأَمَّا اللّهِى يُقْفَلُ فَمَمَلُكَ بَيْنَكَ وَبَيْنَ رَبِكَ . وَامَا اللّهِى يُقْفَلُ فَمَمَلُكَ بَيْنَكَ وَبَيْنَ رَبِكَ . وَامَا اللّهِى يُقْفَلُ فَمَمَلُكَ بَيْنَكَ وَبَيْنَ رَبِكَ . وَامَا اللّهِى يُعْفَلُ فَمَمَلُكَ بَيْنَكَ وَبَيْنَ رَبِكَ . وَامَا اللّهِى يُعْفَلُ فَمَمَلُكَ بَيْنَكَ وَبَيْنَ رَبِكَ . وَامَا اللّهِى يُعْفَلُ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللل

ولم يكتب عليه شارحه شيئا . والذي احفظه اطن انه من كتب قومنا . والحق ما ذكره المصنف . وان الشرك داخل في الذبب الذي بين العبد وبين ربه لان المراد المغفرة بالتوبة كما صرح به المصنف رحمه الله في روايته . ولا شك ان الشرك يغفر بالتوبة لقوله تمالى : « قُلُ يَا عِبَادِيَ الذِينَ أَسَرَفُوا عَلَى أَنْفَسِهِمُ الله قوله \_ إنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذَّنُوبَ جَبِيماً » (7) فلا فرق بين الشرك وغيره من الكبائر التي بين العبد وربه في أنهما يكفران بالتوبة . وفي أنهما لا يكفران الا بها خلافا للي يبين العبد وربه في أنهما يكفران بالتوبة . وفي أنهما لا يكفران الا بها خلافا لم يعمه قومنا من جواز المفرة للكبائر التي هي دون الشرك من غير توبة مستدلين بظاهر قوله تعالى : « وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِنَ يَشَاءُ » (\*) وليس كما زعموا فان المراد بعنه لقوله تعالى : « وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِنَ يَشَاءُ » الصغائر شاء الله أن يغفرها للمؤمنين الموفين بعينه لقوله تعالى : « وان تَجْتَنِبُوا كَبَائِرَ مَا تُنْهُونَ عَنْهُ نَكَثِرَ عَنْكُمُ سَيْئَاتِكُمُ عَنْهُ والقوله : « الذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبُائِرَ الإِنْمُ وَالْفُواحِشَ إِلّا اللّمَ » (9) ولقوله : « إنّ الحَسَنَاتِ يُذُمِينَ الشَيْئَاتِ » (10) الى غير ذلك .

واما الكبائر فانها لا تففر الا بالتوبة لقوله تعالى : « وَمَنْ يَفْمَلُ دَلِكَ يَلْسَقَ اَثَامَا يُضَاعَفُ لَهُ الْمَذَابُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَيَخْلُدُ فِيهِ مُهَانًا إِلاَّ مَنْ ثَابَ ، (11) وقد تقدم الكلام على هذا . والله اعلم .

قوله : ( فلا توبة له حتى يرد المظالم الى أهلها ) يعنى ان علمهم وعلم تلك المظالم وأما ان جهلهم فانه يدفعها للفقراء والمساكين لان كل مال مجهول سبيله

<sup>(7)</sup> مسورة الزمسر ، الآية : 53 •

<sup>(8)</sup> سسورة النساء ، الآية : 31 •

<sup>(9)</sup> سـورة النجـم ، الآية : 32 •

<sup>(10)</sup> سـورة هــود ، الآية : 114 •

<sup>(11)</sup> سبورة الفرقيان ، الآية : 69 •

<sup>( )</sup> سبورة النساء ، الآية : 48 •

سبيل الفقراء والمساكين على الراجع كما تقدم أيضا . وأما أن جهلها فأنها تخرج من حسناته أن كأنت والا فالاداء على مولاه .

وقد بين جميع ذلك الشيخ اسماعيل رحمه الله حيث قال: ( نصل في التنصل من هذه التباعات ) اعلم ان مظالم العباد التي قدمناها من الحقروق والاموال والفروج لا تجوز توبة من هي في يده أو في ذمته الا التنصل منها الى ادبابها والخروج منها بالاداء أو بالمحاللة منهم بطيبة نفس . ولا أعلم بين الامة في هذا خلافا .

واختلفوا اذا لم يجد أربابها بعد ما تاب: فقيل عن أبن عباس أنه قال: هو قفل ضاع مفتاحه وقيل يتصدق به على الفقراء وأطنه قول أبن مسمود \_ رحمه الله \_ وأحسب أنه قول جمهور العلماء , وأما أن تاب توبة نصوحا وأدى ما عليه من التبعات ونسى بعضها فلم يؤده ولم يتذكر حتى مات فأن هذه التباعة تخرج من حسناته يوم القيامة أن كانت له والا فالمؤاداة على مولاه ويدخله الجنة بفضل رحمته في رواية ضمام بن السائب عن رسول الله صلى الله عليه وسلم . وهو قول أصحاب الحديث . وقد زعموا أنه أذا لم تكن له حسنات فأنه يتحمل مقدار تلك التباعات من سيئات صاحبها ولم يصح عندنا هذا . والله أعلم وأحكم (12).

<u>692 \_ قوله :</u> (لا يمشى فيه الا ثلاثة النج) ذكر عمنا أحمد بن سعيد الشماخى رحمه الله فى كتاب الطبقات عند التعريف بابى خزر \_ رحمه الله \_ حين سار الى مصر مع أبى تميم (14) هذا الحديث وزاد فيه قيدا حيث قال ما نصه (وَحَسَدَهُ الْوَزَرَاءُ وَالْاَصَحَابُ وَطَعَنُوا فِيهِ وَسَارَ مَرَّةً وَتَعَرَضَ لَهُ زَرْعٌ وَشَقَهُ وَمَالَ عَنْ الشَّيْعُ ) وقيل له : انه عدل عن اتباعك فقال له : لم أسلك طريقك للحديث (رِاذا غَابَتِ الثُّرِيَّا لَا يَدُخُلُ الزَّرْعُ إِلاَّ ثَلاثَةً سَاقِيهِ أَوْ وَاقِيهِ أَوْ نَاقِيهِ ) ولست بواحد

<sup>(12)</sup> وقوله : حتى يرد المطالم الى اهلها فيه اشتراط رد المطالم لصحة التوبة فلا تقبل توبة ظالم الا برد المطالم ، هذا قولنا وعليه المعتزلة خلافا لمن زعم ان رد المطالم ليس بشرط فى صحة التوبة قالوا : واجب آخر لا مدخل له فى صحة التوبة والحديث يرد عليهم •

والتوبة الصحيحة منافية للاصرار وترك المظالم مع القدرة على ردها ترك للواجب وتارك الواجب عمدا عاص ، فلا يكون عاصيا تائبا ، اهـ • ملخص من الشارح •

<sup>(13)</sup> العديث مما تفرد به المصنف •

 <sup>(1)</sup> أبو تميم كتبة المنز لدين الله الفاطمى وهو الذي بنى القاهرة وانتقل ونقل عرشه من المهدية بتونس الى القاهرة بمصر •

منهُمْ وَانتَ وَاقِيبِهِ فتعجب مــن حــن بداهته وقـــال لأصحابه : الم أقل لكــم لا تقدرون على يُفكّى . الخ ) .

<u>693 ـ قوله :</u> (لا يحلبن أحد ماشية احد بغير اذنه) لفظه فى البخارى بعد ذكر الاسناد ( لاَ يَحْلَبَنَ اَحَدُ مَاشِيَةً اَمْرِى؛ بِغَيْرِ إِذْبِهِ اَيُحِبُّ اَحَدُكُمْ اَنْ تُؤْتَى مَشْرُبَتُهُ فَتَكَسَّرُ خِزَانَتُهُ فَيُنْقَلُ طَعَامُهُ فَإِنَّهَا تَخْزِنُ لَهُمْ ضُرُوعُ مَوَاشِيهِمْ أَطْمِمَتَهُمْ فَلَا يَحْلَبَنَّ أَحَدُ مَاشِيَةً أَحَدٍ إِلَّا بِإِذْبِهِ ) اه .

قال ابن حجر : والماشية تقع على الابل والبقر والغنم ولكنه في الغنم تقع اكثر قاله في النهاية . ثم ذكر أن المشربة بضم الراء وقد تفتع أي الغزانة والمشربة مكان الشرب بفتع الراء خاصة والمشربة بكسر الراء اناء الشرب . ثم ذكر ان الغزانة المكان أو الوعاء الذي يخزن فيه ما يراد حفظه . ألى أن قال . والضرع للبهائم كالثدى للمرأة . ثم ذكر أن أطعماتهم هو جمع أطعمة .، والاطعمة جمع طعام والمراد به هنا اللبن .

قال ابن عبد البر: النهى عن أن ياخذ المسلم من المسلم شيئا الا باذنه وأنما خص اللبن بالذكر لتساهل الناس فيه فنبه به على ما هو أولى منه ، وبهذا أخذ المجمهور. لكن سواء باذن خاص أو أذن عام ، واستثنى كثير من السلف ما أذا علم بطيب نفس صاحبه وأن لم يقع منه أذن خاص ولا عام إلى آخره .

أقول: وهذا من مشمولات قول بعضهم: ( أو دالة بكتاب الله ) ولها شروط مذكورة في كتب الفقه, قال: وذهب كثير منهم الى الجواز مطلقا في الاكل والشرب سواء علم طيب نفسه أو لم يعلم والحجة فيها لهم . إلى أن قال . عن سمسرة مرفوعا : ( إِذَا أَتَى اَحَدُكُم عَلَى عَاشِيَة فَإِنْ لَمْ يَكُنْ صَاحِبُها فِيها فَلْيُصَوِّتُ ثَلَاثاً فَإِنْ اَمْ يَكُنْ صَاحِبُها فِيها فَلْيُصَوِّتُ ثَلَاثاً فَإِنْ اَجَابَ فَلْيَعْد فِيها فَلْيَصَوِّتُ وَلا يَحْبِلُ ) وذكر له شاهدا آخر ثم قال ، واجيب عنه بان حديث النهي أصح فهو أولى بان يممل به وبانه ممارض للقواعد القطعية في تحريم مال المسلم بغير اذنه فلا يتلفت اليه .

ومنهم من جمع بين العديثين بوجوه من الجمع .

منها حمل الاذن على ما اذا علم طيب نفس صاحبه والنهي على ما اذا لم يعلم.

ومنها تخصيص الاذن بابن السبيل دون غيره أو بالمضطر أو بحال المجاعـة مطلقا وهي متقاربة .

وحكى ابن بطال عن بعض شيوخه أن الاذن كان في زمنه صلى الله عليه وسلم وحديث النهي أشار به الى ما سيكون بعده من التشاحج , وترك المواساة .

ومنهم من حمل النهي على ما اذا كان المالك احوج من المار لحديث ابى هريرة بينما نحن مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فى سفر اذ رأينا إبلا مصرورة فتبنا اليها فقال لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم: ( إِنَّ مَنْنِهِ الْإِبِلَ لِأَهْلِ بَيْتِ مِنَ الْمَسْلِينَ هُوَ قُوتَهُمْ آيَسُرُّكُمْ لَوْ رَجَّمْتُمْ إِلَى مَزَادِدِكُمْ فَوَجَدْتُمْ مَا فِيهَا قَدْ ذَهَبَ ، قلنا : لا . قال : فَإِنَّ ذَلِكَ كَذَلِكَ ) الى أن قال .

واختار ابن العربى الحمل على العادة قال : وكانت عادة أهل الحجاز والشام وغيرهم المسامحة وذلك بخلاف بلدنا الى آخر ما أطال فيه من وجوه الجمع .

ثم قال : وجنع بعضهم الى نسخ الاذن وحملوه على أنه كان قبل ايجاب الزكاة قالوا : وكانت الضيافة حينئذ واجبة ثم نسخت فنسخ ذلك الحسكم وأورد الاحاديث في ذلك ، الخ .

ثم قال: وفي الحديث ضرب الامثال للتقريب للافهام, وتمثيل ما قد يخفي بما هو الصحح منه, واستعمال القياس في النظائر, وفيه ذكر الحكم بعلته واعادته بعد ذكر العلة تأكيدا وتقريرا, وأن القياس لا يشترط في صحته مساواة الفرع للاصل بكل اعتبار بل ربا كانت للاصل مزية لا يضر سقوطها في الفرع أذا تشاركا في أصل الصفة لان الضرع لا يساوى الخزانة في الحرز, إلى أن قال -

ومنع ذلك فقد الحنق الشارع الضرع المصرور في الحكم بالخزانة المقفلة في تحريم كل منهما بغير اذن صاحبه وأشار الى ذلك ابن المنير .

وفيه أباحة خزن الطمام واحتكاره الى وقت الحاجة اليه بخلاف الفلاة المتزهدة المانمين من الادخار مطلكا قاله القرطبي .

وفيه أن اللبن يسمى طماماً فيحنث من حلف لا يتناول طعاما الا أن يكسون له نية في اخراج اللبن قاله النووي , الى أن قال . وفيه أن الشاة اذا كان لها لبن مقدور على حلبه قابله قسط من الثمن قاله الخطابي ومو يؤيد خبر المصرات ويثبت حكمها في تقويم اللبن .

وفيه أن من حلب من ضرع ناقة أو غيرها مصرورة مجروزة من غير ضرورة ولا تاويل ما يبلغ قيمة ما يجب فيه القطع أن عليه القطع أن لم يأذن له صاحبها تعيينا أو اجمالا لان الحديث قد أفصح بأن ما في ضروع الانعام جزء من الطعام .

وحكى القرطبي عن بعضهم وجوب القطع ولو لم يكن الغنم في حرز اكتفاء بحرز الضرع للبن وهو الذي يقتضيه ظاهر الحديث . أه .

<u>694 ـ قوله ﴿</u> ( ردوا الخيط والمخيط واياكم والغلول فانه عار على أهله يوم القيامة ) لغظه في الجامع الصغير ( رُدُّوا المِّغْيَطَ وَالْغِيَاطَ مَنْ أَغَلَّ مِخْيَطاً أَوْ خِيَاطاً كُلِّتَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَنْ يَجِيءَ بِهِ وَلَيْسَ بِجسَاءٍ ) أم ﴿ ولم يكتب عليه شارحـــه الملقمي شيئا .

والمخيط بكسر الميم الابرة وكذلك الخياط بكسر الخاء وتغفيف الياء . ومنه قوله تعالى : دحتى يلج الجمل في سم الخياط ، (14) ولم يذكر في البخاري هذا الحديث وذكر غيره بلفظ : قام فينا النبيء صلى الله عليه وسلم فذكر الغلول فعظمه وعظم امره فقال : لا الغين وعلى أحدكم يوم القيامة على رقبته شارة لها ثغاء على رقبته فرس له حمحمة يقول يا رسول الله أغِثني فاقول لا أمُلِكُ لَكَ شَيْئًا لَكَ شَيْئًا لَكَ شَيْئًا . وعلى رقبته بعير له رغاء يقول يا رسول الله أغِثني فاقول لا أمُلِكُ لكَ مَنْفَا لا مَنْفَقَل : لكَ شَيْئًا . قَدْ أَبُلَغْتُكَ ، او على رقبته صامة فيقول : يا رسول الله أغِثني فاقول : لا أمْلِكُ لكَ شَيْئًا قَدْ أَبُلْغَتُكَ ، او على رقبته رقاع تخفق فيقول : يا رسول الله اغنى فاقول : المنتى فاقول : لا أمْلِكُ لكَ شَيْئًا قَدْ أَبُلْغَتُكَ ، او على رقبته رقاع تخفق فيقول : يا رسول الله اغنى فاقول : لا أمْلِكَ لكَ شَيْئًا قَدْ أَبُلْغَتُكَ ، او . .

قال ابن حجر: (الغلول) بضم المجمة واللام الخيانــة في المغنم، قــال ابن قتيبة: سمى بذلك لان أخذه يفله في متاعه أي يخفيه فيه ونقل النووي الاجماع على أنه من الكبائر، اهـ .

<sup>(14)</sup> مسورة الاعبراق ، الآية : 40 •

ثم قال : قوله : ( لا الفين ) بضم أوله وبالفاء أى لاجدن هكذا الرواية للاكثر بلفظ النفى المؤكد والمراد به النهى , الى أن قال .

وفى قوله: (على رقبته شاة) فى رواية مسلم (يَجِيءُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَعَلَى رَقَبَتِهِ) وهو حال من الضمير فى يجى، وشاة فاعل الظرف لاعتماده أى هى حالة شنيعة لا ينبغى لكم أن أراكم عليها يوم القيامة.

وفى حديث عبادة بن الصامت فى السنن ( إِيَّاكُمُ وَالْعَلُولُ فَإِنَّهُ عَارٌ عَلَى أَهْلِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ) , وهذه رواية المصنف رحمه الله فتبين أن المراد بكون الغلول عارا على المله يوم القيامة هى هذه الحالة الشنيعة التي يرى عليها الغال من حمله ما غل على رقبته وكذلك مانع الزكاة بالنظر الى ما منعه نعوذ بالله من سابسق الشقياوة .

قال ابن حجر: في قوله: ( لا أملك لك شيئا من المغفرة ) لان الشغاعة أمرها الى الله وقوله: ( قد أبلغتك ) أى فليس لك عدر بعد الابلاغ ، الخ ، فأخذ يمتدر ويجيب بما يوافق ممتقده الفاسد فقال: وكأنه صلى الله عليه وسلم أبرز هذا الوعيد في مقام الزجر والتغليظ والا فهو في القيامة صاحب الشفاعة في مذنبي الامة . انتهى ، أقول: وهذا التأويل ربعا يقال له: مصادم لنص الحديث والله أعلم .

والثناء بضم المثلثة وتخفيف المجمة وبالمد صوت الشاة , والصامة الذهب والفضة , وقيل ما لا روح فيه من أصناف المال

وقوله: ( رقاع تخفق ) أى تنقعقع وتضطرب أذا حركتها الرياح . وقيل معناه تلمع والمراد بها الثياب . أه . ملخصا من أبن حجر . ثم قال .

قال المهلب : هذا الحديث وعيد لن انفذه الله عليه من أهل الماصى , ويحتمل أن الحمل المذكور لابد منه عقوبة له بذلك ليفتضع على رؤوس الاشهاد وأما بعد ذلك فالى الله الامر في تعذيبه أو العفو عنه .

وقال غيره: هذا الحديث يفسر قوله عز وجل: «يات بما غل يوم القيامة » أى ياتى به حاملا له على رقبته ولا يقال ان بعض ما يسرق من النقد أخف من البعير مثلا والبعير ارخص ثمنا فكيف يعاقب الاخف جناية بالاثقل وعكسه لان

الجواب أن المراد بالعقوبة بذلك نضيحة الحامل على رؤوس الاشهاد فى ذلـك الموقف المظيم لا بالثقل والخفة . قال ابن التين : أظن الامراء فهموا تجريس المبارق ونحوه من هذا الحديث . الغ .

695 \_ قوله : (ان أبا طبية حجم لرسول الله صلى الله وسلم ... النم) لفظه فى البخارى ( حجم أبو طبية النبى، صلى الله عليه وسلم فَأَمَرَ لَهُ بِصَاعٍ أَوْ صَاعَيْنِ مِنْ طَمَامٍ وَكُلَّمَ مَوَ اللَّهِ فَخَفَّتُ عَنْ غَلَّتِهِ أَوْ ضَرِيبَتِهِ ) وذكر حديثا آخر عن أبن عباس رضى الله عنهما . قال : (اخْتَجَمَ النَّبِيءُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَأَعْلَى الْعَجَّامَ أَجْرَهُ) وذكر رواية أخرى فيها ذيادة ولو علم كراهته لم يعطه وذكر حديثا آخر ( كان النبى، صلى الله عليه وسلم يَعْتَجِمُ وَلَمْ يَكُنْ يَظُلِمُ أَحَدًا أَجْرَهُ . أه ). فظاهر هذه الروايات أن كسب الحجام لا بأس به .

وذكر فى الايضاح فى ذلك خلافا حيث قال بعد ما ذكر أن النبى، صلى الله عليه وسلم نهى عن كراء الحجام ما نصه : وعند بعض أنه لا بأس بكراء الحجام لما دوى أن النبىء صلى الله عليه وسلم احتجم وأعطى الحجام أجرته . وقيل أن مقاطعة الحجام من السحت ولا تجوز مقاطعته ولكن أذا فرغ من عمله كان له أجر مثله أن اختلفا وأن لم يختلفا فما رضى به جاز بلا مقاطعة .

وعند بعض أن كراء الحجام خسيس ولا يحرم وقد تجافى عنه أهل الـورع ويتركونه من غير تحريم . وقد روى أنه قال صلى الله عليه وسلم : ( كِرَاءُ الْحَجَّامِ خَسِيسٌ ) وروى أنه قال : ( كِرَاءُ الْحَجَّامِ خَسِيتٌ ) أه . وظاهر اقتصار المصنف رحمه الله على حديث أبى ظبية يدل على اختيار الجواز من غير كراهية. والله أعلم.

وعند قومنا أيضا فيه خلاف , قال أبن حجر : واختلف العلماء بعد ذلك في هذه المسألة فذهب الجمهور إلى أنه حلال واحتجوا بهذا الحديث يعنى (أنه صلى الله عليه وسلم احْتَجَمَ وَأَعُطَى الْعَجَّامَ أَجُرَهُ ) ولوه علم كراهته لم يعطه ، وفي رواية : ( لَو كَانَ حَرَامًا لَمُ يُعْطِهِ ) قال : وعرف به أن المراد بالكراهة هنا كراهة التحريم ، إلى أن قال في ما ذهب اليه الجمهور وقالوا : هو كسب فيه دناءة وليس بمحرم فحملوا الزجر عنه على التنزيه ، ومنهم من ادعى النسخ وانه كان حراما ثم أبيع ، إلى أن قال .

والنسخ لا يثبت بالاحتمال فذهب أحمد وجماعة إلى الفرق بين الحر والعبد فكرهوا للحر الاحتراف بالحجامة ويحرم عليه الانفاق على نفسه منها , ويجوز له الانفاق على الرقيق والدواب منها , وأباحوها للعبد مطلقا , إلى أن قال ، فذكر له الحجامة فقال : أعلفه نواضحك , إلى أن قال ، وذكر أبن الجوزى أن أجر الحجام أنما كره لانه من الاشياء التى تجب للمسلم على المسلم أعانة له عند الاحتياج له فما كان ينبغى له أن ياخذ على ذلك أجرا ، وأسم أبو ظبية نافع على الصحيح , وقيل دينار ، وقيل ميسرة , وقيل الصحيح أنه لا يعرف أسمه وعاش مائة وثلاثا وأربعين سنة . أه ، ملخصارمن أبن حجر ،

قوله: ( فامر له رسول الله صلى الله عليه وسلم بصاع من تمر ) هسنده الرواية جزمت بالصاع من غير شك وهى رواية مالك . وفى بعض الروايات ان المامور بذلك والمباشر للعطية مو على . والله أعلم .

قوله: ( وأمر أهله أن يخففوا من خراجه ) المراد بالخراج منا الضريبة بفتع المحجمة فعيلة بمعنى مفعولة وهى ما يقرره السيد على عبده في كل يوم ويقال له أيضا : غلة بالغين المعجمة وأجر ، قال أبن حجر : وقد وقع جميع ذلك في الحديث .

ثم قال : ومواليهم هم بنو خارثة على الصحيح ومولاه منهم محيصة بن مسعود كما تراه هنا . وانما جمع المولى مجازا كما يقال بنو فلان قتلوا رجلا وكان القاتل منهم واحدا ، الخ .

قال في الحديث اباحة الحجامة ويلحسق بها ما يتداوى بــه مــن أخراج الدم وغيره .. الى أن قال .

وفيه الاجرة على المعالجة بالطب والشفاعة الى أصحاب العقوق أن يخففوا منها. وجواز مخارجة السيد لعبده كان يقول له : أذنت لك أن تكتسب عـلى أن تعطيني كل يوم كذا وما زاد فهو لك .

وفيه استعمال العبد بغير اذن سيده الخاص اذا كان قد تضمن تمكينه من الممل اذنه المام . احد .

## الباب الواحد والخمسون جامسح الآداب

696 \_ أبو عبيدة عن جابر عن أنس بن مالك قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « لا تَبَاغَضُ وا وَلا تَعَاسَدُوا وَلا تَدَابَرُوا وَكُونُوا عِبَادَ اللّهِ إِخْوَانًا وَلا يَعِلُ لِلسَّلِمِ أَنْ يَهْجُرَ أَخَاهُ وَلا يَعِلُ لِلسَّلِمِ أَنْ يَهْجُرَ أَخَاهُ وَلَا يَعِلُ لِلسَّلِمِ أَنْ يَهْجُرَ أَخَاهُ وَلَا يَعِلُ لِسُلِمٍ أَنْ يَهْجُرَ أَخَاهُ وَقَ ثَلَاثٍ » .

697 \_ أبو عبيدة عن جابر عن أبى سعيد الخدري قال : قال أبو أيوب الأنصاري : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « لاَ يَعِلُ لِسُلِم أَنَ يَهُجُرَ أَخَاهُ فَوْقَ ثَلَاثِ لَيَالٍ ، يَلْتَقِيَانِ فَيُعْرِضُ هَذَا وَيُعْرِضُ هَذَا وَيُعْرِضُ هَذَا وَعُيْرُضُ هَذَا وَعُيْرُضُ هَذَا وَعُيْرُضُ هَذَا الذِي يَبْدَأُ بِالشَّلَامِ» .

698 \_ أبو عبيدة عن جابر عن أبي هريرة قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : «إِيَّاكُمْ وَالظَّنَّ فَإِنَّ الظَّنَ أَكْدُبُ الْحُدِيثِ وَلا تَجَسَّسُوا وَلا تَنَافَسُوا وَلا تَعَاسَدُوا وَلا تَدَابَـرُوا وَلا تَجَسَسوا أَى لا يتتبع وَكُونُوا عِبَادَ اللَّهِ إِخْوَانَا » ، قال الربيع : ولا تجسسوا أى لا يتتبع بعضكم عورة بعض ، ولا تحسسوا أى لا يمشي أحدكم بالنمائم ، ولا تنافسوا أى ولا ينتقم بعضكم من بعض بما جعل (1) فيه من السوء.

699 ـ أبو عبيدة قال : بلغنى عن ابن مسمود قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « إِيَّاكُمْ وَالْحَسَدَ وَالظَّنَّ وَالْبَغْيَ فَإِلَّهُ لاَ حَظَّ فِي الْإِسْلَامِ لِنَ فَعَلَ ذَلِكَ وَلاَ حَظَّ فِي الْإِسْلَامِ لِمَنْ فِيهِ إِحْدَى هَذِهِ الْإِسْلَامِ لِمَنْ فَعَلَ ذَلِكَ وَلاَ حَظَّ فِي الْإِسْلَامِ لِمَنْ فِيهِ إِحْدَى هَذِهِ الْإِسْلَامِ لِمَنْ فَعَلَ ذَلِكَ وَلاَ حَظَّ فِي الْإِسْلَامِ لِمَنْ فِيهِ إِحْدَى هَذِهِ الْإِسْلَامِ لِمَنْ فَعَلَ ذَلِكَ وَلاَ حَظَّ فِي الْإِسْلَامِ لِمَنْ فِيهِ

<sup>(1)</sup> خ جـــاء ٠

700 ــ أبو عبيدة قال : بلغنى عن عمر بن الخطاب رضى اللهَ عنه أنه قال : مَنْ عَلِمْنَا فِيهِ خَيْرًا وَلَمَانَا فِيهِ خَيْرًا وَلَمَانَا فِيهِ خَيْرًا وَلَمَانَا فِيهِ خَيْرًا وَلَمَانَا فِيهِ ضَرَّا وَلَمَانَا فِيهِ شَرَّا .

701 ــ أبو عبيدة قال : سمعت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، قال : « مَنْ حَسَدَ فَلاَ يَبْغ وَمَنْ ظَنَّ وَسلم ، قال : « مَنْ حَسَدَ فَلاَ يَبْغ وَمَنْ ظَنَّ وَلَا يَكِجِعُ وَمَنْ ظَنَّ فَلاَ يُعِقِقُ وَهُوَ فَرُقُ مَا بَيْنَ الْمُسُلِم وَالْمُنَافِقِ » .

## \* \* \*

<u>696 \_ قوله :</u> ( لا تباغضوا ) قال ابن حجر : أى لا تتماطوا أسباب البغض لان البغض لا يكتسب ابتداء , وقيل المراد النهى عن الاهواء المضلة المقتضيصة للتباغض . قلت : بل هـو للاعم مـن هؤلاء لان تعاطى الاهواء ضرب مـن ذلك . وحقيقة التباغض أن يقع بين اثنين وقد يطلق اذا كان من أحدهما , والمذموم منه ما كان فى غير الله فانه واجب ويثاب فاعله لتعظيم حق الله ولو كانا أو احدهما عند الله من أهل السلامة كمن يؤديه أجتهاده الى اعتقاد ينافى الآخر فيبغضه على ذلك وهو معذور عند الله , أه .

أقول : وكالبراءة عندنا من شخص اطلعت له على كبيرة وهو عند الله مــُن أهل الخبر .

قوله: ( ولا تحاسدوا ) قال أبن حجر : الحسد تمنى الشخص زوال النعبة عن مستحق لها أمم من أن يسعى في ذلك , أم لا , فأن سعى كان باغيا , وأن لم يسع في ذلك ولا أظهره ولا تسبب في تأكيد أسباب الكرامة التي نهى المسلم عنها في حق المسلم فأن كان المانع له من ذلك العجز بحيث لو تمكن لفعل فهذا مأزور , وأن كان المانع له من ذلك التقوى فقد يعذر لانه لا يستطيع دفع الخواطر النفسانية فقد يكفيه في مجاهدتها أنه لا يعمل بها ولا يعزم على العمل بها .

وقد أخرج عبد الرزاق عن معمر عن اسماعيل بن أمية رفعه ( ثَلَاثٌ لاَ يَسُلُمُ مِنْهَا أَحَدُّ الطَيْرَةُ وَالظَّنُّ وَالْحَسَدُ قيل : فما المخرج منهن يا رسول الله ؟ قال : ( إِذَا تَطَيِّرُتُ فَلَا تَرْجِعْ . وَإِذَا طَنَئْتُ فَلَا تُحَقِّقُ . وَإِذَا حَسَدْتَ فَلَا تَبُغِ ) وعن الحسن البصرى قال : ما من آدمى الا وفيه الحسد فمن لم يجاوز ذلك الى البغى والظلم لم يتبعه منه شيء , اه .

وقال قبل ذلك أشار يعنى البخارى بذكر هذه الآية يعنى قوله تعالى : و وَمِنْ شَرِّ حَاسَدٍ إِذَا حَسَدَ ، (2) إلى أن النهى عن التحاسد ليس مقصورا على وقوعه بين اثنين فصاعدا بل الحسد مذموم ومنهى عنه ولو وقع من جانب واحد لانه اذا ذم مع وقوعه مع المكافأة فهو مذموم مع الانفراد بطريق الاولى . اه .

قوله : ( ولا تدابروا ) قال ابن حجر : قال الخطابي : لا تتهاجروا فيهجس احدكم الحاه . ماخوذ من تولية الرجل الآخر دبره اذا أعرض عنه حين يراه .

وقال ابن عبد البر : قيل للاعراض مدابرة لان من ابغض أعرض . ومن أعرض ولى دبره . والمحب بالمكس . وقيل : معناه لا يستأثر أحدكم على الآخــر وقيـــل للمستأثر مستدبر لانه ولى دبره حين يستأثر بشى، دون الآخر .

وقال المازنی : معنی التدابر الماداة تقول دابرته ای عادیته ، وحکی عیاض آن معناه لا تجادلوا ولکن تعاونوا والاول اولی .

وقد فسره مالك فى الموطأ باخص منه فقال ﴿ اذ ساق حديث الباب عن الزهرى بهذا السند : ولا أحسب التدابر الا الاعراض عن السلام يدبر عنه بوجهه الى أن قال . لابن المبارك بسند صحيح عن أنس قال : التدابر التصارم ، أه .

قوله : (كونوا عباد الله اخوانا ) في بعض الروايات عند قومنا(كما أمركم الله)

قال ابن حجر : وهذه الجملة تشبه التعليل لما تقدم كانه قال : اذا تركتم هذه المنهيات كنتم اخوانا , ومفهومه اذا لم تتركوها تصيروا أعداء .

ومعنى (كونوا اخوانا ) اكتسبوا ما تصيرون به اخوانا مما سبق ذكره وغير ذلك من الامور المقتضية لذلك اثباتا ونفيا وقوله: (عباد الله ) أي يا عباد الله بعذف حرف النداء وفيه اشارة الى انكم عبيد الله فحقكم أن تتآخوا بذلك .

قال القرطبى : المعنى كونوا كاخوان النسب في الشفقة والرحمة والمحبة والموابنة والنصيحة .

<sup>(2)</sup> مسورة الفليق ، الآية 5 •

ولعل قوله في الرواية الزائدة : (كما أمركم الله ) هذه الاوامر المتقدم ذكرها فانها جامعة لمعاني الاخوة

ونسبتها الى الله لان الرسول مبلغ عن الله \_ الى أن قال \_ ويحتمل أن يكون أراد بقوله \_ كما أمركم الله \_ الاشارة الى قوله تمالى : « إِنَّمَا الْمُوْمِنُونَ إِخُوَهُ ، (3) فانها خبر عن العالة التى شرعت للمؤمنين فهو بمعنى الامر .

قال ابن عبد البر: تضمن الحديث تحريم بغض المسلم والاعراض عنه وقطيعته بعد صحبته بغير ذنب شرعى والحسد له على ما أنعم الله به عليه وأن يعامل معاملة الاخ وأن لا ينقب عن معايبه .

ولا فرق فى ذلك بين الحاضر والغائب وقد يشترك الميت مع النحى فى كثير من ذلك . الى أن قال .

فى رواية أخرى وزاد بعد قوله اخوانا : ﴿ الْمُسْلِمُ أَخُو الْمُسُلِمِ لَا يَظْلِبُهُ وَلَا يَخْذَلُهُ وَلاَ يَخْذُلُهُ وَلاَ المُسْلِمِ عَلَى اللَّهُ وَعِرْضُهُ النَّقُوكَى هَا هُنَا ﴾ واشار الى صدره ، الله .

قوله: ( ولا يحل لمسلم أن يهجر أخاه فوق ثلاث ) بوب له البخارى فقال : باب الهجرة وقول النبى، صلى الله عليه وسلم : ( لاَ يَحِلُّ لِلرَّجُلِ أَنْ يَهُجُرَ أَخَاهُ فَوْقَ ثَلاَتٍ لَيَالٍ , الخ ) .

وبالليالي قيده المصنف رحمه الله في العديث الذي بعده .

قال ابن حجر: في الهجرة بكسر الها، وسكون الجيم أي ترك الشخص مكالمة الآخر أذا تلاقيا . وهي في الاصل الترك فعلا كان أو قولا . وليس المراد بها مفارقة الوطن فان تلك تقدم حكمها . ألى أن قال .

قال النووى قال العلماء تحرم الهجرة بين المسلمين أكثر من ثلاث ليال بالنص وتباح في الثلاث بالمفهوم .

وانما عنى عنه في ذلك لان الآدمي مجبول على الفضيب فسومع بذلك القدر ليرجم ويرول ذلك العارض .

العجرات ، الآية 10 ، 10 سورة العجرات ، الآية 10 ، 10

وقال أبو العباس القرطبي : المعتبر ثلاث ليال حتى لو بدأ بالهجرة في أثناء النهار الغي البعض ويعتبر ليلة ذلك اليوم وينقضي المغو بانقضاء الليلة الثالثة .

قال ابن حجر : قلت وفى الجزم باعتبار الليالى دون الايــــام جمود , فذكــر رواية بلفظ ثلاثة ايام .

قال فالمعتبر أن المرخص فيه ثلاثة أيام بلياليها فحيث أطلقت الليالي أريسه بايامها وحيث أطلقت الايام أريد بلياليها . ويكون الاعتبار مضى ثلاثة أيام بلياليها ملفقة أذا أبتدئت مثلا من الظهر يوم السبت كان آخرها ظهر يوم الثلاثاء ويعتمل أن يلغى الكسر ويكون أول العدة من أبتداء اليوم أو الليلة والاول أحوط .

وقال في محل آخر ظاهره اباحة ذلك في الثلاث وهو من الرفق لان الآدمي في طبعه الغضب وسوء الخلق ونحو ذلك والغالب انه يزول او يقل في الثلاث .

<u>697 - قوله :</u> (فيعرض هذا ويعرض هذا وخيرهما الذي يبدأ بالسلام) زاد في بعض الروايات بعده (يَشْبِقُ إِلَى الْجَنَّةِ) وفي بعضها (فَإِنْ مَرَّتْ بِهِ ثَلَاثٌ فَلَقِيَهُ فَسَلَّمَ عَلَيْهِ فَإِنْ رَدُّ عَلَيْهِ فَقَدِ أَشْتَرَ كَا فِي الْأَجْرِ وَإِنْ لَمْ يَرُدٌ عَلَيْهِ فَقَدْ بَاءَ بِالْإِثْمِ .

وقوله: (وخيرهما الذي يبدأ بالسلام) قال أبن حجر: قال أكثر العلماء تزول الهجرة بمجرد السلام ورده.

وقال أحمد لا يبرأ من الهجرة الا بعوده أي الحال الذي كان عليها أولا .

وقال أيضا أن كان ترك الكلام يؤذيه لم يقطع الهجرة بالسلام , وكذا قــــال ابن القــاسم .

قال عياض اذا امتزل كلامه لم تقبل شهادته عليه عندنا ولو سلم عليه . وهذا يؤيد قول ابن القاسم .

قال أبن حجر قلت ويمكن الغرق بأن باب الشهادة يتوقى فيها وترك المكالمة يشمر بأن فى باطنه عليه شيئا فلا تقبل شهادته عليه ، وأما زوال الهجرة بالسلام عليه بعد ترك ذلك فى الثلاث فليس بمعتنع واستدل للجمهور بما رواه الطبرانى \_ الى أن قال \_ (وفيئه ورجوعه أن يأتى فيسلم عليه) واستدل بقوله (أخاه) على أن العكم مختص بالمؤمنين . الى أن قال .

واستدل بهذه الاحاديث على أن من أعرض عن أخيه المسلم وامتنع من مكالمته والسلام عليه أثم بذلك لأن نغى الحل يثبت التحريم ومرتكب الحرام آثم .

ثم قال ابن عبد البر أجمعوا على انه لا يجوز الهجران فوق ثلاث الا ان خاف من مكالمته ما يفسد عليه دينه او يدخل منه على نفسه أو دنياه مضرة فان كسان كذلك جاز ورب هجر جميل خير من مخاطبة مؤذيه .

وقد استشكل على هذا ما صدر عن عائشة في حق ابن الزبير النع . وقصتها مه طويلة ونذرت أن لا تكلمه ثم بعد مدة دخل عليها برجلين من الصحابة فكلمته بعد الجهد الجهيد واعتقت بذلك اربعين رقبة فاذا تفكرت نذرها بعد ذلك تبكى حتى تبل دموعها خمارها .

قال ابن حجر بعد اطالة الجواب عن ما صدر عن عائشة رضى الله عنها , وقد ذكر الخطابى أن هجران الوالد لولده والزوج لزوجته لا يتضيق بالثلاث , واستدل بأن النبىء صلى الله عليه وسلم هجر نساءه شهرا وكذلك ما صدر من كثير من السلف فى استجازتهم ترك مكالمة بعضهم بعضا مع علمهم بالنهى عن المهاجرة .

ولا يخفى أن هنا مقامين أعلى وادنى فالاعلى اجتناب المهاجرة جملة فيبذل السلام والموادة بكل طريق . والادنى الاقتصاد على السلام دون غيره ، والوعيد الشديد أنما يقع لمن يترك المقام الادنى وأما الاعلى فمن تركه من الاجانب فلا يلحقه الملام بخلاف الاقارب فأنه يدخل فيه قطيعة الرحم ، والى هذا أشار أبن الزبير فى قوله فأنها لا يحل لها أن تنذر قطيعتى \_ وأن كانت هجرتنى عقوبة على ذنبى فليكن لذلك أمد والا فتابيد ذلك يغضى الى قطيعة رحم .

وقد كانت عائشة علمت بذلك لكنها تعارض عندها هذا والنذر الذى التزمته , فلما وقع من اعتذار ابن الزبير واستشفاعه ما وقع رجح عندها ترك الاعراض عنه واحتاجت الى التكفير عن نذرها بالعتق الذى تقدم ذكره ثم بعد ذلك يعرض عندها شك فى أن التكفير المذكور لا يكفيها فتظهر الاسف على ذلك أما ندما على ما صدر منها من أصل النذر المذكور وأما خوفا من عاقبة ترك الوفاء به . أه

698 \_ قوله : (اياكم والظن) قال ابن حجر قال الخطابى وغيره ليس المراد ترك الممل بالظن الذى تناط به الاحكام غالبا بل المراد ترك تحقيق الظن الذى يضر بالمظنون به . وكذا ما يقع فى القلب بغير دليل .

وذلك أن أوائل الظنون أنما هي خواطر لا يمكن دفعها وما يقدر عليه لا يكلف به ويؤيده حديث (تَجَاوُزُ اللَّهُ لِلْأُمَّةِ عَمَّا حَدَّثَتٌ بِهِ أَنْفُسَهَا) وقد تقدم شرحه .

وقال القرطبي المراد بالظن هنا التهمة التي لا سبب لها كمن يتهم رجلا بفاحشمة من غير أن يظهر عليه ما يقتضيها ولذلك عطف عليه قوله ولا تجسسوا .

وذلك أن الشخص يقع ل خاطر التهمة فيريد أن يتحقق فيتجسس ويبحث ويتسمع , فنهى عن ذلك .

وهذا الحديث يوافق قوله تعالى : « أَجْتَنِبُوا كَثِيرًا مِنَ الظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِثْمُّ وَلَا تَجَسَّسُوا وَلَا يُغْتَبُ بَعْضُكُمُ بَعْضًا » (4) فدل سياق الآية على الامر بصون عرض المسلم غاية الصيانة لتقدم النهى عن الخوض فيه بالظن .

وقال عياض استدل بالحديث قوم على منع العمل في الاحكام بالاجتهاد والرأى. وحمله المعققون على ظن مجرد عن الدليل ليس مبنينا على اصل ولا تحقيق نظر.

قال النووى ليس المراد في الحديث بالظن ما يتملق بالاجتهاد الذي يتعلــــق بالاحكام اصلا بل الاستدلال به لذلك ضعيف او باطل .

وتعقب بأن ضعفه ظاهر وأما بطلانه فلا ، فإن اللفظ صالح لذلك إلى أن قال .

وقد قربه القرطبى فى المبهم . وقال الظن الشرعى الذى هو تغليب احد الجانبين أو هو بمعنى اليقين ليس مرادا من الحديث ولا من الآية فلا يلتفت لمن استدل بذلك على انكار الظن الشرعى ، الى أن قال .

واما وصف الظن بانه اكنب العديث مع ان تعمد الكنب الذي لا يستند الى الظن اشد من الامر الذي يستند الى الظن ، فالاشارة الى الظن المنهى عنه هو الذي

<sup>(4)</sup> مسورة العجبرات ، الأينة 12 •

لا يستند الى شى، يجوز الاعتماد عليه فيعتمد عليه ويجعل أصلا ويجزم به فيكون الجازم به كاذبا .

وانما صار أشد من الكنب لان الكنب فى أصله مستقبع مستفنى عن ذمه بخلاف هذا فأن صاحبه بزعمه مستند الى شى، فوصف بكونه أشد الكنب مبالغة فى ذمه والتنفير عنه وأشارة إلى أن الاغترار بكونه أكثر من الكنب المحض لخفائه غالبا ووضوح الكذب المحض . اهـ

قوله: (فان الظن أكذب الحديث) قال ابن حجر قد استشكل تسمية الظن كذبا . وأجيب بأن المراد عدم مطابقة الواقع مسواء كان قولا أو لا . ويحتمل أن يكون المراد ما ينشأ عن الظن فوصف الظن به مجازا .

قوله: (ولا تجسسوا ولا تحسسوا) قال ابن حجر احدى الكلمتين بالجيسم والاخرى بالحاء المهملة وفي كل منهما حذف احدى التاءين تخفيفا . وكذا في بقية المناهى التي في حديث الباب (والاصل تَتَجَسَّسُوا قال الخطابي معناه لا تبحشوا عن عيوب الناس ولا تتبعوها . قال تعالى حاكيا عن يعقوب عليه السلام : « إِذْهَبُوا فَتَكَسَّسُوا مِنْ يُوسُفَ وَانْجِيهِ ، (5) .

وأصل هذه الكلمة التي بالمهملة من الحواس الخمس وبالجيم من الجس بمعنى اختبار الثيء باليد وهي احدى الحواس الخمس فتكون التي بالحاء أعم .

وقال ابراهيم الحربي هما بمعنى واحد .

وقال ابن الانبارى ذكر الثانى للتأكيد كقولهم (بعدا وسحقا) وقيل بالجيسم البحث عن عوراتهم وبالحاء استماع لحديث القوم ، وهكذا رواه الاوزامى عسن يعيى ابن كثير احد صغار التابعين .

وقيل بالجيم البحث عن بواطن الامر وأكثر ما يقال في الشر , وبالحاء البحث عما يدرك بحاسة السمع والاذن , ورجع هذا القرطبي .

وقيل بالجيم تتبع الشخص لاجل غيره وبالحاء تتبعه لنفسه وهذا اختيار ثعلب .

ويستثنى من النهى عن التجسس ما لو تمين طريقا الى انقاذ نفس من الهلاك مثلا كان يخبر ثقة بأن فلانا خلا بشخص ليقتله ظلما أو بامرأة ليزنى فيشرع في

<sup>(5)</sup> سبورة يبوسف ، الأيبة 87 •

هذه الصورة التجسس والبعث عن ذلك حذرا من فوات استدراكه . نقله النووى عن الاحكام السلطانية للمارودي واستجازه .

واول كلامه ليس للمحتسب أن يبحث عما لم يظهر من المحرمات ولو غلب على المظن استمرار أهلها بها الا هذه الصورة أه . وبقية الحديث تقدم الكلام عليه الا قوله ولا تنافسوا بالغاء والسين المهملة وهي رواية مالك .

وأما رواية البخاري فهي ولا تناجشوا بالجيم والشين المعجمة .

قال ابن حجر من النجش وهو أن يزيد في السلعة وهو لا يريد شراءها ليقع غيره فيها وقد تقدم بيانه وحكمه في كتاب البيوع . الخ .

ولم يكتب ابن حجر على رواية الفاء والسين شيئا . وكتب عليه شارح الجامع الصغير ما نصه : ولا تنافسوا بالفاء والسين المهملة من المنافسة وهى الرغبة في الشيء والانفراد به . اهـ

وهذا المعنى هو الذى يدل عليه كلام الصحاح حيث قــال : وشيء نفيس أي يتنافس فيه ويرغب . الخ .

وأما المعنى الذى ذكره له الهصنف رحمه اللـه فلم نطلع عليه ولكن من حفظ حجة على من لم يحفظ . والله اعلم .

<u>699 - قوله</u>: (واياكم والحسد والظن والبغى النج) قد تقدم الكلام على الحسد والظن بما فيه كفاية لكن قد تكلم العلقمى شارح الجامع الصغير فى الظن كلاما لا بأس بذكره لما فيه من الجمع بين هذا الحديث والاحاديث التى تدل على جـواز الظن حيث قال :

فى قوله صلى الله عليه وسلم : (وَاحْتَرِسُوا عَنِ النَّاسِ بِسُوءِ الظَّنِ) مع قوله (الْحَرُّمُ سُوءُ الظَّنِ) وقوله : (مَنْ حَسُنَ ظَنَّهُ بِالنَّاسِ كَثُرَتُ نَدَامَتُهُ) ما نصه وكل منهما فيه استعمال سو، الظن اى فيمن لم يتحقق منه حسن السريرة ولا الامانة على المال والاهل والنفس ، وان ذلك اذا كان على وجه طلب السلامة من الناس لسم يأثم صاحبه . ولا معارضة حينئذ بينه وبين حديث (إِيَّاكُمُ وَالظَّنَ قَانَ الظَّنَ آكْنَبُ الطَّنَ الْطَنَّ اَكْنَبُ الْطَيْرَ وَالْمَانة ، وحديث الباب فيمسن السريرة والامانة ، وحديث الباب فيمسن استعمله على وجه السلامة من شر الناس وبذلك يلتقى ما ظاهره التعارض .

وقد يقال حديث الباب فيمن ظهر منهم الخداع والمكر وخلف الوعد والخيانة والايمان الباطلة وحديث (اياكم والظن) فيمن غلب عليهم الصدق والوفاء بالعهد .

ويقال أيضا أن قرائن الاحوال تغلب أجد الجانبين فأن ظهرت قرينة سوء وخبث ونكث العهد وما أشبه ذلك استعمل معه سوء الظن . وأن ظهرت قرينة صدق وصلاح ووفاء لم يظن به ذلك .

وقوله: (اجتنبوا كثيرا من الظن) يشير الى هذا الجمع , الخ .

أقول: ويشير اليه أيضا الاثر المروى عن عمر رضى الله عنه الذي ذكره المصنف رحمه الله بعد (من علمنا فيه خيرا) الخ .

قال العلقمى أو يقال (أياكم والظن) أنه التهمة التي لا سبب لها يوجبها كمن يتهم شخصا بالفاحشة أو شرب الخمر أو السرقة ولم يظهر عليه ما يوجبها بخلاف الظن الذي يسلم به من شر الناس . أم

وأما البغى فذكر ابن حجر نقلا عن الراغب انه مجاوزة القصد فينه ما يعمد ومنه ما يذم.

فالمحمود مجاوزة العدل الذي هو الاتيان بالمأمور بغير زيادة فيـــه ولا نقصان منه الى الاحسان وهو الزيادة عليه ومنه الزيادة على الفرض بالتطوع المأذون فيه .

والمذموم مجاوزة العدل الى الجور والحق الى الباطل والمباح الى الشبهة .

ومع ذلك فاكثر ما يطلق البغى على المذموم قال الله تعالى : ﴿ إِنَّمَا السَّبِيلُ عَلَى اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ الَّذِينَ يَظْلِمُونَ النَّاسَ وَيَبْغُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ ، (6) وقال تعسالى : ﴿ فَمَنْ اضْطُرَّ عَيْرَ بَاغِ وَلاَ عَادِ فَإِنْ رَبِّكَ غَفُورٌ رَحِيمٌ » (7) .

واذا اطلق البغي وأريد ب المحمود تزاد في غالبا الناء كما قال تعسالى : • وَابْتَغْوَا عِنْدَ اللّهِ الرِّزُقَ ، (8) وقال : • وَإِمَّا تُعُوِّضَنَّ عَنْهُمُ ابْتِغَاءَ رَحُمَةٍ مِنْ رَبِّكَ تَرْجُوهَا ، (9) .

<sup>(6)</sup> سبورة الشبوري ، الآية 42 •

<sup>(7)</sup> سبورة الانسام ، الآية 145 •

<sup>(8)</sup> سبورة العنكبوت ، الآية 17 •

<sup>(9)</sup> سبورة الاسبراء ، الآية 28 •

وقال غيره البغي الاستعلاء بغير الحق ومنه بغي الجرح اذا فسد . أهـ

أقول : وظاهر كلام الصحاح الجمع بين المعنيين حيث قال البغى التعدى , وبغى الرجل على الرجل إستطال ــ الى أن قال ــ وبغى الجرح ودم وترامى الى فساد . وبغى الوالى ظلم , وكل مجاوزة وافراط على المقدار الذى هو حد الشىء فهو بغى النع.

وقال البيضاوى فى قوله تعالى : « إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ ، (10) . الى قوله \_ (والبغى) والاستعلاء والاستيلاء على الناس والتجبر عليهم فانها الشيطنة التى هى مقتضى القوة الوهبية ولا يوجد من الانسان شر الا وهو مندرج فى هذه الاقسام صادر بتوسط احدى هذه القوى الثلاث . ولذلك قال ابن مسعود رضى الله عنه : هى أجمع رواية فى القرآن للخير والشر وصارت سببا لاسلم عثمان بن مظمون . ولو لم يكن فى القرآن غير هذه الآية لصدق عليه أنه تبيان كل شى، وهدى ورحمة للمالمين . النم .

قوله: (ولاحظ في الاسلام لمن فيه احدى هذه الخصال) وذلك في الحسد (اذا بغي) وفي الظن (اذا حقق) بدليل قوله بعد (مَنَّ حَسَدَ فَلَا يَبِّغ الحديث) والله أعلم.

<u>700 - توله</u>: (من علمنا فيه خيرا النم) هذا الاثر استبدل به اصحابنا رحمهم الله على وجوب ولاية الاشخاص وبراء الاشخاص (وفيه زيادة على رواية المصنف رحمه الله مى نص فى المقصود قال فى القواعد وقال عمر رضى الله عنه (مَنْ رَأَيْنَا فِيهِ خَيْراً قُلْنَا فِيهِ خَيْراً وَطَنَنَا فِيهِ خَيْراً وَطَنَنَا فِيهِ شَرَّا وَطَنَنَا فِيهِ شَرَّا وَطَنَناً فِيهِ شَرَّا وَطَنَناً فِيهِ شَرَّا وَطَنَناً فِيهِ شَرَّا وَطَنَناً فِيهِ شَرَّا وَتَوَلَّينَاهُ وَمَنْ رَأَيْنا مِنْهُ شَرَّا قُلْنا فِيهِ شَرَّا وَطَنَناً فِيهِ شَرَّا وَتَوَلَّينَاهُ وَمَنْ رَأَيْنا مِنْهُ شَرَّا قُلْنا فِيهِ مَنَا وَطَنَناً فِيهِ شَرَّا وَتَوَلَّينَاهُ وَمَنْ رَأَيْنا مِنْهُ مَنْهَا . اه

ففى هذا الاثر جواز ظن السوء بالمنافق للاحتراس منه مثلا ولكن لا يجوز القطع بذلك لقولـ على اللـه عليه وسلم : (إِذَا ظَننْتُمُ فَلَا تَتَحَقِّقُوا) كما تقــدم وياتى . والملــه اعلم .

701 \_ قوله: (من حسد فلا يبغ ومن تطير فلا يرجع ومن ظن فلا يحقق) هذا الحديث يدل على أن الحسد الهلك هو الذي يكون معه البغى . والظن المهلك هو الذي يكون معه التحقيق .

<sup>(10)</sup> سبورة النعيل ، الآية 90 •

وهذا الحديث قريب مما تقدم فيما ذكره ابن حجر عن عبد السرزاق مرفوعا (ثَلاَثُةٌ لاَ يَسْلَمُ مِنْهَا أَخَدُ الطَّيرَةُ وَالْظَّنُّ وَالْحَسَنة قيل فما المخرج منهن يا رسول الله ؟ قال : إِذَا تَكَلِيُّتُ الحديث) .

ومثله ما في الجامع الصغير من قول صلى الله عليه وسلم : (إِذَا حَسَدْتُمْ فَلَا تُبْغُوا وَإِذَا ظَنَيْتُمْ فَلا تُبْغُوا وَإِذَا تَطَيِّرُتُمْ فَالْصُلُوا وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا) .

قال العلقمى بعد كلام فى حقيقة الحسد وما يتعلق به ما نصه: وصاحبه مذموم اذا فعل بمقتضى ذلك من تصميم أو قول أو فعل وينبغى لمن خطر له أن يكرهه كما يكره ما وضع فى طبعه من حب المنهيات .

واستثنوا من ذلك ما اذا كانت النعبة لكافر أو فاسق يستمين بها على معاصى الله تعلل الغ ، أقول ويؤيد هذا الاستثناء قول صاحب الايضاح فيما يتعلق بعقوق الجار .

وفى الاثر : وَمَنْ كَانَ لَهُ جَارُ سُوءِ يُؤْذِيهِ فِإَنْ كَانَ مُنَافِقًا جَازَ لَهُ أَنْ يَدْعُوَ عَلَيْهِ بِالْفَقْرِ وَالْوَثِ وَلاَ يَجُوزُ أَنْ يَدْعُو عَلَى الْمُؤْمِنِ . النح .

فانه من المعلوم أنه لا يدعو عليه بالفقر الا وهو يتمنى زوال النعمة التي عنده .

على أن بعض قومنا عرف النعمة بأنها أمر ملائم تحمد عاقبته قال ومن ثم لا نعمة للسه على الكافر . فعلى هذا يخرج ما بيد الكافر اذا تمنى زواله من تعريف الحسد بأنه تمنى زوال النعمة عن المنعم عليه .

لكن في كلامه نظر لقوله تعالى : ﴿ وَإِذَا أَنْقَمُنَا عَـلَى الْإِنْسَانِ أَغْرَضَ وَنَـأَى إِبْجَانِبُ ﴾ (11) .

وقوله : « وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَةُ اللَّهِ لاَ تُخْصُوهَا إِنَّ الْإِنْسَانَ لَظُلُومٌ كُفَّارٌ ، (12) الى غير ذلك . والله اعلم . فالاستثناء أظهر .

والحاصل انه لا يتمنى زوالها لعدم الرضى بقسم الله وانما يتمنى ذلك لما يحصل منه من التجبير بتلك النممة والاستعلاء بها على المسلمين . والله أعلم .

وفسر العلقمي البغي بخلاف ما تقدم عن ابن حجر بحسب الظاهر حيث قال : بغي يبغي بغاء بالضم اذا طلب قاله في النهاية .

<sup>(11)</sup> سورة الاسراء ، الآية 83 و سورة فصلت ، الآية 51 •

<sup>(12)</sup> سورة ابراهيم ، الآية 34

وقال فى المصباح بفيته أبغيه بغيا طلبته وابتغيته وتبغيته مثله والاسم البغاء مثل غراب وينبغى أن يكون كذا معناه يندب ندبا مؤكَّدًا لا يحسن تركه واستعمال ماضيه مهجور وقد عدوا ينبغى من الافعال التي لا تتصرف فلا يقال أنبغ .

وقیل فی توجیهه : ان انبغی مطاوع بغی . ولا یستعمل انفعل فی المطاوعة الا اذا کان فیه علاج وانفعال . مثل کسرته فانکسر وکما لا یقال طلبته فانطلب وقصدته فانقصد لا یقال بغیته فانبغی لانه لا علاج فیه . وأجازه بعضهم ــ الی أن قال ــ وما ینبغی أن یکون کذا أی ما یستقیم أو ما یحسن . اه

قوله: (ومن تطير فلا يرجم) قال العلقمى فى قوله صلى الله عليه وسلم: (وَإِذَا نَطَيِّرُتُمْ فَامُضُوا وَعَلَى اللّهِ فَتَوَكَّلُوا) الطيرة بكسر الطاء وفتح الياء التشاؤم بالشين وهو مصدر تطير طيرة كتحير حيرة ولم يجى، من المصادر هكذا غيرهما والمعنى اذا تطيرتم بسبب الطير فلا يلتفت خاطركم الى ذلك وامضوا لقصدكم وعلى الله فتوكلوا . اه

قوله: (ومن ظن فلا يحقق) قال العقمى فى قوله صلى الله عليه وسلم: (واذا ظننتم فلا تحققوا) أزاد اذا عرض لك شك فى أمر من الامور فلا تحققه بان تتبسع مواده وما يرد منها . أه

قوله: (ومو فرق ما بين المسلم والمنافق) يعنى ما ذكر من عدم البغى فى الحسد وعدم التحقيق فى الظن وعدم الرجوع فى الطيرة مو الذى يميز المسلم من المنافق فان المنافق اذا حسد بغى عند القدرة على ذلك ، واذا تطير رجع ، واذا ظن حقق ، والمسلم لا يغمل شيئا من ذلك وان وجد ما يقتضيه لانه يكف نفسه كما يكفها فى سائر المنهيات . والله اعلم .



# الباب الثانى والخمسون في نسمة المؤمن ومثله

702 ـ أبو عبيدة عن جابر قال بلغني عن كعب بن مالك عن النبىء صلى الله عليه وسلم يقول : « إِنَّمَا نَسَمَةُ الْمُوْمِنِ طَائِرٌ يُعَلَّقُ النبيء صلى الله عليه وسلم يقول : « إِنَّمَا نَسَمَةُ الْمُوْمِنِ طَائِرٌ يُعَلَّقُ فِي شَجَرِ الْجُنَةِ حَتَى يُرْجِعَهُ اللَّهُ إِلَى جَسَدِهِ يَوْمَ يَبْعَثُهُ » .

704 ــ أبو عبيدة قال سمعت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : « مَنْ أَتَقَى النَّاسَ وَلَمْ وَلَمْ اللَّهَ عَلَيْهِ النَّاسَ وَلَمْ اللَّهَ سَلَّطَ اللَّهُ عَلَيْهِ النَّاسَ وَخَذَلَهُ » .

705 ــ أبو عبيدة عن جابر بن زيد عن ابن عباس عن النبيء صلى الله عليه وسلم قال: « مَنْ عَظَمَ نَفْسَهُ وَضَعَهُ اللَّهُ وَمَنْ تَوَاضَعَ لِلَّهِ رَفَعَهُ اللَّهُ وَمَنْ تَوَاضَعَ لِلَّهِ رَفَعَهُ اللَّهُ ».

706 ـ أبو عبيدة قال بلغني عن ابن مسعود عن النبىء صلى الله عليه وسلم قال: « مَنْ حَفِظَ نَفْسَهُ مِنْ أَثْنَيْنَ أَحْرَزَ دِينَهُ » قيل وسا هما يا رسول الله قال: « مَنْ حَفِظَ مَا بَيْنَ لِحْيَيْهِ وَمَا بَيْنَ رِجُلَيْهِ » قال السان والفرج .

<sup>(1)</sup> خ قلبي ٠

<sup>(2)</sup> قوله : في كل ستة اشهر اي من حين حملها الى وقت جدادها ، وقيل : المراد بالعين سنة لان النخلة تثمر من سنة الى سنة ، والله اعلم •

707 \_ أبو عبيدة قال: بلغنى عن ابن عباس عن النبىء صلى الله عليه وسلم قال: « احْذِرُوا مِنْ ثَلَاثٍ وَأَنَا زَعِيمُ لَكُمْ بِالْجِنْتَةِ » قيل وما هن يا رسول الله قال: « اللَّقْلَقُ وَالْقَبْقَبُ وَالدَّبْدَبُ » . قيل الربيع: اللقلق اللسان والقبقب البطن والذبذب الفرج .

708 \_ أبو عبيدة قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « لَا يَمُوتُ لِأَحَادِ ثَلاَثَةٌ مِنَ الْوَلَدِ فَتَمَسَّهُ النَّالُ » قالت امرأة واثنان يا رسول الله قال : « وَاثْنَانِ » .

709 \_ أبو عبيدة عن جابر بن زيد عن أبي هريرة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : « لاَ يَمُوتُ لِأَحَدِكُمْ ثَلَاثُهُ مِنَ الْبَنِينَ فَتَمَسَّهُ النَّارُ إِلاَّ تَحِلَّةَ الْقَسَمِ» (3) .

710 \_ ومن طريقه (4) عنه عليه الصلاة والسلام قـــال : « لَيْسَ الشَّدِيدُ بِالصُّرَعَةِ إِنَّمَا الشَّدِيدُ الــذِي يَمْلِكُ نَفْسَهُ عِنْــدَ الْغَضْبِ » .

#### \* \* \*

<u>702 ـ (3) قوله : (نسمة المؤمن طائر تملق في شجر الجنة حتى يرجعه الله في جسده يوم يبعثه) لم اظفر بهذا الحديث في البخارى ولا في البجامع . وقد ذكره صاحب السؤالات رحمه الله بلفظ مفاير لهذا الحديث حيث قال في قوله عز وجل و فَأَمَّا إِنْ كَانَ مِنَ الْمُقَرَّ بِينَ فَرَوَّحٌ وَرَيْحَانٌ ، (6) الروح بفتح الراء الراحة والريحان الرحمة .</u>

<sup>(3)</sup> قوله : الا تحلة القسم بفتح المثناه وكسر المهملة وتشديد اللام اى ما ينحل به القسم وهـو اليمين يقال : فعلته تحلة القسم اى قدر ما حللت به يمينى وقد اختلف في معناه فجمهـود قومنا على ان المراد ظاهره ومنهم من تاوله وقال : الاستثناء بمعنى الواو اى لا تمسه النسار قليلا ولا كثيرا ولا تحلة القسم وهو الموافق للمذهب وقد جوز الفراء والاخفش مجىء الا بمعنى الواو وجعلوا منه قوله تعالى : « لا يغاف لدى المرسلون الا من ظلم ، الآية » •

<sup>(4)</sup> قوله : ومن طريقه في نسخة القطب ذكر السند المتقدم •

 <sup>(5)</sup> الحديث رواه مالك في الموطاعن ابن شهاب عن عبد الرحمان بن كعب وقال ابن عبد البر :
 هذا الحديث صحيح عزيز عظيم ، اهـ •

<sup>(6)</sup> سبورة الواقعية ، الآيات : 88 ـ 89 - 6

وبعض القراء يقرءون بضم الراء أي الحياة والريحان الرزق .

وفى الحديث (أَرْوَاحُ الشُّهَدَاءِ فِى خَوَاصِلِ كَلَيْرِ خُضْرٍ تَمُلُقُ فِى أَنْهَارِ الْجَنَّــةِ وَتَأْوِى إِلَى تَعْرِفُ وَتَأْخِذُ) والروح تتصرف على ستة أوجه الروح التى للانسان التى تقبض عند الموت الغ . وذكره فى الصحاح ومختصره واللفظ للمختصر حيث قال : (وفى الحديث أَرْوَاحُ الشُّهَدَاءِ فِى خَوَاصِلِ طَيْرٍ خَضْرٍ تَمَلَقُ مِنْ ثَمْرِ الْجُنْةِ ، فِض اللام اى تتناول . اه

وذكره البيضاوى عند قوله تعالى فى الشهداء مع من يلحق بهم د بَلَّ أَحَيَاءُ عِنْدَ رَبِّهِم مَن يلحق بهم د بَلَّ أَحَيَاءُ عِنْدَ رَبِّهِم مِن يَلْكُونَ ، الآية (7) , حيث قال : والمعنى أنهم يستبشرون بما تبين لهم من أمر الآخرة وحال من تركوا خلفهم من المؤمنين وهو أنهم أذا ماتوا أو قتلوا كانوا أحياء حياة لا يكدرها خوف ووقوع محذور وحزن فوات محبوب .

والآية الكريمة تدل على أن الانسان غير الهيكل المحسوس بل مو جوهر مدرك بذاته لا يغنى بغوات البدن ولا يتوقف عليه ادراكه وتألمه والتذاذه ، ويؤيد ذلك قول تحسالى فى آل فرعون ، النَّارُ يُمّرضونَ عَلَيْهَا الآية ، (8) ، وما روي عن ابن عباس أنه عليه الصلاة والسلام قال : (أرْوَاحُ الشُّهَدَاءِ فِى أَجْوَافِ طَيْرٍ خُصْسِ تَرِدُ أَنْهَارَ الْجَنَةِ وَتَأْكُلُ مِنْ ثِمَارِهَا وَتَأْوِى إِلَى قَنَادِيلَ مُعَلِّقَةً فِي ظِلِّ الْمَرْشِ) ومن انكر ذلك ولم ير الروح الا ربعا وعرضا قال هم أحياء يـوم القيامة وانما وصفوا به فى الحال لتحققه ودنوه أو أحياء بالذكر أو الايمان .

وفيها حث على الجهاد وترغيب في الشهادة وبعث على ازدياد الطاعة واحساد · لمن يتمنى للاخوان مثل ما أنم الله عليه وبشرى للمؤمنين بالفلاح . أهـ

وكان المراد بالنسبة هنا الروح ليوافق ما ذكر من الاحاديث وأما النسبة بالمعنى الحقيقى فغير مناسبه هنا قال في الصحاح ونسم الريح أولها حين تقبل بلين قبل أن يشتد \_ الى أن قال \_ والنسم أيضا جمع نسبة وهي النفس والربو وفي الحديث ( تنكبوا الغبار فهنه تكون النسبة ) والنسبة : الانسان ، وتنسم أى تنفس وفي الحديث ( لَمَّا تُنسَّمُوا رُوحَ الْحَيَاةِ ) أي وجدوا نسبها : النسبة بمعنى الروح ولم يذكره وظاهر رواية المصنف رحمه الله أن نسبة المؤمن بمعنى روحه تصير طائرا .

<sup>(7)</sup> سـورة آل عمـران ، الآية : 169

<sup>(8)</sup> سبورة غافيسر ، الآية : 46 •

وظاهر رواية السؤالات وغيرها أنها لا تصير طائرا وانبا هى حوصلته مشلا اللهم الا أن يقال أنها بعد أن تصير طائرا تكون فى حوصلته فلا منافاة . والله أعلى بحقيقة ذلك .

ثم ظاهرها أيضا أن هذه الغضيلة تحصل لكل مؤمن , وظاهر رواية غيره أنها خاصة بالشهداء تشريفا لهم على غيرهم وهو المتبادر من ظاهر القرآن , اللهم الا أن يقال : المراد بالمؤمن في روايته الشهيد ليوافق رواية غيره , والله أعلم , فليحرره .

قوله : ( تعلق ) بضم اللام بمعنى تتناول .

قوله : ( فى شجر الجنة ) الظاهر أن فى بمعنى من على حد (فِى تِسَّمِ آيَاتٍ) وتشهد له رواية ( تَمَّلُقُ مِنْ ثَمَرِ الْجَنَّةِ ) وقول السؤالات ( تَمُّلُقُ فِى أَنَّهَارِ الْجُنَّةِ ) لمله فى اثمار الجنة ليوافق الرواية الاخرى فلتراجع نسخة صحيحة. والله اعلم،

قوله : (حتى يرجعه الله الى جسده ) هذا مما يدل على أن المراد بالنسمة الروح حيث حكم لها بالرجوع الى الجسد وذكر الضمير الراجع اليها, والله أعلم.

703 ــ توله : ( أن من الشجر شجرة ) في بعض الروايات قال : صحبت أبن عمر ألى المدينة فقال : كنا عند النبيء صلى الله عليه وسلم فأوتى بجمار فقال : أن من الشجر .

وفي رواية كنت عند النبيء صلى الله عليه وسلم وهو ياكل جمارا .

قوله : ( لا يسقط ورقها وهى مثل المؤمن المسلم ) ذكر ابن حجر فى روايته : ضبطين بكسر الميم وسكون المثلثة وفتحهما ثم قال : قال الجوهرى مِثْلُهُ ومَثْلُهُ كلمة تسوية كما يقال شِبْهُهُ بمعنَى .

قال : والمثل بالتحريك أيضًا ما يضرب من الامثال . اهـ .

قال ابن حجر : ووجه الشبه بين النخلة والمسلم من جهة عدم سقوط الورق ما رواه الحارث بن ابى اسامة فى هذا الحديث من وجه آخر عن ابن عمر ولفظه قال : كنا عند رسول الله صلى الله عليه وسلم ذات يوم فقال : إِنَّ مَثْلَ الْمُؤْمِنِ كَيْئُلِ شَجَرَةٍ لاَ يَسْقُطُ لَهَا ٱنْمُلَة ٱتَدُرُونَ مَا مِي ؟ قالوا : لا ، قال : ( هِي النَّخُلَةُ مِي لاَ يَسْقُطُ لَهَا ٱنْمُلَة كَا لاَ يَسْقُطُ لِلْمُؤْمِنِ دَعُوةً ) الى ان قال .

عن ابن عمر بينما نحن عند النبى، صلى الله عليه وسلم اذ أوتى بجمسار فقال : ( إِنَّ مِنَ الشَّجَر مَا بَرَكَتُهُ كَبَرَكَةِ اللَّهُ لِمِ ) قال : وهذا أعم من الذي قبله .

وبركة النخلة موجودة فى جميع أجزائها مستمرة فى جميع أحوالها فسن حيث تطلع الى أن تيبس تؤكل أنواعا ثم بعد ذلك ينتفع بجميع أجزائها حتى النوى فى علف الدواب والليف فى الحبال الى غير ذلك مما لا يخفى , وكذلك بركة المسلم عامة فى جميع الاحوال ونفعه مستمر له ولغيره , الى أن قال .

وفى رواية أخرى عن ابن عمر قال : كنا عند رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال : ( أَخْبِرُونِي بِشَجَرَةٍ كَالرَّجُلِ النَّمْلِمِ لاَ يَتَحات وَرَقُهَا وَلاَ وَلاَ كَذا ذكر النفي ثلاث مرات على طريق الاكتفاء فقيل فى تفسيره ولا ينقطع ثمرها ولا يهدم فيئها ولا يبطل نفعها . النح .

قوله: ( فوقع الناس فى شجر البرارى ) قال ابن حجر: أى ذهبت أفكارهم فى أشجار البادية فجعل كل منهم يفسرها بنوع من الانواع وذهلوا عن النخلة .

قوله: ( فوقع فى نفسى أنها النخلة ) قال ابن حجر: بين أبو عسوانه فى صحيحه عن طريق مجاهد عن أبن عمر وجه ذلك فقال: ظننت أنها النخلة من أجل الجمار الذى أوتى به .

قال : وفيه اشارة الى أن الملفز له ينبغى أن يفطن لقرائن الاحوال الواقعة عند السؤال , وأن الملفز ينبغى له أن لا يبالغ فى التعمية بحيث يجعل للغيز بابا يدخل منه كلما كان أوقع فى نفس سامعه , أه .

قوله : ( فاستحييت ) فقال ابن حجر : زاد فی رواية مجاهد ( فَارَدْتُ أَنُّ اَقُولَ هِیَ النَّخْلَةَ فَإِذَا اَنا اَصْفَرُ الْقَوْمِ ) وله فی الاطعمة فإذا انا عَاشِرُ عشرةِ انا اَحْدَثُهُمْ ) وفی روایة نافع ( وَرَایَتُ اباً بَكْرٍ وَعُمَرَ لاَ یَتَكَلَّمَانِ فَكَرِهْتُ اَنْ اَتَكَلَّمَ فَلَمَا قُمْنَا قُلْتُ لِعُمْرَ : یَا اَبْتَاهُ ، الغ ) .

فذ كررواية اخرى لفظها : ﴿ فَعَدَّثْتُ أَبَى بِمَا وَقَعَ فِى نَفْسِى ﴾ فقال : ﴿ لأَن تَكُونَ قُلْتُهَا اَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ أَنْ يَكُونَ لِي كذا وكذا ﴾ زاد بن حبان فى صحيحه ﴿ اَحُسْبُهُ قال حُمرُ النَّعَمِ ﴾ .

قال ابن حجر : ( وفي هذا الحديث من الفوائد غير ما تقدم امتحان العالم أذهان الطلبة بما يخفى مع بيانه لهم أن لم يفهموه ، إلى أن قال .

وفيه النحريض على الفهم في العلم .

وفيه استحباب الحياء ما لم يؤد الى تغويت مصلحة ، ولهذا تمنى عمر أن يكون ابنه لم يسكت .

وفيه دليل على بركة النخلة وما تثمره .

ر وفيه دليل على أن بيع الجمار جائز لان كل ما جاز أكله جاز بيعه الى أن قال .

وفيه دليل على تجمير النخلة , وقد بوب عليه فى الاطعمة لئلا يظن أن ذلك من باب تضييع المال , وأورد فى تفسير فوله تعالى : ﴿ ضَرَبُ اللَّهُ مَثَلًا كُلِمَـــةً كُلِيَبَةٌ ، (9) اشارة منه الى أن المراد بالشجرة النخلة , الى أن قال .

عن ابن عمر أن النبى، صلى الله عليه وسلم قال : ( مَنْ يُعَبِّرُنِي عَنْ شَبَجَرَةٍ مَثَلُهُا مَثَلُ الْمُزْمِنِ أَصُلُهَا ثَابِتُ وَقَرْعُهَا فِي السَّمَاءِ , فذكر الحديث ) الى أن قال . قال : القرطبي موضع التشبيه بينهما أن أصل دين المسلم ثابت وأن ما يصدر عنه من العلوم والخير قوت للارواح مستطاب . وأنه لا يزال مستورا بدينه وأنه ينتفع بكل ما صدر منه حيا وميتا . اه .

قال : وقال غيره : والمراد بكون فرع المؤمن في السماء رفع عمله وقبوله . الى أن قال .

واما من زعم أن موقع التشبيه بين المسلم والنخلة من جهة كون النخلة أذا قطع راسها ماتت أو أنها لا تحمل حتى تلقح أو لانها تموت أذا حرقت أو لان لطلعها رائحة منى الآدمى أو لانها تعشق أو لكونها تشرب من أعلاما فكلها أوجه ضعيفة لان جميع ذلك من المشابهات مشترك في الآدميين لا يختص بالمسلم .

واضعف من ذلك من زعم ان ذلك لكونها خلقت من فضلة طينة آدم فان الحديث في ذلك لم يثبت .

وفيه ضرب الامثال والاشباء لزيادة الافهام وتصوير المعانى لترسخ في الذهن ولتجديد الفكر في النظر في حكم الحادثة .

وفيه اشارة الى أن تشبيه الشيء بالشيء لا يلزم أن يكون نظيره من جميم

<sup>(9)</sup> سـورة ابراهيـم ، الآية : 25 •

وفيه توقير وتقديم الصغير أباه في القول وأنه لا يبادره بما فهمه وأن ظن أنه الصواب ،

وفيه أن العالم الكبير قد يخفى عليه بعض ما يدركه من هو دونه لان العلم مواهب والله يؤتى فضله من يشاء .

واستدل به مالك على أن الخواطر التي تقع في القلب في محبة الثناء عسل أعمال الغير لا يقدح فيها أذا كان أصلها لله وذلك مستفاد من تمنى عمر المذكور.

وجهه تمنى عمر ما طبع الانسان عليه من محبة الخير لنفسه ولولده ولتظهر فضيلة الولد في الفهم من صغره وليزداد من النبيء صلى الله عليه وسلم حظوة.

ولعله كان يرجو أن يدعو له أذ ذاك بالزيادة في الفهم .

وفيه اشارة الى حقارة الدنيا في عين عمر لانه قابل فهم ابنه لمسألة واحسدة بعمر النعم مع عظم مقدارها وغلاء ثمنها , اه .

قوله: ( هى النخلة تؤتى أكلها كل حين باذن ربها ) يعنى فى كل ستة أشهر هذا هو تفسير سميد بن جبير وقتادة والحسن فى الآية .

قال البغوى: فى قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَــَرَ كَيْفَ ضَرَبَ اللَّـهُ مَشَـلاً ، الآيــة ، ما نصه : ألم تعلم والمثل قول سائر لتشبيه شى، كلمة طيبة هى قوله : ﴿ لَا إِلَٰهَ إِلاَّ اللَّهُ ﴾ بشجرة طيبة وهى النخلة يريد كشجرة طيبة الثمر .

وقال أبو ضبيان عن أبن عباس : هي شجرة في الجنة أصلها ثابت في الارض وفروعها أعلاها في السباء كذلك أصل هذه الكلمة راسخ في قلب المؤمن بالمعرفة والتصديق فاذا تكلم بها عرجت فلا تحجب حتى تنتهى ألى الله تعالى . قال الله تعالى ﴿ وَإِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ وَالْمَمَلُ الصَّالِحُ يَرُفَعُهُ ، (10) . ( تُؤْتِي أَكُلُهَا ) تعلى شرها كل حين (بِإِذْنِ رَبِّهَا) والحين في اللغة هو الوقت .

واختلفوا في معناه ها هنا فقال مجاهد وعكرمة : العين ها هنا سنة كاملة لان النخلة تثمر في كل سنة مرة .

وقال سعيد بن جبير وقتادة والحسن : سنة أشهر من حين ظهورها إلى ادراكها.

<sup>(10)</sup> مسورة فاطبر ، الآية : 10 •

وقال سعيد بن المسيب شهران من حين تؤكل ألى الصرام .

وقال الربيع بن انس : (كل حين ) اى كل غدوة وعشية لان ثمر النخل يؤكل أبدا ليلا ونهارا , صيفا وشتاء اما تمرا أو رطبا او بسرا كذا عمل المؤمن يصعد أول النهار وآخره وبركة ايمانه لا تنقطع أبدا بل تصل اليه فى كل وقت .

والحكمة في تمثيل الايمان بالشجرة هي أن الشجرة لا تكون شجرة ألا بثلاثة اشبياء السياء عرق راسخ وأصل قائم وفرع عال كذلك الايمان لا يتم الا بثلاثة أشبياء تصديق بالقلب وقول باللسان وعمل بالابدان .

اخبرنا أبو عبد الله فساق حديث ابن عمر ، الى أن قال .

قال عبد الله فذكرت ذلك لعمر فقال : لان تكون قلت هي النخلة أحب الى من كذا وكذا .

وقيل: الحكمة في تشبيهه بالنخلة لأن النخلة أشبه الاشجار بالناس من حيث أنها اذا قطع رأسها يبست ، الغ ، فذكر بعض الوجدوه التي ضعفها أبن حجر ، والله أعلم بالصواب .

<u>704 ـ (11) قوله :</u> ( من اتقى الله كفاه الله مؤونة الناس , الخ ) .

لفظ الحديث فى الجامع الصغير ( مَنِ ٱتَّقَى اللَّهَ آهَابَ اللَّهُ مِنْهُ كُلَّ شَيْءٍ ، وَمَنْ لَمْ يَتَقِي اللَّهَ أَهَابَ اللَّهُ وَقَاهُ اللَّهَ وَقَاهُ اللَّهَ وَقَاهُ اللَّهَ كُلَّ شَيْءٍ ) وفى رواية ( مَنِ ٱتَّقَى اللَّهَ وَقَاهُ اللَّهَ كُلَّ شَيْءٍ ) وفى رواية ( مَنِ اتَّقَى اللَّهُ عَاشَ قَوِيًّا وَسَارَ فِى بِلَادِهِ آمِناً ) وفى رواية ( مَنْ لَمْ يَتَّقِ اللَّهَ كُلَّ لِسَانُهُ وَلَمْ يُشْفَ غَيْظُهُ ) ولم يتكلم شارحه على هذه الاحاديث بشى، ولعله لظهور معانيها ولم اظفر بهذا الحديث فى البخارى .

<u>705 ـ قوله :</u> ( من عظم نفسه للناس وضعه الله ومن تواضع لله رفعــه الله ) اقتصر فى الجامع الصغير على قوله : ( مَنْ تَوَاضَعَ لِلَّهِ رَفَعَهُ اللَّهُ ) ولم يتكلم عليه شارحه بشى، .

الحديث لم يعلق عليه المصنف بشى، ونورد هنا ما كتبه عليه السالمي رحمه الله. قوله: ( من عظم نفسه للناس ) أى من أظهر لهم عظمة نفسه وادعى التكبر

<sup>(11)</sup> العديث لعله مما انفرد به المصنف وله في معناه شواهد كثيرة ، ١٠هـ٠٠٠٠

والتعاظم عاقبه الله تعالى في الدنيا بعكس ذلك , بأن وضعه وأذله , ول في الآخرة ما أعد له من العذاب .

قوله: (وضعه الله) أى حط رتبته وخفضه عن منزلته , ولا يشكل عليك أن بعض أهل التماظم يموتون على منزلتهم فأن القاعدة أغلبية , ويحتمل أن يكبون المراد انحطاط منزلتهم عند الله وعند الملائكة وعند المؤمنين وكفى به انحطاطا , فلا عبرة بنظر الغوغا، ولا بتعظيم الجهال (وَمَنْ يُهِنِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ مُكُرِمٍ إِنَّ اللَّهَ يَقْعَلُ مَا يَشَاءُ ) (12) .

قوله: ( من تواضع لله ) أى لأجل عظمة الله .

قوله: (رفعه الله) أى فى الدنيا والآخرة فتفرس له المحبة فى قلسوب المؤمنين والهيبة فى قلوب الفاسقين ويكون فى الآخرة جار الانبياء والصديقين. جرت بذلك حكمة العزيز الحكيم بانه يرفع من تواضع ، ويخفض من تعاظم ، والله أعلم .

706 \_ قوله : ( من حفظ نفسه من اثنين أحرز دينه قيل : وما هما يا رسول الله ؟ قال : ( مَنْ حَفظَ مَا بَيْنَ لِحُييَّهِ وَمَا بَيْنَ رِجُلَيْهِ . الغ ) المناسب للسؤال ان يقتصر في الجواب على قوله : ( ما بين لحييه وما بين رجليه ) لان ذلك مو المجهول السؤول عنه .

واقتصر فى الجامع على الجواب فقط حيت قال : ( مَنْ حَفظَ مَا بَيْنَ فَقُمَيْهِ وَرِجُلَيْهِ دَخُلَ الْجَنَّةَ ) قال الشارح فى النهاية : الفقم بالضم والفتح اللحى يريد من حفظط لسانه وفرجه .

وفي رواية (مَنْ وَقَاهُ اللَّهُ شَرَّ مَا بَيْنَ لِحْيَيْهِ وَشَرَّ مَا بَيْنَ رِجُكَيْهِ دَخَلَ الْجُنَّةَ) (13)

<sup>(12)</sup> مسورة العبج ، الآية : 18 •

<sup>(13)</sup> لقد علق الشيخ السالمي رحمه الله على هذا العديث بما نورده اتماما للقائدة : العديث دوى معناه البغاري والترمذي من حديث سهيل بن سعد العسكرى وابن عبد البر وغيهما عن جابر والترمذي وابن حبان عن ابي هريرة ، ورواه في الموطا من مراسيل عطاء بن يسار وأن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : ( من وقاه الله شر اثنين ولج الجنة : ما بين لعييه وما بين رجليه ، ما بين لعييه وما بين رجليه ، ما بين لعييه وما بين رجليه ، ما بين لعييه وما بين رجليه في التكوار وليس في رواية المسنف هذا التكرار •

قوله : (ما بين لعييه) بفتح اللام وسكون المهملة مثنى في ، واللعيان هما العظمان في جانب =

أتول: ولعله أنما سمى اللسان بذلك لانه مأخوذ من اللقلقة أو من اللقلاق وهو الصوت، والله أعلم .

وذبذبه ، الذبذب الذكر سمى بذلك لتذبذبه أى حركته

708 \_ قوله ﴿ ﴿ لا يموت لاحد ثلاث من الولد فتمسه النار قالت امسراة : واثنان يا رسول الله ؟ قال : واثنان ) لفظ الحديث في البخارى ﴿ مَا مِنَ النَّاسِ وَاثنان يا رسول الله ؟ قال : واثنان ) لفظ الحديث في البخلَة بِفَضَّلِ رَحْمَتِهِ إِيَّا هُمُّ).

وفى رواية أخرى عن أبى سعيد أن النساء قلن للنبى، صلى الله عليه وسلم : اجمل لنا يوما فوعظهن فقال : ( أَيُّمَا أَمْرَأَةٍ مَاتَ لَهَا ثَلَاثَةٌ مِنَ الْوَلَدِ كَانُوا لَهسَا حِجَاباً مِنَ النَّارِ . قالت أمرأة واثنان ؟ قال : وَأَثْنَانِ ) والمراد باحد فى رواية المصنف رحمه الله المسلم وقد وجد التقييد بذلك فى بعض النسخ ولفظه ( لا يَمُسوتُ لِأَخْدِ مِنَ النَّمْلِينَ ) .

قال ابن حجر : (قوله : (وما من الناس من مسلم) قيده به ليخرج الكافر ومن الاولى بيانية والثانية زائدة ، إلى أن قال .

<sup>=</sup> الغم وما بينهما اللسان ، قوله : (ما بين رجليه) كناية عن فرجه كنى عنه استهجانا واستحياء وهذا هو معنى تفسير الربيع رحمه الله ، وقال الداودى : المراد ما بين لعييه الغم بتمامــه فتناول الاقوال كلها والاكل والشرب ، وسائر ما يتاتى بالغم اى من المنطق والغمل كتقبيل وعض وشم ، قال : من يعفظ ذلك امن الشر كله لانه لم يبق الا السمع والبصر ، وتعقب بانه بتى البطش باليدين ، وانما معل العديث على أن النطق باللسان أصل في حصول كـل مطلوب فان لم ينطق به الا في خير سلم ، وقال ابن بطال : دل العديث على أن معظم البلايا على المره في الدنيا لسانه وفرجه فمن وفي شرهما وفي اعظم الشر ، قال غيره : والعديث معدود من جوامع الكلم أذ أن شر اللسان والفرج مستطع ينشأ عن شرهما شرور وشرور ويتضاعف أثرهما فيما يجرانه من الاوزار والذنوب وقانا الله شرهما ، اهـ •

والحديث ظاهر في اختصاص ذلك بالمسلم لكن هل يحصل ذلك لمن مات له أولاد في الكفر ثم أسلم ؟ فيه نظر .

ويدل على عدم ذلك حديث أبى ثعلبة الاسجعى قال : قلت : يا رسول الله مات لى ولدان قال : ( مَنْ مَاتَ لَهُ وَلَدَانِ فِي الْإِسْلَامِ أَدْخَلَهُ اللّهُ الْجَنَّةَ ) اخرجه الحمد والطبرانى وعن عمر بن عنبسة مرفوعا مَنْ مَاتَ لَهُ ثَلَاثَةُ أَوْلَادٍ فِي الْإِسْلَامِ فَمَاتُوا قَبْلَ أَنْ يَبْلُغُوا الْجِنْثَ أَذْخَلَهُ اللّهَ الْجَنَّةَ ) الخ .

<u>709 ــ قوله :</u> (لا يموت لأحد) ظاهر قوله (لأحد) يتناول الرجل والمراة ويدل له رواية ( مًا مِنْ مُسُولِمَيْنِ يَتَوَفَى لَهُمَا الحديث ) .

وذكر بعضهم أن الظاهر من قوله فى بعض الروايات : ( يتوفى له ثلاثَةٌ مِنْ وَلَكِهِ ) اختصاص ذلك بالرجل وكذا رواية ( ثَلاَثَةٌ مِنْ صُلْبِهِ ) قال ابن حجر : وهل يدخل فى الاولاد اولاد الاولاد ؟ محل بعث .

والذى يظهر أن أولاد أولاد الصلب يدخلون ولا سيما عند فقد الوسائط بينهم وبين الاب وفي التقييد بكونهم من صلبه ما يدل على أخراج أولاد البنات ، أهـ .

قوله: (ثلاث) كذا بحذف التاء فى بعض الروايات وهو جائز لكون المبيز محذوفا على حد مَنُ صَامَ رَمَضَانَ ثُمَّ أَتْبَعَهُ بِسِتِّ مِنْ شَوَّالٍ وقيدهم فى رواية غير المصنف بكونهم لم يبلغوا الحنث. والمراد أنهم لم يبلغوا الحلم فتكتب عليهم الآثام.

قال الخليل : بلغ الغلام الحنث أى جرى عليه القلم والحنث الذنب قال الله تعالى : و وَكَانُوا يُصِرُّونَ عَلَى الْحِثْثِ الْعَظِيمِ ، (14) .

وقيل : المراد بلغ الى زمان يؤاخذ بيمينه اذا حنث .

وقال الراغب : عبر بالحنث عن البلوغ لما كان الانسان يؤاخذ بما يرتكبه فيه بخلاف ما قبله .

وخص الاثم بالذكر لانه الذي يعصل بالبلوغ لان الصبي قد يثاب.

<sup>(14)</sup> مسورة الواقعة ، الآية : 46 •

وخص الصغير بذلك لان الشفقة عليه اعظم والعب له اشد ، والرحسة له أوفر ، وعلى هذا فمن بلغ الحنث لا يحصل لمن فقده ما ذكر من هذا الثواب ، وان كان في فقد الولد أجر في الجملة . وبهذا صرح كثير من العلماء .

وفرقوا بين البالغ وغيره بانه يتصور منه العقوق المقتضى لعدم الرحمة بخلاف الصغير فانه لا يتصور منه ذلك اذ ليس بمخاطب .

وقال الزين بن المنير يدخل الكبير في ذلك من طريق الفعوى لانه اذا ثبت ذلك في الطفل الذي هو كُلُّ على أبويه فكيف لا يثبت في الكبير الذي بلغ مسه السعى . ووصل له منه النفع وتوجه اليه الخطاب بالحقوق قال : ولعل هذا هو السر في الغاء البخاري التقييد بذلك في الترجمة . اه .

أقول : وعدم التقييد بالبلوغ هو ظاهر رواية المصنف ، والله أعلم .

قال ابن حجر : ويقوى الاول قوله فى بقية الحديث ( بِفَضْلِ رَحُمَتِه إِلَيَاهُمْ ) لان الرحمة للصغار أكثر لعدم حصول الاثم منهم .

وهل يلحق بالصغار من بلغ مجنونا مثلا واستمر على ذلك فمات .

فيه نظر لان كونهم لا اثم عليهم يقتضى الالحاق , وكون الامتحان بهم يخف بموتهم يقتضى عدمه ولم يقع التقييد فى طرق الحديث بشدة الحب ولا عدمه وكان القياس يقتضى ذلك لما يوجد من كراهة بعض الناس لولده وتبرمه منه ولا سيما من كان ضيق الحال , لكن لما كان الولد بمظنة المحبة والشفقة نيط به الحكم وان تخلف فى بعض الافراد . اه .

وكتب على قوله : ( بفضل رحمته اياهم ) أي بفضل رحمة الله للاولاد .

قال أبن التين : قيل أن الضمير في رحمته للاب لكونه كان يرحمهم في الدنيا فيجاذي بالرحمة في الآخرة .

قال ابن حجر : والاول أولى ويؤيده أن رواية ابن ماجه من هذا الوجه ( بِنَضْلِ رَحْمَةِ اللّهِ إِيَّاهُمُّ ، الخ ) فذكر روايات منها ( إِلاَّ غُفِرَ لَهُمَا بِغَضْلِ رَحْمَةِ ) ، ومنها ( مَا مِنْ مُسْلِمَنْنِ يَمُوتُ لَهُمَا أَرْبَعَةُ أَوْلَادٍ إِلاَّ أَدْخَلَهُمَا اللّهُ الْجَنَّةَ بِفَضْلِ رَحْمَةِهِ ) ومنها ( مِلاَ أَدْخَلَهُ اللّهُ الْجَنَّةَ بِفَضْلِ رَحْمَةِهِ ) ومنها ( إِلاَ أَدْخَلَهُ اللّهُ بِرَحْمَةِهِ هُوَ وَإِيَّاهُمُ النَّجَنَّةَ ) .

فوضع بذلك أن الضمير في قوله : اياهم للاولاد لا للآباء والله أعلم ، أهم .

وظاهر قوله ثلاث من الولد انه شامل للذكور والاناث لان الولد يطلق على كل منهما قال الله تعالى : « يُوصِيكُمُ اللَّهُ فِي أَوْلَادِكُمُ ، (15) الا أن الروايــة الثانية تقتضى تخصيص ذلك بالذكور حيث قال : ثلاثة من البنين ) ، ثم رأيت في بعض النسخ ( ثَلاثةٌ أُولَادٍ ) فعليها يكون شاملا ، والله أعلم .

قُولُه : ( فتمسه النار ) الرواية عند قومنا في الحديث الاول ( إِلَّا أَدْخَلُهُ اللَّهُ اللَّهُ ) وهما متلازمان .

وفى رواية ﴿ إِلَّا تَلَقُّوهُ مِنْ ٱبْوُابِ الْجَنَّةِ الثَّمَانِيَةِ مِن ٱبِيهَا شَاءَ دَخَلَ ﴾ .

قال ابن حجر : وهذا زاند على مطلق دخول الجنة , ويشهـــــــ له ما رواه النسائى الى أن قال مرفوعا فى أثناء حديث ( مَا يَسُرُّكَ أَنَّ لاَ تَأْتِيَ بَاباً مِنْ أَبُّوَابٍ الْجَنَّةِ إِلاَّ وَجَدَّنَهُ عِنْدَهُ يَسْمَى لِيَقْتَحَ لَكَ ) اهـ .

قوله : ( قالت امراة ) قال ابن حجر : هى ام سليم الانصارية والدة انس ابن مالك. الى ان قال باسناد جيد عنها قالت قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ذات يوم وأنا عنده : ( مَا مِنْ مُسَلِئَيْنِ يَمُوتُ لَهُمَا نَلاَثَة ۖ لَمْ يَبُلُغُوا الْحُلُمَ إِلَّا اَدْخَلَهُمَا اللّهُ الْجَنّةَ بِعَضْلِ رَحْمَتِهِ إِيَّاهُمُ ) فقلت : واثنان قال : ( واثنان . الغ ) .

فذكر أنه وقع السؤال عن ذلك أيضا لأم مبشر الانصارية ولام أيمن ولعائشة ولام جاني، ثم قال .

ويحتمل أن يكون كل منهن سال عن ذلك في ذلك المجلس وأما تعدد القضية فقيه بعد لانه صلى الله عليه وسلم لما سئل عن الاثنين بعد ذكر الثلاثة وأجاب بأن الاثنين كذلك فالظاهر أنه أوحى اليه ذلك في الحال ، وبذلك جزم ابن بطال وغيره ، وإذا كان كذلك كان الاقتصار على الثلاثة بعد ذلك مستبعدا جدا لان مفهومه يخرج الاثنين اللذين ثبت لهما ذلك الحكم بالوحى بناء على القول بمفهوم المعدد وهو معتبر هنا كما سياتي البحث فيه ، الخ ، فذكر أن جابر بن عبد الله من سأل عن ذلك ، وكذلك عمر قال : ولفظه ( مَا مِن أَمْرِيءٍ وَلاَ امْرَأَةٍ يَمُوتُ لَهُمَا ثَلَاثَةً أَوْلاَدٍ إِلاَّ أَذْخَلَهُ اللَّهُ الْجَنَّةَ ) فقال عمر : يا رسول ، واثنان ، الى أن قال .

وهذا لا بعد في تعدده لان خطاب النساء بذلك لا يستلزم على الرجال به ، اهه.

<sup>(15)</sup> سبورة النساء ، من آية 11 •

أقول : لكن يرد عليه ما ذكره من استبعاد الاقتصار على الثلاثة بعد ما علم حكم الاثنين , والله أعلم .

قوله: ( واثنان ) قال ابن حجر : قال ابن التين تبعا لعياض : هذا يدل على أن مفهوم العدد ليس بعجة لان الصحابي من أهل اللسان ولم يعتبره أذ لـ و اعتبره لا انتفى الحكم عندها عن ماعدا الثلاثة لكونها جاوزت ذلك فسالت كذا قاله .

والتحقيق أن دلالة مفهوم العدد ليست يقينية وانها هي محتملة ومن ثم وقع السؤال عن ذلك .

والظاهر أنها اعتبرت مفهوم العدد أذ لو لم تعتبره لم تسال.

قال القرطبى : وانما خصت الثلاثة بالذكر لانها أول مراتب الكثرة فعظم المصيبة بكثرة الاجر فأما أذا زاد عليها فقد يخف أمر المصيبة لكونها تصمير كالعادة , الخ ، ثم بالغ في الرد عليه , إلى أن قال .

والحق أن تناول الخبر الاربعة فما فوقها من باب أولى وأحرى , ويؤيد ذلك أنهم لم يسألوا عن الاربعة ولا ما فوقها لانه كالمعلوم عندهم أن المصيبة أذا كثرت كان الاجر أعظم , والله أعلم , إلى أن قال .

تنبيه : قوله : ( واثنان ) أي واذا مات اثنان ما الحكم ؟ فقال : ( واثنان ) أي اذا مات اثنان فالحكم كذلك . الى أن قال .

وتقدم العكم عن ابن بطال أنه محمول على أنه أوحى اليه بذلك في الحال . ولا بعد أن ينزل عليه الوحي في أسرع من طرفة عين .

ويحتمل أن يكون كان العلم عنده حاصلا بذلك لكنه اشغق عليهم أن يتكلموا لان موت الاثنين غالبا أكثر من موت الثلاثة . الى النم .

قوله : ( الا تحلة القسم ) بفتح المثناة وكسر المهملة وتشديد اللام أى ما ينحل به القسم وهو اليمين وهو مصدر حلل اليمين أى كفرها يقال تحليلا وتحله وتحللا بغير هاء . والثالث شاذ .

قال أهل اللغة يقال فعلته تحلة القسم أى قدر ما حللت به يعينى ولم أبالغ . وقال الخطابي : حللت القسم تحلة أي أبرزتها .

وقال القرطبى : اختلف فى المراد بهذا القسم فقيل : هو يمين , وقيل : غير يمين , فالجمهور على الاول .

وقيل: لم يمن به قَسَمًّا بمينه وانما معناه التقليل لامر ورودها , وهذا اللفظ يستعمل في هذا , تقول: ( لا ينام فلان الا لتعليل الالية ) وتقول: ( ما ضربته الا تعليلا ) اذا لم تبالغ في الضرب أي قدرا يصيب منه مكروها .

وقيل : الاستثناء بمعنى الواو أى لا تمسه ألنار قليلا ولا كثيرا ولا تحلة القسم,

وقد جوز الفراء والاخفش مجى، الأ بمعنى الواو وجعلوا منه قوله تعالى : « لاَ يَخَافُ لَدَيَّ الْمُرْسَلُونَ إِلاَّ مَنْ طَلَمَ ، (16) والاول قول الجمهور وبه جـــزم أبو عبيد وغيره وقالوا : المراد به قوله تعالى : « وَإِنْ مِنْكُمْ إِلاَّ وَارِدُهَا ، (17) قال الخطابى : معناه لا يدخل النار ليعاقب بها ولكنه يدخلها مجتازا ولا يكون ذلك الجواز الا قدر ما يحلل به الرجل يمينه ، الخ ، واستدل لذلك الى أن قال مرفوعا ( مَنْ حَرَسَ وَرَاءَ الْمُسُلِمِينَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ مُتَعَلِّعًا لَمْ يَرَ النَّارَ بِعَيْنِهِ إِلاَّ تَحلَّة الْقَمَتِمِ فان الله عز وجل قال : « وَإِنْ مِنْكُمْ إِلاَّ وَارِدُهَا ، الخ » أقول : وهذا العديث يدل على أن الورود ورود النظر لا ورود الدخول كما هو مذهب اصحابنا لقوله تعالى : « إِنَّ النَّارَ بَالَهُ فَيْمَ اللهِ يَنْ سَبَقَتْ لَهُمْ مِنَا الْحُسْنَى . الآية » (18) .

قال : واختلف فى موضع القسم من الآية فقيل : هو مقدر اى والله ان منكم. وقيل : معطوف على القسم الماضى فى قوله تعالى : « فَوَرَبِكَ لَنَحُشُرَنَّهُمْ ، اى وربك ان منكم .

وقيل : مستفاد من قوله تعالى : ﴿ حَتُّمَّا مَقْضِيًّا ، أَى قسما واجبا .

وقال الطيبى : يحتمل أن يكون المراد بالقسم ما دل على القطع والبت من السياق فان قوله : ( كان على ربك ) تذليل وتقرير لقوله  $( \hat{c}_1 )$  ومُنكُم ) فهو بمنزلة القسم بل ابلغ لمجى، الاستثناء بالنفى والاثبات .

واختلف السلف في المراد بالورود في الآية .

<sup>(16)</sup> سسورة النمسل ، الآية : 11 •

<sup>(17)</sup> سسورة مريسم ، الآية : 71 •

<sup>(18)</sup> سبورة الانبيساء ، الآية : 101 •

فقيل : هو الدخول وقيل : المراد بالورود المر عليها رواه الطبرى وغيره من طريق بشر, روي عن عبد الرزاق ــ الى أن قال مرفوعا ــ الورود الدخول لا يبقى بر ولا فاجر الا دخلها فتكون على المؤمنين بردا وسلاما , الى أن قال .

ومن طريق كعب الاحبار وزاد ( يَسْتَوُونَ كُلُّهُمْ عَلَى مَتْنِهَا ثُمَّ يُنَادِى مُنَــادٍ أَمْسِكِى أَصْحَابِكِ وَدَعِى أَصْحَابِى فَيَخُرُجُ الْمُؤْمِنُونَ نَدِيَّةٌ أَبْدَانُهُمُ ) وهذان القولان اصح ما ورد فى ذلك .

ولا تنافي بينهما لان من عبر بالدخول تجوز به عن المرور .

ووجهه : ١ن المار عليها فوق الصراط في معنى من دخلها لكن تختلف أحوال المارة باختلاف أحوالهم فأعلاهم درجة من يمر كلمع البرق كما سيأتي تفصيل ذلك . الى أن قال .

ويؤيد صحة هذا التأويل ما رواه مسلم من حديث أم مبشر ( أن حفصت قالت للنبى، صلى الله عليه وسلم لما قال لا يَدُخُلُ أَحَدُّ شَهدَ الْحُدَيْبِيَّةَ النَّارَ ) اليس الله يقول : و وَإِنَّ رِمُنَكُمْ إِلاَّ وَارِدُهَا ، ؟ فقال لها : ( أَلَيْسَ الله يقول : شَيَحَى الله لِيقول : ه وَإِنَّ رِمُنَكُمْ إِلاَّ وَارِدُهَا ، ؟ فقال لها : ( أَلَيْسَ الله رَيقُولُ ثُمُّ الْخِينَ الْقِور . الآية ) ؟ وفي هذا بيان ضعف من قال : الورود مختص بالكفار , ومن قال معنى الورود الدنو منها , ومن قال معنى الاشراف عليها , ومن قال معنى ورودها ما يصيب المؤمن في الدنيا من الحمى على أن هذا الاخير ليس بعيد ولا ينافيه بقية الاحاديث , والله اعلم , اه .

وأقول : الورود عندنا يحتمل معنيين :

أحدَّمما أن يكون بمعنى الدخول فيكون خاصا بالكفار ويكون في الآيـــة الالتفات من الفيبة الى الخطاب أي وان منكم أيها الكفار الا واردها .

والثانى أن يكون بمعنى الرؤية والنظر بالعين فيكون عاما ولا يقتضى الدخول . قال الشيخ أبو نصر رحمه الله :

وَأَمَّا وُرُودُ النَّاسِ لِلنَّارِ أَنَّهُ ۖ وُرُودُ يَقِينِ الْعِلْمِ وَاللَّمْجِ بِالْمَيْنِ

والحامل لهم على ذلك قوله تعالى : وإنَّ الذِينَ سَبَقَتْ لَهُمْ مِنَّا الْحُسْنَى أُوَلَّمِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ . الآية ، (19) فان القرآن يصدق بعضه بعضا الا أن ظاهر الحديث مشكل فتاويله بأن المسلمين يعرون عليها وتكون عليهم بردا وسلاما الظاهــر

<sup>(19)</sup> مسورة الانبيساء ، الآية : 101 •

انه لا بأس به فيكون معنى أنهم مبعدون عنها أنهم لا يعذبون بها . والله اعلم بحقيقة التنسير .

قال ابن حجر: وفى حديث الباب من الفوائد غير ما تقدم أن أولاد السلمين فى الجنة لانه يبعد أن الله يغفر للآباء بفضل رحمته للابناء ولا يرحم الابناء قاله الجمهور ووقفت طائفة قليلة لل أن قال .

وفيه من حلف أن يفعل كذا ثم فعل منه شيئا ولو قل برت يمينه خلافًا لمالك . قاله عياض وغيره .

710 \_ قوله : ( ليس الشديد بالصُّرَعة ) قال العلقمى : بضم الصاد المهملة وفتح الرأء ، الذى يصرع الناس كثيرا بقوته , والهاء للمبالغة في الصغة , والصرعة بسكون الراء بالعكس وهو من يصرعه غيره كثيرا , وكل ما جاء بهذا الوزن بالضم وبالسكون فهو كهُمُزَة ولُزُة وحفظه ووقع بيان ذلك في حديث ابن مسعود عند مسلم وأوله ( مَا تَعُدُونَ الصُّرَعَة فِيكُم ؟ قالوا : الذى لا يصرعه الرجال ) قال ابن التين : حفظناه بفتح الراء وقرأه بعضهم بسكونها وليس بشيء لانه عكس المطلوب قال : وضبط أيضا في بعض الكتب بفتح الصاد وليس بشيء .

قوله ﴿ ( انما الشديد الذي يملك نفسه عند الغضب ) قال العلقمي في رواية أحمد من حديث رجل لم يسمه : شهد رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : ( الصُّرُعَة كُلُّ الصرعة كررها ثلاثا الذي يَغْضَبُ فَيَشْتَدُ غَضَبُهُ وَيَعْمَرُ وَجُهُ لَهُ فَيَصُرَعُ غَضَبُهُ وَيَعْمَرُ وَجُهُ لَهُ فَيَهُرَعُ غَضَبُهُ ) اه ، من الفتح .

وقوله: ( الذي يملك نفسه عند الغضب ) أي لا يفعل موجبات الغضب وما يدعو اليه , وانما حصر الشدة فيه لانه اذا ملك نفسه عن الغضب كان هو الشديد الكامل لانه قهر أكبر أعدائه . لان أذى ماعدا النفس دونها لانها موجبة لعقوبة الله . وأقلها أشد من عقوبات الدنيا وجاء في خبر ( أَعْدَى عَدُوّكَ نَفُسُكَ التِي بَيْنَ جَبْرَسُكَ ) .

والعديث من الالفاظ التي نقلت عن موضوعها اللغوى بضرب من المجاز والتوسع , وهو من فصيح الكلام وبليغه لانه لما كان الفضبان بحالة شديدة من الغضب فقهرها بحلمه , وصرعها بثباته وعدم عمله بعقضى الفضب كان من الصرعة الذي يصرع الرجال ولا يصرعونه , والله أعلم .

### البسباب الشالث والخمسسون في الترويع والكلاب وإفشاء السر والشيطان

711 - أبو عبيدة عن جابر بن زيد قال بلغنى عن رسول الله ملى الله عليه وسلم قال : « مَنْ رَوَّعَ مُسْلِماً رَوَّعَهُ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، وَمَنْ أَفْشَى سِرَّ أَخِيهِ أَفْشَى اللَّهُ سِرَّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَى رُؤُوسِ الْخَلَائِقِ».

712 ــ أبو عبيدة عن جابر عن عائشة رضى الله عنها عن النبىء صلى اللــه عليه وسلم قـــال : « مَنْ اَقْتَنَى كَلْباً لاَ لِزَرْع وَلاَ لِضَرْع ر نَقَصَ مِنْ أَجْرِهِ كُلَّ يَوْمٍ قِيرَاطُ \*» قال جابر فى رواية : « قِيرَاطَانِ » والقيراط فى المثل مثل جبل أُحُد .

713 ـ أبو عبيدة عن جابر عن الحسن البصري قال: إِنَّمَا نَهَـَـى النبىء صلى الله عليه وسلم عَن اتْقَبَاء الْكُلْبِ لِأَنَّهُ يُرَوِّعُ الْمُسْلِمِينَ، ولذلك قال : ﴿ يُنْقِصُ الْقِيرَاطَيْنِ مِنَ الْأَجْرِ ﴾ .

714 ـ أبو عبيدة عن جابر ابن زيد قال : سمعت جابر ابن عبد الله عليه وسلم : ابن عبد الله يقول:قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « أَغُلِقُوا الْبَابَ وَأَوْكُوا السِّقَاءَ وَغَطُوا الْإِنَاءَ وَاطْفِئُوا الْمُصْبَاحَ فَإِنَّ الشَّيْطَانَ لاَ يَفْتَحُ غَلْقاً وَلاَ يَعُلُّ وِكَاءً وَلاَ يَكُشِفُ إِنَاءَ وَإِنَّ الْفُويْسِقَةَ تُضْرِمُ عَلَى أَهْلِ البَيْتِ نَارًا تَعْرِقُ يُيُوتَهُمْ » قال الربيع : النويسقة الفارة وتضم تعرق البيوت تأخذ الفتيلة وتضمها في السقف .

#### \* \* \*

71<u>1 \_ قوله : (من روع مسلما روعه الله يوم القيامة النج) لفظ الحديث فى</u> الحامم الصنير (مَنْ رَدَّعَ مَوْمِناً لَمْ يُورِّمِنِ اللَّهُ رَوْعَتُهُ يَوْمَ الْفِياَمَةِ وَمَنْ سَعَى بِمُوْمِنِ الحَامَهُ اللَّهُ مَقَامَ الذَّلِّ وَالْخِزْيِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ قال الشارح اي افزعه وخوفه . قوله : (ومن سعى بمؤمن الخ) قال الشارح الساعى الذى يسعى بصاحبه الى السلطان لوذيه .

فى حديث كعب ، الساعى مثلث ، يريد أنه يهلك بسعايته ثلاثة أنفس السلطان والمسعى به ونفسه ، أها

َ 712 ـ قوله : (من اقتنى كلبا لا لزرع ولا لضرع النم) لفظ الحديث في الجامع (مَنِ أَقْتَنَى كَلْبًا إِلَّا كَلْبَ مَاشِيَةٍ أَوْ ضَارِياً نَقَصَ مِنْ عَمَلِهِ كُلَّ يَوْمٍ قِيرَاطَانِ) .

وفى البخارى (مَنْ أَمْسَكَ كَلْبًا فَإِنَّهُ يُنقُصُ كُلَّ يَوْمٍ مِنْ عَمَلِهِ قِيرَاطُّ إِلاَّ كَلْـبَ حَرْثِ أَوْ مَاشِيَةٍ) وفى رواية (إِلَّا كَلْبَ غَنَمٍ اَوْ حَرْثٍ أَوْ صَيْبٍ) وفى رواية (مَنِ ٱقْتَنبَى كَلْبَاً لَا يُغْنِى عَنْهُ زَرْعًا وَلا ضَرْعًا نَقصَ كُلُّ يَوْمٍ مِنْ عَمَلِهِ قِيرَاطاً) .

قلت أنت الذى سبعت هذا من رسول الله صلى الله عليه وسلم قال أى ورب . هذا المسجد .

وذكر الشارح أيضا فيه روايات متعددة منها (مَنِ ٱتَّخَذَ كَلْبًا إِلاَّ كَلْبَ صَيْدٍ أَوْ زَرْعٍ أَوْ مَاشِيَةٍ) ومنها (مَنِ أَتَّنَى كُلْبًا لَيْسَ كَلْبَ صَيْدٍ وَلَا مَاشِيَةٍ وَلَا أَرْضِ فَإِنَّهُ يُنقُصُ وِنُ أَجْرِهِ كُلَّ يَوْمٍ قِيرَاطَانِ) وفي رواية : أن النبيء صلى الله عليه وسلم أمَرَ بِقَتْلِ الْكِلَابِ إِلَّا كُلْبَ صَيْدٍ أَوْ كُلْبَ غَنَمٍ . فقيل لابن عمر أن أبا جريرة يقول أوْ كُلْبُ زَرْعٍ فقال ابن عمر : أن لأبي هريرة زَرْعاً , ويقال أن ابن عمر أراد بذلك الاشارة الى تثبيت رواية أبي هريرة , وأن سبب حفظه لهذه الزيادة دونه أنه صاحب زرع دونه ، ومن كان مشتغلا بشيء احتاج إلى تعرف أحكامه .

وَفَى رَوَايَةً أَمَرَ بِقَتْلِ الْكِلَابِ وَرَخُّصَ فِي كَلْمِيرِ الْفَنَهِ وَالصَّيْدِ وَالزَّرُّعِ.

قوله: (من اقتنى) قال ابن حجر: الاقتناء بالقاف افتمال من القنية بالكسر وهى الاتخاذ، الى أن قال: قال ابن عبد البر فى هذا الحديث: اباحة اتخاذ الكلاب للصيد والماشية وكذلك الزرع لانها زيادة حافظ وكرامة اتخاذما لغير ذلك، الا أنه يدخل فى معنى الصيد وغيره مما ذكر اتخاذها لجلب المنافع ودفع المضسار قياسا فتمحض كرامة اتخاذها لغير حاجة لما فيه من ترويع الناس وامتناع دخول الملائكة للبيت الذي هو فيه .

وفى قوله : (نقص من عبله) أى من أجر عبله ما يشير ألى أن اتخاذها ليس بمحرم لان ما كان اتخاذه محرما امتنع اتخاذه على كل حال سواء نقص الاجر أو لم ينقص فدل ذلك على أن اتخاذها مكروه لا حرام .

قال : ووجه الحديث عندى أن المعانى المتعبد بها فى الكلاب من غسل الاناء سبعاً لا يكاد يقوم بها المكلف ولا يتحفظ منها فربعاً دخل عليه باتخاذها ما ينقص أجره من ذلك .

ويروى أن المنصور سأل عمر بن عبيد عن سبب هذا الحديث فلم يعرفه فقال لانه ينبح الضيف ويورع السائل . أهـ

قال ابن حجر: وما ادعاه من عدم التحريم واستدل له بما ذكر ليس بلازم بل يحتمل أن تكون العقوبة تقع بعدم التوفيق للعمل بمقدار قيراط مما كان يعمله من الخير لو لم يتخذ الكلب.

ويحتمل أن يكون حراما والمراد بالنقص أن الاثم العاصل باتخاذه يـوازن قدر قيراط أو قيراطين من أجر فينقص من ثواب عمل المتخذ قدر ما يترتب عليه من الاثم باتخاذه وهو قيراط أو قيراطان .

وقيل: سبب النقصان امتناع الملائكة من دخول بيته أو ما يلحق المار من الاذى لان بعضها شياطين أو عقربة لمخالفة النهى أو لولوغها فى الاوانى عند غفلة صاحبها فربما ينجس الطامر منها فاذا استعمل فى العبادة لم يقع موقع الطاهـ . .

وقال ابن التين : المراد أنه لو لم يتخذه لكان عبله كاملا فاذا اقتناه نقص من ذلك العبل ولا يجوز أن ينقص من عبل مضى وانبا أراد أنه ليس عبله في الكبال عبل من لم يتخذ . أم .

وما ادعاه من عدم الجواز منازع فيه فقد حكى الرؤياني في البحر اختلافا في الاجر حمل ينقص من العمل الماضي أو المستقبل ؟

وفى محصل نقصان القيراطين فقيل من عمل النهار قيراط ومن عمل الليل آخــر .

وقيل : من الفرض قيراط ومن النفل آخر , الى أن قال .

واختلفوا في اختلاف الروايتين في القيراطين والقيراط:

فقيل: الحكم للزائد لكونه حفظ ما لم يعفظ الآخر أو أنه صلى الله عليه وسلم أخبر أولا بنقص قيراط واحد فسمعه الراوى الاول ، ثم أخبر ثانيا بنقص قيراطين زيادة في التاكيد في التنفير من ذلك فسمعه الراوى الثاني .

وقيل : ينزل على حالين فنقص القيراطين باعتبار كثرة الاضرار باتخاذها ونقص القراط باعتبار قلته .

وقيل : يختص نقص القيراطين ممن اتخذها بالمدينة الشريفة والقيراط بما عــــداها .

وقيل : يلحق بالمدينة في ذلك سائر المدن والقرى ويختص القيراط باهـــل البوادي وهو يلتفت الى معنى كثرة التأذي وقلته .

وكذا من قال : يحتمل أن يكون في نوعين من الكلاب في ما لابسه الآدمـــي قيراطان وفي ما دونه قيراط , الى أن قال .

واختلف في القيراطين المذكورين هنا هل هما اللذان في صلاة الجنازة سن باب الفضل أو اللذان هنا من باب العقوبة , وباب الفضل أوسع وغيره ؟ .

والاصح عند الشافعية اباحة اتخاذ الكلاب لحفظ الدرب الحاقا بالمنصوص بما في معناه كما أشار اليه ابن عبد البر .

واتفقرا على ان الماذون في اتخاذه جائز ما لم يحصل الاتفاق على قتله وهـو الكلب العقور فقد اختلف هل يجوز قتله مطلقا أم لا ؟ .

واستدل به على جواز تربية الجرو الصغير للمنفعة التى يئول أمره اليها اذا كبر ويكون القصد لذلك قائما مقام وجود المنفعة به كما يجوز بيع ما لا ينتفع به في المآل , الى أن قال .

وفى الحديث الحث على تكثير الاعمال الصالحة والتحذير من العمسل بما ينقصها والتنبيه على اسباب الزيادة فيها والنقص منها ليجتنب أو يرتكب وبيان لطف الله بخلقه في إباحة ما لهم به من نفع وتبليغ نبيهم صلى الله عليه وسلم لهم أمر معاشهم ومعادهم .

وفيه ترجيع المصلحة الراجحة على المفسدة لوقوع استثناء ما ينتفع به مها حسرم اتخاذه اه .

<u>714 ـ قوله :</u> ( اغلقوا الباب , الغ ) فى بعض روايات الجامع ( أَجِيفُوا أَثْرَابَكُمْ وَاكْفِئُوا الْمَرَابَكُمْ وَاكْفِئُوا الْمَرَابَكُمْ فَإِنَّهُمْ لَــَنْ مُـودَنَّ لَهُمْ بِالتَّسَوُّ عَلَيْكُمْ ) وفى بعضها ( إِذَا نَمْتُمْ فَاطْفِئُوا الْمُصَابِيعَ فَإِنَّ الْفَارَّةَ تَأْخُــُدُ الْفَتَابِيعَ فَإِنَّ الْفَارَّةَ تَأْخُــُدُ الْفَتَابِيعَ فَإِنَّ الْفَارَةَ تَأْخُــُدُ الْفَتَابِيعَ فَإِنَّ الْفَارَةَ تَأْخُــُدُ الْفَتَابِيعَ فَإِنَّ الْفَارَةِ وَالْفَيْرَابَ).

وفى بعضها ﴿ الْطَهْنُوا الْمُصَابِيحَ إِذَا رَقَدْتُمْ وَأَغْلِقُوا الْأَبْوَابَ وَأَوْكِنُوا الْأَسْيقِيَةَ وَخَيْرُوا الطَّعَامَ وَالشَّرَابَ وَلَوْ بِعُرُو ِ تُمُوْضُهُ عَلَيْهِ ﴾ .

قال الملقمى: أجيفوا بفتح الهمزة وكسر الجيم وسكون المثناة التحتية وضم الفاء أى اغلقوها مع ذكر الله أمر من الاغلاق لا من الفلق ولهذا يقال: الباب مجاف أى مفلق . الخ .

قوله : ( وأوكنوا السقاء ) قال العلقمي : بكسر الكاف بعدها همزة أى أربطوا فعلم أن الوكاء ما يربط به من خيط أو نحوه ، أه .

والسقاء بالمد ظرف من الجلد ويجمع على اسقية , وقال في المصباح والسقاء يكون للماء واللبن , والمعنى شدوا فم البسقاء بغيط او نعوه .

قوله: (واكفئوا الاناء) قال العلقمى: بقطع الالف المفتوحة . قال القاضى عياض رويناه بقطع الالف وكسر الفاء رباعى وبوصلها ثلاثى وهما صحيحان وممناه اقلبوا الاناء ولا تتركوه للعق الشيطان ولحس الهوام وذوات الاقذار . اه .

قوله : ( واطفئوا المصباح ) بهمزة قطع أمر من الاطفاء .

وانما أمر بذلك لخبر البخارى أن الفويسقة جرت الفتيلة فأحرقت أهـــل لبيــت .

والمعنى أن الله سبحانه وتعالى لم يعط الشيطان قوة على فتح الباب المغلق اذا ذكر اسم الله عليه وان كان قد اعطاه ما هو أكثر من ذلك .

وقد ورد في أبي داود ( وَاذْكُرِ اسُمَ اللَّهِ فَإِنَّ الشَّيْطَانَ لاَ يَفْتَحُ بَابًا مُفْلَقًا. اهـ. أي لا يقدر على ذلك لأن اسم الله تعالى هو المفلق الحقيقي . والامر فى المذكورات للارشاد الى المصلحة الدنيوية كما فى قوله تعالى : « وَأَشُهِدُوا إِذَا تَبَايُعْتُمُ ، (2) قاله النووى وقال غيره للندب . النح .

قوله: ( فان الشيطان لا يفتح غلقا , الغ ) تعليل لما تقدم على سبيل اللف والنشر المرتب .

قال العلقمى : والمعنى أنكم أذا غلقتم الابواب وأكفأتم الآنية وأوكأتم الاسقية وأطفأتم السرج مع ذكر الله تعالى في الجميع لا يستطيعون أن يتسوروا عليكم .

واذا قلنا أن ذكر الله يحول بينه وبين هذه الاشياء فمقتضاه أنه يتمكن من كل ذلك أذا لم يذكر أسم الله تعالى ، إلى أن قال مرفوعا .

( إِذَا دَخُلَ الرَّجُلُ بَيْتُهُ فَذَكَرَ اللَّهَ عِنْدَ دُخُولِهِ وَعِنْدَ طَعَامِهِ قَالَ الشَّيْطَانُ لَا مَبِيتَ لَكُمْ وَلَا عَشَاءَ وَإِذَا دَخَلَ فَلَمْ يَذْكُرِ اللَّهَ عِنْدَ دُخُولِهِ قال الشيطان أَدْرَكْتُمْ

قال ابن دُقيق العيد : يحتمل أن يؤخذ قوله : (فان الشيطان لا يدخل بابا مغلقا) على عمومه. ويحتمل أن يخص بما ذكر أسم الله عليه. ويحتمل أن يكون المنع لامر يتعلق بجسمه ، ويحتمل أن يكون لمانع من الله بأمر خارج عن جسمه .

قال والحديث يدل على منع الشيطان الخارج فأما الشيطان الذي كان داخلا فلا يدل الخبر على خروجه .

قال " فيكون ذلك لتخفيف المفسدة لا رفعها .

ويحتمل أن يكون التسمية عند الاغلاق تقتضى طرد مسن في البيت مسن الشياطين , وعلى هذا فينبغي أن تكون التسمية من ابتداء الغلق الى تمامه .

واستنبط منه بعضهم مشروعية غلق الفم عند التثاؤب لدخوله في عمسوم الابواب مجازا , اه , كلام العلقمي .

وقال في محل آخر : وسبب الحديث ما في ابي داود وصحعه ابن حبان والحاكم عن ابن عباس قال : جَاءَتُ فَأَرُمُّ فَجَرَّتِ الْفَتِيلَةَ فَٱلْقَتْهَا بَيْنَ يَدَيِ النّبِيءِ مَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ عَلَى الْخِمْرَةِ (1) التِي كَانَ قَاعِدًا عَلَيْهَا فَاحْتَرَقَ مِنْهَا مِثْلُ الدِّرَّهُمِ فَقَالَ النّبِيءُ صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ : ( إِذَا نَمُتُمْ فَأَطْفِئُوا سُرُجُكُمْ فَإِنَّ الشَّيْطَانَ يَدُلُ

<sup>(2)</sup> سيورة البقرة ، الآية : 282

 <sup>(1)</sup> الغمرة بالكسر النصيف وما يتقطى به،، قال في اللسان : الغمرة من الغمار كاللحقة مسن اللحاق ، يقال انها لحسنة الغمرة ، وفي المثل : ان العوان لا تعلم الغمرة •

مِثُلَ هَذِهِ عَلَى هَذَا فَيُحُرِقَكُمُ ) ففيه بيان السبب وبيان الحامل للفويسقة وحسى الفارة على جر الفتيلة وهو الشيطان فيستمين وهو عدو الانسان عليه بعدو آخر وهى النار , أعاذنا الله بكرمه من كيد الاعداء انه رؤوف رحيم .

قال القرطبي : الامر والنهي في هذا العديث للارشاد , قال وقد يكون للندب. وجزم النووي بانه للارشاد لكونه لمصلحة دنيوية .

وتعقب بانه قد يفضى الى مصلحة دينية وهى حفظ النفس المحرم قتلها والمال المحرم تبذيره .

وقال الطبرى فى هذه الاحاديث : أن الواحد اذا بات ببيت ليس فيه غيره وفيه نار فعليه أن يطفئها قبل نومه أو يفعل بها ما يؤمن معه الاحراق .

وكذا ان كان فى البيت جماعة فانه يتعين على بعضهم واخصهم بذلك آخرهم نوما فمتى فرط فى ذلك كان للسنة مخالفا ولآدابها تاركا .

وقال ابن دقيق العيد : اذا كانت العلة في اطفاء السراج الحفر من جسر الغويسقة الفتيلة فبقتضناه أن السراج اذا كان على هيئة لا تصل اليها الفارة لا تمنع العادة كما لو كان على منارة من نحاس املس لا يمكن للفارة الصعود اليه او يكون مكانه بعيدا عن موضع يمكنها أن تُشِبَ منه إلى السراج .

قال: وأما ورود الامر باطفاء النار مطلقا كما في حديثي ابن عمر , وأبي موسى وهو أعم من نار السراج فقد يتطرق منه منسدة آخرى غير جر الفتيلة كسقوط شيء من السراج على بعض متاع البيت وكسقوط المنارة فينتشر السراج الى شيء من المتاع فيحرقه فيحتاج الى الاستيثاق من ذلك فإذا استوثق بحيث يؤمن ممه الاحراق فيزول الحكم بزوال علته .

قلت : وقد صرح النووى بذلك في القنديل مثلا لانه يؤمن معه الضرر الذى لا يؤمن مثله في السراج .

وقال ابن دقيق العيد: ايضا هذه الاوامر تتنوع بحسب مقاصدها فمنها ما يحمل على الندب وهو التسمية على كل حال .

ومنها ما يعمل على الندب والارشاد معا كاغلاق الابواب من أجل التعليل فان السيطان لا يفتح بابا مغلقا لان الاحتراز من مخالطة الشياطين مندوب اليه

وان كان تحته مصالح دنيوية كالحراسة وكذلك ايكاء السقاء وتخمير الاناء . اهـ. ملخصا من الفتح .

قلت: ومنها ما يحمل على الوجوب كان كانت الفويسقة في محل يكثر فسادها ولا يمكن الصون عنها والمال المحجور عليه وخيف عليه التلف منها فانه يجب على الولى حفظه منها ومن غيرها بغلق الباب وايكاء السقاء وتخمير الاناء وطفى النار. والله أعلم .

قال شيخ شيوخنا : قال ابن العربى : ظن قوم أن الامر بغلق الابواب عام فى الاوقات كلها وليس كذلك وانما هو مقيد بالليل وكان اختصاص الليل بذلك لان النهار غالبا محل اليقظة بخلاف الليل ، والاصل فى جميع ذلك يرجم الى الشيطان فانه هو الذى يسوق الفارة الى حرق الدار ، اه . وتقدم الكلام عليه .



### البـــاب الرابـــع والخمســون في آدب المؤمن في نفسه والسنن

714 \_ أبو عبيدة عن جابر بن زيد عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : « أَمَرَنِي حَبِيبِي جِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَلَمُ بِمُدَارَاةِ الرَّجَالِ » .

716 \_ أبو عبيدة عن جابر بن زيد عن عائشة رضى الله عنها أنها قالت : كَانَ أَحَبُ الْأَعْمَالِ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللَّهِ عَلَيْهِ مَاحِبَهُ .

717 \_ أبو عبيدة عن جابر بن زيد.عن أبى هريرة قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « لا يَمْشِكِنَّ (1) أَحَدُكُمْ فِي نَعْسُلِ وَاحِدَةٍ وَلْيُنْتَعِلْهُمَا جَمِيعًا أَوْ لِيَغْلَعْهُمَا جَمِيعًا وَإِذَا أَنْتَعَسُلَ أَحَدُكُمُ فَلَيْبَدَا بِالشِّمَالِ » .

718 ـ أبو عبيدة عن جابر بن زيد عن أبى سعيد الخدري أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أَمَنَ بِإِحْفَاءِ الشَّارِبِ وَإِعْفَاءِ اللَّالِبِ وَإِعْفَاءِ اللَّالِبِ وَإِعْفَاءِ اللَّالِبِ وَإِعْفَاءِ اللَّالِبِ عَلَى اللّهِ على اللّهُ عل

719 \_ أبو عبيدة قال : بلغنى عن أبي هريرة قال : سَنَّ رَسُولُ اللَّهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَشْرَ سُنَنِ فِي الْإِنْسَانِ خَمْسُ فِي الرَّأْسِ وَخَمْسُ فِي الرَّأْسِ وَخَمْسُ فِي الْجَمْسُ فِي اللَّهَانِي فِي الْسَلَّالِ أَسِ : فَرْقُ الشَّمَسِ وَقَصُّ الشَّارِبِ وَالسِّوَاكُ وَالْمُضَمَّضَةُ ، وَالاِسْتِنْشَاقَ ، وَاللَّوَاتِي فِي الْجَسَدِ : نَتُ الْإِبْطَانِي وَتَقْلِيمُ الْأَظْفَارُ وَالاِسْتِغْدَادُ وَالْخِتَانُ وَالاِسْتِنْجَاءُ ،

**<sup>☆ ☆ ☆</sup>** 

<sup>(1)</sup> لإ يمش ٠

<sup>(2)</sup> قوله : يريد القطع لما طال منها إي من الشارب واللحى فالاول مامور بقطع ما طال منه والثانى منهى عن قطيع ما طال منه وهو المعبر عنه بالاعقاء فنى كلام المسنف رضى الله عنه اجمال هذا تبياته.

715 \_ (3) قوله نز ( بمداراة الرجال ) المداراة هي الملاينة وسمعت أنها بدل المال لاجل الدِّينِ أو العرض مثلا بخلاف المداهنة فانها بدل التدين لاجل الدنيا فهي حرام .

وقال في الصعاح : ومداراة الناس وهي المداجاة والملاينة يهمز ولا يهمز .

وقال في محل آخر : والمداجاة المداراة يقال داجيته اذا داريته كأنك ساتره للعداوة .

وقال : كُلُّ يُدَاجِى عَلَى الْبَغْضَاءِ صَاحِبَهُ ۚ وَلَنْ أُعَالِنَهُمْ إِلَّا بِمَا أَعْلَنُوا <u>مَا جَبَهُ ۚ وَلَنْ أُعَالِنَهُمْ إِلَّا بِمَا أَعْلَنُوا مَا 16 حوله :</u> (كان أحب الاعمال الى رسول الله صلى الله عليه وسلم الذى يدوم عليه صاحبه ) الرواية فى الجامع ( كَانَ أَحَبَّ الْأَعْمَالِ إِلَيْهِ مَا دُووِمَ عَلَيْهِ وَإِنْ قَلَّ ) وفى رواية أخرى ( أَحَبُّ الْأَعْمَالِ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى أَدْوَمُهَا وَإِنْ قَلَّ ) .

وكتب عليه العلقمى ما نصه : قال شيخ شيوخنا : قال القاضى أبو بكسر ابن العربى : معنى المحبة من الله تعالى الارادة بالقول أى أكثر الاعمال ثوابسا أدومها ( وقال النووى بداوم القليل تستسر الطاعة بالذكر والمراقبة والاخلاص والاقبال على الله عز وجل بخلاف الكثير الشاق حتى ينمو القليل الدائم بحيث يزيد على الكثير المنقطع أضعافا كثيرة) وقال ابن الجوزى : انما أحب الدائم لمعنين :

أحدهما : أن التارك للعمل بعد دخول فيه كالمعرض بعد وصل فهو متعرض للذم ولهذا ورد الوعيد في حق من حفظ آية ثم نسبها وأن كان قبل الحفظ لا يتعين عليه .

ثانيهما : أن مداوم الخير ملازم للخدمة وليس من لازم الباب في كل يوم وقتا ما كمن لازم يوما كاملا ثم انقطع , اهـ .

717 \_ قوله: ( لا يمشين أحدكم في نعل واحد ولينتعلهما جبيعا أو ليخلعهما وإذا أنتعل . الغ ) ، ولفظه في الجامع (إذا انْقَطَعَ شِرَاكُ نَثْلِ أَحَدِكُمْ فَلا يَمْشِي وَاذا أنتعل . الغ ) ، ولفظه في الجامع (إذا أنْقَطَعَ شِرَاكُ نَثْلِ أَحَدُكُمْ فَلْيَبْدَأَ بِالْيُمْنَى فِي رواية أخرى (إذا أنْتَعَلَم أَحَدُكُمْ فَلْيَبْدَأَ بِالْيُمْنَى وَوَلَهُ أَخْرَهُمَا تُنْتَلُ وَآخِرَهُمَا تُنْزَعُ ) قال العلقمى : وَإِذَا خَلَعَ فَلْيَبْدَأُ بِالْيُسْرَى لِتَكُن الْيُمْنَى أَوَّلَهُمَا تُنْعَلُ وَآخِرَهُمَا تُنْزَعُ ) قال العلقمى : قال العلم، : يكره المشي في نعل واحد أو خف واحد أو مداس واحد الا لعفر .

<sup>(3)</sup> العديث مرسل عند المسنف وقد رواه البغارى وبوب له ، ونقله البيهقي في شعب الإيمان •

قال العلماء: وسببه أن ذلك تشويه مثلة ومخالف للوقار , وهذا أدب مجمع على استحبابه وليس بواجب , أه .

وعلل غيره بأنها مشية الشيطان .

وقيل لانها خارجة عن الاعتدال .

وقيل لما فيها من الشهرة فتمتد الابصار لمن ترى ذلك منه .

وهذه من المسائل التي كانت عائشة تنكرها ورجع الناس خلاف قولها وأنها لم يبلغها النهى .

قال شيخنا : قال الخطابى : فى قوله : ( لَا يَمْشِي أَحَدُكُمْ فِى النَّعْلِ الْوَاحِسَةِ لِأَنَّ فِيهِ شُهُرَةً وَكُلُّ أَمْرٍ كَذَلِكَ فَهُوْ مَكُرُوهٌ ) .

قال : ومثل ذلك لبس أحد الخفين واخراج أحد اليدين من أحد الكمين وترك الاخرى داخل الكم وارسال الرداء عن أحد المنكبين واعراء الجانب الآخر منه فكل ذلك مكروه . اه .

قوله: ( واذا انتمل أحدكم فليبدأ باليمين , الغ ) .

قال الملقمى: فى الحديث استحباب البداءة باليمين فى كل ما كان من باب التكريم والزينة والنظافة ونحو ذلك كلبس النعل والخف والمداس والسراويل والكم وحلق الراس وترجيله وقص الشارب ونتف الابط والسواك والاكتحال وتقليم الاظافر والوضوء والفسل والتيمم ودخول المسجد والخروج من الخالاء ودفع الصدقة وغيرها من أنواع الدفع فى الحسنات، وتناول الاشياء الحسنة.

وتستعب البداءة في اليسار في ضد ما ذكر ، من ذلك خلع النمل والخف والمداس والسراويل والكم والخروج من المسجد ودخول الخلاء والاستنجاء وتناول الحجار الاستنجاء ومس الذكر والامتخاط والاستنثار وتعاطى المستقفدات واشباهها ، وكل هذه الامور مجمع عليها .

قال الحليمى : لما كان اللبس كرامة للبدن لانه وقاية من الآفات واليمنى اكرم من اليسرى بدأ بها في اللبس وآخرت في الغلع ليكون الاكرام لها أدوم وحظها منه أكثر . أه . المسراد .

718 \_ قوله : ( امر باحفاء الشوارب واعفاء اللحى ) في بعض روايات الجامع ( احفوا الشارب واعفوا اللحى ) وفي بعضها ( احفوا الشوارب واعفوا اللحاء , وانتفوا الشمر الذي في الآناف ) وفي بعضها ( احفوا الشوارب واعفوا اللحاء , ولا تتشبهوا باليهود ) .

قال الشارح : احفوا بفتح الهمزة وضم الفاء وهو بقطع الهمزة ووصلها من أحنى شاربه وحفاه اذا استأصل وأخذ شعره المراد احفوا ما طال عن الشفتين .

قال النووي والمختار : أن يقص حتى يبدو طرف الشبفة ولا يحفه من أصله.

( واعفوا اللحي ) بالقطع والوصل بالضبط السابق من أعفيت الشعر وعفوته والمراد توفير اللحية خلاف عادة الفرس من قصها . الخ .

وروى صاحب القناطر رحمه الله فى قص الشارب حديثا آخر يقتضى غير هذا حيث قال : فيما يحذف من أجزاء البدن ( الثانى شعر الشارب وقد قال : صلى الله عليه وسلم : ( حفوا الشارب ) أى اجعلوها حفاف الشفة أى حولها . وحفاف الثىء : حوله ومنه قوله تعالى : « وَتَسَرَى الْلَائِكَةَ حَافِينَ مِنْ حَسُولِ الْمَدُرُسِ ، (4) .

وفي لفظ آخر ( أحفوا ) وهذا يشعر بالاستئصال .

وقوله : حفوا يدل على ما دون ذلك قال الله تعالى : ﴿ إِنَّ يَسُأَلْكُمُوهَا فَيُعْفِكُمُ تَبْخُلُوا » (5) اى يستقصى عليكم .

قال وأما حلق الشارب فلم يبلغنا فيه خبر , والاحفاء قريب من الحلق وقد نقل عن بعض التابعين أنه نظر الى رجل أحف شاربه فقال أذكرتني أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم .

وحكى عن المفيرة بن شعبة أنه قال : نظر الى رسول الله صلى الله عليه وسلم وقد طال شاربي فقال : ( تَعَالَ فَقَصَّهُ لِي عَلَى سِوَاكِ ) .

ورخص بعض علماء السلف في ترك السبالين وهما طرفا الشوارب قال : لان ذلك لا يستر الفم ولا يبقى فيه غمر الطعام اذ لا يصل اليه .

<sup>(4)</sup> سبورة الزمير ، الآية : 75 •

<sup>(5)</sup> سبورة القتال ، الآية : 37 •

وقوله عليه الصلاة والسلام : ( اعفوا اللحى ) أى كثروها . نظيره ( ثُمَّ بَدَّلْنَا مَكَانَ السَّتِيَّةِ الْحَسَنَةَ حَتَّى عَفَوًا ) (6) أى كثروا . وفى الخبر ( إِنَّ الْيَهُودَ يَحُفُّونَ شَوَادِبَهُمْ وَيَقْصُرُنَ لِحَامُمْ فَخَالِفُوهُمْ ) وكره بعض العلماء الحلق ورَآه بدعة. اهـ .

قوله: ( قال الربيع ) يريد القطع لما طال منها .

اقول : اخذ هذا من ظاهر الحديث بعيد لان الاعفاء معناه التكثير كما ذكره صاحب القناطر وغيره قال : في الصحاح ت وعفا الشعر والنبت وغيرهما كثر , ومنه قوله تعالى : « حَتَّى عَفَوًا ، أي كثروا , وعفوته أنا واعفيته أيضا لغتان أذا فعلت ذلك به .

وفي الحديث:أمر أن تعفي الشوارب وتعفي اللحي .

قال فى القناطر: وقد اختلفوا فيما طال منها . فقيل أن قبض الرجل على لحيته واخذ ما تحت القبضة فلا بأس , وقد روى عن ابن عمر أنه فعسل ذلك وجماعة من التابعين , ورخص فى الاخذ منها أبو عبيدة مسلم فيما وجدت .

واستحسنه الشعبي وابن سُبرين فيما وجدت عنهما .

وقد زعم الغزالى فى كتابه أن الحسن وقتادة كرما ذلك وقالا : تركها عافية أحب الينا لقوله عليه الصلاة والسلام : ( اعنوا اللحاء ) والاسر فى هذا قريب أذا لم ينته الى تقصيص اللحية وتدويرها من الجوانب فإن الطول المفرط يشسوه الخلقة ويطلق السنة المفتابين بالسبة اليه فلا بأس بالاحتراز عنه على هسفه النية المغ .

ثم ظهر أن المراد بقوله : ( يريد القطع لما طال ) أي بالنهي الذي تضمنه الامر . النهي عن القطع لما طال منها .

ويحتمل أن الضمير في منها للشوارب أن ثبتت النسخة بالجمع, والله أعلم •

<sup>(6)</sup> سبورة الاعبراق ، الآية : 95 •

719 \_ قوله: ( سن رسول الله صلى الله عليه وسلم سننا في الانسان, الغ) وتسمى سنن أبراهيم عليه السلام أيضا (7) .

قيل وهى المراد بقوله تعالى : « وَإِذِ أَبْتَلَى إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَتَنَّهُنَّ ، (8) في بعض الاقوال ، والله أعلم .

قوله: ( فاللاتى فى الرأس فرق الشعر ) وهو واجب اذا زاد على قدر القبضة, قال فى الايضاح: وأما فرق الشعر فانما يحذر فى ذلك اختلاط شعر الناحيتين وان جازت ثلاث شعرات من ناحية الى ناحية أعاد صلاته وذلك اذا كان الشعر مقدار أربعة أصابع الى ما فوق, ذلك وهو عندى اقل ما يمكن أن يغرق, الخ).

قال فى القناطر فى حلق الرأس: ولكن لا بأس بتركه لمن يدهنه ويمشطه الا اذا تركه فروعا اى قطعا مفرقة فى الرأس فان ذلك منهى عنه . وهو أدب أهل الشطارة , وكذلك أرسال الذوائب على هيئة أهل الشرف حيث صار ذلك شمارا لهم فانه اذا لم يكن شريفا صار ذلك تلبيسا , انتهى .

قوله : ( وقص الشارب ) تقدم الكلام عنه .

قوله: ( والسواك ) قال في القناطر في كيفية الوضو، : ويستحب للانسان أن يبتدى، بالسواك قبل الوضو، وقد روى عن النبى، عليه الصلاة والسلام أنه قال : ( أَنْوَاهُكُمْ طُرُقُ الْقُرْآنِ فَطَيِّبُوهَا بِالسِّوَاكِ ) فينبغي أن ينوى بالسواك تطهير فمه لقراءة الفاتحة وذكر الله عز وجل في الصلاة .

وقد قيل عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال ﴿ ( صَلَاةٌ عَلَى إِثْرِ سِوَاكٍ الْفَضُلُ مِنْ خُسُسٍ وَعِشْرِينَ صَلَاةٌ يَغَيْرِ سِوَاكٍ ) وعنه عليه الصلاة والسلام قال : ( لَوُ لَا أَنْ أَشُقُ عَلَى أُمُنَّ تُهُمُ بِالسِّوَاكِ عِنْدَ كُلِّ صَلاَةٍ وَكُلِّ وُضُوءٍ ) الى آخر ما أطال في بيان فضله .

<sup>(7)</sup> روى أحمد ومسلم والنسائي والترمذي عن إبي زكرياء بالسند الى عائشة رضى الله عنها قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: عشر من الفطرة: قص الشارب واعفاء اللحية ، والسواك واستنشاق الماء ، وقص الاظفار ، وغسل البراجم ، ونتف الابط ، وحلق العانة ، وانتقاص الماء يعنى الاستنجاء .

<sup>(8)</sup> سبورة البقيرة ، الآبة : 124 •

ثم قال : وكيفيته أن يستاك بخشب الاراك أو غيره من قضبان الاشبجار مها يحسن ويزيل القلم أعنى صغرة الاسنان ، ويستاك عرضا وطولا ، وأن اقتصر فعرضا .

ويستعب السواك عند كل صلاة وعند كل وضوء وان لم يصل عقبيه (1) وعند تغير رائحة الغم بالثوم أو طول نوم ، أو أكل ما تكره رائحته ، الغ .

قوله: ( المضمضة والاستنشاق ) قال في القناطر: ثم ياخذ غرفة من الماء لفيه فيتمضمض ثلاثا ويغرغر فاه بان يرد الماء الى الغلصمة الا أن يكون صائما فيرفق لئلا يبلع الماء ويقول عند ذلك: ( اَللَّهُمَّ آَعِيِّي عَلَى تِلاَوَة كِتَابِكَ وَكَثْرَةِ اللَّبِحُرِ لَيَ الْعَمْنِي مِنْ ثِمَارِ جَنَّتِكَ ) ثم ياخذ غرفة اخرى لانفه ويستنشىق ثلاثا بان يصعد الماء بالنفس الى خياشيمه ويستنشر ما فيه ويقول في الاستنشاق: ( اَللَّهُمَّ أَشِيمُنِي مِنْ دَائِحَةِ الجَبِّةِ وَأَنْتَ عَنِي رَاضٍ ) وفي الاستنشار ( أَللَّهُمَّ إِنِي أَعُودُ بِكَ مَنْ رَوْائِعِ النَّارِ وَمِنْ سُوءِ الدَّارِ ) لان الاستنشاق إيصال الماء والاستنشار ازالته.

وان أراد أن يجمع الغم والانف جميعا بالضمضة والاستنشاق فانه يجزيه ذلك ويجعل أصبعه في الغم والانف عند ذلك أن لم يكن له عذر يمعنعه من خروج الدم من الغم أو جرح في أنفه ثم يغرف النج .

قوله: (نتف الابطين) قال في القناطر: ويستحب نتفه في كل اربعين بوما مرة وذلك سهل على من تعود ذلك مرة وذلك سهل على من تعود ذلك اذ في النتف تعذيب وايلام والمقصود النظافة وأن لا يجتمع الوسنخ في خللها ويحصل ذلك بالحلق.

وقد حد بعضهم نتف الابط اذا الصق الانسان عضده الى جنبه وخرج الشعر من الجانبين ، والله اعلم ، انتهى .

قوله : ( وتقليم الاظفار ) قال في الايضاح : وأما الاظفار اذا جاوزت رؤوس الاصابع لم تجز بها الصلاة . انتهى .

وخالفه فى القناطر حيث قال : وهو مندوب اليها لشناعة صورتها اذا طالت ولما يجتمع فيها من الوسخ وروى أن النبى، صلى الله عليه وسلم قال : ( يَا أَبَا مُمْرَةً وَلَمْ أَطَافِرَكُ فَإِنَّ الشَّيْطَانَ يَقْعُدُ عَلَى مَا طَالَ مَنْهَا ) .

<sup>(1)</sup> كذا في النسخ المعتمدة ، ولعل الصواب وان لم يصل عقبه •

ولو كان تحت الظفر وسنخ فلا يمنع ذلك صعة الصلاة لانه عليه الصلاة والسلام كان يأمر العرب بقلم الاظفار وينكر ما تحت اظفارهم من الاوساخ ولم يأمرهم باعادة الصلاة اما لانه لا يمنع وصول الماء أو لانه يساهل فيه للحاجة لا سيما في اظفار الرجل ولو أمر بذلك لكان فيه فائدة وهو التغليظ والزجر عن ذلك . قال الغزالى : ولم أر في الكتب خبرا مرويا في ترتيب الاظفار ولكن سمعت أنه صلى الله عليه وسلم بدأ بمسبحته اليمنى وختم بابهام اليمنى وابتدا في اليسرى بالخنصر الى الابهام وفي اليمنى من المسبحة الى الخنصر وختم بابهام اليمنى .

قال الغزالى فى كتابه: وأما أصابع الرجل فالاولى عندى أن لم يثبت فيه نقل أن يبدأ بخنصر اليمنى ويختتم بخنصر اليسرى كما فى التخليل , والله أعلم .

قال الغزالى فى كتابه تواعلم أن العالم لا يكون وارثا للنبى، صلى الله عليه وسلم الا اذا اطلع على جميع معانى الشريعة حتى لا يكون بينه وبين النبى، الا درجة واحدة وهى درجة النبوة الفارقة بين الوارث والموروث اذا الموروث هو النبى حصل له المال باشتغاله به واقتداره على تحصيله والوارث هو الذى لم يشتغل بالتحصيل ولم يقدر عليه ولكن انتقل اليه وتلقاه منه بعد ما حصل له والله أعلم انتهى .

قوله: ( والاستحداد ) المراد به ازالة شعر العانة ،

قال في القناطر: ويستحب ازالة ذلك للرجال بالعلق وللنساء بالنتف وبالنورة للجميع ولا ينبغي أن يتأخر عن أربعين يوما .

وقد حد بعضهم ذلك اذا كان الشبعر يدور بالاصبم .

وقد روى عن أبى عبيدة مسلم رحمه الله أنه قال : لا أعلم فى قص الشارب وتقليم الاطفار ونتف الابط وحلق العانة حدا محدودا والا اذا طال فازح ذلك عن نفسك .

وقد قيل أن دفن الشمر والاظفار بدعة , والله أعلم , انتهى .

وذكر صاحب الايضاح رحمه الله أنه مستحب.

قوله: ( والختان ) قال في القناطر : وأما التطهير بالختان فعادة اليهدود ليوم السابع من الولادة فينبغي أن يخالفوا بالتاخير الى أن يثغر الولد وذلك أحب وأبعد من الخط . وقد روى عن النبى، صلى الله عليه وسلم أنه قال : ﴿ الَّخِتَانُ لِلرِّجَالِ سُنَّــَّةٌ وَلِلنِّسَاءِ مَكُرُمَةٌ﴾ .

وينبغى أن لا يبالغ فى خفض المرأة أذ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لام عطية وكانت تخفض: (يَا أُمَّ عَطِيَة أَصْمَى (1) وَلَا تُنْهِكِى فَإِنَّهُ أَسْرَى لِلْوَجْهِ وَٱحْظَى عِنْدَ الزَّوْجِ ) أى أكثر لماء الوجه ودمه ، وأحسن فى جماعها .

انظر الى جزالة لفظه عليه الصلاة والسلام فى الكناية والى اشراق نور النبوة حتى انكشف له وهو أمى من هذا الامر النازل قدره ما لو وقعت الغفلة خيف ضرره ، فسبحان من أرسله رحمة للعالمين ليجتمع لهم بيمن بعثته مصالح الدنيا والدين صلى الله عليه وسلم ، انتهى ،

قوله ﴿ ( الاستنجاء ) قال صاحب القناطر رحمه الله في بيان كيفيته : فاذا انقطعت الرطوبة بالاستجمار انتقل الى الاستنجاء بالماء ولابد من الجمع بسين الاحجار والماء فالاحجار لتخفيف العين عن الموضع والماء للانقاء وإزالة الاثر .

والمستحب في صفة استعمال الماء أن يصب الماء على اليد قبسل مباشرتها النجاسة فيفسلها ثلاثا ثم يجلس على المستحم متمكنا على غير موضع صلب أو مكان نجس لئلا يتطاير عليه من الفسالة شيء ثم يذكر الله تعالى مبتدئا بغسل محل البول أولا ثم ينتقل الى محل الفائط فيرسل الماء والى الصب على يده اليسرى غاسلا بها المحل فيسترخى قليلا ليتمكن من الانتقاء ويجيد العرك حتى ينقى وتزول اللزوجة وتطمئن النفس وتطيب ويزول الشك عنها من غير تحديد عدد لان ذلك يختلف بالقلة والكثرة والفلظة والرقة ثم ينفصل عن المستحم بذكر الله والدعاء اليه يقول: ﴿ أَللَّهُمْ حَصِّنُ قُرْجِي بِالْإِسْلاَم وَكَلِّيرٌ قَلْبِي مِنَ النِّفَاقِ وَوَرَّ جَنِي مِنَ النِّفَاقِ كِيرَكُمْتِكَ يَا أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ ﴾ .

وليحذر أن يتعرض للباطن بادخال الاصبع فيه فأن ذلك منبع الوسواس وليعلم أن كل ما لا يصل اليه فهو باطن وما يحس به من بلل فليقدر أنه بقيبة الماء وأن كان يؤديه فليرش الماء عليه حتى يقوى في نفسه ذلك ولا يتسلط عليه الشيطان بالوسواس .

وفى الخبر أن النبىء عليه الصلاة والسلام فعل ذلك أعنى رش الماء)ذكر ذلك ا ابن جعفر العمانى وغيره . والله أعلم . انتهى .

 <sup>(1)</sup> قال في اللسان : أشمَّ الحجامُ الحتانَ ، والخافضة البظر اختا منهما قليلا واورد العديث •

# الباب الخامس والخمسون في الآداب

ُ 720 \_ أبو عبيدة عن جابر بن زيد عن أبي سعيد الخدرى قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « لاَ يَتَنَاجَى أَثْنَانِ عَنْ وَالله وَالله عَلْمُ وَالله عليه وسلم . « لاَ يَتَنَاجَى أَثْنَانِ عَنْ وَالله وَالله عليه وسلم . « لاَ يَتَنَاجَى أَثْنَانِ عَنْ

721 \_ ومن طريق أبى هريرة (1) قال : « لَا تَقُومُ السَّاعَـةُ حَتَّى يَمُرَّ الرَّجُلُ بِقَبْرِ الرَّجُلِ فَيَتَمَنَّى أَنْ يَكُونَ مَكَانَهُ » .

722 \_ ومن طريقه عنه عليه الصلاة والسلام : « كُلُّ أَبْنِ آدَمَ تَأْكُلُهُ الْأَرْضُ إِلَّا عَجْبُ (2) الدَّنَبِ فَإِنَّهُ مِنْهُ خُلِقَ وَمِنْهُ يُرَكَّبُ » .

723 ـ أبو عبيدة عن جابر عن أبي سميد الخدرى قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « إِنَّ الْمَلاَئِكَةَ لَا تَدْخُلُ بَيْتاً فِيـهِ تَمَاثِيلُ أَوَّ صُوَرٌ » .

724 ـ أبو عبيدة قال: بلغنى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إِنَّ الرَّجُلُ لَيَتَكَلَّمُ بِالْكَلِمَةِ مِنْ رِضْوَانِ اللَّهِ مَا كَانَ يَظُنُ أَنْ تَبْلُغَ (3) مَا بَلَفَتْ فَيَكْتُبُ اللَّهُ لَهُ بِهَا رِضْوَانَهُ إِلَى يَوْم يَلْقَاهُ ، وَانَّ الرَّجُلُ لَيَتَكَلَّمُ بِالْكُلِمَةِ مِنْ سَخَطِ اللَّهِ مَا كَانَ يَظُنُ أَنْ تَبْلُغَ مَا بَلْفَتُ إِلَيْ وَمِ الْقِيَامَةِ » .

725 \_ أبو عبيدة عن جابر بن زيد قال : بلغني أن (4) رسول

 <sup>(1)</sup> قوله من طريق إبى هريرة في نسخة القطب ذكر السند وكذلك الحديث الذي يليه في نسخة القطب ذكر السند إيضا ٠

<sup>(2)</sup> عجمم • (3) طوله : أن تبلغ أي أنها تبلغ •

<sup>(4)</sup> ان رسول الله في خ عن رسول الله •

الله صلى الله عليه وسلم (5) قال : « مَنْ أَدْرَكَ وَالِدَيْهِ وَلَمْ يَدْخُلُ بِهِمَا الْجَنَّةَ فَلَا أَذْرَكَهُمَا » »

726 \_ وقال عليه الصلاة والسلام : « مَنْ هَاجَرَ أَحَدَ وَالِدَيْهِ سَاعَةً مِنْ نَهَادٍ كَانَ مِنْ أَهْلِ النَّارِ إِلاَّ أَنْ يَتُوبَ » .

727 \_ أبو عبيدة عن أبى هريرة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : « شَرُّ النَّاسِ ذُو الْوَجْهَايْنِ يَأْتِي هَوُلاَءِ بِوَجْهِ وَهُولاَءِ بِوَجْهِ » .

728 – أبو عبيدة عن جابر (6) عن أبى هريرة عن النبىء صلى الله عليه وسلم قال : « بَيْنَمَا رَجُلِّ يَمْشِي فِي الطَّرِيقِ فَاشْتَدُّ (7) عَنْ الْعَطْشُ فَوَجَدَ بِثُرًا فَنَزَلَ فِيهَا فَشَرِبَ وَخَرَجَ فَإِذَا بِكُلْبِ يَلْهَثُ وَيَا كُلُّ الثَّرَى مِنَ الْعَطْشِ فَقَالَ الرَّجُلُ لَقَدْ بَلِغَ هَذَا الْكُلْبُ مِسْنَ الْعَطْشِ مِثْلَ الذِي بَلَغَنِي فَنَزَلَ الْبِثْرَ فَمَلاً خُفَهُ بِالْمَاءِ فَامْسَكُهُ بِفِيهِ الْعَطْشِ مِثْلَ الذِي بَلَغْنِي فَنَزَلَ الْبِثْرَ فَمَلاً خُفَهُ بِالْمَاءِ فَامْسَكُهُ بِفِيهِ فَطَلَعَ فَسَقَى الْكُلْبَ فَشَكَرَ اللّهُ ذَلِكَ وَغَفَرَ لَهُ » . فقالوا : يا رسول فَطَلَعَ فَسَقَى الْكُلْبَ فَشَكُرَ اللّهُ ذَلِكَ وَغَفَرَ لَهُ » . فقالوا : يا رسول الله إن لنا في البهائم لأجرا ؟ فقال : « فِي كُلِّ (8) كَبِدٍ رَطْبَةٍ (9) أَجْسَرٌ » .

729 ـ أبو عبيدة قال: بلغنى عن أبى بشير الأنصاري قال: كُنتُ مع رسولِ الله صلى الله عليه وسلم فى بعضِ أَسفَارِهِ فأرْسَل رسولاً وَالنَّاسُ فِى مَبِيتِهِمُ أَلاَّ يبقين (9م) فى رقبة بعير قلادةً من وبد ولا غيره إلاَّ قطعها وذلك من العين ألاً يصيب دُوابَّهُم ما يكرهون

<sup>(5)</sup> خ انه ۰

 <sup>(6)</sup> قوله : أبو عبيدة عن جابر في أكثر النسخ أبو عبيدة عن أبى هريرة وفي نسخــة القطــب
أبو عبيدة قال : بلفتى عن أبي هريرة ·

<sup>(7)</sup> اذا اشتد -

<sup>(8)</sup> خ ذی ۰

<sup>(9)</sup> رطب ۰

<sup>(9</sup> م) قوله : الا يبقين في نسخة الا تقر وفي اخرى يقر وفي اخرى الا تبقى •

730 ـ أبو عبيدة عن جابر عن أبي هريرة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «لا يَعِلُ لِامْرَأَةِ تُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ أَنْ تَسِيرَ مَسِيرَةَ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ إِلاَّ مَعَ ذِى مَعْرَمٍ مِنْهَا ».

731 ـ أبو عبيدة عن جابر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : « مَنْ عَارَضَهُ شُوكٌ فِي الطَّرِيقِ فَأَخْرَجَهُ شَكَرَ اللَّهُ كُ وَ وَعَفَرَ لَهُ ذَنْبُهُ » .

732 ـ أبو عبيدة عن جابر عن أبى هريرة قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « السَّفُرُ قِطْعَةٌ مِنَ الْعَذَابِ يَمْنَعُ أَحَدُكُمُ طَعَامَهُ وَشَرَابَهُ وَنَوْمَهُ فَإِذَا قَضَى أَحَدُكُمْ نَهْمَتَهُ مِنْ وَجْهِ فَلْيُعَجِّلُ إِلَى أَهْلِهِ » (10) قال الربيع : النهمة الحاجة ؟

733 \_ أبو عبيدة عن جابر بن زيد قال : بلغنى (11) عن ابن عمر قال : « الشَّوَّمُ فِي ابن عمر قال : « الشَّوَّمُ فِي الله عليه وسلم : « الشَّوَّمُ فِي الدَّارِ وَالْمُرُاَةِ وَالْفُرَسِ » .

734 \_ أبو عبيدة عن جابر بن زيد قال : قال ابن عمر : يقول رسول الله صلى الله عليه وسلم : «إذَا سَلَّمَ عَلَيْكُمْ أَحَدٌ مِنَ الْيَهُودِ فَإِنَّمَا يَقُولُ لَكُمْ السَّامُ عَلَيْكُمْ وَالسَّامُ هُوَ الْمُوْتُ . وَلَكِنْ قُولُوا : وَعَلَيْكُمْ وَالسَّامُ هُوَ الْمُوْتُ . وَلَكِنْ قُولُوا : وَعَلَيْكُمْ » .

735 ـ أبو عبيدة عن جابر قال : بلغنا (12) عن رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : « قَالَ اللهُ تَعَالَى مَنْ وَصَلَ رَحِمَهُ فَقَدُ وَصَلَينِي وَمَنْ قَطَعَ رَحِمَهُ فَقَدْ قَطَعِني »،

<sup>(10)</sup> في رواية فليعجل الرجوع • وفي اخرى فليعجل الكرة • وفي حديث عائشة فليعجل الرحلة •

<sup>(11)</sup> قوله : بلغني في نسخة القطب اسقاط البلاغ •

<sup>(12)</sup> خ بلفنی ۰

736 \_ أبو عبيدة عن جابر بن زيد عن ابن عباس عن النبيء صلى الله عليه وسلم قال : « لَنْ يَدْخُلُ الْجِنَّةُ أَخُدُ بِعَمَلِهِ » قيـــل : ولا أنت يا رسول الله ، قال : « وَلا أنا إِلاَّ أَنْ يَتَغَمَّدُنِي اللَّهُ بِرَحْمَتِهِ » قال الربيع : يعنى يكسونى برحمته ويغمدنى بها كما يغمـــد السيف فى جفنه .

737 \_ أبو عبيدة قال : بلغني عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : « مَنْ قَالَ أَنَا مِنْ أَهْلِ الْجُنَّةِ فَهُوَ مِنْ أَهْلِ النَّارِ » .

## ☆ ☆ ☆

قال أبن حجر : والادب استعمال ما يحمد قولا وفعلا وعبر عنه بعضهم بأنه الاخذ بمكارم الاخلاق .

وقيل الوقوف مع المستحيات .

وقيل هو تعظيم من فوقك والرفق بمن دونك .

ويقال انه ماخوذ من المادبة وهي الدعوة الى الطمام سمى بذلك لانه يــــدعى اليه . الخ .

 $\frac{720}{100}$  مذا من جملة حقوق السحبة قال في القواعد : و لايتناجي أحد دونه قال في الايضاح : لان ذلك مما يحزنه .

وقد تقدم الحديث عنه في كتاب الجنائز (1) .

<u>722 - قوله :</u> (كل ابن آدم تاكله الارض الا عجم الذنب . الخ ) في بعض الدوايات ( مَا بَيْنَ النَّفَخَتْنِي أَرْبَعُونَ ثُمَّ يُنْزِلُ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَيَنْبُتُونَ كَمَا يَنْبُتُ

<sup>(13)</sup> روى البخارى ما يوافقه في المعنى ( لا يتناجى النان دون الثالث ) رواه مالك في الموطا ومسلم من طريق ابن عمر • (1) انظر رقم 489 من الكتاب •

الْبَقُلُ وَكَيْسَ مِنَ الْإِنْسَانِ شَيْءٌ إِلَّا يُبْلَى إِلاَّ عَظْمٌ وَاحِدٌ وَهُوَ عَجْمُ الذَّنبِ وَمِنْهُ يُرَكِّبُ الْخُلْقَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ) وفى رواية ( إِنَّ فِى الْإِنْسَانِ عَظْمًا لَا تَاكُلُهُ الْأَرْضُ أَبَدًا فِيهِ يُرَكِّبُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ قالوا : اي عظم هو يا رسول الله ؟ قال : عَجْبُ الذَّنب ) .

وفى رواية ( قيل : يا رسول الله ما عجب الذنب ؟ قال : مِثْلَ حَبَّةِ خُرُدَلٍ ﴾ .

قال العلقمى: والعجب بفتح المهملة وسكون الجيم بعدها موحدة ويقال له عجم بالميم أيضا عوض الباء عظم لطيف في أصل الصلب وهمو رأس العصعص وهو مكان رأس الذنب من ذوات الاربع.

وفي حديث أبي سعيد . الى أن قال مرفوعا ( أنه مثل حبة خردل ) .

قال ابن الجوزى : قال ابن عقيل : لله في هذا سر لا تعلمه لان من يظهر الوجود من العدم لا يحتاج الى شيء يبنى عليه , الخ .

اقول : ومثل هذا ما ذهب اليه صاحب السؤالات رحمه الله حيث قال : وعلينا أن نعلم أن خلقهم لا من شيء فلا نشك . وقيل : علينا ذلك أعنى المعرفة وكذلك فناؤهم لا الى شيء زيادة لا نشك وعلينا ذلك . وكذلك علينا معرفة أن اعادتهم لا من شيء لا نشك .

وقال أحمد بن الحسين الاطرابلسي : (بَلِّ يَبْقَى فِيهِمْ عَجْمُ الذَّنَبِ فِي بَنِي آدَمَ) أخطأ في ذلك بل يفنون ويصيرون لا شيء موجود كما خلقهم لا من شيء فاعلم ذلك .

والرد عليه انا مجتمعون على انه خلقهم وبداهم لا من شى، والاعادة مثلها وقال عز وجل : « وَهُوَ الذِي يَبُدا الْخَلْقَ ثُمُ يَهِيدُهُ وَهُوَ أَهُونُ عَلَيْهِ ، (14) . وقال : « كَمَا بَدَاكُم تَسُودُونَ ، (15) وقال : « كَمَا بَدَأْنَا أَوْلَ خَلْقٍ نَعِيدُهُ ، (16) وهو قول ابن عباس عبد الله رحمة الله عليه واهل العدل والصواب رحمة الله عليهم انتهى.

واقول : حيث ثبت العديث لابد من تاويله . وقد أشار العلقمى الى ذلك حيث قال بعد ذكر ما نقله ابن الجوزى عن ابن عقيل ما نصه : ويحتمل أن يكون ذلك جُمِلَ علامة للملائكة على احياء كل انسان بجوهره ولا يحصل العلم للملائكة بذلك

<sup>(14)</sup> سبورة الروم ، الآية : 27 •

<sup>(15)</sup> سورة الإعراق ، الآية : 29 •

<sup>(16)</sup> سورة العج ، الآية 104 •

الا بابقاء عظم كل شخص لتعلم أنه انها أراد بدلك اعادة الازواج الى تلك الاعيان التى هى جزء منها ولولا ابقاء شىء منه لجوزت الملائكة أن الاعادة الى أمثال الاجساد لا ألى نفس الاجساد , انتهى .

وكتب على قوله ( يبلى ) المساوى لقوله فى رواية المصنف ( تأكله الارض ) ما نصه : يحتمل أن يراد به يفنى أى تعدم أجزاؤه بالكلية . ويحتمل أن يريد به يستحيل فتزول صورته المعهودة ويصير على صفة جسم التراب ثم يعاد أذا ركب الى ما عهد .

وزعم بعض الشراح بأنه لا يبلي أي يطول بقاؤه لا أنه لا يفني أصلا .

أقول: وهذا هو المناسب لما ذكره صاحب السؤالات رحمه الله قال ت والحكمة فيه أنه قاعدة بدء الانسان وأسه الذي يبنى عليه فهو أصلب من الجميع كقاعدة الجدار واذا كان أصلب كان أدوم بقاء .

قال : وهذا مردود لانه خالف الظاهر بغير دليل .

أقول: بل دليله ظاهر وهو قياس الاعادة على البدء كما أنه تعالى خلقهم من لا شيء كذلك يعيدهم لا من شيء فيكون أدل على كمال القدرة. والله أعلم.

قال : وقال العلماء : هذا عام يخص منه الانبياء لان الارض لا تأكل أجسادهم. والحق بهم ابن عبد البر الشهداء .

والقرطبي المؤذن المحتسب .

قال عياض : فتأويل الخبر وهو كل ابن آدم ياكله التراب وان كل ابن آدم ما يأكله التراب وكان التراب لا يأكل أجسادا كثيرة كالانبياء , انتهى .

قوله : ( إِلاَّعجم الذَنَب ) يعني بفتح النون .

قال العلقمى : أخذ بظاهره الجمهور وقالوا : لا يبلى عجب الذنب ولا يأكلــه التــــراب .

وخالف المازني فقال : الا هنا بمعنى الواو اي وعجب الذنب أيضا يبلي .

وِقد أثبت هذا المعنى الغراء والاخفش فقالوا : ترد الا بمعنى الواو .

أقول : وهذا أيضا يناسب ما ذكر في السؤالات ويرد ما انفرد بـ المازني التصريح بأن الارض لا تأكله أبدا كما تقدم في حديثهما , الخ .

قوله: ( فانه منه خلق ) قال العلقمى : يقتضى أنه أول شى، خلق من الآدمى ولا يعارضه حديث سلمان ( أَوَّلُ مَا خُلِقَ مِنْ أَدَمَ رَأْسُهُ ) لانه يجمع بينهما بان هذا فى حق آدم وذاك فى حق بنيه و المراد بقول سلمان نفخ الروح فى آدم لا خلق جسده . انتهى .

<u>723 \_ قوله :</u> ( ان الملائكة لا تدخل بيتا فيه تماثيل أو صور ) لفظـه فى البخارى بعد ذكر الاسناد ( لاَ تَدُخُلُ الْمَلَائِكَةُ بُيْتًا فِيهِ كَلُبٌ وَلاَ تَصَاوِيرُ ) .

وفى رواية أخرى قال: وعد النبى، صلى الله عليه وسلم جبريل فرات عليه حتى اشتد على النبى، صلى الله عليه وسلم فخرج فلقيه فشكى اليه ما وجـــد فقال له: (إِنَّا لاَ نَدْخُلُ بَيْتَا فِيهِ صُورٌ وَلا كُلْبٌ).

وفى رواية ( إِنَّ الْبَيْتَ الذِي فِيهِ الصُّورُ لَا تَدْخُلُهُ الْمُلَائِكَةُ ﴾ .

قال ابن حجر فى قوله: ( لا تدخل الملائكة ) ظاهره العموم وقيل يستثنى من ذلك الحفظة فانهم لا يفارقون الشخص فى كل حالة وبذلك جزم ابن وضاح والخطابى وآخرون .

لكن قال القرطبي: قال بعض علمائنا.

والظاهر العموم والمخصص يعنى الدال على كون الحفظة لا يمتنعون مسن الدخول ليس نصا .

قال ابن حجر : قلت ويزيده انه من الجائز أن يطلعهم الله على عمل العبد ويسمعهم قوله وهم بباب الدار التي هو فيها .

ويقابل القول بالتعميم القول بتخصيص الملائكة بملائكة الوحي ، وهو قول من أدعى أن ذلك كان من خصائصه صلى الله عليه وسلم كما سأذكره وهسو شاذ ; انتهى .

قوله: (بيتا) قال ابن حجر: المراد بالبيت الذي يستقر فيه الشخص سواء كان بناء ام غير ذلك الخ ، فتكلم على الكلب لثبوته في بعض روايات البخارى .

والظاهر العموم في كل كلب لانه نكرة في سياق النفي .

وذهب الخطابي وطائفة الى استثناء الكلاب التي أذن في اتخاذها وهي كلاب الصيد والماشية والزرع .

وجنح القرطبي الى ترجيح العموم وكذا قال النووي .

قوله: ( فيه تماثيل أو صور ) الظاهر أن (أو) للشك من الراوى فأن الظاهر أن أحدهما يغني على الآخر وليس في شيء من طرق البخاري الجمع بينهما .

قال ابن حجر : قال الخطابى : والصورة التى لا تدخل الملائكة البيت التى هى فيه ما يحرم اقتناؤه وهو ما يكون من الصور التى فيها الروح ما لم يقطح راسه ولم يمتهن ، الى أن قال .

( وأغرب ابن حبان فادعى أن هذا الحكم خاص بالنبى، صلى الله عليه وسلم ومو نظير الحديث الآخر ( لا تصحب الملائكة رفقة فيها جرس ، الخ ) فذكر أنه خصه برفقة فيها رسول الله صلى الله عليه وسلم ) واستبعده جدا .

ثم قال : وقد استشكل كون الملائكة لا تدخل المكان الذى فيه التصاوير مع قوله سبحانه وتعالى عند ذكر سليمان عليه السلام ( يُعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَماءُ مِسَمَّ مُحَارِيبَ وَتَعَائِيلَ) (1) وقد قال مجاهد : كانت صورا من نحاس أخرجه الطبري .

وقال قتادة تا كانت من خشب ومن زجاج ، اخرجه عبد الرزاق .

والجواب : أن ذلك جائز في تلك الشريعة وكانوا يعملون أشكال الانبياء والصالحين منهم على هيئتهم في العبادة ليتعبدوا كعبادتهم .

وقد قال أبو العالية : لم يكن ذلك في شريعتهم حراما ثم جاء شرعنا بالنهي عنه.

ويعتمل أن يقال : أن التماثيل كانت على صورة النقوش الغير ذات الارواح واذا كان اللفظ محتملاً لم يتعين الحمل على المنكل .

وقد ثبت فى الصحيحين حديث عائشة فى قصة الكنيسة التى كانت بارض الحبشة وما فيها من التصاوير وأنه صلى الله عليه وسلم قال : (كَانُوا إِذَا مَاتَ رِفِهِمُ الرَّجُلُ الصَّالِحُ بَنُوا عَلَى قَبْرِهِ مَسْجِدًا وَصَوَّرُوا فِيهِ تِلْكَ الصَّورَةَ أُولَيْكَ شِرَارُ الْخَلْقِ عِنْدَ اللهِ ) فان ذلك يشعر بانه لو كان جائزا فى ذلك الشرع ما اطلق عليه صلى الله عليه وسلم أن الذى فعله شر الخلق فدل على أن فعل صسود الحيون فعل محدث أحدثه عباد الصور ، والله أعلم ، انتهى .

724 \_ قوله : ( ان الرجل ليتكلم بالكلمة , النع ) فغى بعض الروايات ( ان المبد لَيَتَكَلَّمُ بِكَلَمَةِ مِنَّ رِضُوَانِ اللَّهِ لَا يُلقَى لَهَا بَالاً ، يَرُفَعُهُ اللَّهُ بِهَا دَرَجَاتٍ وان اللَّهِ لا يلقى لها بالا يَهُوي بها فِي جَهَنَمَ ) .

سورة سبا ، الآية 13 ·

قال العلقمي : قوله : ( بالكلمة ) أي الكلام المستمل على ما يفهم الخير و الشر سواء طال أو قصر كما يقال كلمة الشهادة وكما يقال القصيدة كلمة فلان .

وكتب على قوله : ( لا يلقى لها بالا ) لا يتأملها بخاطره ولا يتفكر فى عاقبتها ويظن أنها لا تؤثر شبيئا وهو من نحو قوله تعالى : « وَتَحْسِبُونَهُ هَيِّنَا وَهُوَ عِنْدَ اللَّهِ مَظِيمٌ » (17) الى أن قال .

قال ابن عبد البر: الكلمة التي يهوى صاحبها بسببها الى الناد هي التـــي يقولها عند السلطان الجائر.

وزاد ابن بطال : بالبغى او بالسعى على المسلم فتكون سببا لهلاكه وأن لم يرد القاتل ذلك لكنها ربما ادت الى ذلك فيكتب على القائل اثمها .

والكلمة التي ترفع بها الدرجات ويكتب بها الرضوان مي التي يدفع بها عن المسلم مظلمة أو يفرج بها عنه كربة أو ينصر بها مظلوما .

وقال غيره في الاولى هي الكلمة عند ذي السلطان يرضيه بها فيما يسخط الله. قال ابن التين : هذا هو الغالب وربما كانت عند غير السلطان ممن يتاتسي

قال ابن التين : هذا هو الغالب وربما كانت عند غير السلطان ممن يتاتــى منه ذلك .

وقال القاضى عياض : يحتمل أن تكون تلك الكلمة من الخنا والرفث وال كون في التعريض بالمسلم بكبيرة أو استخفاف بحق النبوة والشريعة وان لم يعتقد ذلك.

وقال الشيخ عز الدين بن عبد السلام : هي الكلمة التي لا يعرف قائلها حسنها من قبحها .

قال: فيحرم على الانسان أن يتكلم بما لا يعرف حسنه من قبحه , إلى أن قال. وقال النووى: في هذا الحديث حث على حفظ اللسان فينبغى لمن أراد أن ينطق أن يتدبر ما يقول قبل أن ينطق فأن ظهرت فيه مصلحة تكلم والا أمسك انتهى .

725 \_ قوله : ( من أدرك أبويه ولم يدخل بهما الجنة فلا أدركهما ) لم يظفر بهذا الحديث في البخارى ولا في الجامع (18) .

<sup>(17)</sup> سورة النور ، الآية : 15 •

<sup>(18)</sup> رواه مسلم ، وللبغاري واحمد والترمذي ما يوافقه في المعنى •

وللمنى (والله أعلم) أنه أذا أطاعهما دخل الجنة وأذا عصاهما دخل النار , ففيه التنبيه على وجوب طاعتهما فيما ليس فيه معصية الله كما هو معلوم وقد جعل لبرهما باب مستقل .

وقد ذكر في البخارى حديثا آخر يدل على أن الام أحق بالبر من الاب , ولفظه بعد ذكر الاسناد عن ابى هريرة قال : ( جَاءَ رَجُلٌ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فقال : يا رسولَ اللهِ مَنُ احقُّ النَّاسِ بِحُسْنِ صُحْبَتِي ؟ فقال : أُمُّكَ قال : ثَمَّ اللَّهِ مَنْ ؟ قال : ثُمَّ اللَّهِ مَنْ ؟ قال : ثُمَّ اللَّهِ مَنْ ؟ قال : ثُمَّ اللهِ مَن قال اللهِ مَن المراد ان الام تستحق على الولد الحظ الوافر من البر \_ وقد تقدم في ذلك \_ على حق الاب عند المزاحمة .

وقال عياض : ذهب الجمهور الى أن الام تفضل في البر على الاب .

وقيل يكون برهما سوا، ونقله بعضهم عن مالك والصواب الاول .

قال ابن حجر: قلت الى الثانى ذهب بعض الشافعية لكن نقل الحسارت المحاسبي الاجماع على تفضيل الام في البر وفيه نظر. وأطال فيه ، إلى أن قال .

ویؤید تقدم الام حدیث عمر بن شعیب عن ابیه عن جده ان امــــراة قالت : یا رسول الله ان ابنی هذا کان بطنی له وعا، وثدیی له سقا، وحجری له حــوا، وان آباه طلقنی واراد ان ینزعه منی , فقال : ( انت احق به ما لم تنکحی, الخ ).

وأشار صاحب القواعد رحمه الله أيضا الى ترجيع الوالدة حيث قال : وحقوقها كثيرة لا سيما الوالدة لانها حملته فى بطنها وغذته بلبنها وأولته الخير والشفقة حين لا يطيق لنفسه دفعا ولا حيلة ولا نفعا فكان حجرها له حسواء وثديها له سقاء . النع .

<u>727 \_ قوله :</u> ( شر الناس ذو الوجهين , الخ ) ذكره فى الجامع بلفظ آخر حيت قال : ( مَنْ كَانَ لَهُ وَجْهَانِ فِى الدُّنْيَا كَانَ لَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ لِسَانَانِ مِنْ نَارٍ ) .

قال شارحه : معناه انه لما كان ياتى هؤلاء بوجه وهؤلاء بوجه عـــلى وجـــــه الافساد جعل له لسانان من نار كما كان في الدنيا له لسان عند كل طائفة .

وتقدم فيه مزيد في ( تجدون الناس) انتهى..

ولفظه ( تَجِدُونَ النَّاسَ مَعَادِنَ فَخِيَارُهُمْ فِي الْجَاهِلِيَّةِ خِيَارُهُمْ فِي الْإِسْـلَامِ
إِذَا فَقَهُوا ، وَتَجِدُونَ خَيْرَ النَّاسِ فِي هَذَا الشَّالِ اَشَدُهُمْ لَهُ كَرَاهِيَّةٌ قَبْلَ أَنْ يَقْسَمُ
فِيهِ ، وَتَجِدُونَ شَرَّ النَّاسِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عِنْدَ اللَّهِ ذَا الْوَجُهَيِّنِ الذِي يَأْتِي مَؤُلَاءِ بِوَجْهِ
وَيُأْتِي مَؤُلَاءِ بِوَجُهِ ) انتهى .

وتكلم الشارح عليه بما يطول ذكره . وذكر أن المراد بهذا الشأن الولاية والامرة الى أن قال في قوله : ( وتجدون شر الناس ، النع ) ما نصه : قال شيخ شبيوخنا : قال القرطبي : انما كان ذو الوجهين شر الناس لان حاله حال المنافق وهو يتملق بالباطل وبالكذب يدخل الفساد بين الناس .

وقال النووى : هو الذى يأتى كل طائفة بما يرضيها فيظهر لها أنه منها ومخالف لضدها وصنيمه نفاق محض وكذب وخداع وتحيل على الاطلاع على الاسرار وهى مباهتة محرمة . فأما من يقصد بذلك الاصلاح بين الطائفتين فمحمود.

وقال غيره تا الفرق بينهما أن المنموم من يزين لكل طائفة عملها ويقبحه عند الاخرى وينم كل طائفة بما فيه اصلاح الاخرى وينقل اليها ما أمكنه من الجميل ويستر الاخرى . ويعتذر لكل واحدة عند الاخرى وينقل اليها ما أمكنه من الجميل ويستر القبيع . انتهى .

728 ـ قوله : ( بينما رجل يمشى في الطريق ، الخ ) في بعض الروايات ( يُمْشِي بفَلَاةٍ ) ، وفي بعضها ( بطريق مَكَّةً ) .

قوله : ( فاشتد عليه ) قال ابن حجر : وقعت الفاء هنا موضع (اذا) فى قوله تعالى : « إِذَا كُمُ رَقْنَطُونَ ، وسقطت هذه الفاء من رواية مسلم . الخ .

قوله: ( يلهث ) قال ابن حجر : بفتح الهاء اللهث هو ارتفاع النفس من الاعياء .

وقال ابن التين : لهث الكلب اخرج لسانه من العطش وكذا الطائل , لهث الرجل اذا اعيا ويقال اذا بحث بيديه ورجليه .

قوله: ( يأكل الثرى ) قال ابن حجر : أى يكدم بفمه الارض الندية وهــى اما صفة واما حال .

قوله: ( بلغ هذا الكلب من العطش مثل ) قال ابن حجر : بالفتح أى بلغ مبلغا مثل الذى فِيَّ ، وضبطه الدمياطى بخطه مثل ولا يخفي توجيهه ، الخ ، يعنى أنه بالرفع على أنه فاعل وهذا الكلب هو المفعول .

قُولُه : ( ملاً خُفه ) في بعض الروايات فنزع أحد خفيه .

قوله: ( وامسكه بغيه ) قال آبن حجر : وانما احتاج الى ذلك لانه كان يعالج بيديه ليصمد من البئر وهو مشعر بان الصعود كان عَسِرًا .

قوله: ( فسقى الكلب) زاد فى بعض الروايات ( حتى أرواه ) أى جعله ريانا .

قوله: ( فشكر الله له ) قال ابن حجر : أى اثنى عليه أو قبل عمله أو جزاه

بغعله . وعلى الاخير فالغا، فى قوله : ( نَعْفَرُ اللّهُ لَهُ ) تفسيرية أو من عطف

قوله : ( فقالوا يا رسول الله ) قال ابن حجر : سمى هؤلاء السائلين سراقة ابن مالك بن جشعم .

قوله: ( ان لنا في البهائم لاجرا ) أي في سقى البهائم أو الاحسان الى البهائم اجــرا .

قوله: ( فى كل كبد رطبة أجر ) أى كل كبد حية والمراد رطوبة الحيساة . أو لان الرطوبة لازمة للحياة فهو كناية .

ومعنى الظرفية هنا أن يقدر معدوف أى الاجر ثابت فى ارواء كل كبد حية. والكبد يذكر ويؤنث .

ويجوز أن تكون (في) سببية كقولك ( في النفس الدية ) .

قال الداودي : المعنى في كل كبد حي أجر وهو عام في جميع الحيوان .

وقال أبو عبد الملك : هذا الحديث كان فى بنى اسرائيل وأما الاسلام فقد أمر بقتل الكلاب ، وأما قوله : (فى كل كبد) فمخصوص ببعض البهائم مما لا ضرر فيه لان المامور بقتله كالخنزير لا يجوز أن يقوى ليزداد ضرره .

وقال ابن التميمى : لا يمتنع اجراؤه على عمومه يمنى فيسقى ثم يقتل لانا أمرنا بأن نحسن القتلة ونهمنا عن المثلة .

واستدل به على طهارة سؤر الكلب وقد تقدم البعث في ذلك في كتاب الطهارات .

ومما قيل في الرد على من استدل به انه فعل بعض الناس ولا يدرى هل هو ممن يقتدى به أم لا ؟ والجواب : أنا لم تحتج بمجرد الفعل المذكور بل اذا فرعنا على (أن شرع من قبلنا شرع لنا) فانا لا ناخذ بكل ما ورد عنهم بل اذا ساقه امام شرعنا مساق المدح أن علم ولم يقيده بقيد صح الاستدلال به ، النح .

أقول: لا يستدل به على ما ذكر لان الراجع أن (شرع من قبلنا ليس بشرع لنا) الا في التوحيد وما لا ينسخ كمحاسن الاخلاق.

قال ابن حجر وفي الحديث جواز السفر منفردا بغير زاد ومحل ذلك في شرعنا ما لم يخف على نفسه الهلاك .

وفيه الحث على الاحسان الى الناس لانه اذا حصلت المغفرة بسبب سنقى الكلب فسنقى المسلم أعظم أجرا .

واستدل به على جواز صدقة التطوع للمشركين وينبغى أن يكون محله اذا لم يوجد هناك مسلم فالمسلم أحق .

وكذا اذا رأى الامر بين البهيمة والآدمى المحترم واستويا في الحاجة فالآدمى أحق , والله أعلم , انتهى .

729 \_ قوله : (عن أبى بشدير الغ) لفظه فى البخارى بعد ذكر الاسناد (أن أبا بشير الانصارى رضى الله عنه أخبر أنه كان مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فى بعض أسفاره .

قال عبد الله حسبت انه قال والناس في مبيتهم فارسل رسول الله صلى الله عليه وسلم رسولا أن لا يبقين في رقيبة بعير قلادة من وبر أو قلادة الا قطعت . أحد

قوله: (عن أبى بشير) قال ابن حجر وهو بفتح الموحدة ثم المعجمة الى أن قال . وقد ذكر الحاكم أبو أحمد في من لا يعرف اسمه .

وقيل اسمه قيس بن عبد العريرة بمهملات مصغرا ابن عبد عمر ، وذكر ذلك أبن سعد وساق نسبه الى مازن الانصارى وفيه نظر ، الغ .

قوله: (في بعض اسفاره) قال ابن حجر لم اقف على تعينها .

قوله : (فارسل رسولا) في رواية عن مالك (ارسل مولاه زيدا) قال ابن عبد البر وهو زيد بن حارثة فيما يظهر لي .

قوله : (في رقبة بعير قلادة من وبر) الروايات في البخاري من وتر ٠

قال ابن حجر : قوله (وتر) بالمثناة في جميع الروايات .

قال ابن الجوزي: ربما صحف من لا علم له بالحديث فقال وبر بالباء الموحدة .

قلت حكى ابن التين أن الداودى جزم بذلك وقال : هو ما ينزع من الجمال يشبه الصوف ، قال أبن التين فصحف .

قال ابن الجوزي : وفي المراد بالاوتار ثلاثة أقوال :

أحدما: أنهم كانوا يقلدون الابل أوتار القسى لشلا تصيبها العين برعمهم فأمروا بقطعها اعلانا بان الاوتار لا ترد من أمر الله شيئا وهذا قول مالك . الى أن قال .

قال مالك : أرى إن ذلك من أجل العين ويؤيده حديث عقبة بن عامر رفعه (مَنْ عَلَّقَ تَعيمَةٌ فَلَا أَتُمَّ اللَّهُ لَهُ) .

والتميمة ما علق من القلائد خشية العين ونحو ذلك .

قال ابن عبد البر ١٤١ اعتقد الذي قلدها أنها ترد العين فقد طن أنها ترد القدر وذلك لا يجوز اعتقاده.

ثانيها : النهى عن ذلك لئلا تختنق الدابة بها عند شدة الركض , ويحكى ذلك عن محمد بن الحسن صاحب ابى حنيفة .

وكلام أبى عبيد يرجحه فانه قال : نهى عن ذلسك لان الدواب تتأذى بذلك ويضيق عليها نفسها ورعيها وربما تعلقت بشجرة فاختنقت أو تعوقت عن السير .

في بعض الروايات بلفظ (لا يبقين قلادة من وتـــر ولا جرس في عنــق بعير الا قطم) .

قال : قلت ولا فرق بين الابل وغيرها في ذلك الا على القول الثالث فلم تجر العادة بتعليق الاجراس في رقاب الخيل . الى أن قال .

والدليل على أن المراد بالاوتار جمع وتر بالتحريك لا الوتر بالاسكان ما رواه أبو داود أيضًا . الى أن قال .

(مَنْ عَقَدَ لَحُيْتَهُ أَوْ تَقَلَّدَ وَتَرَّا فَإِنَّ مُحَمَّدًا مِنْهُ بَرِيٌّ) فانه عند الرواة اجمع بفتح المثناة . والجرس بفتح الجيم والراء ثم مهملة معروف وحكى عياض اسكان الراء .

والنحقيق أن الذي بالفتح اسم الآلة وبالاسكان اسم الصوت . الى أن قال .

قال النووى وغيره . الجمهور على أن النهى للكراهة . وأنها كراهة تنزيه وقيل للتحريم . وقيل يمنع منه قبل الحاجة ويجوز أذا وقعت الحاجة .

وعن مالك تختص الكراهة من القلائد بالوتر ويجوز بغيرها اذا لم يقصد دفع العـــين

هذا كله فى تعليق البهائم وغيرها مها ليس فيه قرآن ونحوه فأما ما فيه ذكر الله فلا نهى عنه فانه انما يجعل للتبرك به والتعوذ بأسمائه وذكره.

وكذلك لا نهى عما يملق لاجل الزينة ما لم يبلغ الخيلاء أو السرف واختلفوا في تعليق الجرس أيضا .

ثالثها : يجوز بقدر الحاجة ، ومنهم من أجاز الصغير منها دون الكبير .

وأغرب ابن حبان فزعم أن الملائكة لا تصعب الرفقة التي يكون فيها الجرس أذا كان رسول الله صلى الله عليه وسلم فيها , انتهى .

<u>قُوله:</u> (وذلك من العين أن لا يصيب دوابهم ما يكرهون) يعنى فنهى النبسىء صلى الله عليه وسلم عن ذلك كما تقدم وهذا يؤيد القول الاول فى المراة بالاوتار واللسمة أعلم .

730 \_ قوله : ( لا يحل لامراة تؤمن بالله واليوم الآخر ) في بعض روايات الجامع ( لا تُسَافِلُ الْمُزَاةُ ثَلَاثَةَ اَيَّامِ إِلَّا مَعْ ذِي مَحْرَمٍ) وفي بعضها ( لاَ تُسَافِلُ الْمُزَاةُ بَرِيدًا إِلاَّ وَمَمَهَا مَحْرَمُ عُلَيْهَا ) وفي بعضها ( لاَ تُسَافِلُ الْمُزَاةُ إِلاَّ مَعَ فَي مَحْرَمُ وَلاَ يَسُافِلُ الْمُزَاةُ إِلاَ مَمَعَا مَحْرَمُ ) .

قوله : ( تؤمن بالله واليوم الآخر ) قال الشارح : خرج مخرج الغالب فلا مفهوم له .

ثم قال : والمراد من الاحاديث الثلاثة أن المرأة لا تسافر الا مع ذي محسرم أي أو نحوه كزوج وأن اختلفت الفاظها .

واختلاف العدد فيها وقع مع اختلاف جواب السائلين بحسب ما ساله كل واحد فلا تنافى بينها كما لا تنافى بأن لها مسيرة ما دون يوم بدون محرم لان منهوم العدد لا اعتبار به على ما قاله الكرمانى وغيره .

قال : ابن رسلان : قال العلماء اختلاف هذه الالفاظ في الليلة وفي اليـوم والليلة والثلاث لاختلاف السائلين واختلاف المواطن .

قال البيهتى : كانه صلى الله عليه وسلم سئل عن المرأة تسافر ثلاثا بغير محرم فقال لا , وسئل عن سفرها يومن بغير محرم فقال لا , وسئل عن سفرها يوما فقال لا , وكذلك البريد فادى كل منهم ما سمعه وما جاء منها معتلفا عن راو واحد فسعه في مواطن فروى تارة هذا وتارة هذا وكلها صحيح .

وليس في هذا كله تحديد لاقل ما يقع عليه اسم السفر ولم يرد صلى الله عليه وسلم تحديدا بل ما يسمى سفرا .

والحاصل أن كل ما يسبى سفرا تنهى عنه المرأة بغير زوج أو محرم سوا، كان ثلاثة أيام أو يومين أو يوما أو بريدا أو غير ذلك لرواية ابن عباس المطلقة وهي آخر روايات مسلم ( لا تسافر أمرأة الا مع ذي محرم ) وهذا يتناول جميم ما يسمى سفرا ، انتهى .

وكتب على قوله: ( بريدا ) ما نصه البريد اربعة فراسنع , قال : الفرسنع فارسي معرب وهو "ثلاثة أميال والميل من الارض منتهى مد البصر لان البصر يميل عنه على وجه الارض حتى يغنى ادراكه وبذلك جزم الجوهرى .

وقيل حده أن ينظر الى الشخص في أرض مسطحة فلا يدرى أهو رجل أو امرأة أو ذاهب أو آت. .

قال النووى : الميل سنة آلاف ذراع والذراع أربعة وعشرون أصبعا معترضة معتدلة والاصبم سنت شعيرات معترضة معتدلة وهذا الذي قاله هو الاشهر . ومنهم من عبر عن ذلك باثنى عشر الف قدم بقدم الانسان وقيل هو اربسة آلاف ذراع .

أقول : وهذا هو المذهب عندنا .

وقيل: بل ثلاثة آلاف ذراع ، نقله صاحب البيان .

وقيل : خمسمائة وصححه ابن عبد البر .

وقيل : هو ألفا ذراع .

ومنهم من عبر عن ذلك بألف خطوة للجمل.

ثم أن الذراع الذي ذكر النووى تحريره قد حرره غيره بذراع الحديد المستعمل الآن في مصر والحجاز في هذه الاعصار فوجده ينقص عن ذراع الحديد بقدر الثمن فعلى هذا فالميل بذراع الحديد على القول المشهور خمسة آلاف ذراع ومائتان وخمسون ذراعا وهذه فائدة نفيسة قل من نبه عليها . انتهى من الفتع .

وقال أبن رسلان : البريد بفتح الباء ثلاثة أميال بالهاشمي ، والميل أثنا عشر الف قدم ، والقدم نصف ذراع .

وقال النووى : البريد نصف يوم وليس في البريد تصريح بتحريم ما فوقه من يوم وليلة أو ثلاث لان مفهوم الظرف ليس بحجة عند بعضهم . انتهى .

وعلى هذا يشكل ما ذكره فى الايضاح من وجوب العج على المرأة وخروجها مع المسلمين وان لم يكن لها زوج ولا ذو معرم حيث قال .

وقد ذكر عن أبى حنيفة أنه قال : من شروط وجوب الحج على المرأة أن يكون ممها زوج أو ذو معرم منها فيطاوعها على الخروج ممها ألى السفر الى الحج .

واحتج فى ذلك بما روى عن أبى هريرة أنه قال عليه الصلاة والسلام : ( لَا يَعِلُّ لِإُمْرَأَةٍ تُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ أَنْ تَسِيرَ مَسِيرَةَ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ إِلَّا مَعَ ذِى مَحْرَمٍ مِنْهِمَا ) .

وفى أثر أصحابنا ذكر فى هذه المسألة عن أبى عبيدة عن جابر أنه قال: (أذا كانت المرأة صرورة والصرورة التى لم تحج فالعج عليها وأجب فأن كانت أصابت ذا محرم فلتحج معه وأن لم تصب ذا محرم فلتحج مع ثقات من المسلمين وعليهم أن يمنعوها مما يمنعون منه انفسهم ، وإن كانت من قد حج فلا تحج الا مسع ذي محرم . انتهى .

وذكر عمنا احمد بن سعيد الشماخي رحمه الله في كتاب السير ان آمنية زوجة جابر بن زيد رحمه الله خرجت الى الحج ولم يخرج تلك السنة فلما رجعت سالها عن كريها فذكرت سوء الصحبة واثنت ثناء قبيحا فخرج اليه وادخله داره. الغ.

فذكر أنه أحسن اليه غاية الاحسان الى أن قال فقالت: أخبرتك بسوء الصحبة فعلت ما أرى فقال: أفنكافئه بمثل فعله فنكون مثله ؟ بل نكافئه بالاسهاءة احسانا وبالسوء خيرا فعلى هذا يكون العديث مخصوصا بغير فريضة الحج والله أعلم .

<u>731 - (1) توله :</u> من عرضه شوك في الطريق يُؤذى . وفي رواية ( مَرَّ رَجُلُّ بِغُضْنِ شَجَرَةٍ عَلَى كَاهُو طَهِيقِ فقال : وَاللَّهِ لَأَنْحَيْنَ هَذَا عَنِ الْمُسْلِمِينَ لاَ يُؤْذِيهِمْ ، فَأَذَّخِلُ الْجَنَّةَ ) وفي رواية ( لَقَدْ رَأَيْتُ رَجُلًا يَتَقَلَّبُ فِي الْجَنَّةِ فِي شَنجَرَةٍ قَطَعَهَا عَنْ ظَهْرِ الطَّرِيقِ كَانَتْ تُؤْذِي النَّاسَ ) .

قال الشارح تنفيه فضل ازالة الاذى من الطريق سوا، كان الاذى شنجرة تؤذى أو ما يلحق بها من غصن شوك او حجر يعتريه او قذر أو جيفة أو غير ذلك . واماطة الاذى عن الطريق من شعب الايمان .

وفيه التنبيه على فضيلة كل من نفع المسلمين أو أزال عنهم ضررا . انتهى . وكتب على قوله : ( يتقلب في الجنة ) أي يتنم بملاذها بسبب قطعه الشجرة . مرحم من السفر قطعة من العذاب ) أي جزء منه والمراد بالعذاب الالم الناشيء من المشقة لما يحصل في الركوب والمشى من ترك المالوف .

قولة: (يمنع احدكم طمامه) كانه فصلت عما قبله بيانا لذلك بطريق الاستثناف كالجواب لمن قال لم كان كذلك ؟ فقال: يمنع احدكم الغ . وجه التشبيه الاشتمال على المشقة .

وقد ورد التعليل فى رواية سعيد المقبرى ولفظه : ( السَّغَرُ قِطْعَةٌ مِنَ الْعَذَابِ لِأَنَّ الرَّجُلَ يَشْتَفِلُ فِيهِ عَنْ صَلَاتِهِ وَصِيَامِهِ ، الحديث ) والمراد بالمنع فى الاشياء المذكورة منع كمالها لا أصلها .

<sup>(19)</sup> للبغارى وإحمد ما يوافقه ٠

ووقع عند الطبراني بلفظ ( لا يهنأ أحدكم نومه ولا طعامه ولا شرابه ) .

وفي حديث ابن عمر عند ابن عدى ( وأنه ليس له دوا، الا السير ) .

قوله : ( نهمته ) بفتح النون وسكون الهاء اى حاجته .

قوله : ( من وجه ) الرواية في الجامع ( من وجهه ) .

قال الشارح: أى من مقصده وبيانه فى حديث ابن عباس عند ابن عسدى بلنظ ( فَإِذَا تَضَى أَحَدُكُمْ وَطَرَهُ مِنْ سَفَرِهِ ) وفى رواية داود بن الجراح ( فَإِذَا فَرَخُ أَحَدُكُمْ مِنْ حَاجَتِهِ ) .

قوله : ( فليعجل الى اهله ) الرواية في الجامع ( فَلْيُمَجِّلِ الرُّجُوعَ إِلَى أَهْلِهِ ) . قال الشارح : وفي رواية ابي مصعب ( فَلْيُمَجِّلِ الْكُرَّةُ إِلَى أَمْلِهِ ) .

وفى حديث عائشة ( فَلْيُعَجِّلِ الرِّحْلَةَ إِلَى أَهْلِهِ فَإِنَّـهُ أَعْظَـمُ لِأَجْدِهِ ) قــال ابن عبد البر : زاد فيه بعض الضمفاء عن مالك ( وَلَيَتَخِذُ لِأَهْلِهِ هَدِيَّةٌ وَإِنْ لَـمْ يَجِدُ إِلاَّ حَجَرًا ) يعني حجر الزناد . قال : وهى زيادة منكرة .

وفى الحديث كرامة التغرب عن الاهل بغير حاجة واستحباب استعجال الرجوع ولا سيما من يخشى عليهم الضيعة بالغيبة ولما فى الاقامة فى الاهل من الراحة المهيئة على صلاح الدين والدنيا , ولما فى الاقامة من تحصيل الجماعات والقوة على العبادات .

قال ابن بطال : ولا تعارض بين هذا الحديث وحديث ابن عمر مرفوعا (سافروا تصحوا) فانه لا يلزم من الصحة بالسفر لما فيه من الرياضة أن لا يكون قطعة من العذاب لما فيه من المشقة فصار كالدوا، المر المعقب للصحة وان كان في تناول الكراهية .

واستنبط منه الخطابي تغريب الزاني لانه قد أمر بتعذيبه والسفر من جملة
 العــذاب .

(لطيفة) سنل امام الحرمين من حين جلس موضع ابيه لم كان السفر قطعة من العذاب ؟ فأجاب على الفور : لان فيه فراق الاحباب ، انتهى شرح الحديث كله من الفتح ، انتهى كلام العلقمى ،

723 ــ قوله : ( الشؤم في الدار والمراة والغرس ) في البخاري رواية أخرى لنظها ( إِنْ كَانَ الشُّوْمُ فِي شَيْءٍ فَفِي الدَّارِ وَالْرُأَةِ وَالْفَرَسِ ) .

قال ابن حجر : الشؤم بضم المعجمة بعدها واو ساكنة وقد تهمز وهو ضد اليمن يقال تشاءمت بكذا وتيمنت بكذا . انتهى .

ثم تكلم على سوق البخارى قوله تعالى : وإنَّ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ وَأَوْلَادِكُمْ عَدُوًّا لَكُمْ، (20) قال : وكانه يشير الى اختصاص الشؤم ببعض النساء دون بعض لما دلت عليه الآية من التبعيض . إلى أن قال .

وقد جا، فى بعض الاحاديث ما لعله يفسر ذلك وهو ما أخرجه أحمد وصححه ابن حبان والحاكم من حديث سعد مرفوعا ( مِنْ سَمَادَةِ ابْنِ آدَمَ ثَلَاثَةٌ : الْمُرْأَةُ الصَّالِحَةُ وَالْمُسْكَنُ الصَّالِحُ وَالْمُرْكَبُ الصَّالِحُ وَإِنَّ مِنْ شَفَاوَةِ ابْنِ آدَمَ ثَلَاثَفَّ : الْمُرْأَةُ الصَّالِحُ وَإِنَّ مِنْ شَفَاوَةِ ابْنِ آدَمَ ثَلَاثَفَّ : الْمُرْأَةُ السَّوءُ وَالْمُسْدُونُ وَالْمُسْدِةُ وَالْمُسْدِةُ وَالْمُسْدِةُ وَالْمُرْكَبُ السَّوهُ ) .

وفى دواية لابن حبان ( الْمُرْكَبُ الْهُنِيُّ وَاللَّسْكُنُ الْوَاسِمُ ) وفى دواية للحاكم ( وَثَلَاثَةٌ مِنَ الشَّفَاءِ المُرَاّةُ مَرَاهَا فَتَسُو<sup>ر</sup>ُكَ وَتَحُمِلُ لِستانِهَا عَلَيْكَ . وَالدَّالُهُ تُكُمونُ قَطُونَا فَإِنْ ضَرَبْتَهَا أَتْعَبَّنُكَ وَإِنْ تَرَكْنَهَا لَمْ تَلْعَقْ اصْعَابَكَ، وَالدَّارُ تَكُونُ ضَيِّقَتَّ قَلِيلَةَ الْمُرَافِقِ ) . .

وللطبرانى من حديث اسما، ( انَّ مِنْ شَفَاءِ الْمُرْءِ فِى الدُّنْيَا سُوءَ الدَّارِ وَالْمُرْأَةَ وَالدَّابَّةَ ) وفيه ( سُوءَ الدَّارِ ضِيقُ سَاحَتِهَا وَخُبْثُ حِيرَانِهَا،وسوءُ الدَّابَّةِ مَنعُهـَــا طَهرَهَا وَسُوء ضَلْعِهَا،وسُوء المُرَّاةِ تُعْمُ رَجِيهَا وَسُوءُ خُلُقِها ) انتهى .

وكتب عليه أيضا في محل آخر في رواية لفظها (إِنَّمَا الشُّوُّمُ فِي ثَلَاتٍ. النَّهَ قال أبن حجر: ( في ثلاثٍ) يتعلق بمحذوف تقديره (كائن) قاله أبن العربي: قال: والحصر بالنسبة إلى العادة لا بالنسبة إلى الخلقة انتهى.

وقال غيره : خصت بالذكر لطول ملازمتها . الخ . فذكر رواية أخرى لفظها ( لَا عَدْوَى وَلَا طَيْرَةُ وانَّمَا الثُمُّوْمُ فِى ثَلَاكَةٍ ) وفى رواية ( وَإِنْ تَكُنِ الطَيْرَةُ فِى شَئ الحديث ) .

وقال : الطيرة والشؤم بمعنى واحد . الى أن قال .

<sup>(20)</sup> سورة التفابن ، الآية : 14 •

وظاهر الحديث أن الشؤم والطيرة في هذه الثلاثة .

قال ابن حجر : قلت فمشى ابن قتيبة على ظاهره ويلزم على قوله ان من تشاءم بشى، منها نزل به ما يكره.

قال القرطبى : ولا يظن به أنه يعبله على ما كانت الجاهلية تعتقده بناء على أن ذلك يضر وينفع بذاته فان ذلك خطأ وانما عنى أن هذه الاشياء هى أكثسر ما يتطير به الناس فمن وقع فى نفسه منها شى، أبيع له أن يتركه ويستبدل به غيره . النع . فذكر الروايات التى وردت بإن الدالة على الشك كقوله : ( إِنْ كَانَ الدالة على الشك كقوله : ( إِنْ كَانَ الشَوْمُ فِي شَيْءٍ . الحديث ) ثم قال : وهو يقتضي عدم الجزم بذلك بخلاف رواية الزهسرى .

قال ابن العربي : معناه ان كان خلـت اللــه الشؤم في شيء مما جرى مـن بعض العادة فانما يخلقه في هذه الاشياء .

قال المازري ﴿ مجمل هَذه الرواية ان يكن الشؤم حقا فهذه الثلاث أختى به . بمعنى أن النفوس يقع فيها التشاؤم بهذه أكثر مما يقع بغيرها .

وجاء عن عائشة أنها أنكرت هذا الحديث فروى أبو داود . الى أن قال .

قيل لعائشة : أن أبا هريرة قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ( الشَّوْمُ فِي ثَلَاثَةِ ) فقالت : لم يحفظ أنه دخل وهو يقول : ( قَاتُلُ اللَّهُ الْيَهُودَ يَقُولُونَ الشُّوْمُ فِي ثَلاَثَةٍ ) فسمع آخر الحديث ولم يسمع أوله . ألى أن قال .

ان رجلين من بنى عامر دخلا على عائشبة فقالا : ان أبا هريرة قال : ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : ( الطّيرَةُ فِى الْفُرَسِ وَالْمُزْأَةِ وَالدَّارِ ) فغضبت غضبا شديدا فقالت : ما قاله وانما قال : ( إِنَّ أَمُلَ الْجَامِلِيَّةُ كَانُوا يَتَطَيَّرُونَ مِنْ فَضِيا شَديدا فقالت : ما قاله وانما قال : ( إِنَّ أَمُلَ الْجَامِلِيَّةُ كَانُوا يَتَطَيَّرُونَ مِنْ فَضِيا شَديدا فقالت : ما قاله وانما قال : ( إِنَّ أَمُلَ الْجَامِلِيَّةُ كَانُوا يَتَطَيَّرُونَ مِنْ

قال ابن حجر : ولا معنى لإنكار ذلك على أبى هريرة مع موافقة من ذكرت من الصحابة له في ذلك . وقد تاوله غيرها على أن ذلك سبق لبيان اعتقاد الناس فى ذلك لا أنه اخبار من النبى، صلى الله عليه وسلم بثبوت ذلك .

وسياق الاحاديث الصحيحة المتقدم ذكرها يبعد هذا التاويل.

قال ابن العربى : هذا جواب ساقط لانه صلى الله عليه وسلم لم يبعث ليخبر الناس عن معتقداتهم الماضية أو الحاصلة وأنها بعث ليعلمهم ما يلزمهم أن يعتقدوه انتهى الى أن قال ،

وقال عبد الرزاق في مصنفه عن معمر : سبعت من يفسر هذا الحديث يقول : شؤم المراة اذا كانت غير ولود , وشؤم الفرس اذا لم يغز عليه , وشؤم الدار جار السوء .

وروى أبو داود في الطب عن أبن القاسم عن مالك أنه سئل عنه فقال : كم دار سكنها ناس فهلكوا .

قال المازرى فيجمله مالك على ظاهره والمعنى أن قدر الله ربما اتفق ما تكره منه عند سكنى الدار فيصير ذلك كالسبب فيسامح في أضافة الشيء اليه اتساعا.

وقال ابن العربى : لم يرد مالك اضافة الشؤم الى الدار وانما هو عبارة عن جسرى العادة فيها فاشار الى أنه ينبغي للمسر، الخروج عنها صيانة لاعتقاده عن التعلق بالباطل .

وقيل: معنى الحديث أن هذه الاشياء يطول تعذيب القلب بها مح كراهة أمرها لملازمتها بالسكنى والصحبة ولو لم يعتقد الانسان الشؤم فيها ، فأشار الحديث إلى الامر بفراقها ليزول التعذيب .

قال ابن حجر: قلت: وما أشار اليه ابن العربى فى تاويل كلام مالك أولى ومو نظير الامر بالفرار من المجذوم مع صحة نهى العدوى والمراد بذلك حسسم المادة وسد الذريعة لئلا يوافق شى، من ذلك القدر فيعتقد من وقع له أن ذلك من العدوى أو من الطيرة فيقع فى اعتقاد ما نهى عن اعتقاده فاشير الى اجتناب مثل ذلك .

والطريق في من وقع له ذلك في الدار مثلا أن يبادر الى التحول منها لانه متى استمر فيها ربعا حمله ذلك على اعتقاد صحة الطيرة والتشاؤم. الى أن قال .

وقال الخطابی : هو استثناء من غیر الجنس ومعناه ابطال مذهب الجاهلیة فی التطیر فکانه قال : ان کانت لاحدکم دار یکره سکناها او امراة یکره صحبتها او فرس یکره سیره فلیفارقه .

قال " وقيل أن شؤم الدار ضيقها وسوء جارها وشؤم المرأة أن لا تلد وشؤم الغرس أن لا يغزى عليه .

وقيل المعنى ما جاء باسناد ضعيف رواه الدمياطي في الغيل اذا كان الفرس ضروبا فهر مشؤوم واذا حنت المرأة الى بعلها الاول فهي مشؤومة .

وقيل كان قوله ذلك في اول الامر ثم نسنع بقوله تمالى : و مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلاَ فِي أَنْفُسِكُمْ , الآية ، (21) حكاه ابن عبد البر والنسنع لا يثبت بالاحتمال لا سيما مع امكان الجمع ولا سيما وقد ورد في نفس هذا الخبر نفي التعلير ثم اثباته في الاشياء المذكورة .

وقيل يحمل الشؤم على معنى قلة الموافقة وسوء الطباع وهو كعديث سمسد ابن أبى وقاص رفعه (مِنْ سَمَادَةِ الْمُرُّءِ الْمُرُّأَةُ الصَّالِحَةُ . وَالْمُسْكَنُ الصَّالِحُ ، وَالْمُرْكُبُ السُّوءُ ) الله ان الله عَمَا وَ الْمُرْءِ اللهُ عَمَا اللهُوءُ وَالْمُرْكُبُ السُّوءُ ) الى ان قال : وهذا كله بقدر الله .

وقال المهلب: ما حاصله أن المخاطب بقوله: ( الشؤم ثلاثة ) من التزم التطير ولم يستطع صرفه عن نفسه فقال لهم: انما يقع ذلك في هذه الاشياء التي تلازم في غالب الاحوال فاذا كان كذلك فاتركوها عنكم ولا تعذبوا أنفسكم بها ويدل على ذلك تصديره الحديث بنفي الطيرة.

واستدل لذلك بما أخرجه ابن حبان عن انس رفعه ( لَا طِيرَةَ وَالطَّيرَةُ عَــلَىَ مَنْ تَطَيِّرَ وَإِنْ يَكُنُ فِى شَيَّءٍ فَفِى الْمُرَّأَةِ , الحديث ) الى أن قال .

تكميل : اتفقت الطرق كلها على الاقتصار على الثلاثة المذكورة ووقـــع عند ابن اسحاق . الى أن قال .

قالت أم سلمة : ( والسيف ) الى أن قال أيضا عن أم سلمة « حدثت بهذه الثلاثة وزادت فيهن والسيف . الغ

<sup>(21)</sup> سورة العديد ، الآية : 22 •

734 \_ بقوله : ( اذا سلم عليكم احد من اليهود . النع ) الرواية في الجامع ( إذا سَلَمُ عَلَيْكُمْ أَحَدُ مِنْ أَهُل الْكَبْنَابِ فَقُولُوا وَعَلَيْكُمْ ) .

وفى البخارى بعد ذكر الاسناد عن عروة بن الزبير أن عائشة زوج النبى، صلى النه عليه وسلم قالت : دخل رهط من اليهود على رسول الله صلى الله عليه وسلم نقالوا : السَّامُ عليكم فقالت عائشة : ففهمتها فقلت : بُلُ عَلَيْكُمُ السَّامُ وَاللَّمْنَةُ، قالت : فقال النبى، صلى الله عليه وسلم : مَهْلاً يا عَائِشَةُ ، إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الرِّفْقَ فِي الْأَمْرِ كُلِّهِ . فقلت : يا رسول الله أوَلَمْ تَسْمَعُ مَا قَالُوا ؟ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : قَدْ قُلْتُ عَلَيْكُمْ ، انتهى .

وفى رواية اخرى عنها أن يهودا أتوا رسول الله صلى الله عليه وسلم فقالوا : السام عليكم ، فقالت عائشة : عليكم ولعنكم الله وغضب عليكم قال : مَهُ سَلًا يَا عَائِشَةً مَلَيْكِ بِالرِّنْقِ وَإِيَّاكِ وَالْعَنْفُ وَالْفُحْشُ قالت : أَوَلَمْ تسمَعُ ما قالوا ؟ قال : أَوَلَمْ تَسْمَعِي مَا قَلْتُ رَدَدُتُ عَلَيْهِمْ فَيُسُتَجَابُ لِي فِيهِمْ وَلا يُسْتَجَابُ لَهُمْ فِي التهى .

قال العلقمى : قال النووى : اتفق العلماء على الرد لامل الكتاب اذا سلمسوا لكن . لا يقال لهم : ( وعليكم السلام ) بل يقال : ( عليكم ) فقط أو ( وعليكم ) باثبات الواو وحذفها وأكثر الروايات باثباتها .

وفي معناه وجهـان :

احدهما : انه على ظاهره قالوا عليكم الموت فقال : وعليكم أيضا أى نحسن وأنتم فيه سواء كلنا نموت .

والثاني : أن الواو هنا للاستثناف لا للعطف والتشريك وتقديره ( وعليكم ما تستحقونه من الذنب) وأما من حذف الواو فتقديره ( بل عليكم السام )

قال القاضى : اختار بعض العلماء منهم ابن حبيب المالكي حذف الواو لانها تقتضى التشريك .

وقال غيره باثباتها كما هو في أكثر الروايات .

قال : وقال بعضهم : نقول : ( وعليكم السلام ) بكسر السين أى الحجارة وهذا ضعيف .

وقال الخطابى : عامة المحدثين يرون هذا الحرف وعليكم بالواو وكان ابن عيينة يرويه بغير واو .

وقال الخطابى : وهذا هو الاصوب لانه اذا حذف الواو صار كلامهم بعينه مردودا عليهم خاصة واذا اثبتت الواو اقتضى المشاركة معهم فيما قالوه هذا كلام الخطابى .

والصواب أن حنف الواو واثباتها جائزان كما صحت بهما الرواية وأن الواو أجود كما في أكثر الروايات ولا مفسدة فيه لان السام الموت وهو علينا وعليهم ولا ضرر في قوله بالواو . انتهى .

قال شيخ شيوحنا وكانه نقله من معالم السنن للخطابي فان فيه كذلك .

وقد رجع الخطابي عن ذلك فقال في الاعلام من شرح البخاري كما تكلم على حديث عائشة من كتاب الادب ما ملخصه أن الداعي اذا دعا بشيء ظلما فان الله لا يستجيب له ولا يجد دعاؤه محلا في المدعو عليه . انتهى . الخ .

735 \_ قوله: ( من وصل رحمه فقد وصلني ومن قطع رحمه فقد قطعني ) .

ذكر فى البخارى ثلاث روايات : ( احدها ( أَنَّ اللَّهَ خَلَقَ الْخَلْقَ حَتَّى إِذَا فَرَغَ مِنْ خَلْقِهِ قَالَتِ الرَّحِمُ مَذَا مَقَامُ الْعَانِدِ بِكَ مِنَ الْقَطِيعَةِ . قال : نَعَمَ آمَا تَرُّضَينَ أَنْ أَصِلَ مَنْ وَصَلَكِ وَأَقْطَعَ مَنْ قَطَعَكِ ؟ قالت : بَلَى يَا رَبِّ ، قال : فَهُوَ لَـكِ ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : : ( فَاقْرَءُوا إِنْ شِنْتُمُ \* فَهَلُ عَسِيتُمْ إِنْ تَوَلَّيْتُمْ أَنْ تُقْسِدُوا فِي الْأَرْضِ وَتَقَطِّعُوا أَرْحَامَكُمْ \* ) (22)

الثانية : الرَّحِمُ ثُمِيجُنَةٌ مِنَ الرَّحُمَنِ فقال الله : • مَنْ وَصَلَكِ وَصَلَتُهُ وَمَنْ قَطَعَكِ قَطَعُكِ وَصَلَتُهُ وَمَنْ قَطَعَكِ وَصَلَتُهُ وَمَنْ قَطَعَكِ وَطَعْتُهُ و

الثالثة : الرَّحِمُ شُيجْنَةٌ مَنْ وَصَلَّهَا وَصَلَّتُهُ وَمَنْ قَطَّمَهَا قَطَمْتُهُ .

قال ابن حجر : يعتمل أن يكون المراد بالخلق جميع المخلوقات ويحتمــل أن يكون المراد به الكلفين . إلى أن قال .

<sup>(22)</sup> سبورة القتبال ، الأينة 22 •

ويحتمل أن يكون بعد انتهاء خلق بنى آدم عند قوله و الست بربكم ، (23) . لما أخرجهم من صلب بنى آدم عليه السلام مثل الذر وكتب على قولــــه : قامت الرحم فقالت ) .

قال ابن ابى جمرة : يحتمل أن يكون بلسان الحال ويعتمل أن يكون بلسان المقال قولان مشهوران والثاني أرجع .

وعلى الثانى فهل تتكلم كما هي أو يخلق الله لها عند كلامها. حياة وعقلا , قولان مشهوران والاول أرجع لصلاحية القدرة العامة لذلك , الى أن قال .

قوله: ( اصل من وصلك واقطع من قطمك ) قال أبن أبى جمرة : الوصل من الله كناية عن عظيم احسانه ، وانما خاطب الناس بما يفهمونه ، ولما كان أعظم ما يعطيه المحبوب لمحبه الوصال وهو القرب واسمافه بما يريد ومساعدته على ما يرضيه وكانت حقيقة ذلك مستحيلة في حق الله تمالي عرف أن ذلك كناية عن عظيم احسانه لمبده .

قال : وكذا القول في القطع وهو كناية عن حرمان الاحسان .

وقال القرطبى : وسوا، قلنا انه يعنى القول المنسوب الى الرحم على سبيسل المجاز أو الحقيقة أو أنه على جهة التقدير والتمثيل كان يكون المعنى لو كانت الرحم من يعقل ويتكلم لقالت كذا ومثله ( لَوُ أَنْزَلْنَا هَذَا الْقُرْآنَ عَلَى جَبَلٍ لَرَأَيْتَهُ خَاشِماً ، الآية ) (24) وفى آخرها ( وَتِلْكَ الْأَمْثَالِ نَضْرِبُهُا لِلنَّاسِ ) فعقصود هذا الكلام الاخبار بتأكيد أمر صلة الرحم وانه تعالى نزلها منزلة من استجار به فاجاره فادخله فى حمايته وإذا كان كذلك فجار الله غير مخذول وقد قال صلى الله عليه وسلم : ( مَنْ صَلَى الصَّبُعَ فَهُوَ فِى ذِمَّةِ اللَّهِ وَإِنَّ مَنْ يَطْلُبُهُ اللَّهُ بِشَيْءٍ فِى ذِمَّتِسِهِ

فى قوله: ( الرحم شِبَّنَة ) بكسر المعبة وسكون الجيم بعدها نون وجاء ضم أوله وفتحه رواية ولغة ، واصل الشبخة عروق الشبح المسبكة ، والشجسن

<sup>(23)</sup> سنورة الاغتراق ، الآينة 172 •

<sup>(24)</sup> سبورة العشير ، الآية 21 •

بالتحريك واحد الشبجون وهي طرق الاودية ومنه قولهم : ( الحديث ذو شبجون ) اي يدخل بعضه في بعض .

وقوله: ( من الرحمن ) اى أخذ اسمها من هذا الاسمام كما في حمديث عبد الرحمان بن عوف : في السنن مرفوعا ( أَنَا الرَّحْمَنُ خَلَقْتُ الرَّحِمَ وَشَقَقْتُ لَوَ عِن السنن مرفوعا ( أَنَا الرَّحْمَنُ خَلَقْتُ الرَّحِمَ وَشَقَقْتُ لَلَا مِن اللهِ عَن اللهِ اللهِ عَن اللهِ عَنْ اللهِ عَن اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَن اللهِ عَن اللهِ عَن اللهِ عَن اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ عَنْ اللهِ عَنْ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ عَنْ اللهِ عَنْ الللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَ

وقال الاستاعيلي : معنى الحديث أن الرحم أشتق أسبها من أسم الرحمين ــ الى أن قال ــ وليس معناه أنها من ذات الله تعالى عن ذلك ــ

قال القرطبى: الرحم التى توصل عامة وخاصة: فالعامة رحم الدين ويجب مواصلتها بالتوادد والتناصح والعدل والانصاف والقيام بالحقوق الواجبية والمستحبة. وأما الرحم الخاصة فيريد النفقة على القريب وتفقد أحوالهم والتغافل عن ذلاتهم وتتفاوت مراتب استحقاقهم فى ذلك كما فى الحديث الاول من كتاب الادب ( الْأَوَّرُبُ فَالْأَثْرُبُ ) .

وقال ابن أبى جمرة : تكون صلة الرحم بالمال وبالعون على الحاجة ويدفع الضرر وبطلاقة الوجه وبالدعاء .

والمعنى الجامع ايصال ما امكن من الخير ودفع ما امكن من الشر بحسب الطاقة.

وهذا انما يستمر اذا كان أهل الرحم أهل استقامة فان كانوا كفارا أو فجارا فمقاطعتهم في الحله هي صلتهم بشرط بذل الجهد في وعظهم ثم اعلامهم اذا أصروا أن ذلك بسبب تعلقهم عن الحق الى أن قال .

وفي الاحاديث الثلاثة تعظيم امر الرحم وان صلته مندوب مرغب فيها وان قطعها من الكبائر لورود الوغيد الشنديد فيه ، الخ

ركن يُنجِى أَحَدًا مِنكُمْ عَمَلُهُ قالوا : ولا انت يا رسول الله ؟ قال : وَلاَ أَنَا إِلاَّ أَنْ يَنْجِى أَحَدًا مِنكُمْ عَمَلُهُ قالوا : ولا انت يا رسول الله ؟ قال : وَلاَ أَنَا إِلاَّ أَنْ يَتَغَمَّدَنِى اللَّهُ بِرَحْمَتِهِ سَيِّدُوا وَقَارِبُوا وَاغْدُوا وَرُوحُوا وَشَيْئًا مِنَ الدُّلَجَةِ، وَالْقَصْدَ لَنُكُمُوا ) .

وفى رواية اخرى ( سَندِدُوا وَقَارِبُوا وَاعْلَمُوا أَنَّهُ لَنْ يُدُخِلَ أَحَدَّكُمْ عَمَلُهُ الْجَنَّةَ. وَانَّ اَحَبَّ الْأَعْمَالِ إِلَى اللَّهِ أَدْوَمُهَا وَإِنْ قَلَّ ﴾ .

وفى رواية ( سَدِّدُوا وَقَارِبُوا وَأَشِيرُوا فَإِنَّهُ لَا يُدْخِلُ اَحَدًّا الْجَنَّةَ عَمَلُهُ قالوا : ولا انت يا رسول الله ؟ قال : وَلَا اَنَا إِلَّا اَنْ يَتَغَمَّدَنِى اللَّهُ عَنَّ وَجَلَّ بِمَغْفِــــرَةٍ وَرَحُمَةٍ ، الخ ) وفيه روايات اخرى .

قال ابن حجر: في قوله: ( لن ينجى ) أي يخلص , والنجاة من الشيء التخلص منه. .

قال ابن بطال: في الجمع بين هذا العديث وقوله تعالى : « وَتِلْكَ الْجُنّةُ التِي أُورِثُتُومًا بِمَا كُنتُمُ تَمْمُلُونَ ، (25) ما ملخصه ان تحمل الآية على ان الجنة تنال المنازل فيها بالأعمال فان درجات الجنة متفاوتة بعسب تفاوت الاعمال ، وأن يحمل العديث على دخول الجنة والخلود فيها ثم أورد على هذا الحديث قوله تعالى : « سَلاَمٌ عَلَيْكُمُ أَدُخُلُوا الْجَنّة بِمَا كُنتُمُ تَعْمَلُونَ ، (26) فصرح أن دخول الجنة أيضا بالاعمال وأجاب بأنه لفظ مجمل بينه الحديث والتقدير ادخلوا منازل الجنسة وقصورها بما كنتم تعملون وليس المراد بذلك أصل الدخول .

ثم قال: ويجوز أن يكون الحديث مفسرا للآية والتقدير ( أدخلوها بما كنتم تعملون مع رحمة الله لكم وتفضيله عليكم ) لان اقتسام منازل الجنة برحمته وكذا أصل دخول الجنة هو برحمته حيث ألهم العاملين ما نالوا به ذلك ولا يخلو شيء من مجازاته لعباده من رحمته وفضله ، وقد تفضل عليهم ابتداء بايجادهم شم برزقهم ثم بتعليمهم .

وقال عياض : طريق الجمع أن العديث فسر ما أجمل في الآية فذكر نحوا من كلام أبن بطال الاخير وأن رحمة الله توفيقه للعمل وهدايته للطاعة . وكمل ذلك لم يستحقه العامل بعمله وأنما هو بفضل الله ورحمته .

وقال ابن الجوزى: يتحصل عن ذلك أربعة أجوبة:

<sup>(25)</sup> سبورة البرخرف ، الأينة 72 •

<sup>· (26)</sup> سبورة النعيل ، الآية 32 ·

إلاول: أن التوفيق للعمل من رحمة الله ولولا رحمة الله السابقة ما حصل الإيمان ولا الطاعة التي تحصل بها النجاة.

الثانى : أن منافع العبد لسيده فعمله مستحق لمولاه فمهما انعم عليه من الجزاء فهر من فضله . •

الثالث : جاء في بعض الاحاديث أن يفسر دخول الجنة برحمة الله وانقسام الدرجات بالإعمال .

الرابع: أن اعمال الطاعات كانت في زمن يسير والثواب لا ينفد . فالانمام الذي لا ينفد في جزاء ما ينفد بالفضل لا بعقابلة الاعمال .

وقال الكرمانى : الباء فى قوله : ( بما كنتم تعملون ) ليست للسببية بسل للالصاق او المصاحبة اى أورثتموها ملابسة او مصاحبة او للمقابلة نحو أعطيت الشاة بدرهم وبهذا الاخير جزم الشيخ جمال الدين ابن هشام فى المنى فسبق اليه فقال : الباء ترد للمقابلة وهى الداخلة على الاعواض كاشتريته بالف . ومنه ( أَدُخُلُوا الْجَنَّةُ بَمَا كُنْتُمْ تُعْمَلُونَ ) .

وانما لم يقدر هنا باء السببية كما قالت المعتزلة وكما قال الجميع فى ( لن يدخل أحدكم الجنة بعمله ) لان المعطى بعوض قد يمطى مجانا بخلاف المسبب فلا يوجد بدون. السبب .

قال : وعلى ذلك ينتفى التعارض بين الآية والحديث .

وقال أبن حجر: قلت: سبقه إلى ذلك أبن القيم فقال: في كتاب مفتاح دار السعادة الباء المقتضية للدخول غير الباء المائمة . فالاولى باء السببية الدالة على أن الاعمال سبب الدخول المقتضية له كاقتضاء الاسباب لسبباتها . والثانيسة باء المعاوضة نعو اشتريت منه بكذا فاخبر أن دخول الجنة ليس في مقابلة عصل أحد وأنه لولا رحمة الله بعبده لما أدخله الجنة لان العمل بمجرده ولو تناهى لا يوجب بمجرده دخول الجنة ولا أن يكون عوضا لها لانه ولو وقع على الوجه الذي يعجه الله لا يقاوم نعمة الله بل جميع العمل لا يوازى نعمة واحدة فتبقى سائس نعمه مقتضية لشكرها وهو لم يعطها حق شكرها فلو عذبه في هذه الحالة لعذبه وهو غير ظالم وإذا رحمه في هذه الحالة كانت رحمته خيرا من عمله كما في حديث

أَبِي بن كمب الذى أخرجه أبو داود وابن ماجه فى ذكر القدر ففيه ( لَوْ أَنَّ اللَّــَةَ عَنَّبَ أَمْلَ سَمَاوَاتِهِ وَأَرْضِهِ لَمُذَّبَهُمُ وَمُوْ غَيْرٌ طَالِم لِهُمْ وَلَوْ رَحِمَهُمْ كَانَتْ رَحْمَتُــُهُ خَيْرًا لَهُمْ . الحديث ، الخ ) .

اقول: ومثل هذا ما ذكره صاحب القناطر رحمه الله في ما يتعلق بالخوف من باب قنطرة الخوف والرجاء حيث قال حاكيا عنه صلى اللسه عليه وسلم : وكان يقول: ( لَوْ وَاخَذَنِي اللَّهُ أَنَا وَأَخِي عِيسَى بِمَا فَمَلَتْ هَاتَانِ الْاصْبُمَانِ لَعَذَّبَنَا بِالنَّارِ) وفي حديث آخر ( لَقَذَّبَنَا عَذَابًا لَمْ يُعَنِّبُ بِهِ أَحَدًا مِنَ الْعَالِمِينَ ، الخ ) .

وقال ابن حجر: قال: يعنى ابن القيم وهو فصل الخطاب مع الجبرية الذين أنكروا ان تكون الاعمال سببا فى دخول الجنة من كل وجه , والقدرية الذيمن زموا أن الجنة عوض العمل وأن دخولها لمعض الاعمال , والحديث يبطل دعوى الطائفتين , والله أعلم , إلى أن قال .

ويظهر لى فى الجمع بين الآية والحديث جواب آخر وهو أن يعمل الحديث على أن العمل من حيث هو عمل لا يستفيد به العامل دخول الجنة ما لم يكن مقبولا واذا كان كذلك فامر القبول الى الله تعالى ، وانها يحصل برحمة الله لمن يقبل منه وعلى هذا فعمنى قوله : ( أَدْخُلُوا الْجُنَّةُ بِمَا كُنتُمْ تُعَمَّلُونَ ) أي تعملونه من العمل المقبول . ولا يضر بعد هذا أن تكون الباء للمصاحبة أو الالصاق أو المقابلة . ولا يظرم من ذلك أن تكون سببية .

ثِم رأيت النووي جزم بأن ظاهر الآيات أن دخول الجنة بسبب الاعمال .

والجمع بينها وبين الحديث أن التوفيق للأعمال والهداية للاخسلاص فيها وقبولها أنما برحمة الله وفضله فيتضع أنه لم يدخل بمجرد العمل وهو مراد الحديث ويصح أنه دخل بسبب العمل وهو من رحمة الله تعالى .

ورد الكرماني : الاخير بانه خلاف صريح الحديث ، اهـ .

وأقول : لكن لا يخالفه بالنظر الى التأويل لان المنفى في الحديث انما هـو السببية المجردة عن رحمة الله تعالى .

والحاصل أن الاعمال المجردة عنها لا تكون سببا لدخولها وهو مراد الحديث وعند الاقتران برحمته تكون سببا لدخولها وهو مراد الآية . والله أعلم .

بل سياتي في آخر الكتاب عند الكلام على الشفاعة ما هو صريح في انه لا يدخل الجنة أحد الا بثلاثة أشياء وهي : العمل الصالح . ورحمة الله تعسالي ، وشفاعة المصطفى صلى الله عليه وسلم .

قوله: (قيل: ولا أنت يا رسول إلله) ذكر ابن حجر نقلا عن الرافعي أنه قال: لما كان أجر النبي، صلى الله عليه وسلم في الطاعة أعظم. وعمله في العبادة أقوم قيل له ( ولا أنت ) أي لا ينجيك عملك مع عظم قدره فقال: لا. الا بوحمة الله. الغ.

قوله : ( الا أن يتغمدنى الله برحمته ) فى رواية ( الا أن يتداركنى ) قسال ابن حجر : قال أبو عبيد المراد بالتغمد الستر . وما أظنه الا مأخوذ من غمسه السيف لانك أذا غمدت السيف فقد البسته الغمد وسترته به .

قال الرافعى : فى الحديث أن العامل لا ينبغى أن يَتَكل على عمله فى طلب النجاة ونيل الدرجات لانه أنما عمل بتوفيق الله وأنما ترك المعصية بعصمة الله فكل ذلك بفضل الله ورحمته .

ثم كتب على قوله: ( سددوا ) أن بعض الروايات ( ولكن سددوا ) قال : ومعناه اقصدوا السداد والصواب .

ومعنى هذا الاستدراك انه قد يفهم من النفى المذكور نفى فائدة العمل فكانه قيل: بل له فائدة وهو ان العمل علامة على رجود الرحمة التى تدخل العامل الجنة فاعملوا واقصدوا بعملكم الصواب أى اتباع السنة من الاخلاص وغيره ليقبسل عملكم فتنزل عليكم الرحمة .

( وقاربوا ) اى لا تفرطوا فتجهدوا انفسكم فى العبادة لئلا يُغْضِى بكم ذلك الى الملال فتتركوا العمل فتفرطوا الى أن ذكر حديثا لفظه ( إِنَّ مَذَا الدِّينَ تَتِينٌ فَاعُمَلُوا فِيهِ بِرِفْقِ وَلَا تبغضُوا إِلَى أَنْفُسِكُمْ عِبَادَةَ اللَّهِ فَإِنَّ الْمُنْبَتَ لاَ أَرْضَا قَطَعَ وَلاَ ظَهْرَ اللَّهِ فَإِنَّ الْمُنْبَتَ لاَ أَرْضَا قَطَعَ وَلاَ ظَهْرَ اللهِ فَإِنَّ المُنْبَتَ لاَ أَرْضَا قَطَعَ وَلاَ ظَهْرَ السير أَبقى) والمنبت بنون ثم موحدة ثم مثناة ثقيلة الذي عطب مركوبه من شدة السير مأخوذ من البت وهو القطع اى صار منقطعا لم يصل الى مقصوده ، وفقد الدخول فى الشيء ، انتهى .

وكتب على قوله : ( واغدوا وروحوا وشيئا من الدلجة ) ما نصه : والمسراد بالغدو السير أول النهار , وبالرواح السير من أول النصف الثاني من النهار . والدلجة بضم المهملة وسكون اللام ويجوز فتحها وبعد اللام جيم سير الليل يقال سار دلجة من الليل اى ساعة فلذلك قال: (شيئا من الدلجة ) لمسر سير جميع الليل فكان فيه اشارة الى صيام جميع النهار وقيام بعض الليل والى أعم من ذلك من سائر اوجه العبادة .

وفيه اشارة الى الحث على الرفق في العبادة وهو الموافق للترجمة 🤄

وعبر بما يدل على السير لان العابد كالسائر الى محل اقامته وهو الجنة .

وشيئا منصوب بفعل محذوف ای افعلوا . الی ان قال 🕝

فى قوله: (القصد القصد) بالنصب على الاغراء أى الزموا الطريق الوسط المعتدل, ومنه قوله فى حديث جابر بن سمرة عند مسلم كانت خطبته قصد أى لا طويلة ولا قصيرة, واللفظ الثانى للتأكيد, الخ.

وقال العلقمى : في قوله : ( سددوا ) من السداد بالمهملة وهمو القصد ممن القول والعمل واختار الصواب منها .

وكتب على قوله : ( وقاربوا ) أي لا تبلغوا النهاية في العمل بل تقربوا منها لئلا تملوا . انتهى .

737 \_ قوله : ( من قال أنا من أهل الجنة فهو من أهل النار ) (27) يعنى لانه آمن من مكر الله والآمن من مكر الله هالك لقوله تعالى : « فَلاَ يَأْمُنُ مَكْرَ اللّهِ إِلاّ الْقَوْمَ الْخَاسِرُونَ ، (28) بل إلظاهر أنه مشرك لمصادمته النص وخروجه من الخوف والرجاء . والله أعلم (29) .

<sup>(27)</sup> العديث مما انفرد به المسنف وقد ذكر ابن الاثير من رواية ابن ابي سائم عن جعفر العبدى، قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ( ويل للمتالين من امتى الذين يقولون فلان في الجنة وفلان في النار ) والمتالين الذين يحكمون على الله ويقولون فلان في الجنة وفلان في النار من الا ويقال : وآليت على الشيء وآليته اقسمت ، وفي الحديث (من يتال على الله يكذبه) •

<sup>(28)</sup> سورة الاعراق ، الآية : 99 •

<sup>(29)</sup> أورد السالمي كلام المصنف رحمه الله وعلق عليه بقوله : ( هذا لا يظهر في المتاول وانصا يظهر فيمن صادم النص مواجهة بغير تاويل ، فلا يصح لاحد أن يقطع على نفسه بالفوز ، كما لا يصح أن يقطع به لغيره ) • ثم أورد حديث البغاري عن خارجة بن زيد بن ثابت عن أم علاء الانصارية في حق عثمان بن مضعون رضي الله عنه عندما أدرج في اكفانه • داجع الشارح والبغاري في باب الدخول على الميت إذا أدرج في كفته •

## البــاب الســادس والخمســون في إثم من كَذَبَ على رسول الله صلى الله عليه وسلم

738 ـ أبو عبيدة عن جابر بن زيد عن ابن عباس عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: « مَنْ كَذَبَ عَلَيَّ مُتَعَمِّ مُتَعَمِّ مُتَعَمِّ مُتَعَمِّ مُتَعَمِّ مُتَعَمِّ مُتَعَمِّ مُتَعَمِّ مُتَعَمِ وسلم قال: « مَنْ كَذَبَ عَلَيْ مُتَعَمِّ مُتَعَمِّ مُتَعَمِّ مُتَعَمِّ مُتَعَمِّ مُتَعَمِّ مُتَعَمِّ مُتَعَمِّ مَتَعَمِ عَلَى الله عليه وسلم قال الربيع : وليس بمخترع ذلك (1) ويفعل وإنما أراد ذلك جزاؤه (2) مكانا يتخذه في النار .

739 - الربيع عن يحيى بن كثير عن عطاء بن السائب قال : كنا عند عبد الله بن المارث فقال : أتَدُرُونَ لِنَ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « مَنْ كَذَبَ عَلَيَ مُتَعَمِّداً فَلْيَتَبَوَّا مُقْعَلَهُ مِنَ النَّارِ » قال : قلنا : لا ، قال : إنما قال ذلك من قبل عبد الله بن أبي جذعة قال : قيناً بالطائِف فقال : هذه حلّة رسولُ الله صلى الله عليه وسلم أمَرَني ان أَتَبَوَّا أَيَّ بيوتِكم شنتُ فقالوا : هذه بيوتُنا فَتَبَوَّا ايها شئت فانتظر سَوادَ الليل فقال : وَأَتَبَوَّا أَيَّ نِسائكم شئتُ ، فقالوا له : انَّ عهدنا برسولِ الله صلى الله عليه وسلم يُحرِّمُ الزِّنَا، فَسَنُرُسِلُ الله ، فأرُسلوا إليه رسولِ الله صلى الله عليه وسلم يُحرِّمُ الزِّنَا، فَسَنُرُسِلُ رسولَ الله أن ابن أبي جذعة أتانا فقال : يَا حلة رسول الله صلى الله عليه وسلم عليَّ أَمَرَنِي أَن أَتَبَوَّا أي بيوتكم شئت ، فقلنا : عهدنا برسول الله صلى الله عليه وقال : وأثَبَوَّا أي نسائكم شئت ، فقلنا : عهدنا برسول الله صلى الله عليه وسلم وهو يُحرِّمُ الزنا . فَغَضبَ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم وهو يُحرِّمُ الزنا . فَعَضبَ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم وهو يُحرِّمُ الزنا . فَعَضبَ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم وهو يُحرِّمُ الزنا . فَعَضبَ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم وهو يُحرِّمُ الزنا . فَعَضبَ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم وهو يُحرِّمُ الزنا . فَعَضبَ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم وهو يُحرِّمُ الزنا . فَعَضبَ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم وهو يُحرِّمُ الزنا . فَعَضبَ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم وهو يُحرِّمُ الزنا . فَعَضبَ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم وهو يُحرِّمُ الزنا . فَعَضبَ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم وهو يُحرِّمُ الزنا . فَعَضبَ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم وهو يُحرِّمُ الزنا . فَهُ فَسَالًا وسلم وهو يُحرِّمُ الله عليه وسلم وهو يُحرِّمُ الله عليه وسلم وهو يُحرِّمُ الذيا . فَعَنْ الله عليه وسلم وهو يُحرِّمُ الذيا و الله عليه وسلم وهو يُحرِّمُ الزنا . فَهُ فَعَنْ الله عليه وسلم وهو يُحرِّمُ النا و الله عليه وسلم وهو يُحرَّمُ أَنْ الله عليه وسلم وهو يُحرِّمُ الله عليه وسلم وهو يُحرِّمُ أَنْ الله عليه وسلم وهو يُحرِّمُ الله عليه وسلم وهو يُحرِّمُ أَنْ الْ الله صلى الله عليه وسلم وهو يُحرِّمُ النا الله صلى الله عليه وسلم وسلم الله عليه وسلم وسلم الله ع

<sup>(1)</sup> قوله : وليس بمفترع ذلك تفسير لقوله : فليتبوا لان التبوء الاتفاذ ومعنى كلام المصنف رضى الله عنه ان الامر على غير حقيقته وانما المراد منه التهديد والتغويف وليس المراد الامر باختراع منزل في الثار يكونون فيه ، والله اعلم .

<sup>(2)</sup> قوله : ذلك جزاؤه في بعض النسخ وانما المراد جزاؤه ، الخ · باسقاط الاشارة وعلى نسختنا فيكون قوله مكانا يتغذه تفسيرا للجزاء فينبغي الوقف على جزاء ·

غَضَباً شَديدًا لم أَرَ اشَدَّ منه ثم قال : « يَا فُلاَنُ وَيَا فُلاَنُ اِذْهَبا إِلَيْهِ فَلَانُ أَرَاكُمَا تَأْتِيانِهِ إِلاَّ وَقَدْ قَانُ الله وَأَرَاكُمَا تَأْتِيانِهِ إِلاَّ وَقَدْ كَفَيْتُمَاهُ فَاقَتُلاهُ وَأَحْرِقَاهُ » ثم قال : « لاَ أَرَاكُمَا تَأْتِيانِهِ إِلاَّ وَقَدْ كَفَيْتُمَاهُ أَنَ قال : فخرج في ليلتر مطيرة ليقني حاجته فَلَدَغَتْ حَيَّةٌ فقتلته فاحرقه الرسولان ، فلذلك قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « مَنْ كَذَبَ عَلَى فَلْيَتَبَوَّا مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ » .

## \* \* \*

<u>738 - قوله</u>: ( من كذب على متعمدا ، الخ ) فى بعض روايات البخـــارى ( لاَ تَكُذِبُوا عَلَيْ فَإِنَّهُ مَنْ كَذَبَ عَلَيْ فَلْيَلِجِ النَّارَ ) وفى بعضها قال انس : لَيَمْنَعُنِى أَنْ اُحَذِثَكُمْ حَدِيثاً كَثِيرًا انَّ النبىءَ صلى الله عليه وسلم قال : ( مَنْ تَعَمَّدَ عَلَيْ كَذِبًا فَلْيَتَبَوَّا مَقْعَدَهُ النَّارَ ) الخ .

وذكر عن الزبير " أيضا أنه كان يتوقى كثرة الحديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم لاجل قوله : ( مَنْ كَذَبَ عَلَقَ مُتَعَبِّدًا . الحديث ) .

قال ابن حجر: وفي تمسك الزبير بهذا الحديث على ما ذهب اليه من اختيار قلة التحديث دليل للاصح في أن الكذب هو الاخبار بالشيء على خلاف ما هو عليه سواء كان عبدا أو خطأ والمخطى، وأن كان غير مأثوم بالاجماع . لكن الزبيير خشى من الاكثار أن يقع في الخطأ وهو لا يشعر لانه وأن لم يأثم بالخطأ لكن قد يأثم بالاكثار أذ الاكثار مظنة الخطأ ، والثقة أذا حدث بالخطأ فحمل عنه وهو لا يشعر أنه خطأ يعمل به على الدوام للوثوق بنقله فيكون سببا للعمل بما لم يقله الشارع فمن خشى من الاكثار الوقوع في الخطأ لا يؤمن عليه الاثم أذا تعمد الاكثار فمن ثم توقف الزبير وغيره من الصحابة عن الاكثار من التحديث .

وأما من أكثر منهم فمحمول على أنهم كانوا واثقين من أنفسهم بالتثبيت أو طالت أعمارهم فاحتج الى ما عندهم فسئلوا فلم يمكنهم الكتمان رضى الله عنهم .

قوله: ( فليتبوأ ) أى فليتخذ لنفسه منزلا يقال : تبوأ الرجل المكان اذا اتخذه سكنا وهو أمر بمعنى الخبر أيضا أو بدنى التهديد أو بمعنى التهكم أو دعاء على فاعل ذلك أي بوأه الله .

وقال الكرمانى : يحتمل أن يكون الامر على حقيقته والمعنى من كذب فليأمر نفسه بالتبوأ . ويلزم عليه كذا قال وأولاها أولاها \_ .

قال الطيبى : فيه اشارة الى معنى القصد فى الذنب وجزائه اى كما أنه قصد فى الكذب التعمد فليقصد فى جزائه التبوا , انتهى .

ثم قال: : فان قيل الكذب معصية الا ما استثنى للاصلاح وغيره . والمعاصى قد توعد عليها بالنار فما الذى امتاز به الكذب على رسول الله صلى الله عليه وسلم من الوعيد على من كذب على غيره ؟ فالجواب عنه من وجهين :

احدهما : ان الكذب عليه يكفر معتمده عند بعض اهل العلم وهو الشيخ ابو امحمد الجونى . ولكن ضعفه ابنه امام الحرمين ومن بعده . ومال ابن المناير الى اختياره .

ووجه بأن الكاذب في تحليل حرام مثلا لا ينفك عن استحلال ذلك العرام أو الحمل على الكفر كفر , وفيما قاله نظر لا يخفى .

والجمهور على أنه لا يكفر الا ان اعتقد حل ذلك .

الجواب الثانى أن الكذب عليه كبيرة والكذب على غيره صغيرة فافترقا ولا يلزم من استواء الوعيد فى حق من كذب عليه وكذب على غيره أن يكون مقرهما واحدا أو طول اقامتهما سواء فقد دل قوله صلى الله عليه وسلم: ( فليتبوأ على طول الاقامة بل ظاهره أنه يخرج منها لانه لم يجعل له منزلا غيره .

أقول : هذا هو الحق وما ذكره من خروج العصاة باطل .

ثم قال : وقد فرق النبى، صلى الله عليه وسلم بين الكذب عليه وبين الكذب على غيره كما سيأتى فى الجنائز فى حديث المغيرة حيث قال : ( ان كذبا على ليس ككذب على أحد ) وسنذكر مباحثه هناك ان شا، الله تعالى ونذكر فيه الاختلاف فى توبة من تعمد الكذب عليه هل تقبل أم لا . النح .

قال العلقمى : وقد عده شيخنا من الاحاديث المتواترة وكتب على قوله : ( ان كنبا على ليس ككنب على احد ) قال : اى غيرى ومعناه : أن الكنب على الغير

قد ألف واستسهل خطبه وليس الكذب على بالفا مبلغ ذلك في السهولة , واذا كان دونه في السهولة فهو أشد منه في الانم .

وبهذا التقرير يندفع اعتراض من أورد أن الذي يدخل عليه الكاف أعسلي . والله أعلم .

وكذا لا يلزم من اثبات الوعيد المذكور على الكذب عليه أن يكون الكذب على غيره مباحاً بل يستدل على تحريم الكذب على غيره بدليل آخر والغرق بينهما أن الكذب عليه توعد فاعله بجعل النار له مسكنا بخلاف الكذب على غيره , انتهى .

739\_ لم يعلق المصنف على هذا العديث بشى، وسنورد ما ذكره السالمي رحمه الله في آخر هذا الجزء .



## الباب السابع والخمسون في حلية (1) رسول الله صنى الله عليه وسلم

740 أبو عبيدة عن جابر بن زيد عن أنس بن مالك قال : كان رسول الله صلى الله عليه وسلم ليُسَن بِالطَّويلِ الْبَائِنِ (2) وَلاَ بِالْقَصِيرِ الْمُتَطَامِنِ لَيْسَ بِالْأُمْهَقِ وَلاَ بِالاَدَمِ (3) وَلَيْسَ بِالْجَعبِ الْقَصِيرِ الْمُتَطَامِنِ لَيْسَ بِالْأُمْهَقِ وَلاَ بِالاَدَمِ (3) وَلَيْسَ بِالْجَعبِ الْقَطَلِ (4) وَلاَ بِالسَّبِطِ (5) بَعَثَهُ اللَّهُ عَلَى رَأْسِ ارْبَهِينَ سَنَةً فَأَقَامَ بِمَكَّةَ عَشْرًا (6) وَبِاللَّهِ يَنَةٍ عَشْرًا وَتَوَفَّاهُ اللَّهُ وَهُوَ ابْنُ سِتِينٌ سَنَةً وَلَيْسَ فِي رَأْسِهِ وَلَحْيَتِهِ عِشْرُونَ شَعْرَةً بَيْضَاءَ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. وَلَيْسَ فِي رَأْسِهِ وَلَحْيَتِهِ عِشْرُونَ شَعْرَةً بَيْضَاءَ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. قال الربيع : القصير المتطامن أقصر ما يكون والامهق الشديد البياض .

741 \_ قال الربيع : عن أبي عبيدة عن جابر بن زيد قال : كانت عائشة رضي الله عنها تَزَوَّجَهَا رسولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ وَهِيَ بِنْتُ تِسْعِ سِنِينَ وَابْتَنَى بِهَا وَهِيَ بِنْتُ تِسْعِ سِنِينَ وَابْتَنَى بِهَا وَهِيَ بِنْتُ تِسْعِ سِنِينَ وَمُا تَزُوَّجَ مِنْ نِسَائِهِ بِكُرَّا إِلَّا هِي وَتُونِيِّي عَنْهَا وَهِيَ بِنْتُ ثَمَانَ عَشْرَةً سَنَةً وَتُونِيَّتُ زَمانَ مُعَاوِيةً وَذَلِكَ فَي رمضان سنة ثمان وخمسين سنة ، وصَلَّى عليها أبو هريرة ، ومَن رمضان سنة ثمان وحمسين سنة ، وصَلَّى عليها أبو هريرة ، ودُفِنتَ فِي الْبَقِيعِ ، وحديثها ثمانية وستُونَ حديثًا (٩)

<sup>(</sup>۱) خ مینــة

<sup>(2)</sup> أي المفرط طولا الذي بعد عن قدر الرجال الطوال •

 <sup>(3)</sup> الشديد السمرة روى الترمذي والعاكم وغيرهما عن على كان صلى الله عليه وسلم أبيض مشربا بياضه حمرة وفي الصحيعين : أزهر اللون •

 <sup>(4)</sup> الجعد منقبض الشعر وهو الذي يتكسر ويتلوى كشعر العبش والقطط الشديد الالتواء وهــو تاكيد للجعد ٠

<sup>(5)</sup> المسترسل والمراد أن شعره صلى الله عليه وسلم وسط بين جعودة شعر العرب وسبوطة العجم •

 <sup>(6)</sup> قوله : بمكة عشر اى بعد تواتر الوحى ومن مدة قيامه فيها من اول الوحى ثلاث عشر سنة فتر الوحى فى ثلاث وتتابع فى العشر وفيها تتابع نزول القرآن ، والله اعلم •

<sup>(7)</sup> تامل ذلك فهذا لا يتوافق مع ما ذكر في قول انس انه مات وهو ابن ستين •

<sup>(8)</sup> يعنى في هذا الكتاب •

742 \_ قال الربيع: قال أبو عبيدة: قال حيان بن عمارة: مسمعت عبد الله بن عباس رضى الله عنه يقول: بالمسجد الحرام جابرُ بن زيد أَعْلَمُ الناسِ بالطَّلَاقِ، قال الحصين لما مات جابر بن زيد بلغ موته أنس بن مالك فقال: ماتَ أَعْلَمُ مَنْ عَلَى ظُهْرِ الْأَرْضِ أو مات خيرُ أهلِ الأَرضِ، قال الربيع: قال أبو عبيدة: وكان أنس عند ذلك مريضاً فمات هو وجابر بن زيد في جُمعة واحِدةٍ وكان ذلك في سنة 93 من هجرة التاريخ، وحديث أنس بن مالك أربعُونَ حديثاً.

قال الربيع : قال أبو عبيدة : كان ابنُ عبَّاسٍ فَقيهًا عَالِمًا لم نَعْلَمُ في زمانِه أَعْلَمَ مِنه ، وكان الناس يسمونه البَحْرَ لِمَا فيه من كشرة فنونِ العلمِ، وقيل أنه قَعدَ ذاتَ يوم معَ أصْحَابه فقال لهم : سَلُونِي عَمَّا شِنْتُمُ عَمَّا دُونَ السَّمَاءِ السابعة والأَرضِينِ السفلَى أَخْبُرْكُمُ بِهِ ۖ `` قال أبو عبيدة : بلغنا عن ابن عباس أنه ماتَ بالطائف في زمان (7) عبد الملك بن مروان سنة 68 وهو ابن 72 سنة، وكان يصفر لحيتَه وخلف ولدا له يقال عليٌّ له وَرَعٌ وعِفَّةٌ وكَان يصلَّى فِي كُلِّ يَوْمٍ وليلة ألفَ رَكعة وكانوا يُسمُّونه السَّجَّادَ،وحديث ابن عباس رضي الله عنه مائة وخمسون حديثاً، وحديث أبي سعيد الخدري ستون حديثًا ، وحديث أبي هريرة اثنان وسبعون حديثًا ، ومراسيل جابر بن زید أربع وثمانون حدیث ومائے حدیث . وحدیث أبى عبيدة مسلم ثمانية وثمانون حديثا وعدة ما في هذين الجزئين من حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم ستمائة حديث وأربعة وخمسون حديثًا سوى ما رواه الربيع . قال الربيع : بلغنا أن عدة ما روى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أربعة آلاف حديث منها تسعمائة في الأصول والباقي في الآداب والاخبار، وأما عدة من روى عنه من الرواة فتسعمائة رجل وامرأة وهي عائشة أم المؤمنين

<sup>(7)</sup> خ ولايسة ٠

رضى الله عنها والذى ذكرناه من عدة الاحاديث فى هذين الجزئين خلاما روى الربيع عن أبى أيوب وعن عبادة بن الصامت وعن أبى مسعود رواه هو بنفسه ، والله أعلم .

## \* \* \*

قوله: ( حلية رسول الله صلى الله عليه وسلم ) أى صفته والمراد بها الشمائل الشريفة أى الاخلاق الحميدة الجميلة التى يوصف بها صلى الله عليه وسلم .

قال ابن حجر : الاحاديث التى فيها صغة رسول الله صلى الله عليه وسلم داخلة فى قسم المرفوع بالاتفاق مع أنها ليست قولا له صلى الله عليه وسلم ولا فعلا ولا تقريراً , أنتهى .

قال العلقمى : والى هذا أشار العلامة شمس الدين الكرمانى حيث قال : اعلم أن علم الحديث موضوعه هو ذات رسول الله صلى الله عليه وسلم من حيث أنه رسول الله وعرفه بقوله : ( عِلْمٌ يُعْرَفُ بِهِ أَقُوالُ رَسُولِ اللهِ صلى الله عليه وسلم وَأَنْعَالُهُ وَأَخُوالُهُ , وَغَايَتُهُ هُو الْفُوزُ بِسَعَادَةِ الدَّارَيْن ) . انتهى .

<u>740 ـ قوله :</u> ( ليس بالطويل البائن ولا بالقصير المتضامن لفظ العديث ) فى الجامع ( كَانَ رَبْعَةَ مِنَ الْقَوْمِ لَيْسَ بِالطَّوِيلِ الْبَائِينِ وَلَا بِالْقَصِيرِ ۖ أَذْهَرَ اللَّـوْنِ لَيْسَ بِالطَّوِيلِ الْبَائِينِ وَلَا بِالْقَصِيرِ ۖ أَذْهَرَ اللَّــوْنِ لَيْسَ بِاللَّمِينَ وَلَا بِالشَّبِطِ ) .

قال العلقمى : ٢ ليس بالطويل البائن ولا بالقصير ) فى حديث دبيعة عن أنس ( كان دبعة ) . وفى حديث عائش يُنْسَبُ إلى الطُّولِ إِلَّاطَالَةُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَكُرُبَّمَا التُتَنَفَةُ الرَّجُلَانِ الطُّويلَانِ فَيَعَلُولُهُمْ فَإِذَا فَارَقَاهُ نُسِبًا إِلَى الطُّولِ وَسُبِبَ رسولُ الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَى الطُّولِ وَسُبِبَ رسولُ الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَى الطُّولِ وَسُبِبَ رسولُ الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَى الرَّبَةِ ، البهى . .

قوله: ( البائن ) بالموحدة : ( الطويل في نعافة , اسم فاعل من بان أي ظهر على غيره أو فاق من سواه وفي النهاية : أي المفرط طولا الذي بعد عن قدر الرجال الطـــوال .

قوله: ( ولا بالقصير المتطامن ) لم أظفر بزيادة هذه اللفظة في شيء من طرق الحديث عند قومنا فيما رايته بل اقتصروا على قوله: ( ولا بالقصير ) .

ثم ان نسخ المسند قد اختلفت في ضبطها فغي بعضها ( المتطامن ) بالطاء الهملة . وفي بعضها ( المتظامن ) بالظاء المسالة . والظاهر من صنيع الصحاح ان هذه لا وجود لها لانه لم يتعرض لها في باب النون في فصل الظاء كما تعرض لغيرها من الكلمات الموجودة . وأما التي بالطاء فتعرض لمادتها دون لفظها ويؤخذ منه أن هذه المادة تدل على السكون حيث قال : اطمأن الرجل اطمئنانا وطمأنينة أي سكن , وهو مطمئن الى كذا واطمأن مثلها على الابدال الى أن قال : وطمأن ظهره وطامن وطامنت منه سكنت , انتهى .

ولم يذكر لفظ المتطامن ولعله مأخوذ من هذه المادة لان أقصر ما يكون لقربه من الارض كأنه سكن اليها . والله أعلم . فليحرر .

قوله: (ليس بالامهق ولا بالآدم) قال العلقمى : المراد أنه ليس بالاميض الشديد البياض ولا بالآدم الشديد الادمة وانها يخالط بياضه الحمرة والعرب تطلقه على من كان أسمر ولهذا جاء فى حديث أنس ـ الى أن قال ـ أن النبىء صلى الله عليه وسلم كان أسمر ـ الى أن قال فى رواية أخرى ـ كان رسول الله صلى الله عليه وسلم أبيض بياضه الى السمرة .

وفى حديث ابن عباس ( رجل بين رجلين جسمه . ولحمه احمر ) وفى لفظ ( اسمر الى البياض ) .

ثم قال: وتبين من مجموع الروايات أن المراد بالسمرة الحمرة التى تخالط البياض , وأن المراد بالبياض المثبت ما تخالطه الحمرة والمنفى ما لا تخالطه وهو الذي تكره العرب لونه وتسميه الهق , الغ .

قوك: ( ليس بالجعد القطط ولا بالسبط ) قال العلقمى : القطط بفتحتين الشديد الجعودة الشبيه بشعر السودان ، والسبط بفتح المهملة وكسر الموحدة وسكونها وهو المنبسط المسترسل الذي لا تكسر فيه أي لم يكن شديد الجعودة ولا شديد السبوطة بل بينهما . انتهى .

وفى بعض روايات الجامع (كَانَ أَبْيَضَ كَأَنَهَا صِيغَ مِنْ فِضَةٍ . رَجِلَ الشَّعْر ) قال الشَّعْر ) قال الشارح : رجل بفتح الراء وكسر الجيم وفتحها وسكونها ثلاث لغات ذكره في ( المبهم ) أي لم يكن شديد الجعودة ولا شديد السبوطة بل بينهما .

قال القرطبي : وكان شعره باصل الخلقة مسرحا ٪

قوله : ( بعثه الله على رأس أربعين سنة ) كان هذا هو الراجع فلذلك اقتصر عليـــه .

قال في المواهب: ولما بلغ رسول الله صلى الله عليه وسلم أربعين سنة وقيل وأربعين يوم الاثنين لسبع عشرة خلت من رمضان وقيل لسبع ، وقيل لاربع وعشرين ليلة . وقال أبن عبد البر : يوم الاثنين لثمان من ربيع الاول سنة أحدى وأربعين من الفيل وقيل في أول ربيع ؛ بعثه الله رحمة للعالمين ورسولا إلى كافة الثقلين أجمعين .

ويشهد لبعثته يوم الاثنين ما رواه مسلم عن أبى قتادة أنه صلى الله عليــه وسلم سئل عن يوم الاثنين فقال : ( فِيهِ وُلِدُتُ وَفِيهِ أَنْزِلَ عَلَى ۖ ) الى أن قال .

واحتج القائلون بأنه كان في رمضان بقوله تعالى : « شهر رمضان الذي أنزل فيه القرآن ، قالوا : أول ما أكرمه الله بنبوته أنزل عليه القرآن .

وقال آخرون : انما أنزل جملة وآحدة في ليلة القدر ألى بيت العزة ثم نزل عليه نجوما بحسب الوقائع في ثلاث وعشرين سنة .

وقيل : كان ابتداء المبعث في رجب . الخ .

وقال عمنا أحمد بن سعيد الشماخي رحمه الله في الطبقات : ونزل عليه الوحى وهو أبن أربعين يوم الاثنين فأسر أمره ثلاث سنين أو نحوها ثم أمره الله باظهار دينه والدعاء البه .

وقیل : و کل به اسرافیل ثلاث سنین ثم و کل به جبریل ، انتهی .

وأظن أنه جزم في القناطر بهذا ولا استحضره الآن وهو : أنه لما بلغ صلى الله عليه وسلم أربعين سنة قرن الله به اسرافيل ثلاث سنين ولم يوح اليه فلما بلغ ثلاثا وأربعين سنة قرن به جبريل فصاد ينزل بالوحى عليه عشرين سنة فليراجع فاني لا استحضره الآن فعلى هذا يكون توفاه الله وهو أبن ثلاث وستين سنة وهو المشهور عند قومنا .

ذكر فى البغارى عن عائشة رضى الله عنها أن رسول الله صلى الله عليه وسلم توفى وهو ابن ثلاث وستدين سنة واستشكل هذا مع قولها : ( لَبَثَ بِمَكَّ عُشْرَ سِنِينَ يَنْزِلُ عَلَيْهِ الْقُرْآنُ وَبِالْمَدِينَةِ عَشْراً ) . واجيب : بأن مرادها بعد فترة الوحى ثلاث سنين حتى نزل ( يَا أَيُّهُا ٱلْمُدَّثِّرُ ) وقيل غير ذلك .

وذكر عمنا أحمد بن سعيد الخلاف في ذلك وصدر بما هو المشهور عنسد قومنا حيث قال : ثم قبضه الله النه وهو ابن ثلاث وستين سنة . وقيل إبن ستين وقيل ابن خبس وستين . الخ .

قوله: ( وليس في لحيته وراسه عشرون شعرة بيضاء ) قال في المواهب: وفي مسلم عن انس كان في لحيته شعرات بيض الى أن قال ) وفي رواية آخرى ( ما شانه الله ببيضاء ) الى أن قال .

وفى حديث انس عن البيهقى ما شانه الله بالشبيب ما كان فى رأسه ولحيته الا سبع عشر أو ثماني عشرة بيضاء .

قال حكاية عن غيره: انها كان كذلك لان النساء يكرهن الشبيب غالبا ومن كره من النبي، صلى الله عليه وسلم شيئا كفر .

قال فى النهاية : قد تكرر فى الحديث جعل الشيب هنا عيبا وليس بعيب فانه جاء فى الحديث ( أَنَّهُ وَقَارٌ وَانَّهُ تُورٌ ) والشيب ممدوح وذلك عجيب منه لا سيما فى حق النبى، صلى الله عليه وسلم .

ويمكن أن يجمع بينهما ووجه الجمع أنه عليه الصلاة والسللام لما رأى أبا قحافة وراسه كالثفامة أمرهم بتغييره وكرهه وكذلك قال : (غيروا الشبيب) فلما علم أنس ذلك من عادته قال : (ما شانه الله ببيضاء) بناء على هذا القول, وحملا له على هذا الرأى ولم يسمع الحديث الآخر ولعل أحدهما ناسخ للآخر ، اهد

اقول : وسمعت أنه سئلت عائشة رضى الله عنها : هل شباب رسول الله صلى الله عليه وسلم ؟ فقالت : ما كان الله ليشبينه .

ولعل المراد أنه لم يكثر فيه وليس المراد نفيه من أصله .

وفى بعض الروايات لم يكن فى راسه صلى الله عليه وسلم الا شعرات فى مغرق راسه اذا الأمن واراهن الدمن .

وفي رواية البيهقي ( أَسُودَ اللِّحْيَةِ حَسَنَ النَّغْرِ ) .

وفى رواية عن ابن عبّاس قال أبو بكر : يا رسول الله قــــَــد شببت قال : ( شَيّبَتْنِي هُودٌ وَالْوَاقِمَةُ . وَالْرُسُلاَتُ . وَعَمْ يَتَسَلِبُلُونَ . وَإِذَا الشَّمْسُ كُوِّرَتْ ) .

قال في المواهب: وأما أختلاف الرواية في قدر الشبيب فالجمع بينها أنه كان شيئا يسيرا فمن أثبت شبيه أخبر من ذلك اليسير. ومن نفاه أزاد لم يكثر فيه - كما قال في الرواية الاخرى: لم ير من الشبيب الا قليلا، انتهى.

741 \_ قوله: (وما تزوج في نسائة بكرا الاهي) قال عمنا أحمد بن سعيد رحمه الله في كتاب السير: قال المسعودي : تزوج من النساء خمس عشرة آمراة دخل باحدي عشر ومات عن تسم خديجة وسودة وعائشة بنت ابي بكر ولم يتزوج بكرا غيرها وام سلمة بنت ابي أمية واسمها هند وكانت من أجمل النساء وجهسا وحفصة بنت عمر وأم حبيبة بنت أبي سفيان واسمها رملة زوجها النجاشي من النبيء صلى الله عليه وسلم واصدقها عنه أربع مائة دينار ، وزينب بنت جحش وميمونة بنت الحارث وجورية بنت الحارث بن ضرار وصفية بنت حيى بن اخطب وزينب بنت خزيمة وماتت قبل النبيء صلى الله عليه وسلم وعمرة بنت يزيد الكلابية واسماء بنت النعمان الكندية . انتهى .

. قوله : (تزوجها رسول الله صلى الله عليه وسلم وهي بنت سنت سنين . الخ ) تقدم الكلام عليه في كتاب النكاح .

قال الربيع: بلغنا أن عدة ما روى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أربعة آلاف حديث (8) منها تسعمائة في الاصول والباقي آداب وأخبار وأما عدة ما روى عنه من الروات فتسعمائة رجل وأمرأة وهي عائشة أم المؤمنين رضى الله عنها والذي ذكرناه من عدة الاحاديث في هذين الجزئين خلا ما روى الربيع عن أبي أيوب وعن عبادة بن الصامت وعن ابن مسعود رواه هو بنفسه والله أعلم .

<sup>(8)</sup> قوله : ( ان عدة ما روى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم اربعة آلاف حديث ) وهو حصر للمحيح منها دون الضميف والموضوع • ومن هنا حاول أهل الصحاح ومن يتحرى الحسن أن تكون كتيهم على أربعة آلاف حديث كالبخارى ومسلم وأبى داود وابن ماجه ، فأن كل واحسد منهما قد احتوى على أربعة آلاف حديث مع اسقاط التكرار ، ومع ذلك فقد قبل فيما ما قبل من الضعافي وغيها •

قوله : سمعت عبد الله بن عباس يقول : ( بالمسجد الحرام ) الخ .

بوب رحمه الله لخصائص رسول الله صلى الله عليه وسلم ولم يأت منها الا شيئا يسيرا وقد صنف قومنا فى ذلك كتبا مستقلة وأدرج رحمه الله بعض مناقب جابر بن زيد وبعض مناقب ابن عباس رضى الله عنهما فى حليته عليه الصلاة والسلام لمناسبة بينهما وبين رسول الله صلى الله عليه وسلم لاشتغالهما بحديثه وكذلك ذكر عدد الحديث المروى عنه عليه الصلاة والسلام والله أعلم .

وقد استدرك جماعة على البخارى ومسلم احاديث اخلا فيها شرطها ونزلت عن درجة ما التزماء ،
 وقد الف الدارقطنى في ذلك ولابى مسعود الدمشتى إيضا عليهما استدراك •

اما الضعاف والموضوعات فقد بلغت المائتين من الالوف قال احمد : صح من العديث سبعمائة الف وتسر ، وقال غيره : الكسر خمسون الفا ، وقال احمد ايضا : قد جمعت في المسئد احاديث التخبتها من اكثر من سبعمائة الف وخمسين الفا ، فما اختلفتم فيه فارجعوه اليه ، وما لم تجبدوا فيه فليس بعجة ، وقال معمد بن اسماعيل البغارى : وصنفت كتابي الصحيح في ست عشرة سنة خرجته من ستمائة الف حديث ، وجعلته حجة فيما بيني وبين الله تعالى ، ورد القولان بأن جميع الاحاديث الموجودة في الكتب لا تبلغ خمسين الفا ، وجميع مسئد احمد اربعون الف حديث منها عشرة آلال مكررة ، فكيف يقول صح من العديث سبعمائة الف وخمسون الفا ومسنده لا يبلغ خمسين الفا ؟ ثم يقول ما لم يوجد فيه فليس بعجة فاين سبعمائة الف ؟ واجيب بأن المراد بهذا العدد الظرف لا المتون ح

الجزء الثالث من كتاب الترتيب

في الصعيح من حديث الرسول (3)

الباب الاول

المجة على من قال ان أهـل الكبائر ليسوا يكافرين

743 \_ قال الربيع بن حبيب : قال جابر بن زيد : يروى (1) عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال : « لاَ يَدْخُلُ اجْنَةَ مُخَنَّتُ وَلاَ دَيُوثٌ وَلاَ فَعْلَهُ النِّسَاءِ وَلاَ الرَّكَاضَةُ » قيل وما الركاضية يا رسول الله ؟ قال : « التِي لاَ تَغَالُ » .

744 ــ وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « اُقْتُلُوا الْحَيَّاتُ صِغَارَهَا وَكِبَارَهَا فَإِنَّا مَا سَالَمْنَاهُنَّ مُنْذُ حَارَبْنَاهُنَّ فَمَنْ تَرَكَهُنَّ خَشْيَةَ الثَّارُ فَقَدْ كَفَــرَ » .

745 \_ وقال صلى الله عليه وسلم : « مَنْ خَرَجَ مِنْ بَيْتِهِ فَرَأَى مَا (2) يَكْرَهُهُ فَرَجَعَ تَطُيُّرًا مِنْ أُجُلِهِ رَجَعَ كَافِرًا » .

746 ـ وقال صلى الله عليه وسلم : « إِذَا قَالَ رَجُلٌ لِرَجُلٍ أَنْتَ عَدُوِّي فَقَدٌ كَفَرَ أَحَدُهُمَا » .

اغ بلغنا ٠

<sup>(2)</sup> خ شینا ۰

<sup>(3)</sup> قوله في الصحيح من حديث الرسول ، الغ ٠ هذا حكم منه رضى الله عنه بصحة ما جمعت اجزاء الكتاب من العديث اما ما ذكر سنده منها متصلا فظاهر ، واما المرسل منها ففي حكم المتصل قطعا لان غيه قد اوصله ولان مرسله لم يرسله الا بعد تثبت وتيقظ واحتياط فمرسله أقوى من متصل غيه ، واما ما لم يذكر سنده منها وهي غالب احاديث هذا الجزء فان صحته معلومة عند الكل لان الربيع رضى الله عنه ساقه مساق الاحتجاج به عليهم دليل تسليمهم له اذ لا يحتج على احد بما لا يسلمه فالاحتجاج بالعديث من العالم المتقن عند أهل الدرجة الاولى أقوى من ذكر سنده ، والله أعلم .

747 \_ وقال صلى الله عليه وسلم : «يَقُولُ رَبُّنَا تَبَارَكَ وَتَعَالَى أَنَا بَرِيءُ مِمَّنُ تَطَيَّرَ أَوْ تُكُهِّنَ لَهُ أَوْ تَسَغَّرَ أَوْ تُسُغِّرَ لَهُ » .

748 \_ وقال صلى الله عليه وسلم : « مَنْ أَتَى رَجُلاً شَهْوَةً مِنْ أَوَى رَجُلاً شَهْوَةً مِنْ دُونِ النِّسَاءِ أَوْ أَتَى النِّسَاءَ فِي أَعْجَازِهِنَّ فَقَدْ كَفَرَ » .

749 ـ وقال صلى الله عليه وسلم : « مَن أَدَّعَى غَيْرٌ أَبِيهِ أَوُّ تَوَلَّى غَيْرٌ أَبِيهِ أَوْ تَوَلَّى غَيْرٌ أَبِيهِ أَوْ تَوَلَّى غَيْرٌ مَوَالِيهِ فَاجْنَةُ عَلَيْهِ حَرَامٌ وَعَلَيْهِ لَعْنَةُ ٱللَّهِ وَالْمُلَائِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ لَا يَقْبَلُ مِنْهُ صَرَّفٌ وَلَا عَدْلٌ » قال الربيع : يمنى فريضة ولانافلة .

750 \_ وقال صلى الله عليه وسلم : « ثَلَاثَةٌ لَا يَنْظُرُ اللَّهُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ الْقَهُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلَا يُزَكِّيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ اللِيمْ ، أَشْمَطُ ذَانَ وَمُفْلِسٌ مَرِحٌ مُغْتَالٌ وَرَجُلٌ اتَّخَذَ اللّهَ بِضَاعَةً لَا يَشْتَرِي وَلَا يَبِيعُ إِلَّا بِيَمِسِينٍ » فَا الربيع : الاشمط ذو الشيبة .

751 \_ وقال صلى الله عليه وسلم : « لَا يَدْخُلُ الْجُنَّةَ كَمْمُ نَبَتَ مِنْ سُعْتٍ وَالنَّالُ أَوْلَى بِهِ » .

752 ـ وقال صلى الله عليه وسلم : « ثَلاَثَةٌ لاَ يَنْظُرُ اللَّهُ إِلَيْهِمُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ : الْمُنْفِقُ سِلْعَتَهُ بِالْحُلْفِ الفَاجِرِ وَالْمُسْبِلُ إِزَارَهُ الْــذِى يَجُرُهُ خُيَلاءَ وَالْمَنَانُ » .

753 ـ وقال صلى الله عليه وسلم : « مَنْ غَشَّنَا فَلَيْسَ مِنَّا وَمَنْ أَمُ كُوثُونَا فَلَيْسَ مِنَّا وَمَنْ أَحْدَثَ فِي الْإِسْلَامِ حَدَثًا أَوْ آوَى مُعْدِثاً فَلَيْسَ مِنَّا وَمَنْ لَمْ يُوقِقِ كَبِيرَنَا وَلَمْ يَرْخَــمْ صَغِيرَنَا فَلَيْسَ مِنَّا » فَلَيْسَ مِنَّا » قال الربيع : معنى هذا كله البراءة منه .

754 \_ وقال صلى الله عليه وسلم : ﴿ الْجُنَّةُ حَرَامٌ عَلَى مَنْ قَتَلَ رِفِيًّا أَوْ ظَلَمَهُ أَوْ حَمَّلَهُ مَا لَا يَطِيقُ وَأَنَا حَجِيجُ الذِّمِّيّ فَكَيْفَ الْمُؤْمِنُ».

755 \_ وقال صلى الله عليه وسلم : « مَنْ أَعَانَ عَلَى قَتُلِ امْرِيءٍ مُسُلِم وَلَوْ بِشُطْرِ كَلِمَةٍ لَقِيَ اللّهَ يَوُمَ الْقِيَامَةِ آيِسًا مِنْ رَحْمَتِهِ » .

756 \_ وقال صلى الله عليه وسلم يوما لأصحابه : « لاَ تَرْجِعُوا بَعْدِي كُفًارًا يَضُرِبُ بَعْضُكُمْ رِقَابَ بَعْضٍ » . . .

757 \_ وقال صلى الله عليه وسلم : « لَوْ أَنَّ أَهُـلَ السَّمَاوَاتِ وَأَهْلَ الْأَرْضِ أَشْتَرَكُوا فِي دَمِ أَمْرِيءٍ مُشْلِمٍ حَرَامًا لَكَبَّهُمُ اللَّهُ جَمِيعًا عَلَى مَنَاخِرِهِمْ فِي النَّارِ »

758 \_ وقال صلى الله عليه وسلم : « مَنْ آذَى مُؤْمِنًا أَوْ رَوَّعَهُ أَطَالَ اللَّهُ رَوْعَتُهُ فِي جَهَنَّمَ » .

759 ـ وكان ابن مسعود يروى عن النبىء صلى الله عليه وسلم أنه قال : « الرَّشُوَةُ فِي الْعُكْمِ كُفْرٌ » .

760 ــ وقال صلى الله عليه وسلم : « مَنْ صَلَّى وَصَامَ وَتَصَدَّقَ رِيَاءً فَقَدْ أَشْرَكَ » وكان يسمى الرياء الشرك الاصغر

761 \_ وقال صلى الله عليه وسلم : « مَنْ قَتَلَ بَعْدَ الْعَفْوِ أَوْ أَخْذِ الدِّيَة فَهُو خَالِدٌ مُغَلِّدٌ فِي النَّارِ » .

762 \_ وقال صلى الله عليه وسلم : « مَنْ مَاتَ وَعَلَيْهِ دَيْنٌ لَـمْ يَدُخُلِ الْجُنَةَ » قيل ولو قتل فى سبيل الله ظال : « وَلَوْ قُتِلَ سَبْعِينَ مَرَّةً ثُمَّ أُخْيِيَ ثُمَّ قُتِلَ وَعَلَيْهِ دَيْنٌ فَلَا (3) يَلِجُ بَابَ الْجُنَّةِ » .

763 ـ قال الربيع : وأتي النبيء صلى الله عليه وسلم بميت ليصلي عليه فقال : « وَهَلُ تَرَكَ لَكُ عَلَيْهِ وَهُلُ تَرَكَ وَ لَكُ مَا اللهِ عَلَيْهِ وَهُلُ تَرَكَ وَكَ لَكُونَ عَلَى صَاحِبِكُمْ » .

764 \_ وقال صلى الله عليه وسلم : « مَا مِنْ رَجُلِ يَمُوتُ وَفِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ مِنْ كِبْرٍ لَمْ يَدْخُلِ الْجَنَّةَ وَلَمْ يَسَرِحْ رَيْعَهَا

<sup>(3)</sup> خ فلن ۰

وَلَمْ يَرَهَا وَمَنْ لَبِسَ لِأُخِيهِ ثَوْبًا مِنْ غَضَبٍ (4) أَلْبَسَهُ اللَّهَ يَــوْمَ الْقِيَامَةِ ثَوْبًا مِنْ نَارِ جَهَنَّمَ » .

765 \_ وقال صلى الله عليه وسلم : « مَنْ سَمَّعَ بِأَخِيهِ الْمُسُلِمِ فِي الدُّنْيَا سَمَّعَ اللَّهُ بِهِ فِي الْآخِرَةِ » .

مَّ 766 \_ وقال صلى الله عليه وسلم : « إِذَا زَنَا الزَّانِي سَلِبَ الْاسْكَامُ فَإِذَا زَنَا الزَّانِي سَلِبَ الْاسْكَامُ فَإِذَا تَابَ أَلْبُسَهُ » .

767 ـ وقال صلى الله عليه وسلم: « إِنَّ أَهُلَ النَّارِ يَتَأَنَّوْنَ بِرِيْحِ الزَّانِي فِي النَّارِ ». فهذه الأحاديث كلها تثبت الكفر لأهل القبلة (5) وهي أكثر من أن تحصي والله المستعان ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم .

## \* \* \*

<u>743 - قوله :</u> (لا يدخل الجنة مخنث ... النج) وجه الدليل منه أن من لسم يدخل الجنة كان من أهل النار ومن كان من أهل النار فهو كافر لقوله تعسالى : 

« النَّارُ وَعَدَهَا اللَّهُ الذِينَ كَفَرُوا ، (6) فعلم منه أنه لا يدخل النار الا كافر .
ولذلك قال الشبخ أبو نصر رحمه الله :

ثَلَاثَةُ أَسْمَاءٍ مُعَسَانٍ تَجَاوَرُتْ ﴿ كَبِسِيرٌ وَكُفُسِرٌ وَالْعِقَابُ بِمِغْدِنَ

وروى فى الجامع الصغير من كتب قومنا فى هذا عدة احاديث منها : ( لاَ يَدْخُلُ الْجَنَّةَ اللهُ رَحِيمٌ) . منها : (لاَ يَدْخُلُ الْجَنَّةَ قَاطِمٌ رَحِيمٌ) . منها : (لاَ يَدْخُلُ الْجَنَّةَ وَالِمْ رَحِيمٌ) . منها : (لاَ يَدْخُلُ الْجَنَّةَ خَلِّ وَلاَ بَخِيلٌ وَلاَ مَنَّانٌ) والخب بالفتح الخداع الذى يسمى بين الناس بالفساد . ومهنا : (لاَ يَدْخُلُ الْجَنَّةَ مَا حِبُ مَكُسٍ) . ومنها : (لاَ يَدْخُلُ الْجَنَّةَ صَاحِبُ مَكْسٍ) . ومنها : (لاَ يَدْخُلُ الْجَنَّةَ صَاحِبُ المُلكَةِ) وتاولها الشارح على قاعدة مذهبهم الفاسد من انه محمول على المستحل ليكون مشركا لان الكفر عندهم هو الشرك .

 <sup>(4)</sup> ثوبا من غضب اى اظهر له وجه الغضب حتى كانه ثوب يلبسه وفى نسخة ثوبا من غضب وفى
 أخرى ثوبا غصيبا •

 <sup>(5)</sup> قولًا: تثبت لامل القبلة اى اذا فعلوا شيئا من موجبات الكفر والمراد بالكفر هاهنا كفر النعمة وفي نسخة تثبت الكفر لاهل الكبائر وعليها فالمنى ظاهر •

<sup>(6)</sup> سورة العج ، الآية : 72 •

أو لا يدخل الجنة مع السابقين اليها . أو لا يدخلها حتى يعاقب الا أن يغفر الله له ولو لا التأويل لاشركوا . والله أعلم .

قوله: (مخنث ولا ديوث) المخنث هو الذي يشبه النساء في حركاته وكلامه وتعطف .

قال في الصحاح: وخنثت الثبيء أي عطفت فتعطف ومنه سمى المخنث . وتخنث في كلامه .

والخنيث \_ بكسر النون \_ المسترخى المنثنى وفى المثل (أخنت من دلال ؟) الخ وروى فيه فى الجامع حديثا لفظه (لمن الله المخنثين من الرجال والمترجلات من النساء) .

قال العلقمى : وتمامه كما فى البخارى وقال : (أُخْرِجُوهُمْ مِنْ بُيُوتِكُمْ) قــال فاخرج النبى، صلى الله عليه وسلم فلانا وأخرج عمر فلانا

قال: قوله (والمخنثين) بكسر النون وبفتحها من أشبه خلقة النساء في حركاته وكلامه وغير ذلك فان كان من أصل الخلقة لم يكن عليه لوم وعليه أن يتكلف ازالة ذلك وأن كان بقصد منه وتكلف له فهو المذموم ويطلق عليه اسم المخنث سواء فعل الفاحشة أو لم يفعل .

قال ابن حبيب: المخنث هـ و المؤنث من الرجال وان لم تعرف منــ الفاحشة ماخود من التكسر في المشي وغيره .

(والديوث) قال في الصحاح هو القندع وهو الذي لا غيرة له .

وأحفظ أنه ورد فى الحديث (لعن الله من لا يغار) فعلى هذا لا يخص الديوث بالذى يعرف العيب فى أهله فيسكت والله أعلم .

قوله : (ولا فعلة النساء) الظاهر أن المراد بها المتشبهة بالرجال .

وروى فيها فى الجامع حديثا لفظ (لعن الله الرجلة من النساء) فضبطها الشارح بضم الجيم ثم قال: قال فى النهاية المتشبهة بالرجال, وقال فى العديث المتقدم قوله (والمترجلات من النساء) زاد أبو داود. إلى أن قال.

فقلت له ما المترجلات من النساء ؟ قال المتشبهات بالرجال .

قال وفي البخاري لعن النبي، صلى الله عليه وسلم المتشبهين .

قال في الفتح قال الطبرى: المعنى أنه لا يجوز للرجال التشبه بالنساء في اللباس والزينة التي تختص بالنساء ولا العكس.

قلت وكذا في الكلام والمشي , فاما هيئة اللباس فتختلف باختلاف عادة كل بلد فرب قوم لا يختلف ذي رجالهم من نسائهم في اللبس لكن تمتاز النساء بالاحتجاب والاستتار .

واما ذم التشبيه بالكلام والمئى فمختص بمن تعمد ذلك . واما من كان أصل خلقته فانه يؤمر بتكلف تركه والادمان على ذلك بالتدريج فان لم يفعل وتبادى دخله اللهم ولا سيما ان بدا منه ما يدل على الرضى به : واخذ هذا واضح من لفظ المتشبهين .

وأما اطلاق من اطلق كالنووى أن المخنث الخلقى لا يتجه عليه اللوم فمحمول على ما اذا لم يقدر على ترك التثنى والتكسر فى المشى والكلام بعد تعاطيه المالجة لترك ذلك والا متى كان ترك ذلك ممكنا ولو بالتدريج فتركه لغير عذر لحقه اللوم الى أن قال .

وقال ابن التين: أن المراد باللمن في هذا الحديث من تشبه من الرجال بالنساء في الزي ومن تشبه من النساء بالرجال كذلك فأما من انتهى في التشبيه بالنساء من الرجال إلى أن يسؤتى في دبسره وبالرجال من النساء إلى أن تتعاطى السحق بغيرها من النساء فأن لهذين الصنفين من السفم والعقوبة أشد ممن لسم يصسل السي ذلك .

وانما أمر باخراج من تعاطى ذلك مــن البيوت لئلا يفضى الامر بالمتشبه الى تعاطى ذلك الامر ــ المنكر .

وقال ابن ابى جمرة ما ملخصة : ظاهر اللفظ الزجر عن التشبيه فى كل شىء لكن عرف من الادلة الاخرى أن المراد التشبيه فى الزى وبعض الصفات والحركات ونحوهما لا التشبيه فى أمور الخير . إلى أن قال .

والحكمة في لعن من تشبه اخراجه الشيء عن الصفة التي وضعها عليه أحكم الحكماء وقد أشار الى ذلك في لعن الواصلات بقوله المغيرات خلق الله .

قوله: وما الركاضة يا رسول الله ؟ (قال التي لا تغار) كان المراد لا تغار على نفسها فلا تبالى من نظر الرجال اليها وتمكنهم منها أو على زوجها فلا تبالى مسن نظره الى النساء واجتماعه بهن مثلا ، والله أعلم .

ولم يذكر في الصحاح هذا المعنى في مادة ركض لكن من حفظ حجة على من لم يحفظ . والله أعلم .

744 \_ قوله : (اقتلوا الحيات صغارها وكبارها ... النج) لفظه في الجامع الصغير (اقْتُلُوا الْحَيَّات كُلُّنَ فَمَنْ خَافَ ثَازَهُنَّ فَلَيْسَ مِنِّي) .

وفى رواية أخرى (اقْتَنَاوَا الْحَيَّاتِ اقْتَلُـوا ذَا الطَّفْيَنَيْنِ وَالْأَبْتَرَ فَإِنَّهُمَا يُطْمِسَانِ الْنَصَرَ وَيَسْتَشْقِطَانِ الْحَبْلَ) .

وفى البخارى رواية أخرى قال عبد الله بن عمر فبينما أنا أطارد حية لاقتلها فنادانى أبو لبابة لا تَقْتُلُها فقلت أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قد أمر بقتل الحيات قال أنه نهى بعد ذلك عن ذُوَاتِ الْبُيُوتِ وَهُنَّ الْعَوَايِرُ ... الخ .

وروى في البخاري عن ابن عباس انه قال : النُّفْبَانُ الْحَيَّةُ الذَّكُرُ مِنْهَا .

يقال الحيات أجناس : الجان والافاعي والاساود .

قال العلقمي : الجان هو الرقيق من الحيات وقيل هي العية الصغيرة .

أقول : ذكروا فى قوله عز وجل فى عصا موسى «كَأَنَّهَا جَاَنَّ » . ( « فَإِذَا هِمَى حَيَّةٌ تَسْعَى » . (فَإِذَا هِمَى ثُعْبَانٌ مُبِينٌ) . فهى جان أي حية صغيرة فى أول الحال ثم عظمت فصارت حية ثم عظمت فصارت ثعباناً مبيناً .

قال ابن حجر : قيل اختلف وصفها باختلاف أحوالها فكانت كالحية في سعيها وكالجان في حركتها وكالثمان في إبتلاعها .

والافاعى جمع أفعى وهى الانثى من الحيات والذكر منها أفعوان بضم الهمزة والعين وكنية الافعوان أبو حيان وأبو يحيى لانه يعيش الف سنة وهو الشجاع الاسود الذي يواثب الانسان .

ومن صفة الافعى اذا فقئت عينها عادت ولا تغمض حدقتها البتة .

والاساود جمع أسود قال أبو عبيد: هي حية فيها سواد وهي أخبت الحيات ويقال له أسود سالخ لانه يسلخ جلده كل عام .

وفى سنن أبى داود والنسائى عن ابن عسر : مرفوعا : ( أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ أَسَهٍ وَأَسُودَ) وقيل هى حية رقشا، رصفة العنق عريضة الرأس وربما كانت ذات قرنبن

والها، في الحية للوحدة كدجاجة . وقد عد لها ابن خالوية في كتاب ( ليس ) نعو سبعـين اسمـا ٠

وقوله: ( اقتلوا ذا الطفيتين ) قال ابن حجر : تثنية طفية \_ بضم الطاء المهملة وسكون الفاء \_ وهى خوصة المقل (7) والطَّنْبُي خُوْصُ المقل شبه به الخط الذى على ظهر الحية .

وقال ابن عبد البر : يقال أن ذا الطفيتين جنس من الحيات يكون على ظهره خطان أبيضان .

قال : والابتر هو مقطوع الذنب . زاد النضر بن شميل أنه أزرق اللــون الا تنظر اليه حامل الا ألقت .

وقيل الابتر الخية القصيرة الذنب.

قال الداودي : هو الافعى التي تكون قدر شبر أو أكثر قليلا . الغ

قال في قوله : ( فانهما يطمسان البصر ) أي يمحوان نوره ٠

وقال في قوله : ( ويسقطان الحبل ) مو بفتح الموحدة الجنين الى أن قال في قوله : ( أطارد ) 1 يأتبم واطلب .

قال فى قوله: فنادانى أبو لبابة بضم اللام وبموحدتين صحابى مشهور اسمه بشير الى أن قال فى قوله: ( انه نَهَى بعد ذلك عن ذوات البيوت ) أى اللاتى يوجدن فى البيوت

وظاهره التعميم في جميع البيوت . وعن مالك تخصيصه لبيوت أهل المدينة . وقيل تختص ببيوت المدن دون غيرها .

وعلى كل قول فتقتل في البراري والصحاري من غير انذار .

وروى الترمذى عن ابن المبارك : انها الحية التي تكون كأنها فضة ولا تلتوى في مشيها.

وقال في قوله: ( وهي العوام ر) من كلام الزهري أدرج في الخبر. الى أن قال. قال أهل اللغة: ( عمار البيوت ) سكانها من الجن وتسميتهن عوامر لطول

<sup>(7)</sup> المقل بالضم شجر الدوم نوع من نبات البراري تصنع منه القفاق وغيرها •

اللبث في البيوّت ماخوذ من العمر وهو طول البقاء ، انما نهى عن قتلها لان الجن تتمثل بها , ومن ثم أمر بقتل ذى الطفيتين والابتر لان الجن لا تتمثل بهما , الغ.

قال ابن حجر : وعند مسلم من حديث ابي سعيد مرفوعا ( إِنَّ لِهَنِو الْبُيُوتِ عَوَامِرَ فَإِذَا رَأَيْتُمْ مِنْهَا شَيْئًا فَحَرِّجُوا عَلَيْهِ ثَلَاثًا فَإِنْ ذَهَبَ وَإِلَّا فَاقْتُلُومُ ) .

واختلف في المراد بالثلاث فقيل ثلاث مرات وقيل ثلاثة أيام .

ومعنى قوله : ( حرجوا عليهن ) أن يقال أنتن فى ضيق وحرج أن لبثتن عندنا أو ظهرتن لنا أو عدتن الينا .

قال قوله: (حرجوا عليهن) معناه أن يقال لهن: (أنت في ضيق وحرج أن لمثن عندنا أو ظهرت لنا أو عدت الينا أنا نسألك بعهد نوح وبعهد سليمان أبن داود أن لا يبدوا لنا ولا تؤذونا الغ) .

فذكر الخلاف هل هذا عام في كل بلد أو خاص ببيوت المدينة ثم قال : وعند الحنفية ينبغي أن لا تقتل الحية البيضاء لانها من الحن .

وقال الطحاوى : لا باس بقتل الجميع بعد الانذار . النع ، فذكر أن النبى، صلى الله عليه وسلم قال : ( إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْبَصِيرَ النَّاقِدَ عِنْدَ مَجِيءِ الشُّنُهِمَاتِ، وَالْمَقُّلِ الْكَامِلَ عِنْدَ نُزُولِ الشَّهَوَاتِ، وَيُحِبُّ السَّمَاحَةُ وَلَوْ عَلَى تَسُرَاتِ، وَيُحِبُّ السَّمَاحَةُ وَلَوْ عَلَى تَسُرَاتِ، وَيُحِبُّ السَّمَاحَةُ وَلَوْ عَلَى تَسُرَاتِ، وَيُحِبُّ السَّمَاعَةُ وَلَوْ عَلَى تَسُرَاتِ، وَيُحِبُ

فذكر الخلاف فى الامر بقتل الحيات على هو للاستحباب أو للارشـــاد ثم قال : نعم ما كان منها محقق الضرر وجب دفعه . وفيه نظر وسياتي تحقيقه فى خمس من الفواسق .

أقول: وظاهر رواية المصنف رحمه الله أن الامر للوجوب اذا تركهن خوف الثار، وظاهره أيضا العموم في كل حية في أي موضع كانت من غير انذار . فأن صحت رواية البخاري وغيره قيد بما بعد الانذار في البيوت وهو الاحسوط . والله أعلم .

قوله: ( فانا ما سالمناهن منذ حربناهن ) السلم بفتح السين وكسرها الصلح. والحرب العداوة . ما صالحناهن منذ عاديناهن .

والظاهر أن المراد بالمحاربة التي بيننا وبين الحيات العداوة التي بينها وبين آدم وحوا، عليهما السلام لانها عي التي ادخلت ابليس الى الجنة حتى صدر منه ما صدر والى ذلك الاشارة بقوله تعالى : « أُهْبِطُوا بَمْضُكُمْ لِبَمْضِ عُدُوٌّ ، (8) لان الخطاب لآدم وحوا، وابليس والحية .

قوله: ( فمن تركهن خشية الثار نقد كفر ) الرواية فى الجامع ( فَمَنُّ خَافَ ثَارُهُنَّ فَلَيْسَ مِنَّا ) قال العلقمى : ثارهن بالمثلثة وسكون الهمزة أى من خاف اذا قتلهن إن يطلب بثارهن ويقتل بقتلهن.

ويحتمل أن يقال من خاف اذا هاش على الحيات واراد قتلها أن تطلبه وترتفع عليه لتلدغه بسمها فيموت من لدغها .

ثم قال في قوله : ( فليس منا ) أي ليس عاملا بسنتنا ولا مقتديا بنا .

745 ـ قوله: ( فرجع تطيرا من اجله ) قال ابن حجر: الطيرة بكسر المهلة وقتح التحتانية وقد تسكن وهي التشاؤم بالشيء الى آخر ما تقدم عن العلقمي في قوله: ( ومن تطير فلا يرجع ) (9) قال ابن حجر: وأصل التطير أنهم كانوا في الجاهلية يعتمدون على الطير فاذا خرج أحدهم فان رأى الطير طار عن يمينه تيمن به واستمر وأن طار يسرة تشاءم به ورجع ، وربما كان أحدهم يهيج الطير لتطير فيعتمدها فجاء الشرع بالنهي عن ذلك .

وكانوا يسمونه السانح بمهملة ثم نون ثم حاء والبارح بموحدة وآخره مهملة فالسانح ما والإله ميامنة بأن يمر عن يسارك الى يمينك . والبارح بالمكس وكانوا يتيمنون بالسانح ويتشائمون بالبارح لانه لا يمكن رميه الا أن انحرف اليه .

<sup>(8)</sup> سورة الإعراق ، الآية : 24 •

<sup>(9)</sup> العديث رقم : 701 من هذا الكتاب •

وليس فى شى، من سنوح الطير وبروحه ما يقتضى ما اعتقدوه وانما هو تكلف بتعاطى ما لا اصل له اذ لا نطق للطير ولا تمييز فيستدل بفعله على مضمون معنى فيه وطلب العلم من غير مظانه جهل من فاعله .

وقد كان بعض عقلاء الجاهلية ينكر التطير ويتمدح بتركه ، النع ، فذكــــر للشمراء في ذلك أبياتا منها :

الزَّجُسُ وَالطَّيْرُ وَالْكُهُنَّانُ كُلُهُسُمُ مُضَلِّلُونَ وَدُونَ الْغَيْبِ أَفَعَسَالُ ومنها :

وَمَا عَاجِلَاتُ الطَّيْرِ تُدُّنِى مِنَ الْفَتَى نَجَاحَاً وَلَا عَـنُ رَبِّيهِـنَ قُصُــورُ ومنهـــا :

لَمْمُرُكَ مَا تَــَدْرِى الطُّوادِقُ بِالْحَصَى ﴿ وَلَا زَاجِرَاتُ الطَّــيْرِ مَا اللَّهُ صَانِـــعُ

الى أن قال : وكان أكثرهم يتطيرون ويعتمدون على ذلك ويصبح معهم غالبًّا لتزيين الشيطان ذلك وبقيت من ذلك بقايا في كثير من المسلمين .

وقد أخرج أبن حبان في صحيحه من حديث أنس رفعه ( لاَ طِيرَةَ وَالطَيرَةُ عَلَى مَنْ تَعَلَيْزَ ) الى أن قال : عن النبي، صلى الله عليه وسلم ( ثَلاَثَةٌ لاَ يَسْلُمُ مِنْهُنَّ أَحَدُ الطَّيرَةُ وَالطَّلْنُ وَالْحَسَدُ ) فَذَكَرَ المَخرج منها كما تقدم ، ثم قال عن أبي هريرة رفعه ( إِذَا تَعَلَيْتُهُ فَامْضُوا وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا ) . ثم قال : عن أبي الدردا، رفعه ( لَـنْ يَنَالُ الدِّرَجَاتِ الْعُلَى مَنْ تَكَهَّنَ أَوِ أَسْتَقْسَمَ أَوْ رَجَعَ مِنْ سَفَي تَعَلَيرُاً ) الى أن قال : عن ابن مسعود رفعه ( الطيرةُ شِرُك ومَا مِنَا إِلاَّ ... وَلَكِنَّ اللَّهُ يُذْهِبُهُ بِالتَّوَكُلِ ) .

وقوله : ( وما منا الا ) من كلام ابن مسعود أدرجه في الخبر : وانما جعل ذلك شركا لاعتقادهم أن ذلك يجلب نفعا أو يدفع ضررا فكأنهم أشركوه مع الله تعالى.

وقوله : ( ولكن الله يذهبه بالتوكل ) اشارة الى أن من وقع له ذلك فسلم لله ولم يعبأ بالطيّرة فانه لا يؤاخذ بما عرض له من ذلك .

وَأَخْرِجِ البِيهِ فِي الشَّمْبِ مَن حديث عبد الله بن عمر موقوفا ( مَنْ عَرَضَ لَهُ مِنْ مَذِهِ الطَّيْرَةِ شَيْءٌ فَلَيْقُلُ أَلَلُهُمَّ لَا طِيرَ إِلَّا طِيرُكَ وَلا إِلَهُ غَيْرُكَ وَلا إِلَهُ غَيْرُكَ). م  $\frac{746}{1}$  و الذا قال رجل لرجل أنت عدوى فقد كفر أحدهما ) لفظه في البخارى بعد ذكر الاسناد أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : (إِذَا قَالَ الرَّجُلُ لِأَخِيهِ يَا كَافِرُ فَقَدُ بَاءً بِهِ أَحَدُهُما ) .

وفى رواية اخرى عن ابى ذر أنه : سمع النبى، صلى الله عليه وسلم يقول : ﴿ لاَ يَرْمِى رَجُلٌ رَجُلاً بِالْفِسْقِ وَلاَ يَرْمِيهِ بِالْكُفْرِ إِلاَّ اُرْتَدَّتُ عَلَيْهِ إِنْ لَمْ يَكُنُ صَاحِبُ ۗ كَذَلِكَ ﴾ .

قال ابن حجر: وهذا يقتضى أن من قال لآخر: انت فاسق أو قال له: أنت كافر فان كان ليس كما قال كان هو المستحق للوصف المذكور. وانه اذا كان كما قال لم يرجع عليه شى، لكونه صدق فيما قال. ولكن لا يلزم من كونه لا يصير بذلك فاسقا ولا كافرا أن لا يكون آثما فى صورة قوله: ( أنت فاسق ) بل فى هذه الصورة تفصيل.

ان قصد نصحه أو نصح غيره ببيان حاله جاز . وأن قصد تعييره وشهرته بذلك ومحض أذاه لم يجز لانه مأمور بالستر عليه وتعليمه وموعظته بالحسنى فمهما أمكنه ذلك بالرفق لا يجوز له أن يفعله بالعنف لانه قد يكون سببا لاغرائه واصراره على ذلك الفعل كما في طبع كثير من الناس من الانفة لا سيما أن كان الآمر دون المآمور في المنزلة ... النع .

ثم لما كان الكفر عندهم خاصا بالشرك اختار في تأويل هذه الاحاديث المصرحة بكفر الموحد فقال : قال النووى : اختلف في تأويل هذا الرجوع .

فقيل: رجع عليه الكفر ان كان مستحلا وهذا بعيد من سياق الخبر ، وقيل : محبول على الخوارج لانهم يكفرون الهؤمنين .

هكذا نقله عياض عن مالك وهو ضعيف لان الصحيح عند الاكثرين أن الخوارج لا يكفرون ببدعتهم . الى أن قال .

والتحقيق أن الحديث سيق لزجر المسلم عن أن يقول ذلك لاخيه المسلم وذلك قبل وجود فرقة الخوارج وغيرهم .

وقيل : معناه رجمت عليه نقيصته لاخيه ومعصية تكفيره . وهذا لا بأس به وقيل يخشى عليه أن يئول به ذلك الى الكفر . الى أن قال وقال القرطبى : حيث جا، الكفر فى لسان الشرع فهو جحد المعلوم من دين الاسلام بالضرورة الشرعية . وقد ورد الكفر فى الشرع بمعنى جحد النعم وترك شكر المنعم والقيام بحقه كما تقدم تقريره فى كتاب الايمان فى باب ( كُفْرٌ دُونَ كُفْرٍ) فى حديث أبى سميد ( يَكُفُرُنَ الْاحْسَانَ وَيَكُفُرُنَ الْمُضِيرَ ) .

قال : قوله : ( با، بها احدهما ) اي رجع باثمها ولازم ذلك .

وأصل البوء اللزوم ومنه ( أبوء بنعمتك ) أي الزمها نفسي وأقر بها -

قال : والها، في قوله : بها راجع الى التكفيرة الواحدة التي هي أقل ما يدل عليها لفظ كافر ويحتمل أن يعود الى الكلمة .

والعاصل أن المقول له أن كان كافرا كفرا شرعيا فقد صدق القائل وذهب بها المقول وأنهه .

هكذا اقتصر على هذا التأويل في ( رَجَّعَ ) وهو من أعدل الأُجوبة .

وقد أخرج أبو داود عن أبى الدردا، بسند جيد رفعه ( أنَّ الْمَبَّدَ إِذَا لَمَنَ شَيْئًا صَعَدَتِ اللَّمْنَةُ إِلَى السَّمَاءِ وَتُونَهَا ثُمَّ تَهْبِطُ إِلَى الْأَرْضِ فَتَأْخُذُ مَعْنَةً وَيَسْرَةً فَإِنْ كُمْ تَهْبِطُ إِلَى الْأَرْضِ فَتَأْخُذُ يَمْنَةً وَيَسْرَةً فَإِنْ كَانَ أَهُلاَ وَإِلاَّ رَجَعَتْ إِلَى الذِي لَعَنَ فَإِنْ كَانَ أَهُلاَ وَإِلاَّ رَجَعَتْ إِلَى الذِي لَعَنْ فَإِنْ كَانَ أَهُلاً وَإِلاَّ رَجَعَتْ إِلَى الذِي لَعَنْ فَإِنْ كَانَ أَهُلاً وَإِلاَّ رَجَعَتْ إِلَى الذِي لَعَنْ فَإِنْ كَانَ أَهُلاً وَإِلاَّ رَجَعَتْ إِلَى الذِي لَعَنْ فَإِنْ لَمْ اللهِ إِلَى اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ

747 ــ قوله : ( أنا برى، من تعاير أو تكهن له ) قد تقدم الكلام على التعاير والكهانة بما فيه كفاية . انظر الباب 12 من الجزء الاول .

قوله ( تسحر او تسحر له ) هكذا فيما رايته من النسسخ بالتاء وليس ب بناسب هنا لانه انما يكون للصائم ومنه العديث (تُستَعُرُوا فَإِنَّ السَّعُورَ الْبَرَكَةُ) والمناسب انما هو سَحَرُ او شُحِرَ له . يعنى \_ والله اعلم \_ انه برى، ممن فعل السحر ومن فعل لاجله بان يكون طالبا له والله اعلم .

ولم أَرْ هَذَا الحديث في البخاري وأنما ذكر غيره وهو حديث كيفية سحره صلى الله عليه وسلم ولفظه عن عائشة قالت : سُجِرَ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ حَتَّى كَانَ ذَاتَ يَوْمٍ دَعَا وَدَعَا ثُمَّ قَالَ: حَتَّى كَانَ ذَاتَ يَوْمٍ دَعَا وَدَعَا ثُمَّ قَالَ: ( أَشْعِرْتُ أَنَّ اللَّهَ أَفْتَانِي فِيمَا لِفِيهِ شِفَائِي . أَتَانِي رَجُلَانِ فَقَعَدَ أَحَدَمُما عِنْدَ رَأْسِي وَالْآخَرُ عَنْدَ رِجُئِيٍّ . فَقَالَ أَحَدُمُما لِلْآخَرِ : مَا وَجَعَ الرَّجُلِ ؟ قال : مَطْبُوبٌ ، أي

مَسْحُورٌ قال : وَمَنْ طَبَهُ ؟ قال : لَبَيْدُ بُنُ الْأَعْصَمِ, قال : فِيمَاذَا ؟ قال : فِي مُشْطِ وَمَشَافَة وَجُفِيّ طَلْعَة ذَكْرِ قال : فَأَيْنُ مُو ؟ قال : فِي بِيرِ ذَرُوان ) فخرج اليها النبي، صلى الله عليه وسلم ثم رجع فقال لمائشة حين رجع : نَخْلُهَا كَأَنَّهُ رُوُوسٌ الشَّيَاطِينِ فقلت : استخرجته ؟ فقال : لاَ أَمَّا أَنَا فَقَدْ شَفَانِي اللَّهُ وَخَشِيتُ أَنْ يُمْثِيرُ ذَكِلُ عَلَى النَّاسِ شَرَّا . ثم دُفنت البئر ؛

وكتب عليه الشارح ما يطول ذكره وساذكر منه شيئا .

واما حديث المصنف فرواه فى الجامع الصغير ولفظه ( كَيْسَ مِنَّا مَنْ تَعَلَيْرَ أَوْ تُلَكِّيرَ لَهُ أَوْ تَكَلَّمَنَ أَوْ تُكُهِّنَ لَهُ أَوْ سَحَرَ أَوْ سُحِرَ لَهُ ) ولم يكتب عليه شارحه شيئا .

قال ابن حجر: في شرح حديث البخاري قال الراغب وغيره: السحر يطلق على معسان:

احدها : ما لطف ودق ومنه سحرت الصبى خدعته واستملته فكل من استمال شيئا فقد سحره . ومنه اطلاق السحر على سحر العيون لاستمالتها النفوس . ومنه قول الاطباء ( الطبيعة ساحرة ) ومنه قوله تعالى : « بَلُّ نَحُنُ قَوْمٌ مَسْتَحُورُونَ (10) إِنَّ مِنَ الْبَيَانِ لَسِحُرًا ) .(11) وسيأتي قريبا في باب مفرد .

الثانى : ما يقع بغداع وتخييلات لا حقيقة لها نحو ما يفعله المشعوذ من صرف الابصار عما يتعاطاه بخفة يده . والى ذلك الاشارة بقوله تعالى : د يُخَيَّلُ إِلَيْهُ مِنْ سِخْرِهِمْ أَنْهَا تَسْمَى ، (12) وقوله تعالى : د سَحَرُوا أَغَيْنَ النَّاسِ ، (13) ومن هناك سموا موسى ساحرا . وقد يستعين فى ذلك بما يكون فيه خاصية كالحجر الـذى يجلب الحديد المسمى المغناطيس .

الثالث : ما يحصل بمعاونة الشياطين بضرب من التقرب اليهم والى ذلك الاشارة بقوله تعالى : « وَلَكِنَّ الشَّبَاطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ ، (14) .

<sup>(10)</sup> سورة العجر ، الآية : 15 •

<sup>(11)</sup> تقدم الكلام عليه في الجزء الاول من أواثل الكتاب رقم 37 •

<sup>(12)</sup> سورة طله ، الآية : 66 •

<sup>(13)</sup> سورة الاعراق ، الآية : 116 •

<sup>(14)</sup> سورة البقرة ، الآية : 102 •

الرابع: ما يحصل بمخاطبة الكواكب واستنزال روحانيتها بزعمهم .

قال ابن حزم : ومنه ما يوجد من الطلمسات كالطابع المنقوش فيه صورة عقرب فى وقت كُون القمر فى العقوب فينفع امساكه من لدغة العقوب . وكالمساهد ببعض بلاد المغرب وهى سُرَ قُسُطُه بأنه لا يدخلها ثعبان قط الا ان كان بغير ارادته .

وقد يجمع بعضهم بين الامرين بزعمهم الى أن قال : ثم السحر يطلق ويراد به الآلة التى يسحر بها . ويطلق ويراد به فعل الساحر . والآلة تارة تكون معنى من المعاني فقط كالرقيى والنفث فى العقد . وتارة تكون بالمحسوسات كتصوير صورة على صورة المسحور . وتارة يجمع بين الامرين بالحسى والمعنى وهو أبلغ .

واختلف فى السحر فقيل : هو تخييل ولا حقيقة له وهذا اختيار ابى جعفر الاستراباذى من الشافعية وأبى بكر الرازى من الحنفية وابن حزم الظاهرى وطائفة .

قال النووى : والصحيح أن له حقيقة وبه قطع الجمهور وعليه عامة العلما ويدل عليه الكتاب والسنة الصحيحة المشهورة .

لكن محل النزاع هل يقع بالسحر انقلاب عين أولا ؟ فمن قال انه تخييل منع ذلك فقط ومن قال له حقيقة اختلفوا هل له تأثير فقط بحيث يغير المراج فيكون نوعا من الإمراض أو ينتهى الى الاحالة بحيث يصير الجماد حيوانا مثلا وعكسه ؟ .

فالذي عليه الجمهور هو الاول وذهبت طائفة قليلة إلى الثاني .

فان كان بالقدرة الالهية فمسلم وان كان بالنظر الى الواقع فهو معل الخلاف فان كثيرا ممن يدعى ذلك لا يستطيع اقامة البرهان عليه

ونقل الخطابي أن قوما أنكروا السحر مطلقا وكأنه عنى القائلين بانه تخييل فقط والا فهي مكابسرة .

قال المازري : جمهور العلماء على اثبات السحر وان له حقيقة .

ونفى بعضهم حقيقته واضاف أن ما يقع منه ما هو الاخيالات باطلة وهو مردود لورود النقل باثبات السحر ولان العقل لا ينكر أن الله قد يخرق العادة عند نطق الساحر بكلام ملفق وتركيب احسام أو مزج بين ِقوَّى على ترتيب مخصوص . ونظير ذلك ما يقع من حذاق الاطباء من مزج بعض العقاقير ببعض حتى ينقلب الضار منها بعفر ده فيصبر بالتركيب نافعا .

وقيل : لا يزيد تأثير السحر على ما ذكره الله تعالى فى قوله تعالى : « يُفَرِّقُونَ بِهِ بَئِنَ الْزُّءِ وَزَوَّجِهِ ، (15) لكون المقام مقام تهويل فلو جاز أن يقع به أكثر مـن ذلك لذكره .

قال : والآية ليست نصا في منع الزيادة ولو قلنا انها ظاهرة في ذلك .

ثم قال : والفرق بين السحر والمجزة والكرامة . أن السحر يكون بمعاناة أقوال وأفعال حتى يتم للساحر ما يريد . والكرامة لا تحتاج الى ذلك بل أنها تقع غالبا أتفاقا . وأما المعجزة فتمتاز عن الكرامة بالتحدى .

ونقل أمام الحرمين الاجماع على أن السبحر لا يظهر الا من فاستق وأن الكرامة لا تظهر على فاستى ، إلى أن قال .

وينبغى أن يعتبر بحال من يقع الخارق منه فأن كان متمسكا بالشريعة مجتنبا للموبقات فالذى يظهر على يده من الخوارق كرامة والا فهو سحر لانه ينشأ عن أحد أنواعه كاعانة الشياطين .

وقال القرطبى : السحر حيل صناعية يتوصل اليها بالاكتساب غير أنها لدقتها لا يتوصل اليها الا آحاد الناس . ومادته الوقوف على خواص الاشياء والعلم بوجوه تركيبها وأقواه وأكثره تخيلات بغير حقيقة . وابهامات بغير ثبوت . فيعظم عند من لا يعرف ذلك كما قال الله تعالى عن سحرة فرعون : • وَجَاءُوا بِسِحْسِرٍ عَظِيمٍ ، (16) مع أن حبالهم وعصيهم لم تخرج عن كونها حبالا وعصيا . ثم قال .

والحق أن لبعض أصناف السحر تأثيرا في القلوب. كالحب والبغض والقاء الخير والشر. وفي الابدان بالالم والسقم وأنما المنكر أن الجماد ينقلب حيوانا وعكسه بسحر الساحر ونحو ذلك ... الغ . فتكلم على قوله تعالى : • وَاتَّبِعُمُوا مَا تَتُلُوا الشَّيَاطِينُ الآية ، بما يطول ذكره . الى أن قال .

<sup>(15)</sup> سورة البقرة ، الآية : 102 •

<sup>(16)</sup> سورة الاعراق ، الآية : 116 •

وقد استدل بهذه الآية على أن السحر كفر أى شرك ومتعلمه كافر وهو وأضع في بعض أنواعه التي قدمتها وهو التعبد للشياطين أو الكواكب .

وأما النوع الآخر الذي هو من باب الشعوذة فلا يكفر من تعلمها أصلا

قال النووى: عمل السحر حرام . وهو من الكبائر بالاجماع ، وقد عده النبىء صلى الله عليه وسلم من السبع الموبقات ومنه ما يكون كفرا . ومنه ما لا يكون كفرا بل معصية كبيرة ، فان كان فيه قول أو فعل يقتضى الكفر فهو كفر والا فلا .

وأما تعلمه وتعليمه فحرام . فان كان فيه ما يقتضى الكفر كفر واستتيب منه ولا يقتل فان تاب قبلت توبته . وأن لم يكن فيه ما يقتضى الكفر عزر .

وعن مالك : الساحر كافر يقتل بالسحر ولا يستتاب بل يتحتم قتله كالزنديق.

قال عياض وبقول مالك : قال أحمد وجماعة من الصحابة والتابعين . الى أن قال .

وقد أجاز بعض العلماء تعلم السحر لاحد أمرين أما لتمييز ما فيه كفر مــن غيره وأما لازالته عمن وقع فيه .

أما الاول: فلا محذور فيه الا من جهة الاعتقاد فاذا سلم الاعتقــاد فمعرفــة الشىء بمجرده لا يستلزم منعا كمن يعرف عبــادة أهـــل الاوثان ـــ الى أن قـــال ــ بخلاف تعاطيه والممل به .

واما الثاني : فان كان لا يتم كما زعم بعضهم الا بنوع مـــن انواع الكفي أو الفسق فلا يحل أصلا والا جاز للمعنى المذكور . الى أن قال .

وفى ايراد المصنف يعنى البخارى هذه الآية اشارة الى اختيار الحكم بكفيسر الساحر لقوله فيها : ﴿ وَمَا كُفُرَ سَلَيْمَانُ وَلَكِنَ الشَّيَاطِينَ كُفَرُوا يُمَلِّمُونَ النَّاسَ السَيِّحْرَ ، (17) فان ظاهرها أنهم كفروا بذلك ولا يكفر بتعليم الشيء الا وذلك الشيء كفر .

وكذا قوله فى الآية على لسان الملكين ، إِنَّمَا نَحُنُ فِتُنَةٌ فَلَا تَكُفُرُ ، (18) فان فيه اشارة الى أن تعلم السحر كفر فيكون العمل بــه كفرا . وهذا كله واضـــع على ما قررته من العمل ببعض انواعه .

<sup>(17)</sup> سورة البقرة ، الآية : 102 •

<sup>(18)</sup> سورة البقرة ، الآية : 102 •

وقد زعم بعضهم أن السحر لا يصبح الا بذلك . وعلى هذا فتسمية ما عدا ذلك سحرا مجاز كاطلاق السحر على القول البليغ . الى أن قال في قوله تعالى : « يُخَيَّلُ إِلَيْهِ مِنْ سِحْرِهِمْ أَنَّهَا تَسْعَى ، (19) هذه الآية عمدة من زعم أن السحر انما هو تغييل . ولا حجمة له منها لان هذه وردت في قصمة سحرة فرعون وكان سحرهم كذلك . ولا يلزم منه أن جميع أنواع السحر تخييل .

قال أبو بكر الرازى فى الاحكام: اخبر الله تعالى أن الذى ظنه موسى من أنها تسعى لم يكن سعيا وانها كان تخييلا. وذلك أن عصيهم كانت مجوفة قد ملئت زئبقا. وكذلك الحبال كانت من أدم محشوة زئبقا وقد حفروا قبل ذلك أسراب وجملوا لها ازاجا وملئوها نارا فلما طرحت على ذلك الموضع وحمى الزئبق حركها لان من شأن الزئبق اذا أصابته النار أن يطير فلما اثقلته كثافة الحبال والعصى صار يتحرك بحركنه فظن من رآها أنها تسعى .

ثم قال بعد ذلك بكلام طويل يتعلق بشرح حديث سحر النبى، صلى الله عليه وسلم ما نصه: تكميل: قال ابن القيم من أنفع الادوية وأقوى ما يؤخذ من النشرة مقاومة السحر الذى هو من تأثير الارواح الخبيثة بالادوية الالهية من الذكر والدعاء والقراءة . فالقلب أذا كان ممتلئا من الله معمورا بذكره وله ورد من الذكر والتوجه لا يخل به كان ذلك من أعظم الاسباب المانعة من أصابة السحر له .

قال : وسلطان تأثير السحر هو في القلوب الضعيفة وهذا غالباً ما يؤثر في النساء والصبيان والجهال لان الارواح الخبيثة انسا تتسلط على ارواح تلقاها مستعدة لما يناسبها ، انتهى ملخصا .

ويعكر عليه حديث الباب وجواز السحر على النبى، صلى الله عليه وسلم مع عظم مقامه وصدق توجهه وملازمة ورده. ولكن يمكن الانفصال عن ذلك بأن الذى ذكره محمول على الغالب وأن ما وقع به صلى الله عليه وسلم لبيان تجويز ذلك . والله عليه عليه عليه عليه عليه عليه عليه وسلم لبيان تجويز ذلك .

 $\frac{748}{6}$  (من أتى رجلا شهوة من دون النساء أو أتى النساء فى أعجازهن فقد كفر) لم أظفر بلغظ هذا الحديث فى البخارى ولا فى الجامع وانما روى حديثا

<sup>(19)</sup> سورة طله ، الآية : 66 •

آخر لفظه (مَنْ اتَنَى كَامِنَا فَصَلَقَهُ بِمَا يَقُولُ اَوْ اَتَى الْمَرَأَةً خَائِضاً اَوْ اَتَى الْمُـرَأَةً فِى دُبُرِهَا فَقَدْ بَرِي،َ مِمَّا اُنْزِلَ عَلَى مُخَمَّدٍ) .

قال العلقمى: والمراد بالمنزل الكتاب والسنة أى من ارتكب الكهانة فقد برىء من دين محمد صلى الله عليه وسلم وما أنزل عليه . إلى أن قال ، وقال فى النهاية من أتى حائضًا فقد كفر أي كفر النعمة .

اقول : وكذلك المراد بالكفر في جميع ما رواه المصنف من الاحاديث رحمه الله وليس المراد به كفر الشرك ما لم يكن الفاعل مستحلا كما هو معلوم .

وفى البخارى من حديث فيه طول : (وَمَنُّ وَالَى قَوْمًا بِغَيْرٍ إِذُنِ مَوَالِيهِ فَعَلَيُهِ لَمُنَةُ اللَّهِ وَالْمَلَانِكَةِ وَالنَّاسِ ٱجْمَعِينَ لاَ يَقْبَلُ مِنْهُ يُوْمَ الْقِيَامَةِ صُرُفٌّ وَلاَ عَدُّلُ وَذِمَّةُ الْمُسُلِمِينَ وَاجِدَةٌ ... الخ) .

وفى حديث آخر عن سعد قال : سمعت النبى، صلى الله عليه وسلم يقول : (مَنِ ادَّعَى إِلَى غَيْرِ أَبِيهِ وَهُوَ يَعْلَمُ أَنَّهُ غَيْرُ أَبِيهِ فَالْجَنَّةُ عَلَيْهِ حَرَامٌ) فذكرته لأبى بكرة فقال : وأنا سمَعَتْه أذناي ووعاء قلبى من رسول الله صلى الله عليه وسلم .

وفيه حديث آخر عن أبى ذر رضي الله عنه أنه سميع النبى، صلى الله عليه وسلم يقول : (لَيْسَ مِنْ رَجُلٍ ادَّعَى لِغَيْرٍ أَبِيهِ وَهُوَ يَمْلَمُهُ إِلَّا كَفَرَ بِاللَّهِ . وَمَنِ ادَّعَى قَوَّمًا لَيْسَ لَهُ فِيهِمْ نَسَتَبٌ فَلْيَتَبَوَّا مَقْعَدَهُ مِنَ النَّالِ) .

وفيه حديث آخر قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : (إِنَّ مِنْ أَعْظَمَ الغرى أَنْ يَدَّعِى الرَّجُلُ غَيْرَ أَبِيهِ أَوْ يُرِي عَيْنَهُ مَا لَمُ تَرَ . وَيَقُولَ عَلَى رسُولِ اللهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَا لَمْ يَقَلَى .

وفی حدیث : (لَا تَرْغَبُوا عَنْ آبَائِكُمْ فَمَنْ رَغِبَ عَنْ آبِیهِ فَهُوَ کُفْرٌ) وفی روایة (فَقَدْ کَفَرَ) وفی روایة (فَقَدْ کَفَرَ بِرَبِکُمُ، .

قال العلقمى : قوله (ادعى) أي انتسب . ثم قال النووى : هذا صريح في غلظ تحريم انتساب الانسان الى غير أبيه وانتماء العتيق الى ولاء غير مواليه لما فيه من

كفر النعمة وتضييع حقوق الارث والولاء والعقل وغير ذلك مع ما فيه من قطيعة الرحم والعقوق .

قال ابن حجر: وفي الحديث تحريم الانتفاء من النسب المروف والادعاء الى غيره وقد قيد في الحديث بالعلم ولابد منه في الحالتين اثباتا ونفيا لان الاثم انما يترتب على العالم بالشيء المتعمد له.

وفيه جواز اطلاق الكفر على المعاصي لقصد الزجر كما قررناه .

ويؤخذ من رواية مسلم تحريم الدعوى بشى، ليس هو للمدعى فيدخل فيسه الدعاوى الباطلة كلها مالاً وعلماً وتعلماً ونسباً وحالاً وصلاحاً ونعمة وولاءً وغير ذلك . ويزاد التحريم بزيادة المفسدة المترتبة على ذلك .

قوله : (يعنى فريضة ولا نافة) ذكر فيه في السؤاالات خمسة أوجه حيث قال في قوله : (لا يقبل منه صرُفاً ولا عدّلاً) فيه خمس تأويلات .

الصرف العمل والعدل الفدية « وَإِنْ تَعَسِرُلُ كُلَّ عَسُدلِ لاَ يُؤْخَذْ مِنْهَا ، (20) قاله الحسن النصري .

والثاني: أن الصرف الدية والعدل رجل مكانه قاله الكلبي محمد بن السائب.

والثالث : أن الصرف التطوع والعدل الفريضة قال الاصمعي عبد الملك ابن قريب .

والرابع: أن الصرف الفريضة والعدل النافلة قاله ابن عمر والربيع بن حبيب رحمه الليه .

والخامس: أن الصرف الحيلة والعدل الفدية قاله أبو عبيدة معسر بن المثنى ويجوز أن يكون العدل هو الدفع .

وذكر ابن حجر فيه ثلاثة عشر قولا حيث قال : واختلف في تفسيرهما .

فعند الجمهور الصرف الغريضة والعدل النافلة ورواه ابن خريمة باسناد صحيح عن الثورى وعن الحسن البصرى بالعكس . وعن الاصمعى الصرف التوبة والعدل الفدية . وعن يونس مثله لكن قال : الصرف الاكتساب . وعن أبى عبيدة

<sup>(20)</sup> سورة الانعام ، الآية : 70 •

مثله لكن قال: العدل الحيلة وقيل المثل، وقيل الصرف الدية والعدل الزيادة عليها وقيل بالمكس، وحكى صاحب المحكم الصرف الوزن والعدل الكيل، وقيل الصرف القيمة والعدل الاستقامة، وقيل الصرف الدية والعدل البديل، وقيل الصرف الشفاعة والعدل الغدية لانها تعادل الدية وبهذا الاخير جزم البيضاوى، وقيل الصرف الوشوة والعدل الكفيل، الخ،

750 \_ قوله : (ثلاثة لا ينظر الله اليهم يوم القيامة ... النج) ذكر في الجامع من هذا احاديث متعددة .

قال الملقمى : ومعنى لا ينظر اليهم يعرض عنهم ومعنى نظره لعباده رحمتــه لهم ولطفه بهم .

أقول: فعلى هذا يكون معنى (لا ينظر اليهم) لا يرحمهم ولا يلطف بهم .

قال : ومعنى (لا يزكيهم) لا يطهرهم من الذنوب , وقيل : لا يثني عليهم .

قوله : (اشمط زان الخ) فى بعض روايات الجامع (شَيْــُخٌ زَانٍ وَمَلِــِكٌ كَذَّابٌ وَعَائِلٌ مُسْتَكَبْرٌ) .

قال العلقمى : قال شيخنا : قال القاضى عياض : خص المذكورون بالوعيد لان كلا منهم التزم المصية مع عدم ضرورته اليها وضعف داعيها عنده فاشبه اقدامهم عليها الماندة والاستخفاف بعق الله وقصد معصيته لا لحاجة غيرها .

ف أن الشيخ ضعفت شهوته عن الوطء العلال فكيف بالحرام وكمل عقله ومعرفته لطول ما مر عليه من الزمان وانها يدعو الى الزنا غلبة العرارة وقلــــة المعرفة وضعف العقل الحاصل كل ذلك في زمن الشباب .

والامام لا يغشى من أحد وأنما يعتاج آلى الكذب من يريد مصانعة من يخدعه . والعائل قد عدم المال الذى هو سبب الفخر والخيلا، فلماذا يستكبر ويحقر غيره. قوله : (ومفلس مرح مختال) فى بعض روايات الجامع (وَعَائِلٌ مُسْتَكُبِرٌ) وفى بعضها (وَفَقِيرٌ مُخْتَالٌ مُزْهُورٌ والمعنى كله واحد أو متقارب .

ومفلس اسم فاعل من أفلس . وقال فى الصحاح ﴿ وقد أفلس الرجل صار مفلسا كانما صارت دراهمه فلوسا وزيوفا . كما يقال أخبث الرجل أذا صسار اصحابه خبثاء وأقطف صارت دابته قطوفا . ويجوز أن يراد به أنه صار إلى حال يقال فيها ليس معه فلس ، كما يقال أقهر الرجل صار إلى حال يذل فيها ، وقد فلسه الرجل صار إلى حال يذل فيها ، وقد فلسه القاضى تفليسا نادى عليه أنه أفلس .

ومرح بكسر الراء اسم فاعل من مرح بكسر الراء مصدره المرّح بفتح الراء .
قال في الصحاح : المرح شدة الفرح والنشاط وقد مرح بالكسر فهو مرح. الخ
(ومختال) قال الملقمي في قول الجامع : (وفقير مختال مزمو) قال في الدر :
الختل الخداع والمراوغة وفي النهاية يقال ختله اذا خدعه وراوغه .

والزهاء بالمد والزمو الكبر والفخر ومنه العائل المزهو يقال زهى بالبناء للمفعول فهو مزهو قاله في الدر . وزاد في النهاية .

مكذا يتكلم به على سبيل المفعول كما يقولون عنى بالامر ونتجت الناقة وان كان بمعنى الغاعل والمراد بالحديث هنا الكبر والنَّخر .

قوله: (ورجل اتخذ الله بضاعة لا يسترى ولا يبيع الا بيمينه) هذه الرواية لم يكتب عليها العلقمى شارح الجامع شيئا وانما كتب على رواية آخرى لفظها: (ثَلاَثَةٌ لا يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ يُوْمَ الْقِيَامَةِ وَلا يَنْظُرُ إِلَيْهِمْ وَلا يُزَكِّمِهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ البِمِ : رَجُلٌ عَلَى فَضْلِ مَاءٍ بِالْفَلَاةِ يَمُنَمُهُ مِنْ ابْنِ السَّبِيلِ . وَرَجَلُ بَايَعَ رَجُلاَ سَلْمَةً بَعْدَ الْمَصْرِ فَحَلَفَ لَهُ بِاللَّهِ لاَ خَذَهَا بِكَذَا فَصَدَقَهُ وَهُو عَلَى غَيْرِ ذَلِكَ . وَرَجُلاَ سَلْمَةً بَعْدَ إِلَى اللَّهِ بِلَا لَهُ يُعْلِهِ مِنْهَا لَمْ يُعْلِهِ مِنْهَا لَمْ يُوفّ) ، وهذه إماماً لا يُبتايِعُهُ إلاَّ لِلدُّنْيا فَإِنْ أَعْطَاهُ مِنْهَا وَقَى وَإِنْ لَمْ يُعْطِهِ مِنْهَا لَمْ يُوفّ) ، وهذه عمى رواية البخارى . ورواية صاحب الوضع رحمه الله . الا ان روايتهما تخالف رواية الجامع فى تأخير قوله : (وَرَجُللٌ بَايَعَ رَجُلاً سَلْمُةً النَّهِ) عن قوله : (وَرَجُللٌ بَايَعَ رَجُلاً سَلْمُةً النَّهِ) عن قوله : (وَرَجُللٌ بَايَعَ رَجُلاً سَلْمُةً النَّهِ) غَنْهُ وَكُوا كَذَا وَكَذَا .

وكتب عليه ابن حجر ما يطول ذكره . وذكر فيه روايات واحاديث متعددة الى ان قال : ويجتمع من مجموع هذه الاحاديث تسع خصال . ويحتمل أن تبلغ عشرا لان المنفق سلعته بالحلف الكاذب مغاير للذى حلف لقد اعطى بها كذا لان هسذا خاص بعن يكذب في اخبار الشراء . والذى قبله اعم منه فيكون خصلة أخرى الغ .

أقول: والذى يتحصل مما ذكره فى الجامع فيمن لا يكلمهم الله يوم القيامة ولا ينظر اليهم نحو تسعة عشر صنفا: وهـــم المسبل اذاره خيلا، والمنان الذي

لا يعطى شيئا الا منه . والمنفق سلعته بالحلف الكاذب . ورجل حلف على يسين كاذبة بعد العصر ليقطع بها مال امرى، مسلم . ورجل بايم رجلا سلعة بعد العصر فحلف بالله لقد أعطى له فيها كذا وكذا الغ . ورجل حلف على سلعته لقد أعطى فيها أكثر مما أعطى ومو كاذب . ورجل منع فضل مائه . ورجل على فضل ماء بالفلاة يهنعه من ابن السبيل . ورجل بايع اماما لا يبايعه الا للدنيا الغ . وشيخ زان . وملك كذاب . وعائل مستكبر . والماق لوالديه . والمرأة المترجلة المتشبهة بالرجال والديوت ومدمن الخمر . وحر باع حرا . وحر باع نفسه . ورجل أبطل كراء أجير حين جف رشحه .

وأما قوله : (ورجل جعل الله بضاعته الخ) فيغنى عنه قوله : (والمنفق سلعته بالحلف الكاذب) .

وكتب ابن حجر على الحديث الذى فيه تقييد الحلف بما بعد المصر كحديث صاحب الوضع ما نصه : وخص بعد العصر بالحلف لشرفه بسبب اجتماع ملائكة الليل والنهار وغير ذلك . الى أن قال .

قال الخطابى: خص وقت العصر بتعظيم الاثم فيه وان كانت اليمين الفاجرة محرمة فى كل وقت. لان الله عظم شان هذا الوقت بان جعل الملائكة تجتمع فيه وهو وقت ختام الاعمال والامور بخواتيمها فغلظت العقوبة فيه لئلا يقدم عليها تجرؤا فان من تجرأ عليها فيه اعتادها فى غيره وكان السلف يحلفون بعد العصر وجا، ذلك فى الحديث أيضا.

وفي الحديث وعيد شديد في نكث البيعة والخروج على الامام ، الغ .

قوله: (ورجل اتخذ الله بضاعة النم) المراد بهذا المنفق سلعته فهو متحد في الْمُأْصَدُقِ مع قوله في بعض الرواليات ( وَالْمُنْفِقُ سلْعَتُهُ بِالحلفِ الْكَاذِبِ ) .

751 \_ قوله: (نبت من سحت) السحت بضم السين وسكون الحاء وضمها الحرام كما في الصحاح .

قوله: (من انتهب فليس منا) (1) في بعض روايات الجامع أن النهبة لا تحل.

<sup>(1)</sup> هذه الفترة أمترد في نسخ الجامع المعتمدة ، ولعلها وردت في نسخة المحشى رحمه الله فتناولها بالشرح والتعليق -

قال العلقمى : سببه كما فى ابن ماجه عن ثعلبة بن الحكم قال : أصبنا غنما للعدو فانتهبناها فنصبنا قدورنا فأم النبى، صلى الله عليه وسلم بالقدور فأكُونَتُ ثم قال : (إنَّ النَّهُبَةُ ... فذكره) .

قال في المصباح نهبته نهبا من باب نفع وانتهبته انتهابا والنهبة وزان غرفة والنهبا بالالف اسم للمنهوب ويتعدى بالهمزة الى ثاني فيقال انتهبت زيدا المال ويقال أيضا أنهبت المال انهابا أذا جعلته نهبا يغار عليه . وهذا زمان النهب أي الانتهاب وهو الغلبة على المال والقهر .

وقال الدميرى : قال الخطابى : النُّهبى بضم النون وسكون الها، اسم مبنى على فعل من النهب كالرغبي من الرغبة .

وانما نهى عن النهب لان الناهب انها ياخذ ما ياخذ على قدر قوته لا على قدر استحقاقه فيؤدى ذلك الى ان يأخذ بعضهم فوف حظه ويبخس بعضهم حقه , وانما لهم سهام معلومة للفرس سهمان وللرجل منهم سهم فاذا انتهبوا الغنيمة بطلت القسمة وعدم التسوية .

ويستثنى من ذلك انتهاب النثار فى العرس لما روى البيهقى عن جابر ان النبىء صلى الله عليه وسلم حضر فى الملاك فاوتى باطباق عليها جوز ولوز وتمر فنثرت فقبضنا أيدينا فقال : مَالَكُمُ لاَ تَأْكُوا ؟ قالوا انك نهيت عن النهب فقال : (إِنَّمَا نَهَيْتُكُمْ عَنْ نَهُبِ الْمُسَاكِرِ خُدُوا عَلَى أَسْمِ اللَّهِ) قال فجاذبنا وجاذبناه .

752 \_ قوله : (المنفق سلعته) قال العلقمى : قال شيخنا بالتشديد أى للفاء من النفاق وهو ضد الكساد يقال نفقت السلعة فهى نافقة . وانفقتها ونفقتها اذا جعلتها نافقة .

قوله : (بالحَلِف) بكسر اللام واسكانها . الفاجرة أي الكاذب .

قوله: (والمسبل اذاره يجره خيلاء) قال الملقمى ﴿ فَي قُولُه : (المسبل اذاره) المرخى له المجار طرفيه خيلاء فهو مخصوص بالعديث الآخر ( لاَيَنْظُرُ اللَّهُ إِلَى مَنْ جُرَّ ثَوْبُهُ خُيلاًهُ) .

قال ابن جرير : وخص ذكر الازار لانه عامة لباسهم وحكم غيره مــن القميص ونحوه حكمه .

. وقال أيضا : هو الذي يطيل ثوب ويرسله الى الارض أذا مشى وأنما يغمل ذلك كبرا واختيالا .

قوله : (والمنان) الرواية في الجامع والمنان الذي لا يعطي شبيئا الا منة .

قال العلقمي : أي واعتد به على من أعطاه . قال شبيخنا :

قال الخطابى : وفيه وجه آخر أن يراد بالمن النقص من الحــق والخيانة فى الوزن والكيل ونحوهما ومنه ، وَإِنَّ لَكَ لَأَجْرًا غَيْرُ مَمْنُونٍ ، (21) أى نمير منقوص .

753 \_ قوله : (من غشنا فليس منا) تقدم الكلام عليه في كتباب البيوع في باب الربا والانفساخ والغش (1) .

قوله : (ومن لم يؤثرنا فليس منا) من الايثار وهو الاختيار . ومنه قوله تعالى حكاية عن اخوة يوسف : « لَقَدْ آثَرُكُ اللَّهُ عَلَيْنًا ، .

قال البيضاوى : اختارك علينا بحسن الصورة وكمال السعرة .

قال في الصحاح وأثرت فلانا على نفسي من الايثار .

قوله: (ومن أحدث في الاسلام حدثا أو آوى محدثا فليس منا) لم أظفر بلفظ هذا الحديث في الجامع ولا في البخاري وأنما فيهما ما هو بمعناه وهو قوله: (مَنْ أَحُدَتُ فِي أَمُر نَا هَذَا مَا كُيْسَ مِنْهُ فَهُو رَدِّيً .

وروى أيضًا مثله صاحب السؤالات رحمه الله ولفظه (مَنُّ عَمَلَ عَمَلَاً لَيْسَ عَلَيْهِ أَمُرُّنَا فَهُوَ رَدُّ) ورواه في الجامع أيضًا .

قال العلقمى فى شرح الحديث الاول: قال شيخ شيوخنا: هذا الحديث معدود من أصول الاسلام وقاعدة من قواعده فان معناه من اخترع فى الدين ما لا يشهد له أصل من أصوله فلا يلتفت اليه.

قال النووى : هــذا الحديث مما ينبغى تحفظه واستعماله في ابطال المنكرات واشاعة الاستدلال به لذلك .

وقال الطوفى : هذا الحديث يصلح أن يسمى نصف أدلة الشرع لان الدليل يتركب من مقدمتين . والمطلوب بالدليل أما اثبات حكم أو نفيه . وهـــذا الحديث

<sup>(21)</sup> سورة القلم ، الآية : 3 •

<sup>(1)</sup> انظر رقم 583 ٠

مقدمة كبرى فى اثبات كل حكم شرعى ونفيه لان منطوقه مقدمة كلية فى كل دليل ناف لحكم مثلا أن يقال فى الوضوء بماء نجس (ليس هذا من أمر الشرع . وكل ما كان كذلك فهو مردود فهذا العمل مردود) فالمقدمة الثانية ثابتة بهذا الحديث .

وانيا يقع النزاع في الاولى , ومفهومه أن من عمل عبلا عليه أمر الشرع فهـو صحيح مثل أن يقال في الوضو، بالنية هذا عليه أمـر الشرع وكل ما عليه أمـر الشرع فهو صحيح فالمقدمة الثانية ثابتة بهذا الحديث والاولى فيها النزاع فلو اتفق أن يوجد حديث يكون مقدمة أولى في اثبات كـل حكم شرعى ونفيـه لاستقـل الحديثان بجميع أدلـة الشرع لكن هذا الثاني لا يوجد فـاذا حديث الباب نصف أدلة الشرع .

وقوله: (رد) معناه مردود من اطلاق المصدر على اسم المفعول مثل خلق ومخلوق ونسج ومنسوج فكأنه قال فهو باطل غير معتبد به .

واللفظ الثانى وهو قوله: (مَنْ عَبِلَ) أعم من اللفظ الاول وهو قوله: (مَـنُ أَخُدُثَ} فيعتج به في ابطال جميع العقود المنهية وعدم وجود ثمراتها المترتبة عليها.

وفيه رد المحدثات الى أن قال لان المنهيات كلها ليسنت من أمر الدين فيجب ردما.

ويستفاد منه ان حكم الحاكم لا يغير ما فى باطن الامر لقول. : (لَيْسُ عَلَيْ فِ أَمُرُنَا) والمراد به أمر الدين .

وفيه أن الصلح الفاسد منتقض والمأخوذ عليه مستحق الرد , والله أعلم .

وفى بعض روايات البخارى فى فضل المدينة من حديث فيه طول (المُدينَةُ حَرَمُ مَا بَيْنَ عِيرٍ إِلَى تَوْرٍ فَمَنْ أَحْدَثَ فِيهَا حَدَثَا أَوْ آوَى مُحْدِثاً فَمَلَيْهِ لَمُنَةُ اللَّهِ وَالْلَائِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ لَا يُقْبَلُ مِنْهُ يَوْمَ الْقِيَاعَةِ صَرُفٌ وَلَا عَدْلٌ ... الحديث) .

قال ابن حجر: في محدث بضم أوله وسكون الحاء المهملة وبعد الدال مثلثة أي أحدث المصية . إلى أن قال .

قال ابن بطال : دل الحديث على ان من أحدث حدثا أو آوى محدثا فى غسير للدينة أنه غير متوعد بمثل ما توعد به من فعل ذلك بالمدينة . وأن كان قد علم أن من أوى أمل المعامى أنه يشاركهم الاثم فأن من رضى فعل قوم وعملهم التحق بهم ولكن خصت المدينة بالذكر لشرفها لكونها مهبط الوحى وموطن الرسول عليسه

الصلاة والسلام ومنها انتشر الدين في أقطار الارض فكان لها بذلك مزيد فضل على غيرها .

وقال غيره السر في تخصيص المدينة بالذكر أنها كانت أذ ذاك موطن النبسي، صلى الله عليه وسلم ثم صارت موطن الخلفاء الراشدين .

قوله: (ومن لم يوقر كبيرنا ولم يرحم صغيرنا فليس منا) تقدم الكلام عليه في باب الربا والانفساخ والغش .(1)

<u>754 ــ قوله :</u> (الجنة حرام على من قتل ذميا … النج) لفظ الحديث فى موضع من الجامع (مُنْ قَتَلَ مُعَامِدًا لَمُ يَرَحُ رَائِعَةُ الْجَنَّةِ وَإِنَّ رِيعَهَا لَيُوجَهُ مِنْ مَسِيرَةِ ارْبَعِينَ عَامًا) وفى رواية أخرى (مَنْ قَتَلَ مُعَامِدًا فِى غَيْرِ كُنْهِم حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةُ) .

وقوله : (في غير كنهه) أى في غير وقته الذي يجوز فيه قتله والمراد انه قتله بلا جناية توجب قتله .

وفى رواية اخرى (مَنْ قَتَلَ ذِيْيَاٌ فَأَنَا خَصْمُهُ ۗ وَمَنْ كُنْتُ خَصْمَهُ خَصَمْتُهُ يَــُوْمَ الْقِيَامَةِ) وفى رواية (مَنْ آذَى ذِيْيَاً فَأَنَا خَصْمُهُ ... العديث) .

وكتب الشارح على الحديث الاول ما نصه : المراد بالمعاهد من لـ عهد مــن المسلمين سواء ان كان بعقد جزية أو هدنة من سلطان أو أمان مسلم .

والمعاهَد بفتح الها، اسم مفعول وهو الذي عوهد بعهد أي صولح ويجوز كسر الها، على الفاعل لان من عاهدته فقد عاهدك لكن الفتح أكثر .

وحكى أبن التين ضم أوله وكسر الراء قال : والاول أجود وعليه الاكثر .

وحكى ابن الجوزى ثالثة: وهو فتع اوله وكسر ثانيه من راح يريع . وكتب على قوله: (وَأَنَّ رِيعَهَا لَيُوجَدُ مِنْ مَسِيرَةٍ أَرْبَعِينَ يُومًا \_ لمله عَامًا) ما نصه : قال شيخنا الاسماعيلى وغيره أربعين عاما . وللطبراني مائة عام وفي الموطأ خمسمائة عام . وفي الفردوس الف عام . وجمع بأن ذلك بحسب اختلاف الاشخاص والاعمال وتفاوت الدرجات فيدركه من شاء الله من مسيرة الف عام ومن شاء الله من مسيرة أبعين وما بين ذلك قاله ابن العربي وغيره .

وقال بعضهم يجاب باحتمال أن لا يكون العدد مقصودا بل المقصود المبالغة فى التكثـير . قوله: (وأنا حجيج الذمى الخ) المراد أنه يخاصم عنه . فالاضافة لادنى ملابسة ولم يذكر فى الصحاح حجيجا من حاجه حيث قال: والحجة البرهان وتقول حاجه فحججه أى غلبه بالحجة . وفى المثل لج فحج فهو رجل محجاج : أى جدل والتحاج التخاصم وحججته حجا فهو حجيج أذا سبرت أي اختبرت شجته بالميل لتعالجه ... الخ . فتراه استعمل حجيجا فعيلا بمعنى مفعول لا بمعنى فاعل . والله أعلم .

والمناسب لقوله في الصحاح حاجه فحجه أي غلبه أن يقول : فأنا أحجه لان الذي بمعنى غلب بالحجة فهو حج لا حاج . والله أعلم . والمعنى ظاهر .

755 \_ قوله : ( من أعان على قتل امرى، مسلم ... النج ، ومثله رواية الجامع ( مَنْ أَعَانَ عَلَى قَتْلِ مُؤْمِنِ وَلَوْ بِشَطْرِ كَلِنَةٍ لَقَى اللَّهَ مَكْتُوبًا بَيْنَ عَيْنَيْهِ آبِسٌ مِنْ رَحُمَةً اللهِ ) قال العلقمي : وجملة الامر أن قتل الآدمى عمدا بغير حق اعظـم الكبائر بعد الكفر بالله تعالى وموجب لاستحقاق العقوبة في الدنيا والآخرة الخ.

مال بعض ( V ترجعوا بعدى كفارا يضرب بعضكم رقاب بعض ) قال العلقمى : جملة ما فيه من الاقوال V ثمانية :

. احدما : قول الخوارج أنه على ظاهره أقول يعنى أنه مشرك عندهم . وذلك أنهم يرون أن مرتكب الكبيرة مشرك واختلفوا في مرتكب الصغيرة .

قال ثانيها: هو في المستحلين.

ثالثها : المعنى كفارا بحرمة الدماء وحرمة المسلمين وحقوق الدين .

رابعها : يفعلون فعل الكفار في قتل بعضهم بعضا .

خامسها : لابسين السلاح يقال كفر درعه اذا لبس فوقها ثوبا .

سادسها : كفار بنعمة الله .

أقول : هذا هو المذهب، وكفر النعمة عندنا هو المسمى بكفر النفاق .

سابعها: المراد الزجر عن الفعل وليس ظاهره مرادا .

ثامنها : لا يكفر بعضكم بعضا كان يقول أحد الفريقين للآخر يا كافر فيكفر أحدهما ... الخ .

أقول: وكلها خروج عن الظاهر لغير دليل يجب التسليم له ما خلا كفسر النعمة فانه يطلق عليه الكفر حقيقة ككفر الشرك اذا وجد سببه . قال العلقمى : استشكل بعض الشراح غالب هذه الاجوبة لان راوى الخبــر وهو أبو بكرة فهم خلاف ذلك ... الخ . ثم قال .

تكلة : قال شيخنا قال أبو البقاء : هذا الحديث يرويه المحدثون غير محقق وفيه كلام يحتاج الى بسط وذلك قوله : ( يضرب ) اذا رفعته كان موضع الجملة نصبا صفة لـ ( كفارا ) فيكون النهى عن كفرهم وضرب بعضهم رقاب بعض فأيهما فعلوه فقد وجد المنهى عنه الا أنهما اذا اجتمعا كان النهى أشد .

وقال بعض العلماء : النهى يكون عن الصفة الثانية : ونظيره قول الرجل لزوجته : ان كلمت رجلا طويلا فانت طالق فكلمت رجلا قصيرا لم تطلق فكذلك اذا رجعوا كفارا ولم يضرب بعضهم رقاب بعض .

وهذا القول فيه بعد . وذلك أن الكفر قد علم النهى عنه بدون أن يضرب بعضهم رقاب بعض .

ويجوز أن يروى يضرب بالجزم على تقدير شرط مضمر أى أن ترجعوا كفارا يضرب بعضكم رقاب بعض ونظير هذا الحديث قوله تعالى : « فَهَبُ لِي مِنْ لَدُنْكَ وَلِينًا يَرِثُنِى » (22) بالرفع والجزم الا أن أكثر المحققين من النحويين لا يجيزون الجزم في مثل العديث لانه يصير المعنى أن ترجعوا كفارا يضرب وهذا ضحد المعنى . بل لو قال : ( لا ترجعوا بعدى كفارا تسالموا وتوادوا ) كان الجحرم مستقيما لان التقدير أن لا ترجعوا كفارا تسلموا . ونظير ذلك ( لا تدن من الاسد تنجو ) أى ( أن لا تدن ) فجعل التباعد من الاسد سببا في السلامة وهو صحيح، ولو قلت لا تدن من الاسد باكلك كان فاسدا لان التباعد منه ليس سببا في الاكل.

فان قلت : فلم لا يقدر ان تدن بغير لا قيل ينبغى ان يكون المقدر من جنس الملفوظ به .

وقد ذهب قوم الى جواز الجزم هنا على هذا التقدير وعليه يجوز الجزم فى هذا الحديث .

وقيل ليس المراد من الحدبث النهى عن الكفر بل النهى عن الاختلاف المؤدى الى القتل فعلى هذا يكون يضرب مرفوعا ويكون تفسير الكفر المراد بالحديث النهى عنه .

<sup>(22)</sup> سورة مريم ، الآية : 6 -

وقال الكرماني : يضرب مرفوع على أنه جملة مستأنفة مبينة لقوله (لا ترجعوا) ووصف كاشف . أذ الغالب من الكفار ذلك .

وكونه مجزوما لانه جواب النهى ظاهر على مذهب من يجوز لا تكفر تدخــل النــــار .

ورجع هنا مستعمل صار معنى وعملا أى لا تصيروا بعدى كفارا .

وقال ابن مالك فى توضيحه : مما خنى على أكثر النحويين استعمال رجع كصار معنى وعملا منه الحديث لا ترجعوا بعدى كفارا أى لا تصيروا . وقسول الشاعبر :

قَدُ يُرْجِعُ الْمُرُّهُ بَعْدَ المُقْتِ ذَا مِقَتِ بِالْحَلَّمِ. فَادُرَا بِهِ بُعَضَاءَ ذِي إِحَنِ ويجوز في يضرب الرفع والجزم .

وقال مغلطا من جزم أوله على الكفر ومن رفع لا يجعله متعلقا بما قبله . بل حالا أو مستأنفا .

وقال القاضى عياض : الرواية يضرب بالرفع . كذا رواه المتقدمون والمتاخرون وهو الصواب وبه يصح المقصود هنا . الى أن قال .

وقال الشيخ اكمل الدين في شرح المسارق : يضرب بالرفع وفيه وجوه :

احدها: أن تكون الجملة صفة لـ (كفارا) أى لا ترجعوا بعدى كفارا متصفين بهذه الصفة . يعنى يضرب بعضكم رقاب آخرين .

الثاني : أن تكون حالا من ضمير لا ترجعوا أى لا ترجعوا بعدى كفارا حال ضرب بعضكم رقاب بعض .

الثالث تأن تكون جملة استثنائية كانه قيل كيف يكون الرجوع كفارا فقال : يضرب بعضكم رقاب بعض .

فعلى الوجه الاول يجوز أن يكون معنى لا ترجعوا عن الدين بعدى فتصديروا مرتدين متفاقلين يضرب بعضكم رقاب بعض بغير حتى على وجه التحقيق وأن يكون لا ترجعوا كالكفار المقاتل بعضهم بعضا على وجه التشبيه بحذف أداته .

وعلى الثاني يجوز أن يكون معناه لا تكفروا حال ضرب بعضكم رقاب بعض لامر يعرض بينكم باستحلال القتل بغير حق . وأن يكون لا ترجعوا حال المقاتلة لذلك كالكفار في الانهماك في تهييج الشر واثارة الفتن بغير اشفاق منكم بعضكم على بعض في ضرب الرقاب .

وعلى الثالث يجوز أن يكون معناه لا يضرب بعضكم رقاب بعض بغير حـــق كفعل الكفار .

وروى بجزم البا، على أنه بدل من لا ترجعوا وأن يكون جزاء لشرط مقدر على مذهب الكسائي أي فأن رجعتم يضرب بعضكم رقاب بعض .

وقد ذكر له فى الشروح وجوه اعرضت عنها لبعد المناسبة . انتهى كلام العلقمى والحاصل أن الحديث يدل على أن قتل المسلم كفر . كما يدل عليه حديث آخر رواه البخارى لفظه ( سَبَابُ المُسْلِمِ فُسُوقٌ وَقِتَالُهُ كُفْرٌ ) ولكن أن استحل كأن كفر مكر شرك والا كان كفر نفاق ويسمى كفر نممة أيضا ، والله أعلم .

757 \_ قوله : لأكبهم الله جميعا على مناخرهم في النار هكذا فيما رأيته من النسخ بالهمز في أكب .

والرواية في الجامع لَكَبُّهُمُ اللهُ بغير همز وهو الصواب .

قال فى الصحاح : كبه الله لوجهه أى صرعه فأكب هو على وجهه ، وهذا من النوادر أن يقال : أفعلت أنا وفعلت غيرى يقال : كب الله عدو المسلمين ولا يقال أكب الله ،

يعنى أن ما كان بالهمز قاصرا وما كان بغير الهمز متعديا وهذا خلاف القياس ولم يكتب شارح الجامع على هذا الحديث شيئا لان معناه ظاهر . والله أعلم . ثم رأيت في نسخة صحيحة لكَنَّهُم وهي الصواب .

758 \_ قرله: ( من آذى مؤمنا أو روعه ، الخ ) الرواية فى الجامع ( مَنْ آذَى مُسْلِمًا فَقَدُ آذَانِى وَمَنْ آذَانِى فَقَدُ آذَى اللَّهَ ) ولم يكتب عليه الشارح أيضا شيئا الا قوله بجانبه علامة الحسن . انتهى . وآذى بهمزة ممدودة من الإيذاء .

<u>759 \_ (23) قوله :</u> ( الرشوة في العكم كفر ) يعنى اذا كانت في الباطل وأما اذا كانت لاظهار الحق فلا بأس بها على الدافع .

قال في الضياء ما نصه : قال : ( لَعَنَ اللَّهُ الرَّاشِي وَالْرُ تَشِي ) وهذا لمن يبطل حقا ويحق باطلا . فأما الدافع عن نفسه فهو على الآخذ .

<sup>(23)</sup> رواه الطبراني موقوفا باستاد صعيع ٠

قال أبو الشعثاء رحمه الله ما نفعنا في أيام بني زياد الا الرشوة .

الربيع عن ضمام رحمهما الله أن زنجية الامرأة يقال لها فكيهية سُرِقَتُ فقلنا الابي الشعثاء : أنكلم فيها , فقال : انطلقوا فارشوا عليها , الغ .

760 ـ قوله : ( و كان يسمى الرياء الشرك الاصغر ) قال فى القواعد لقوله تعالى : « فَمَنْ كَانَ يَرْجَو لِقَاءُ رَبِّهِ ، (24) الآية . ولقول النبىء عليه السلام يُدْعَى الْمُرَائِى يَوْمَ الْقِيامَةِ بِأَرْبَعَةِ أَسَمًا مَ يَا مُرَاثِى يَا فَاجِرُ يَا غَادِرُ يَا خَاسِرٌ .

وتقدم الكلام على ما يتعلق بالرياء في أول الكتاب في باب ذكر الشرك والكفر.

761 \_ قوله : من قتل بعد العفو أو أخذ الدية فهو خالد مخلد في ألنار ) وذلك لان ولى الدم مخير في قتل العمد بين القتل واخذ الدية والعفو وهو الافضل فان اختار العفو أو الدية فقتل بعد ذلك فقد قتل النفس التي حرم الله لانقطاع حقه في القتل باختيار غيره ( وَمَنْ يَقْتُلُ مُؤْمِناً مُتَمَيِّداً فَجَزَاؤُهُ جَهَنَّمُ خَالِداً فِيهَا ) (25) .

وانظر هل التوبة والمخرج من ذلك عند غير ابن عباس (1) رضى الله عنه كغيره من القاتلين أو هذا يشدد عليه لتعديه بعد المسامحة وهو المتبادر من ظاهـــر الحديث , والله أعلم , فليحرر .

762 \_ قوله : ( من مات وعليه دين لم يدخل الجنة ، النع ) وذلك لانه محبوس بعق الغير ولكنه اذا تداين بغير اسراف وكان من أهل الصلاح يكون على الْأَعْرَافِ بين الجنة والنار فحق الغير يمنعه من دخول الجنة والصلاح يمنعه من دخول النار.

ولكن ذكروا أن أصحاب الأعراف مآلهم إلى الجنة لقوله تعالى : « لَمْ يَدْخُلُوهَا وَهَمْ يَطْمَعُونَ ، (26) ولأن الله تعالى لم يجعل فى الآخرة إلا دارين وجعل الناس فريقين فقال : « فَرِيقٌ فِى الْجَنَّةِ وَفَرِيقٌ فِى السَّعِيرِ ، (27) فمن لم يدخل الجنة كان من أهل النار .

<sup>(24)</sup> تمام الآية : فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِعاً وَلَا يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَداً • آخر سورة الكهف •

<sup>(25)</sup> سورة النساء ، الآية : 93 · (26) سورة الإعراق ، الآية : 46 ·

ر ) سورة الشورى ، الآية : 7 ·

<sup>(1)</sup> مذهب ابن عباس وابن مسعود وابن عمران قاتل النفس متعمدا لا تقبل له توبة ابدا ( على حد قولهم قفل ضاع مفتاحه ) •

فالظاهر أن المراد بالدين الذي يعنع من دخول الجنة . الدين الذي يكسون باسراف ولم يتخلص منه صاحبه . وأما اذا كان من غير اسراف ولم يقدر على التنصل منه لعجز أو نسيان فالظاهر أن المؤاداة على مولاه تعالى بعد فراغ حسناته ويدخله الجنة بفضل رحمته . كما تقدم التنبيه على ذلك من كلام الشيخ اسماعيل رحمه الله فيمن تاب وجهل ارباب التباعات أو نسى بعض التباعات عند الكلام على قوله صلى الله عليه وسلم : (الدُّنُوبُ عَلَى وَجُهَيْنِ الى قوله فَلاَ تُوبَةً لَهُ حَتَى يَرَدُّ الْظَالِمَ إِلَى الْمَهِلِي ) في باب الوعيد في الاموال . فإن الظاهر أن المجز أن كان الدين من غير اسراف بمنزلة النسيان فإن كثيرا من الامور تجب مع الذكر والقدرة وتسقط مع المعجز والنسيان غايته أنه يوصى بها لعله يجد من يدفعها عنه . والله أعلم وهذا الوعيد اذا ترتب على مال خرج من عند أهله بطيبة نفوسهم في أول الامر فكيف بمال يكون خروجه من عند أهله بطيبة نفوسهم في أول

763 \_ قوله : ( واوتى النبى، صلى الله عليه وسلم بعيت ليصلى عليه، الخ ) لفظه في بعض الروايات : في البخارى بعد ذكر الاسناد (ان النبى، صلى الله عليه وسلم أوتي بِجَنَازَةٍ لِيُصَلِّيُ عَلَيْها فقال : مَلْ عَلَيْهِ مِنْ دَيْنِ؟ قالوا : لا ، فَصَلَّى عَلَيْهِ، ثُمَّ أُوتِنِي بِجَنَازَةٍ أُخْرَى فقال : مَلْ عَلَيْهِ مِنْ دَيْنِ؟ قالوا : نَمَمْ ، قال : صَلُّوا عَلَى صَاحِبكُمْ ) قال أبو قتادة : عليَّ دَيْنُ يا رسول الله ، فَصَلَّى عَلَيْهِ .

وفى رواية أخرى ( كُناً جلوساً عندَ النبى، صلى الله عليه وسلم إذْ أُوتِسِيَ بِجنازة فِقالوا : كَ , قال : فَهَلْ تَسَرَكَ مَنْيَا ؟ قالوا : لا , قال : فَهَلْ تَسَرَكَ مَنْيَا ؟ قالوا : لا , قال : فَهَلْ تَسَرَكَ مَنْيَا ؟ قالوا : لا , فَصَلَّ عَلَيْهِ , ثم أُوتي بجنازة أخرى فقالوا : يا رسولَ الله صلّ عليها , فقال : هَلْ عَلَيْهِ دَيْنٌ ؟ قالوا : نَمَمْ , قال : فَهَلْ تَرَكَ شَيْئاً قَالُوا : ثَلَاثَةَ دَنَانِيرَ فَصَلَّ عَلَيْها . ثم أُوتى بالثالثة فقالوا : صلّ عليها , قال : هَلْ تَرَكَ شَيْئاً ؟ قالوا : لا فَهَلْ عَلَيْه دَيْنٌ ؟ قالوا : ثلاثةً دَنَانِير فقال : صَافًا عَلَى صَاحِبُكُمْ . قَالُ ابِ قتادة : صَلْ عَلَيْهِ دَيْنٌ ؟ قالوا : ثلاثةً دَنَانِير فقال : صَافًا عَلَى صَاحِبُكُمْ .

وفى رواية أخرى عن أبى هريرة أن النبىء صلى الله عليه وسلم كان يؤتى بالرجل المتوفى عليه الدين فيسال هل ترك لِدَيْنِهِ فضلا ؟ فأن حدث أنه ترك لدينه

ظَلَمُوا أَيُّ مُنْقَلَبِ يَنْقَلِبُونَ ) (28) .

<sup>(28)</sup> آخر سورة الشعراء •

وَفَاهُ صَلَّى عَلَيْهِ. والا قال للمسلمين : صَلُّوا عَلَى صَاحِبِكُمْ فلما فتح الله عليه الفتوح قال: (أَنَا أَوْلَى بِالْمُزْمِنِينَ مِنْ أَنْفَسِهِمْ فَمَنُ توفَّى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ فَتَرَكَ دَيْناً فَمَلَمَّ قَضَاؤَهُ وَمَنْ تَرَكَ مَالاً فَلِوَرَثَتِهِ ) .

قوله: ( فقال هل عليه دين ؟ ) قال ابن حجر : في سبب هذا السؤال وتركه الصلاة على من عليه دين ما نصه : قال العلماء :: كان الذي فعله صلى الله عليه وسلم من ترك الصلاة على من عليه دين ليحرص الناس على قضاء الديون في حياتهم والتوصل الى البراءة منها لئلا تفوتهم صلاة النبيء صلى الله عليه وسلم .

وهل كانت صْلاته على من عليه دين محرمة عليه أو جائزة ؟ وجهان .

قال النووى: الصواب الجزم بجوازها مع وجود الضامن كما في حديث مسلم وحكى القرطبى: أنه كان ربما كان يمتنع من الصلاة على من ادان دينا غير جائز واما من استدان لامر هو جائز فما كان يمتنع .

وفيه نظر لان في حديث الباب ما يدل على التعميم حيث قال : ( من توفي وعليه دين ) ولو كان الحال مختلفا لبينه .

نعم جاء من حديث ابن عباس أن النبى، صلى الله عليه وسلم لما المتنع مسن الصلاة على من عليه دين جاءه جبريل فقال : إِنَّمَا الظَّالِمُ فِي الدُّيُونِ التِي حُمِلَتُ فِي البُّيُونِ التِي حُمِلَتُ فِي البُّغِي وَالإِسْرَافِ فَأَمَّا المُتَّمَيِّفُ ذُو الْمِيَالِ فَأَنَا ضَامِنٌ لَهُ أُوَذِى عَنْهَ فَصَلَى عَلَيْهِ النبى، صلى الله عليه وسلم قال بعد ذلك : ( كَمَنْ تَسَرَكَ ضياعاً ، الحديث ) الى أن قال .

وفى صلاته صلى الله عليه وسلم على من عليه دين بعد أن فتح الله عليه الفتوح اشعار بأنه كان يقضيه من مال المصالح . وقيل بل كان يقضيه من خالص نفسه.

وممل كان القضاء واجبا عليه أم لا ؟ وجهان .

وقال ابن بطال : قوله : ( من ترك دينا فعلي ) ناسنخ لتركه الصلاة على من مات عليه دين .

وقوله : ( فعلى قضاؤه ) أى مما يفي، الله عليه من الغنائم والصدقات .

قال : وهذا يلزم المتولى لامر المسلمين أن يفعله بمن مات وعليه دين فأن لم يفعل فالاثم عليه أن كان حق الميت في بيت مال المسلمين يفي بقدر ما عليه من الدَّيْن والا فيقسطه .

وكنت سمعت قديما أن سبب تركه عليه الصلاة والسلام الصلاة على من عليه دين أن المصلى على الميت شافع له والنبى، صلى الله عليه وسلم لا ترد شفاعته والميت الذي عليه الدين روحه محبوسة لاجل الدين والله اعلم .

قال ابن حجر : وفي الحديث وجوب الصلاة على الجنازة .

وسكون  $\frac{764}{1}$  ومثقال من حبة خردل من كبر ) الكبر بكسر الكاف وسكون الباء مو تسفيه الحق وغمط الغلق ) والغمط بالطاء المهملة الاحتقار والازدراء .

قال الشبيخ ابو العباس احمد بن سعيد رَحمه الله : وبها اى بهذه الصفة استوجب ابليس البعد عن رحمة الله . قال الله تعالى : • إِنَّ الذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدَخَلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ، (29) . • اَلْيُسَ فِي جَهَنَّمَ مَشْوَى لِلْتَتَكَبِرِينَ ، (29) . • الله تعلى والمتواضع العلو وان تسفل.

وقال ابن حجر : قال الراغب : الكبر والتكبر والاستكبار متقاربة .

فالكبر الحالة التي يختص به الإنسان من اعجابه بنفسه وذلك الذي يسرى نفسه أكبر من غيره .

وأعظم ذلك أن يتكبر على ربه بأن يمتنع من قبول العق والاذعان له بالتوحيد والطاعة . والتكبر ياتي على وجهين :

أحدهما : أن تكون الافعال العسنة زائدة على محاسن الغير . ومن ثم وصف سبحانه وتعالى بالمتكبر .

والثاني : أن يكون متكلفا لذلك متسمى بما ليس فيه

قوله : ( متسمى . قال فى مختصر الصحاح : يقال تسمى الرجل جعل لنفسه سيما يعرف بها بما ليس فيه وهو وصف عامة الناس نحو قوله تمالى : ﴿ كَذَلِكَ يَطْبُحُ اللَّهُ عَلَى كُلِّ مَتْكَبِّرِ جَبَّارٍ ، (31) والمستكبر مثله .

<sup>(29)</sup> سورة غافر ، الآية : 60 ٠

<sup>(30)</sup> سورة غافر ، الآية : 35 •

<sup>(31)</sup> سورة غافر ، الآية : 35 •

وقال الغزالى : الكبر على قسمين : فان ظهر على الجوارح يقال تكبر والا قيل في نفسه كبر .

والاصل هو الذى فى النفس والكبر يستدعى متكبرا عليه يرى نفسه فوقه ومتكبرا به . وبه ينفصل الكبر عن العجب فين لم يخلق الا وحده يتصور ان يكون معجبا لا متكبرا .

قوله: ( ولم يَرَحُ ريحها ) تقدم أن هذا الفعل يجوز فيه ثلاث لغيات وأن الصحها فتح الاول والثاني .

قوله: ( ومن لبس لاخيه ثوبا من غضب ) الظاهر أن المراد أنه اغتصب ثوبا من أخيه المسلم أى الموحد فلبسه (32) . والله أعلم .

<u>765 ــ قوله</u>: ( من سمع باخيه ) الرواية في الجامع ( مَنْ سَنَعَ سَمَعَ اللَّهُ بِهِ وَمَنْ رَانَا أَرَانَا اللَّهُ بِهِ ) .

قال العلقمى : قال النووى : معناه من دامًا بعلمه وسمعه الناس ليكرموه ويعظموه ويعتقدوا خيره سمم الله به يوم القيامة الناس وفضحه.

وقيل : معناه : من سمع بعيوب الناس واذاعها أى فشاها أظهر الله له عيوبه .

وقيل ﴿ أسبعه المكروه ، وقيل أراد الله ثواب ذلك من غير أن يعطيه أياه ليكون حسرة عليه ،

وقيل: من أراد بعمله الناس أسمعه الله الناس وكان ذلك حظه منها.

أقول: والمنى الثانى هو المناسب لرواية المصنف رحمه الله حيث ذكسر المسمع به وهو أخوه المسلم فيكون المني من سمع بعيوب أخيه المسلم في الدنيا اظهر الله عيوبه يوم القيامة للخلق وفضعه على رؤوس الإشهاد. لان الواجب عليه الستر على أخيه المسلم واستتابته كما هو معلوم.

وورد في العديث ( مَنْ سَتَرَ عَلَى مُؤْمِن عَوْرَتَهُ فَكَأَنَّمَا أَحُيَا ۚ مَيْتًا ) وفي حديث آخر ( مَنْ سَتَرَ أَخَاهُ الْشُمُلِمَ فِي الدُّنْيَا سَتَرَهُ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ) .

766 \_ قوله : ( اذا زنى الزانى سلب الاسلام فاذا تاب البسه ) الرواية فى الجامع ( مَنْ زَنَى خَرَجَ مِنْهُ الْإِيمَانُ فَإِنْ تَابَ تَابَ اللَّهُ عَلَيْهِ ) وفى رواية اخرى

<sup>(32)</sup> هذا على الرواية بالصاد من غصب ، أمَا عَلى الرواية بالضاد من غضب فالراد به أنه أظهــر له وجه الغضب كانه لوب يلبسه •

( مَنْ زَنَى أَوْ شَرِبَ الْخَمْرَ `نَزَعَ اللَّهُ مِنْهُ الْإِينَانَ كَمَا يَخْلَعُ الْإِنْسَانَ الْقَبِيصَ مِنْ رَأْسِهِ ) وفى رواية اخرى ( إِذَا زَنَى الْمُبَّدُ خَرَجَ مِنْهُ الْإِيمَانَ فَكَانَ عَلَى رَأْسِهِ كَالظِلَّةِ. فَإِنْ أَقْلَعَ رَجَعَ إِلْيَهِ ) .

قال العلقمى : قال شيخنا : قال عكرمة : قلت لابن عباس : كيف ينزع منه الإيمان ؟ قال : هكذا وشبك بين أصابعه ثم زحزحها فان تاب عاد اليه هكذا وشبك بين أصابعه . رواه البخارى .

قال الطيبى: فى شرح المشكاة يمكن أن يقال المراد بالايمان هنا وفى حديث ( لا َ يَزُنِي الزَّانِي حِينَ يَزْنِي وَهُوَ مَوْيِنٌ ) الحياء . كما ورد أَنَّ الْحَياءَ سَمْبَة هِمِنَ الْإِيمَانِ أي لا يزنى الزانى حين يزنى وهو يستحى من الله تعالى لانه لو يستحى من الله واعتقد أنه حاضر مشاهد لحاله لم يرتكب هذا الفعل الشنيع ) وصدا الحديث تمثيل . الخ . فأخذ يتكلف تكلفات لا حاجة اليها الا اعتقاده أن الكفر خاص بالشرك . إلى أن قال .

وقال التربشنى : هذا من باب الرجر والتشديد فى الوغيد زجرا للسامعين ولطفا بهم وتنبيها على أن الزنى من شيم أهل الكفر وأعمالهم . فالجمع بينه وبين الإيمان كالمتنافيين .

وفى قوله صلى الله عليه وسلم: (كان عليه مثل الظلة) وهى السحابة التى تظل اشارة الى أنه وان خالف حكم الإيمان فانه تحت ظله لا يزول عنه حكمـــه . ولا يرتفع عنه اسمه . وفى بعض كلامه نظر .

وروى البخارى : حديثا صريحا فى نفى الايمان على الزانى وبعض أحسل المساصى ويقاس غيرهم عليهم ولفظه ﴿ لَا يَرْنِى الزَّانِي حِينَ يَرْنِى وَهُوَ مَوْمِنَ وَلَا يَشْرِقُ السَّارِقُ حِينَ يَشْرِقُ وَهُوَ مُؤْمِنٌ ، وَلَا يَشْرِقُ السَّارِقُ حِينَ يَشْرِقُ وَهُوَ مُؤْمِنٌ ، وَلَا يَشْرِقُ السَّارِقُ حِينَ يَشْرِقُ وَهُوَ مُؤْمِنٌ ، وَلَا يَشْرِقُ السَّارِقُ حِينَ يَشْرِقُ وَهُوَ مُؤْمِنٌ ) .

قال ابن حجر: قيد نفي الايمان بعالة ارتكابه لها ومقتضاه انه لا يستمسر بعد فراغه . وهذا هو الظاهر .

. ويحتمل أن يكون المعنى أن ذوال ذلك أنما هو أذا أقلع الاقلاع الكلي . وأمساً لو فرغ وهو مصر على تلك المصية فهو كالمرتكب فيتجه نفى الإيمان عنه ليستمر.

ويؤيده ما وقع في بعض طرقه كما سيأتي في المحاربين من قول ابن عباس فان تاب عاد اليه الخ .

اقول : وهذا هو الحق ولا يقطع الكبيرة الا التوبة كما صرح به القسرآن والحديث . ثم أخذ في تاويله بما يناسب اعتقاده . الى أن قال .

والصحيح الذى قاله المحققون أن معناه لا يفعل هذه المعاصى وهو كامسل الايمان وهذا من الالفاظ التى تطلق على نفى الشيء والمراد نفى كماله . كما يقال (لا علم الا ما نفم ولا مال الا ما فعل ولا عيش الا عيش الآخرة ... الخ ) .

وهذا التاويل يئول الى ما ذهب اليه المسلمون لان مرادهم به ثبوت اصل الايمان الذى هو التوحيد لينتفى عنه الشرك وهو مذهب المسلمين الا أنهم يطلقون عليه كفر النفاق.

ثم قال : وقال الحسن البصرى ومحمد بن جرير الطبرى : معناه ينزع عنه اسم المدح الذى سمى الله به أولياء فلا يقال فى حقه مؤمن . ويستحق اسم الذم فيقال سارق وزان وفاجر وفاسق .

وعن ابن عباس ينزع منه نور الايمان .

وَفَى حَدَيْثُ مَرْفُوعَ عَنَ الْمُهَلِبِ ﴿ يُنْزِّعُ مِنْتُهُ بَصِيرَتُهُ فِي طَاعَةِ الْمُلَّهِ ﴾ •

وعن الزهرى : أنه من المشكل الذى نؤمن به كما جاء , ولا يتعرض لتأويله الى آخر ما أطال فيه مما لا يجرى على قواعد المذهب والله أعلم .



# الباب الثاني

## العجة على من قال أن الايمان قول بلا عمــل

768 \_ قال الربيع بن حبيب: بلننى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: « لَعَنَ اللهُ الْمُرْجِئَةَ عَلَى لِسَانِ سَبْعِينَ نَبِيّاً قَبْلِي » عليه وسلم قال: « الذِينَ يَقُولُونَ الْإِيمَانُ قَولُ بِلاَ عَمَلٍ » .

769 ـ قال جابر بن زيد : بينما رسول الله صلى الله عليه وسلم جالس مع أصحابه اذ أتاه أت حسن الوجه طيب الرائحة فقال أدنو منك يا رسول الله ؟ قال : « نَعَمَمْ » فدنا فقال له : مَا الْإِيمَانُ ؟ قال له عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ : « أَنْ تُؤْمِنَ بِاللَّهِ وَمَلاَئِكَتِهِ مَا الْإِيمَانُ ؟ قال له عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ : « أَنْ تُؤْمِنَ بِاللَّهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَتُعْبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الْآخِر وَالْقَدَرِ (1) حَيْرِهِ وَشَرِّهِ أَنَّهُ مِنَ اللَّهِ » فقال : « إِقَامُ الصَّلَاةِ وَالتَامُ الزَّامِ سَلِهُ رَمَضَانَ وَالإِغْتِسَالُ مِنَ الْجَنَابَةِ وَحَمَةٍ . وَالْبَيْتِ مَنِ النَّهِ سَيِيلاً » قال : صدقتَ ثم تغيب فاذا هـو البَيْدِ مَلِي السلام .

770 \_ قال الربيع: سأل رجل أبا ذر ما الإيمان ؟ فتلا عليه أبو ذر هذه الآية «كَيْسَ الْبِرُّ أَنْ تُولُوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْشَرْقِ وَالْغُرْبِ» الله قول : « وَأُولُؤَكُ هُمُ الْمُتَّقُونَ » (2) فقال الرجل : إني لم أسألك عن البرّ ، فقال أبو ذر : أن رجلا أتى النبيء صلى الله عليه وسلم فسأله عما سألتنى عنه فتلا عَلَيْهِ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم هَذِهِ الْآيَةَ .

771 \_ وسئل النبيء صلى الله عليه وسلم عن الإيمان فقال : « الصَّبْرُ وَالسَّمَاحَةُ » .

 <sup>(1)</sup> خ وبالقسدر • (2) سورة البقرة ، الآية : 177 •

772 \_ وسُئِل النبيءُ صلى الله عليه وسلم أيَّ المؤمن أفضلُ إِيمَانا ؟ فقال : « أَحْسَنْهُمُ خُلُقاً » .

773 \_ وقال صلى الله عليه وسلم : « الْإيمَانُ مِاثَةُ جُزْءٍ أَعْظَمُهَا قُولُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ وَأَدْنَاهَا إِمَاطَةُ الْأَذَى مِنَ الطَّرِيقَ » .

774 \_ وسئل النبيء صلى الله عليه وسلم يوماً عن الإيسان وكان مُتَقَنِّماً بِرِدَارِئهِ فَطَرَحَ رِدَاءَهُ عَنْ رَأْسِهِ ثُمَّ ضَرَبَ بِيَدِهِ عَـلَى صَدْرِهِ وقال : « الْإِيمَانُ هَاهُنَا الْإِيمَانُ فِي الْقَلْبِ » .

775 \_ وقال صلى الله عليه وسلم: « مَا آمَنَ مَنْ آمَنَ بِلِسَانِهِ وَكُمْ يَدُخُلِ الْإِيمَانُ فِي قَلْبِهِ ». فهذه الأحاديث كلها تدل على الإيمان أنه قولٌ وعملُ ومَن قال غير ذلك فقَدْ كَفَرَ بمَقَالِتِهِ .

#### \* \* \*

الحجة على من قال : ( أن الإيمان قول بلا عمل ) يعنى وهم المرجئة ومن قال بقولهم بناخرة الامر .

قال أبو سهل رحمه الله ثم نجمت فرقة قاربت المرجئة في مذهبهم. واستأنست الى زخرف قولهم وتزيين باطلهم ألا أنها خالفتهم في بعض القول في بدء الامر في الايمان أنه قول وعمل . ثم خالفوا في وجه آخر وقالوا : من أتى بالقول وضبيع العمل فهو مسلم مذنب وأثبتوا له أسم الايمان واتفقت هي والمرجئة في المعنى واختلفوا في اللفظ ... الخ .

768 \_ قوله : ( لعن الله المرجئة على لسان سبعين نبيا قبلي ). لفظ الحديث في الجامع ( لُعِنَتِ الْقَدَرِيَّةُ عَلَى لِسَانِ سَبُعِينَ نَبِيًّا ) وفي توحيد أبى سهل رحمه الله روايتان .

احدامما : في القدرية والمرجئة جميما والثانية : في المرجئة فقط كروايت المصنف حيث قال : أولا في القدرية : ( فَنَازَعُوا اللَّهَ فِي خُلِقِهِ ) وتعالى الله عما يشركون فحسبهم قول رسول الله صلى الله عليه وسلم ( الْقَدَرِيَّةُ مَجُوسُ مَسِنِمِ الْأُخْةِ لِادِّعَائِهِمُ الْخُرُوجَ مِنَ النَّادِ . الْأُخْةِ لِادِّعَائِهِمُ الْخُرُوجَ مِنَ النَّادِ .

قال الله عز وجل حكاية عن اليهود : وَوَقَالُوا لَنُ تَمَسَّنَا النَّادُ إِلَّا ٱيَّامُا مَمْدُودَةً، (2) وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ( طَانِفَتَانِ مِنْ أُمْتِي لَا تَنَالُهُمَا شَفَاعَتِــي وَهُمَا مَلْمُونَتَانِ عَلَى لِسَانِ سَبْعِينَ نَبِيًّا الْقَدَرِيَّةُ وَالْرُجْفَةُ ) .

واتفقت الامة على أن الله صادق فى وعده ووعيده . وأنه لا يبدل القول لديه. وأنه لا يبدل القول لديه. وأنه لا يبدل الموجئة والمالكية ومن قال بقولهم فأجازوا الخلف فى وعيد الله الى آخر ما أطال فيه وفى الرد عليهم ثم قال : وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم ( : لُعِنَتِ المُرْجِئَةُ عَلَى لِسَانِ سَبْعِينَ نَبِينًا . النح ) .

قوله: (قيل وما المرجئة يا رسول الله؟ قال: الذينَ يَقُولُونَ الإِيمَانَ قَدُولٌ بِلاَ عَمَلٍ) قال ابو سهبل : رحمه الله بعده \_ فاكذبهم القرآن وسنة الرسول عليه الصلاة والسلام قال الله عز وجل: وإِنَّمَا المُؤْمِنُونَ الذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتُ تَلَيْهُمْ وَإِذَا تُلِيبَتُ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ ذَادَتُهُمْ إِيمانَ مخصوصة بعمل الآية . وقال: أُولَئِكَ مُسمُ حروف الحصر شرط مقرونة بالإيمان مخصوصة بعمل الآية . وقال: أُولَئِكَ مُسمُ الْمُؤْمِنُونَ كَذِبًا وَبَاطِلًا. ثم ذكر لتسميتهم مرجئة سببا آخر حيث قال : وسموا مرجئة لارجائهم اهل الكبائر فمن قائل منهم لا يدخلون النار البتة . ومن قائل يقول يدخلونها فيعذبون فيها على قدر اعمالهم ثم يخرجون فيخلدون في الجنة فردوا على الله في حكم التنزيل ، وضلوا عن سواء السبيل فيخلدون في الجنة فردوا على الله في حكم التنزيل ، وضلوا عن سواء السبيل بسوء التأويل ، الى آخر ما اطال في الرد عليهم .

ثم قال : وزعموا أن من قال لا أله الا الله فهو من أهل الجنة وأنه المأمور به وما سواه ليس بايمان .

وزعبوا أن جميع ما أمر الله به من طاعته أنه ليس بايمان وأن جميع ما توعد به عليه ليس بكفر فحلوا عرى الاسلام . وأبطلوا فائدة الحلال والحرام . وأرضوا الله عز وجل بقول لا أله الا ألله ولو طمسوه بالآثام وأوهنوا دعوة الانبياء عليهم السلام .

<sup>(2)</sup> سورة البقرة ، الآية : 3 •

<sup>(3)</sup> سورة الإنفال ، الآية : 2 •

<u>فائدة</u> قول الله عز وجل : ﴿ أَلَمُّ أَحَسِبُ النَّاسُ أَنْ يُتَّرَكُوا أَنْ يَقُولُوا آمَنَّا وَهُمْ لاَ يُفْتَنُونَ ، ثم قال : ﴿ وَلَقَدْ فَتَنَا اللَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ، (4) الا فمن لم يصدق فعله قوله فهو كاذب ، وللمرجنة في الايمان ثلاثة مذاهب ... الغ .

ثم قال : وقال أهل العدل : الايمان معرفة بالجنان واقرار باللسان وعمل بالاركان الى آخر ما استدل به .

وقيل تسميت المرجنة لارجائهم عليا ولم يعدوه رابعا من الخلفاء وسبب هذه التسمية يقتضى عدم دخول القوم فيهم فالاولى في سبب التسمية ما ورد به الحديث فهو شامل لهم بآخرة الامر .

واما على القول بانهم سموا مرجئة لارجانهم أهل الكبائر فلم يقطعوا فيهم قطعا فهو شامل لهم ابتداء والله أعلم .

وراية المستف بعد تمام الله على الله عليه وسلم جالس مع أصحاب الداتاه أن ... الغ النظه في القواعد ( أنَّ جِبْرِيلَ عَلَيْهِ السَّلَامُ أَنَى النّبِي صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ أَنَى النّبِي صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي صُورَةِ أَعْرَابِي وَهُو لَا يَهُوفَهُ فقال : يَا مُحَمَّدُ مَا الْإِيمَانُ ؟ الغ ) فزاد على رواية المصنف بعد تمام الكلام على الاسلام ما نصه : ( فَإِذَا فَعَلْتُ ذَلِكَ فَأَنَا مَسْلِمٌ ؟ قال : نَمَهُ . قال : صَدَقْتَ قال : فَمَا الإِحْسَانُ ؟ قال عليه الصلاة والسلام : أنَ تَعْبَلَ لِلّهُ كَانَكَ تَرَاهَ فَإِنْ لَمْ تَكُنُ تَرَاهَ فَإِنّهُ يَرَاكَ عَال : صَدَقْتَ ... والسلام : أنَ تَعْبَلَ لِلّهُ كَانَكَ تَرَاهَ فَإِنْ لَمْ تَكُنُ تَرَاهَ فَإِنّهُ عِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامَ جَاءَكُمُ العله عليه وسلم قال : عليَّ بالرجل . فقام أصحابه في كل وجه . ثم ناداهم أن هَلُغُوا فَإِنَّهُ عِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامَ جَاءَكُمْ لِلنَّاسِ فَأَتَاهَ رَجَلٌ فقال : مَا الْإِيمَانُ ؟ فقال : الإِيمَانُ أَنْ تُؤْمِنَ بِاللَّهِ وَمَلَامَ بَارِدًا لَوْ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَارَدُوا فَالْ : مَا اللّه عَلْهِ وَسَلّمَ بَاللّهُ وَتَعْمَ لَكُوالًا وَتَقْمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ بَاللّهُ وَسَلّمَ بَاللّهُ وَسَلّمَ بَاللّهُ وَسَلّمَ وَتَصَومَ وَمُضَانَ قال : مَا الْإحْسَانُ ؟ فقال : مَا الْإِيمَانُ ؟ فقال : أنْ تَعْبُدُ اللّهَ وَلَهُ يَرَاهُ فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنْ يُرَاهُ فَإِنْ يُرَاهُ فَإِنْ يَرَاهُ فَإِنْ يُرَاهُ فَإِنْ يُرَاهُ فَإِنْ يَاللّمُ مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ وَلَا تَعْبَدُ اللّهُ وَلَا يَا اللّهُ وَلَا يَعْمَ السَّاعَةُ ؟ قال : مَنْ تَطَالُ ذَا كَانَكُ مُنَا اللّهُ عَلَى اللّهُ مَلْولُولُ وَعَنْهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ مَالَ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ وَلَا يَعْمَلُولُ وَعَنْهُ اللّهُ مُنَا اللّهُ مُلْ اللّهُ عَلَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَاللّهُ اللّهُ مُلْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا وَلَمُ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَا اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(4)</sup> سورة المنكبوت ، الآيات : 1 ـ 2 •

صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : ﴿ إِنَّ اللَّهَ عِنْدَهَ عِلْمُ الشَّاعَةِ ﴾ (5) ثُمَّ أَذْبَرَ افَقَالَ : رُدُّوهُ اللَّمَ الثَّاسَ دِينَهَمْ ) . يُرَوِّا ضَيْنَا فِعَالَ : إِنَّ هَذَا جِبْرِيلُ جَاءَ يُعَلِّمُ النَّاسَ دِينَهَمْ ) .

ولفظه في الاربعين النووية عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه قال : بَيْنَتَ نَحْنُ عِنْدَ رَسُولِ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ ذَاتَ يَوْمٍ إِذْ طَلَعَ عَلَيْنَا رَجُلٌ شَدِيبُ بَيْنَ وَاللّهِ عَلَيْهِ وَسَلّمَ ذَاتَ يَوْمٍ إِذْ طَلَعَ عَلَيْنَا رَجُلٌ شَدِيبُ بَيْنِ النّيَانِ مَتَدِيدُ سَوَادِ الشَّمَرِ لَا يُرَى عَلَيْهِ أَثَنَ السَّغَرِ وَلَا يَعْرِفُهُ مِنّا اَحَدُّ حَتَى بَعَلَسَ لِلنّبِيءِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ فَأَسْنَدَ رَكْبَيْهِ إِلَى رَكْبَيْهِ وَوَصَعَ كَفَيْهِ عَلَى فَذَيهِ وَقَالَ : يَا مَعْمَدُ أَخْرُنِي عَنِ الْإِسْلَامُ أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لَا إِللّهُ وَأَنْ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللّهِ وَتُقِيمَ الصَّلاَةَ وَتَوْتِنِي الْإِسْلامُ أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لاَ إِللّهُ إِللّهُ وَأَنْ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللّهِ وَتُقِيمَ الصَّلاَةَ وَتَوْتِنِي الْإِسْلامُ أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لاَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ صَبِيلًا قال اللّهِ مَتَعْمَ أَلْ اللّهِ وَتُقِيمَ الصَّلاةَ وَتَوْمِنَ بِاللّهِ وَتَعْيم الصَّلاة وَتَعْمِ الْمَلْوَةِ وَسَيْهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَتَوْمِنَ بِالْقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرْهِ وَاللّهِ مَنْ اللّهِ اللّهِ وَتُعْمِ وَشَوْهِ قَال اللّهِ مَنْ الْإِيمَانِ . قال ا : أَنْ تَوْمِ وَشَوْهِ . قال : وَسَدَفْتَ ، قال : أَنْ تَوْمُ مَنْ السَّاعِةِ وَكَثْبُهِ وَكَثْبُهِ وَلَيْهُ مِنْ السَّاعَةِ مَ قال : مَا المُسَوّولُ عَنْها بِالْعَلَمَ مِسَ السَّاعِلُ وَلَا عَنْها بِالْعَلَمَ مِسَ السَّاعِلُ وَتُعْمِ اللّهُ وَرَسُولُ اللّهُ وَرَسُولُه الْعَلْمَ وَلَا : يَا عُمْرَاهُ الْعَلْمَ وَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا عَمْ الْعَلْمُ وَلَا اللّهُ وَلَا عَمْ الْعَلْمُ وَلَا اللّهُ وَلَا عَمْ اللّهُ وَلَا عَمْ اللّهُ وَلَا عَلَا اللّهُ وَلَا عَمْ الْعَلْمُ وَلِلّهُ عَلَى السَّاعِلُ ؟ وَلَا عَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ و

قال الفاكهانى فى شرح الاربعين : هذا متفق على عظم موقعه وجلالته يكاد يكون مدار الاسلام عليه .

وقال القاضى عياض: وهذا الحديث قد اشتمل على وظائف جميع العبادات الظاهرة والباطنة من عقود الايمان وأعمال الجوارح واخلاص السرائر والتحفظ من آفة الاعمال حتى أن علوم الشريعة كلها راجعة اليه ومتشبعة منه.

قال القرطبى : فيصلح في هذا الحديث أن يقال فيه إنه أم السنة كما سميت الفاتحة أم القرآن ... الغ .

واعلم أن كلام أصحابنا رجمهم الله يدل على أنهم اختلفوا في الدين والاسلام والايمان . هل هي بالنظر الى الشرع الفاظ مختلفة المفهوم متحدة المقاصد . وهو

<sup>(5)</sup> سورة لقمان ، الآية الاخيرة •

الذى جزم به عمنا أحمد بن سعيد رحمه الله فى شرح العقيدة . كما يعلم بالوقوف عليه وهو الذى يدل عليه جواب النبى، صلى الله عليه وسلم لجبريل عليه السلام فى هذا الحديث . أو هى الفاظ مترادفة لشى، واحد وهى العبادة المعتبرة وهو الذى صرح به فى السؤالات حيث قال : الإيمان والاسلام والدين معناها واحد واستدل لذلك بآيات فليراجم .

وهو الذى صرح به صاحب الوضع أيضا حيث قال : والدين لله تعالى هـو الاسلام , وقال تا أيضا والدين والايمان والاسلام أسماء مختلفة لشىء واحد وهو طاعة الله ... الخ .

وفى بعض كتب قومنا ما مو صريح فى الاختلاف فى ذلك عندهم أيضا حيث قال: اختلفوا فى الاسلام هل هو الايمان أو غيره ؟ وأن كان غيره فهل هو منفصل بوجه دونه أو يلازمه ؟ فقيل: انهما اسمان مترادفان على معنى واحد. وقيل: انهما متباينان لا متلازمان. وقيل: انهما شيئان ولكنهما مرتبطان ... الغ.

وذكر ابن حجر: أن المصنف . يعنى البخارى يرى أن الاسسلام \_ لملسه والايمان \_ عبارة على معنى واحد فلما كان ظاهر سؤال جبريل عن الايمان والاسلام وجوابه يقتضى تفايرهما وأن الايمان تصديق بأمور مخصوصة والاسلام اظهار أمور مخصوصة أراد أن يرد ذلك بالتأويل إلى طريقته . إلى أن قال :

مع ما دلت عليه الآية أن الاسلام هو الدين فاقتضى ذلك أن الاسلام والايمان أمر واحد .

هذا محصل كلامه . وذكر عن المازني الجزم بترادفهما وعن أحمد الجسزم بتغايرهما قال : ولكلٍّ من القولين ادلة متعارضة الى آخر ما أطال فيه .

ثم قال تا والذي يظهر من مجموع الادلة أن لكل منهما حقيقة شرعية كما أن لكل منهما حقيقة لنوية لكن كل منهما مستلزم للآخر ... النج .

قوله: ( فقال أدنو منك يا رسول الله , الى قوله : ما الاسلام ) قال ابن حجر : فان قيل كيفبدأ بالسؤال قبل السلام ؟

أجيب بأنه يحتمل أن يكون مبالغة في التعمية لامره أو ليبين أن ذلك غير وأجب أو سلم فلم ينقله الراوى . قال : قلت : وهذا الثالث المعتمد . فقد ثبت في رواية أبي فروة ففيها بعد قوله كأن ثيابه لم يسمها دنس حتى سلم من طرف

البساط فقال : السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا مُحَمَّدُ فرد عليه الصلاة والسلام فقال : ادَّتُو. يَا مُحَمَّدُ؟قال : اَدُنُّ . فما زال يقول اُدُنُوْ عمرارًا ويقول له : ادْنُ . ونحوه في رواية -عطاء ... النج .

قوله : ( أن تؤمن بالله ... الخ ) في بعض الروايات الايمان أن تؤمن بالله .

قال ابن حجر : يدل الجواب على أنه علم أنه سأله عن متعلقاته لا معنى لفظه . والا لكان الجواب الايمان التصديق ... الغ . أقول : بل دل الجواب على أنه علم أنه ساله عن الايمان الشرعى لا اللغوى , والله أعلم .

قال : وقال الكرماني : ليس هو تعريفا للشيء نفسه بل المراد من المعمدود الايمان الشرعي ومن الحد الايمان اللغوي .

قال : قلت : والذي يظهر أنه أنها أعاد لفظ الإيمان للاعتناء بشانه تفخيماً لأمره ومنه قوله تعالى : « قُلُ يُعْيِيهَا الذِي أَنْشَاهَا أَوَّلَ مَرَّةٍ ، (6) في جـــواب ( مَنْ يُعْيِي الْعِظَامَ ) .

قوله: (وملائكته) قال ابن حجر: والإيمان بالملائكة هو التصديق بوجودهم وانهم كما وصفهم الله تعالى عبّاد مُكْرَمُونَ. وقدم الملائكة على الكتب والرسسل نظرا للترتيب الواقع لانه سبحانه وتعالى أرسل الملك بالكتاب الى الرسل وليس فيه متمسك لمن فضل الملك على الرسول.

قوله: ( وكتبه ) قال ابن حجر : والايمان بكتب الله التصديق بأنها كلام الله وأن ما تضمنته حق .

قوله: (ورسله) وفي حديث انس وابن عباس وَالْمَلَائِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِينَ وَلَلْ مِن السياقين في القرآن في البقرة , والتعبير بالنبيين يشمل الرسل من غير عكس , والايمان بالرسل التصديق بأنهم صادقون فيما أخبروا به عن الله ، ودل الاجمال في الملائكة والكتب والرسل على الاكتفاء بذلك في الايمان بهم من غير تفصيل الا من ثبتت تسميته فيجب الايمان به على التعيين .

اقول : والذي يجب تعيينه عندنا آدم ومحمد عليهما السلام وجبريل والقرآن والباقي حتى تقوم الحجة بتعيين الشيء منه كما معلوم .

<sup>(6)</sup> سورة يس ، الآية : 79 •

قوله : ( واليوم الآخر ) قال ابن حجر : قيل له ذلك لانه آخر ايام الدنيا وآخر الازمنة المحدودة .

والمراد بالايمان به التصديق بما يقع فيه من الحساب والميزان والجنة والنار وقد وقع التصريح بذكرالاربعة بعد ذكر البعث فى رواية سليمان التَّيْمِسى فى حديث ابن عباس ايضا ... الخ .

قوله: (والقدر خيره وشره انه من الله) قال ابن حجر: بعد كلام على قوله: وتؤمن على رواية من رواه (وَتُؤْمِنَ بِالنَّعُثِ وَتُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ) ما نصبه: وهكذا الحكمة في اعادة لفظ تؤمن عند ذكر القدر كانها أشارة الى ما يقع فيه مسن الاختلاف فحصل الاهتمام بشأنه باعادة (تؤمن) ثم قرره بالابدال بقوله: (خُيْرُهُ وَمُرُهُ وَمُرُهُ ) ثم زاد تأكيدا بقوله في الرواية الاخيرة (مِنَ اللّهِ). والقدر مصدر تقول قدرت الشيء بتخفيف الدال وفتحها لل اقدره بالكسر والفتح قدرا وقدرا اذا أحطت بمقداره والمراد أن الله تعالى علم مقادير الاشياء وازمانها قبل ايجادها ثم أوجد ما سبق في علمه أنه يوجد فكل محدث صادر عن علمه وقدرته وارادته . هذا هو المعلوم من الدين بالبراهين القطعية وعليه كان السلف من الصحابة وغيار التابعين الى أن حدثت بدعة القدر في أواخر زمن الصحابة .

وقد روى مسلم القصة فى ذلك ـ الى أن قال ـ قال أول من قال بالقــدر بالبصرة معبد الجهمى قال : فانطلقت أنا وحميد الحميرى فذكر اجتماعهما بعبد الله بن عمر وأنه سأله عن ذلك فأخبره بأنه برى، ممن يقول ذلك وأن الله لا يقبل ممن لم يؤمن بالقدر عملا .

وقد حكى المصنفون في المقالات عن طوائف ، من القدر انكار كون البارى عالما بشيء من أعمال العباد قبل وقوعها منهم ، وانما يعلمها بعد كونها .

قال القرطبي وغيره : قد انقرض هذا المذهب ولا نعرف أحدا ينسب اليه من المتأخرين .

قال : والقدرية اليوم مطبقون على أن الله عالم بافعال العباد قبل وقوعها وأنما خالفوا السلف في زعمهم أن أفعال العباد مقدورة لهم وواقعة منهم على جهة الاستقلال . وهو مع كونه مذهبا باطلا أخف من المذهب الاول .

وأما المتاخرون منهم فأنكروا تعلق الارادة بأفعال العباد فرارا من تعلق القديم بالمحدث وهم مخصوصون بما قال الشافعي : أن سلم القدرى العلم خصم , يعني يقال له : أيجوز أن يقع في الوجود خلاف ما تضمنه العلم ؟ فأن منع وافق قول أهل السنة . وأن أجاز لزمه نسبة الجهل تعالى عن ذلك .

قال : ( تنبيه ) ظاهر السياق يقتضى أن الإيمان لا يطلق الا على من صدق بجميع ما ذكره .

وقد اكتفى الفقهاء باطلاق الايمان على من آمن بالله ورسله ولا اختلاف أن الايمان برسول الله المراد به الايمان بوجوده وبما جاء به عن ربه فيدخل جميع ما ذكر تحت ذلك . والله أعلم .

اقول: بل لابد من الايمان بجميع ذلك عند الجمهور من اصحابنا رحمهم الله ولابد من التصريح بان ما جاء به حق من عند الله .

قوله: ( ما الاسلام يا رسول الله ؟ قال : اقام الصلاة وايتاء الزكاة , الخ ) هذه الرواية غير موافقة لشىء من الروايات المذكورة فى القواعد وغيرها فانها لم يذكر فيها التوحيد من الاسلام مع أنه لابد منه لقوله عليه الصلاة والسلام فى حديث آخر ( بُنِيَ الْإِسْلاَمُ عَلَى خَسْسِ عَلَى أَنْ يُوحَّدُ اللَّهُ تَعَالَى وَإِقَام الصَّلاة الحديث) فبدأ بالتوحيد كما بدأ به فى جميع روايات هذا العديث ، ولفظه فى القواعد ( فَمَا الْإِسْلاَمُ ؟ قال : أَنْ تَشْهَدُ أَنْ لاَ إِللهَ إِلاَّ اللَّهُ وَحُدَهُ وَأَنَّ مُحَمَّداً عَبْدَهُ وَرَسُولُهُ وَتَقِيمَ الصَّلاَة . . . الخ ) .

وانظر ما الحكمة في ترك المصنف ذلك مع ثبوته في جميع الروايات ولعلمه لم يثبت عنده رحمه الله .

ويؤخذ منه أن الاسلام غير الايمان فان الاسلام على هذا متملق بأعمال الجوارح والايمان متعلق بالتصديق القلبي , والله أعلم .

ثم رأيت في شرح ابن حجر : ما يدل على هذا حيث قال في جواب قوله : ما الاسلام ؟ قال : أن تعبد الله ولا تشرك به شيئا ما نصه . قال النووى : يحتمل أن يكون المراد بالعبادة معرفة الله فيكون عطف الصلاة وغرها عليهما لإدخالها في الاسلام .

ويحتمل أن يكون المراد بالعبادة الطاعة مطلقا فيدخل فيه جميع الوظائف. . فعلى هذا يكون عطف الصلاة وغيرها من عطف الخاص على العام .

قال ابن حجر: قلت أما الاحتمال الاول فبعيد لان المعرفة من تعلقات الايمان. وأما الاسلام فهو أعمال قولية وبدنية وقد عبر في حديث عمر هنا بقوله: ( أَنُ تُشْهَدَ أَنْ لاَ إِلهَ إِلاَّ اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللَّهِ ) فدل على أن المراد بالعبادة في حديث الباب النطق بالشهادتين .

وبهذا يتبين دفع الاحتمال الثانى . النع ، يعنى فيكون حينئذ من عطف المغاير لا من عطف الخاص على العام . فعلى كلامه يكون النطق بالشهادتين من الاسلام لا من الايمان لتعلقه بما في القلب . والله أعلم .

قال: وليس المراد بمخاطبته بالافراد اختصاصه بذلك بل المراد تعليهم السامعين الحكم في حقهم وحق من أشبههم من المتكلفين وقد تبين ذلك بقوله في آخره: ( يُعَلِّمُ النَّاسَ دِينَهُمْ ... الخ ) .

• وتكلم على بقية الحديث التي لم يوردها المصنف بما يطول ذكره ولعله تركها - رحمه الله ـ لعدم تعلقها بالترجمة ، والله علم .

770 \_ قوله : ( سال رجل أبا ذر ما الايمان فتلى عليه . النع ) الجواب بهذه الآية يدل على ترادف البر والايمان والمعنى ليس الايمان ان تصلوا فقط ولا تفعلوا خيرا غير الصلاة كما ذكره في القواعد .

771 \_ قوله : ( الصبر والسماحة ) هذا الحديث يدل على أن الصبر نصف الايمان كما ورد فى حديث آخر ( الصَّبُرُ نِصْفُ الْإَيْمَانُ وَالْيَقِينُ الْإِيمَانُ كُلُهُ ) . وفى حديث آخر ( الصَّبْرُ وَالإِخْتِسَابُ أَفْضَلَ مِنْ عِنْتِ الزِّفَابِ وَيَدُخِلَ اللَّهَ صَاحِبَهَنَ الْجَنْةَ بِغَيْرِ حِسَابٍ ) ذكر ذلك فى الجامع .

قال شارحه : قال شبيخنا في الدر : أداد به الورع اذ العبادة قسمان نسك وورع فالنسك ما امرت به الشريعة والورع ما نهت عنه وانما ينتهي عنه بالصبر، فكان نصف الإيمان .

أقول فعلى هذا يكون المراد بالسماحة أداء المأمور به والصبر ترك ما نهى عنه. والله أعلم .

772 \_ قوله : ( فقال احسنهم خلقاً ) لفظه في حديث آخر ( أَلاَ أُخْبِرُكُمْ بِالَيَّ وَاَقْرَبِكُمْ مِنِي مَنَاوِلُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ اَحَاسِنُكُمْ اَخْلَاقًا الْوُرَظِيُّونَ اَكْنَافًا الْوَيَلِيُّونَ اَكْنَافًا الْفِي الْفَوْنُ وَيُولِقُونُ ) ذكره في كتب النحو في افعل التفضيل اذا أضيف الى ممرفة فانه يجوز فيه الوجهان المطابقة وعدمها والشاهد فيه حيث أفرد في احبكم واقربكم وطابق في احاسنكم .

<u>773 \_ قوله</u> : ( الايمان مائة جزء ، النع ) الرواية فى الجامع ( الإِيمَانُ بِضُمُّ وَمَبْعُونَ شَعْبَةً فَأَفْضَلُهَا قَوْلُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَاَدْنَاهَا إِمَاطَةً الْأَذَى مِنَ الطَّرِيـــقِ وَالْحَيَاءُ شُعْبَةً مِنَ الْإِيمَانِ ) .

وفي شرح العقيدة : الاسُلاَمُ نيف وستون جزءًا ... الخ .

ولعله لا منافاة . لان مفهوم العدد لا يغيد الحصر أو يقال أن ذلك يحسب الاعتبار فانه يختلف . والله أعلم .

قال العلقى فى قوله : ( بضع وسبعون شعبة ) ما نصه فى البخارى : ( بِضْبِعُ وَسِتُّونَ ) وعند اصحاب السنن ( بِضُعٌ وَسَبْعُونَ مِنْ غَيْرِ شَكْ ٍ ) وعن ابى عوانة ( بِضْعٌ وسِتُّونَ او بضعٌ وسَبْعُون ) ورجع قوم رواية ( وَسِتُّونَ ) لأَنها المتنبَّقِن وما عداه مشكوك فيه ورجح آخرون الأخرى لأنها زيادة ثقة .

وتعقب بأن الذى زادها لم يستمر على الجزم بها لا سيما مع اتحاد المخرج . وعند الترمذى ( أَزْبَع وسيتون ) من طريق معلولة , الى أن قال .

البِضع - بكسر الباء وفتحها \_ هو عدد مبهم يفيد بما بين الثلاث الى التسع . هذا هو الاشهر . الى أن قال .

قال القاضى عياض : وقد تكلف جماعة عدها بطريق الاجتهاد . وفي الحكم بكون ذلك هو المراد صعوبة .

قال أبن حجر : ولم يتفق من عد الشعب على نمط واحد , وأقربها إلى الصواب طريقة أبن حبان فأنه عد كل طاعة عدما الله في كتابه أو النبي، صلى الله عليه وسلم في سنته من الإيمان .

قال ابن حجر : وقد رأيتها تتفرع من أعمال القلب وأعمال اللسان وأعمال السادن .

فاعمال القلب فيها المعتقدات والنيات وتشتمل على أربعة وعشرين خصلة الإيمان بالله يدخل فيه الإيمان بذاته وصفاته وتوحيده وبأن ليس كمثله شيء . واعتقاد حدوث ما دونه والإيمان بملائكته وكتبه ورسله والقدر خيره وشره والإيمان بالله واليوم الآخر . ويدخل فيه المساءلة في القبر والبعث والنشور والعساب والميزان والصراط والجنة والنار ومحبة الله والحب والبغض فيه ومعبة النبيء صلى الله عليه وسلم واعتقاد تعظيمه . ويدخل فيه الصلاة عليه واتباع سنته .

والاخلاص ويدخل فيه ترك الرياء والنفاق والتوبة والخوف والرجاء والشكر والوفاء والصبر والرضى بالقضاء والتوكل والرحمة . والتواضع \_ ويدخل فيه توقير الكبير ورحمة الصغير وترك الكبر والعجب وترك الحسد وترك العقد وترك الغضب .

وأعمال اللسان تشتمل على سبع خصال : التلفظ بالتوحيد وتلاوة القرآن وتعلم العلم وتعليمه . والدعاء \_ ويدخل فيه الاستغفار واجتناب اللغو

واعمال البدن تشتمل على ثمان وثلاثين خصلة : منها ما يختص بالاعيان وهى خمس عشرة التطهر حسا وحكما . ويدخل فيه اجتناب النجاسات وستر العورة والصلاة فرضا ونفلا والزكاة كذلك وفك الرقاب . والجود \_ ويدخل فيه اطعام الطمام واكرام الضيف والصيام فرضا ونفلا . والحج والعمرة كذلك والطواف والاعتكاف والتماس ليلة القدر . والفرار بالدين \_ ويدخل فيه الهجرة من دار الكفر والوفا، بالنذر والتحرى في الأيمان وادا، الكفارات .

ومنها ما يتعلق بالاتباع وهي ست خصال : التعفف بالنكاح والقيام بحقوق العيال وبر الوالدين ومنه اجتناب العقوق وتربية الاولاد وصلة الرحم وطاعة السادة والرفق بالعبيد .

ومنها ما يتعلق بالعامة وهي سبع عشرة : القيام بالامرة مع العدل ومتابعة الجماعة وطاعة أولى الامر والاصلاح بين الناس ويدخسل فيه قتال الخوارج والمعاونة على البر ويدخل فيه الامر بالمعروف والنهى عن المنكر واقامة

الحدود والجهاد ومنه المرابطة وأداء الامانة . ومنه أداء الخمس والقرض مع وفائه وأكرام الجار وحسن المعاملة . ومنه جمع المال من حله وانفاق المال في حقه .

وفيه ترك التبذير والاسراف ورد السلام وتشميت العاطس وكف الضرر عن الناس واجتناب اللهو واماطة الاذى عن الطريق . فهذه تسم وستون خصلة ويمكن عدما تسع وسبعون خصلة باعتبار ما ضم بعضه الى بعض .

وكتب على قوله : ( الحياء ) ما نصه : بالمد ومو في اللغة تغير وانكسار يعترى الانسان من خوف ما بعاب به .

وفى الشرع خلق يبعث على اجتناب القبيح ويمنع من التقصير فى حق ذى الحق وانما أفرده بالذكر لانه كالداعى الى بقية الشعب اذ المستحى يخاف فضيحة الدنيا والآخرة فيأتمر وينزجر

قوله: (وأدناها) قال العلقمى: قال شيخنا: قال القرطبى: أي اقربها منزلة وادناها مقدارا من الدنو بمعنى القرب, يقال فلان دانى القدر وقريب المنزلة بعمنى الرفيع العالى ولذلك استعمله في مقابلة الاعلى .

<u>قوله:</u> ( اماطة الاذى من الطريق ) قال الملقمى : يقال أماط الشيء عن الشيء اذا أزاله عنه وأذهبه عنه .

والاذي هنا اسم لما يؤذي الناس نحو الشوك والحجر.

قال الراغب : هذا حديث من تأمله وعرف حقيقته علم أن الايمان بالواجب هو أثنان وسبعون درجة لا يصمح أكثر منها ولا أقل ولا يوجد من الايمان ما هو خارج عنها بوجه . إلى أن قال .

وقال شیخنا : قال البیضاوی : وفی شرح المصابیح یحتمل أن المراد بقوله : بضم وسبعون التكثیر دون التعدید كما فی قوله : ( إِنْ تَسْتَقْفِرْ لَهُمْ سَبُعِــــينَ مَرُهُ ) (7) واستعمال لفظ السبعة وسبعین للتكثیر كثیر .

ويحتمل أن يكون المراد تعداد الخصال وحصرها فيقال: ان شعب الإيمان وان كانت متعددة الا أن حاصلها يرجع الى أصل واحد وهو تكميل النفس على

<sup>(7)</sup> سورة التوبة ، الآية : 80 •

وجه يصلح معاشه ويحسن معاده . وذلك أن يعتقد ويستقيم فى العمل . واليه اشار صلى الله عليه وسلم حين قال لسفيان حين ساله عن الاسلام قولا جامعا : ( قُلْ آمَنْتُ باللهِ وَاسْتَقِمْ ) .

774 قوله: (ضرب بيده على صدره وقال الايمان هامنا ) ليس فى هنذا الحديث ولا الذى بعده ما يدل على أن العمل من الايمان . بل المراد منه أن من آمن بلسانه ولم يؤمن بقلبه فهو كافر لان الايمان لابد فيه من الاقرار باللسان والمرفة بالقلب . وأما جعل عمل الجوارح من الايمان فمن غير هذين الحديثين كما هو ظاهر .

قوله : ( تدل على الايمان أنه قول وعمل ) المناسب أن يزيد ( واعتقاد ) كما دل عليه هذان الحديثان ولعله تركه لوضوحه , والله أعلم .



## الباب الثالث

# الحجة على من لا يرى الصلاة على موتى أهل القبلة « ولا يرى الصلاة خلف كل بار وفاجر »

776 \_ قال الربيع بن حبيب رحمه الله سمعت (1) جابر ابن زيد عن ابن عباس عن النبىء صلى الله عليه وسلم قال : « الصَّلَاةُ جَائِزَةٌ خَلْفَ كُلِ بَارِّ وَفَاجِرٍ » .

777 \_ وقال صلى الله عليه وسلم : « الصَّلَاةُ عَلَى مَوْتَى أَهْلِ الْقَبْلَةِ الْمُقْرِينَ بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَاجِبَةٌ فَمَنْ تَرَكَهَا (2) فَقَدْ كَفَرَ » .

778 \_ وقال صَلى الله عليه وسلم : « رَحِمَ اللَّهُ مَنْ سَكَتَ فَسَلِمَ أَوْ قَالَ فَغَنِمَ » .

779 ــ وقال صَلى الله عليه وسلم : « لَا تَكُنُ طَعَّانًا وَلَا لَعَانًا وَلَا لَعْانًا وَلَا لَعَانًا وَلَا لَعَالًا لَا يَعْلَىٰ وَلَا لَعَانًا وَلَا لَعَانًا وَلَا لَعَالَا لَا يَعْلَىٰ وَلَا لَعَالَا لَا لَا يَعْلَىٰ وَلَا لَعَالًا لَعَالًا لَعَالًا لَعَالًا لَعَالًا لَعَالًا لَعَالًا لَعَلَا لَعَلَى إِلَى اللّهِ عَلَى إِلَّا لَعَلَى إِلَى اللّهِ عَلَى إِلَّا لَعَلَى إِلَّا لَعَلَى إِلَّا لَعَلَى إِلَّا لَعَلَى إِلَّا لَعَلَى إِلَّهُ لَا يَعْلَى إِلّهُ وَلِهُ لَا يَعْلَى إِلّهُ لَا يَعْلَى إِلّهُ إِلّهُ لَا لَكُولًا لَعَلَى إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ لَكُولًا لَا لَهُ إِلّهُ لَا يَكُنُ لَعَالًا لَوْلًا لَعَلَا لَا لَعَلَا لَا لَهُ إِلّهُ لَا يَعْلَى إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ لَا يَعْلَى إِلّهُ لَا يَعْلَى إِلّهُ لَا يَعْلَى إِلّهُ إِلّهُ لَكُولًا لَكُولًا لَعْلَى إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ لَا يَعْلَى إِلّهُ إِلّهُ لَا يَعْلَى إِلّهُ إِلَى إِلّهُ إِلَّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلَّا لَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا لَا إِلّهُ إِلَّ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلّهُ إِلَّا لَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا لَاللّهُ إِلَّا لَا عَلَا لِمُعْلِمُ إِلَّا لَا عَلَا لَا عَلَا لَاللّهُ إِلَّا لَا عَلَا إِلّهُ إِلَّا لَا عَلَّا لَا عَلَا عَلَا إِلّهُ إِلّهُ إِلَّا لَعْلَالِهُ إِلَّا لَعْلَا عَلَا عَلَا عَالْمُ إِلَّا لِمِنْ إِلّهُ إِلَّا لَا عَلَا إِلَّا لَا عَلَّا إِلّا لَا عَلّا إِلّهُ إِلَّا لَا عَلّا إِلَّا عَلَا عَلَا عَلّا إِلْمُ إِلَّا إِلَّا عَلَا عَلّا عَلَا عَلّا إِلّا إِلّا إِلّا عَلَا عَلَا عَلّا عَلّا عَلّا عَلَا عَالِهُ إِلّا إِلّا عَلّا عَالِمُ

780 ـ وقال صَلى الله عليه وسلم : « سَتَكُونَ بَعْدِي أَئِمَ ـ لَا يَسُتَدُونَ بَعْدِي أَئِمَ ـ لَا يَسُتَدُونَ بِهُدَايَ » فقالوا : كيف المخدرج يا رسول الله ؟ فقال : « أَطِيعُوهُمْ مَا لَمْ يَمْنَعُوكُمُ الصَّلَوَاتِ الْخَمْسَ » يا رسول الله ؟ فقال : « أَطِيعُوهُمْ مَا لَمْ يَمْنَعُوكُمُ الصَّلَوَاتِ الْخَمْسَ » يا رسول الله ؟ فقال : « أَطِيعُوهُمْ وإنْ ضَرَبَكَ أَوْ حَرَمَكَ أَوْ ظَلَمَكَ (3)

 <sup>(1)</sup> قوله : سمعت جابرا وفي بعض النسخ سمعت عن جابر والنسخة الاولى مصرحة بسماع الربيع عن جابر وهو قد اخلا عنه كما ذكر ذلك أبو عبد الله رضى الله عنه •

<sup>(2)</sup> قوله : فمن تركها في بعض النسخ فمن انكرها

<sup>(3)</sup> قوله : أو حرمك أو ظلمك أي فيما بينك وبينه بعيث يكون الامع في حكم الظاهر عادلا فأن الدعوى على الامام العادل غير مسموعة وقف أباح له الشرع بسط اليد في رعيته بحسب مقتضى العدل فلو خان الله في السريرة وظلم أحدا من رعيته لما جاز للمظلوم الغروج عن طاعته لان الشرح قد أوجبها عليه في حكم الظاهر ولولا ذلك لما استقام الامر ولما انتظمت الدولة ولما اتحدت الكلمة وهو معنى الحديث الذي استدل به المسنف في طاعة الامير وأن كان فاجرا أي

وقد أمرَ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم بِطاعةِ الأَمِــيرِ وإِنْ كانَ فَاجِرًا والصلاة عليْهِ إِذَا مَاتَ فَكيف غَيرُه مِن أَهْلِ القِبْلَةِ المَقِرِّيــن باللهِ وملائكتِه وكتبِه ورُسَلِه واليومِ الآخِرِ ومن قال غير ذلك فقد كفر كفرا دون الشرك .

781 ــ وقال صَلى الله عليه وسلم : « لِيُؤُمَّكُمُ خِيَارُكُمُ فَإِنْهُــُمْ وَفْدُكُمُ إِلَى رَبْكُمْ » .

782 ــ وقال صَلى الله عليه وسلم : « لاَ صَلَاةَ لِإِمَامِ (4) أَمَّ بِقَوْمٍ وَهُمْ لَهُ كَارِهُونَ » .

783 \_ وقال صَلى الله عليه وسلم : « لَيَلْيَنِّي فِي الصَّفِّ الْأُوَّلِ أُولُو النَّهَى مِنْكُمْ ثُمَّ الذِينَ يَلُونَهُمْ » .

784 ـ وقال صَلَى الله عليه وسِلم : « تَغَيَّرُوا لِإِمَامَتِكُمْ وَتَغَيَّرُوا لِنُطَفِكُــمُ » .

785 \_ وقال صَلَى الله عليه وسلم : « لَعَنَ اللَّهُ الْمُسَلَّطَ عَلَى أُمَّتِى بِالْجَبَرُوتِ وَالْمُسْتَأْثِرَ بِفَيْئِهَا » .

786 ـ وقال صَلَى الله عليه وسلم : « أَيَّمَا أَمِيرٍ ظَالِمٍ فَهُوَ خَلِيعٌ وَأَيُّمَا أَمِيرٍ فَلَا إِمَارَةَ لَهُ فَلْيَسْتَغِرِ اللَّهَ مَنْ بِعَضْرَتِهِ مِنَ الْمُسُلِمِينَ أَوْ لِيُوَلُّوا عَلَيْهِمْ أَفْضَلَ فُضَلَائِهِمْ فِي أَنْفُسِهِمْ » .

787 ـ وقال عمر بن الخطاب رضي الله عنه : لا يصلح هـذا الامرُ إلا لمن جَمَعَ خمساً (5) إن نقصَتْ واحدةٌ لم تَصْلح الاربكة

<sup>=</sup> فيما بينه وبين الله قاما أن ظهر فجوره للناس واشتهر ذلك عندهم حتى خرج به عن حكم أمة العدل فلا طاعة له أن أصر على الفجور ، ويحتمل وجها آخر وهو أن تقول أن الامير الفاجر يطاع في غير فجوره فاذا أمر بعمروف أو نهى عن منكر أو اقام حدا أو أنفذ حكما على وفسق الشرع وجب الانتياد له ولا يعل لاحد خلافه في ذلك الوجه وأن ظلمه أو حرمه وهذا أسمد بظاهر الكلام وهو لازم مذهب أبى الشعثاء رضى الله عنه في تجويز أنفاذ العدود للجبابـرة والله أعلم ،

<sup>(4)</sup> خ المن • (5) خمس خصال •

إِلَّا بِهَا : جَمْعُ الْمَالِ مِنْ حِلِّهِ، وَالعَفَّة عنهُ بعد جَمْعِهِ ووَضْعُه بعد جَمعِهِ فَي حقِهِ وَلِينٌ لاَضَعْفَ مَعَهُ (6) وشدَّةٌ لاَ جَبَرُوتَ (7) فيها .

788 \_ وقال على بن أبى طالب لما وجه رسُلَه إلى معاويـــة ابن أبى سفيان : صلوًا فِي رِحَالِكُم واجْعَلُوا صَلاَتَكُمْ مَعَهُمْ سُبْحَـة فان اللهَ لا يَتَقَبِلُ إِلاَّ مِن المُتَقِينَ ، وكان الحسن البصرى وسعيـــد ابن جبير يصلّيان في بيوتهما الجمعة ثم يخرجان الى المسجد فيصليان مع والى بنى أمية ويجعلان صلاتهما معه سُبْحَةً .

## ☆ ☆ ☆

الحجة على من لا يرى الصلاة على موتى أهل القبلة ولا يرى الصلاة خلف كل بار وفاجر من كتاب الترتيب .

أقول: لمل المراد منا بموتى اهل القبلة الذين لا يصلى عليهم المنافقون أهل الكبائر , بدليل ما ذكره صاحب القواعد رحمه الله حيث قال بعد ما ذكر : أن الصلاة واجبة على الموتى المقرين بالله ورسوله ما نصه : من العلماء من لم يجز الصلاة على أهل النفاق وأهل الكبائر وأهل البغى والبدع .

واختلفوا فيمن قتل في حد أو قتل نفسه وولد الزني .

واختلفوا فى الصلاة على الشهدا، المقتولين فى المعركة . واحتج من منع الصلاة على اهل النفاق بقوله تعالى : « وَلا تُصَلِّ عَلَى أَحَدٍ مِنْهُمْ مَاتَ أَبْدًا ، (8) واما أهل البدع فلاختلافهم فى تكفيرهم ... الغ .

ويعتمل أن يكون المراد لا يرى الصلاة واجبة على موتى أهل القبلة مطلقا . بل يراها نافلة .

ويدل له كلام صاحب الايضاح رحمه الله حيث قال بعد أن ذكر أنها وأجبة وأنهم أن تركوها من غير عذر هلكوا ما نصه : ومن العلماء من رخص أن لا يهلكوا بترك الصلاة على الميت وجعلها نافلة .

والصحيح هو القول الاول الا ما خصت السنة من الاموات .

<sup>(6)</sup> خ فیسه

<sup>(7)</sup> خ جسور ۰

<sup>(8)</sup> سورة التوبة ، الآية : 84 .

وقد جاء الاثر عن السلمين ... الغ ، فذكر الاقلف البالغ ومن قتل نفسه عمدا أو من ألقى نفسه في الحريق ، والمرجوم بلا توبة والطاعن في دين المسلمين وقطاع الطرق ثم قال .

وفى اثر اصحابنا النفوسيين خمسة أجناس من الناس لا يسلم عليهم ولا يطعمون ولا يسقون ولا يصلى عليهم اذا ماتوا: قاتل النفس التى حرم الله. ومانم حق المسلمين ، ومن قعد على فراش حرام ، وعبد أبق لمولاه ، والمرأة العاصية لزوجها ، الى أن قال ،

والاصل فى هذا قوله : ﴿ وَلَا تُصَلِّ عَلَى أَحَدٍ مِنْهُمُ مَاتَ أَبَداً وَلَا تَقُمْ عَلَى قَبُرُهِ ﴾ نزلت فى المنافقين . ونهى النبىء صلى الله عليه وسلم أن يصلى عليهم لانهم كفروا بالله وبرسوله وماتوا وهم فاسقون .

<u>776 ـ قوله :</u> ( الصلاة جانزة خلف كل بار وفاجر ... الحديث ) لفظه فى الجامع ( صَلُوا خَلَّفَ كُلِّ بَارِّ وَفَاجِر وَصَلُوا عَلَى كُلِّ بَارِّ وَفَاجِر وَجَاهِدُوا مَعَ كُلِّ بَارِّ وَفَاجِر وَجَاهِدُوا مَعَ كُلِّ بَارِّ وَفَاجِر ) واعلم ان الناس اختلفوا فى الصلاة خلف الفاسق .

والذى اختاره صاحب الإيضاح رحمه الله التفرقة بين الفاسق بالاعتقاد والفاسق بالبجارحة فأجازها خلف الاول دون الثانى حيث قال: وأما المخالف فتجوز الصلاة خلفه ما لم يدخل فيها ما يفسدها وذلك عندى اذا كان تجوز عنده أشياء لا تجوز الصلاة بها عند المسلمين ... الغ .

واستدل رحمه الله على ذلك بقوله صلى الله عليه وسلم لمعاذ :: ﴿ أَطِعْ كُلَّ أَمِيرٍ ۗ وَصَلَّ خَلْفَ كُلْ إِمَامٍ ﴾ وبصلاة بعض الصحابة خلف مزوان بن الحكم قال .

وكان ابن عباس وجابر بن زيد وأبو عبيدة مسلم والربيع بن حبيب يصلون معهم الجمعة وغيرها ما صلوها لوقتها يرون ذلك عليهم حقا وأجبا وفرضا الازما لما جاء فى ذلك من الاحاديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم , والله أعلم .

اقول: لعل المراد بالمخالف الذي تجوز الصلاة خلفه الذي يكون ورعا في دينه بدليل أن الفاسق من أهل الدعوة لا يصلي خلفه . فالمخالف الفاسق من باب أولى قال رحمه الله : وأما المنافق من أهل الدعوة فلا تجوز الصلاة خلفه كما لا تجوز

شهادته لانه متهم أن يصلى بما لا يجوز أو ينقص شيئا من شروطها كما أنه متهم في الشهادة أن يشهد كما لا يجوز فكانت شهادته غير مقبولة وكذلك صلاته على مذا الحال .

والعبد اذا كان لا يقلد في دنياه الا أهل العدالة فاولى به أن لا يقلد في صلاته الا النقات . إلى أن قال .

( وقال بعضهم بجواز الصلاة خلف المنافق اذا قدمه غيرك ) الى أن قال .

( ومع ذلك ان اخطأ في صلاته أو بدل فيها فأخاف لمن قال له : تقدم يا فلأن أن يحمل أوزار الناس فمن أدرك زمانا مكذا حال أهله فينبغي للمسلم أن يسعه الصمت فأن صلى الناس صلاة حسنة فقد صلى معهم وأن لم يصلوا صلاة حسنة أعاد صلاته . والله أعلم ) .

وقد أجاز بعض المرخصين ، وهو عندى قول ضعيف ، أن يقدم المنافق مـن أهل الدعوة في الصلاة ١٠٠٠ الخ ،

أقول: رأيت في الضياء ما هو صريح في هذا حيث قال: مسألة ؛ أقـول ويؤخذ من قوله: ( أعاد صلاته ) جواز الاقدام على صلاة غير مجزية في اعتقاده مع نيته أعادتها كالصلاة خلف مخاليفنا في هذا الزمان فانهم يحدثون فيها ما يفسدها عند المسلمين فيصلى معهم ويعيد ) .

قال العلقمى فى شرح قوله صلى الله عليه وسلم ﴿ (صَلُّوا خَلْفَ كُلِّ بَارٌ وَفَاجِرٍ ﴾ ما تصه : ان ابن عمر كان يصلى خلف الحجاج وكفى به فاسقا .

وقال الماوردى من أصحابنا : يمنع الفاسق من الامامة الا أن تخشى فتنة ، ولا يجوز للامام ونحوه توليته . وانما صححنا القدوة به لصحة صلاته في نفسه . وقال القفال : تكره القدوة بالروافض والمبتدعة والخوارج .

وقال مالك : الفاسق بغير تأويل لا تجوز الصلاة خلفه , ولذلك انقطع عسن شهود الجمعة والجماعات , وكان يقول ت للناس اعذار فسئل عسن ذلك فقال : ( مًا كُنَّ مَا يُعْتَمُ مِقَالَ ) .

وذكر الشيخ اسماعيل رحمه الله في الفاسق ثلاثة اقوال ولم يذكر ما هو المنصب صريحا ولم ينسب كل قول لصاحبه كما هو عادته حيث قال .

واختلفوا في امامة الفاسق فردها قوم باطلاق . وأجازها آخرون باطلاق . وفرق قوم بين الفاسق والمتأول وغيره .

وسبب الخلاف انها مسالة مسكوت عنها في الشرع والقياس لها معارض . فمن حمل عموم قوله عليه الصلاة والسلام : ( صَلُوا خُلْفَ كُلِّ بَارُ وَقَاجِسِر ) وقوله : ( يَوْمُ الْقُومُ الْقُومُ الْقَرْمُ أَا أَجَاز الصلاة خلفه باطلاق . ومن قاس الصلاة على الشهادة فاتهمه في فساد الصلاة كما اتهمه في الشهادة ردما باطلاق ... الخ . ولم يذكر حجة من فرق بين الفاسق المتأول وغيره .

والذى مشى عليه صاحب الايضاح رحمه الله هو هذا القــول حيث قال : وأما المخالف فأنه تجوز الصلاة خلفه ما لم يدخل فيها ما يفسدها ... الخ .

ويدل لهذا القيد أيضا . قول صاحب القواعد رحمه الله : وقال اصحابنا لا تجوز الصلاة خلف من علمته يقنت في الصلاة .

قالوا : ومن صلى خلفه وهو غير عالم به فلا باس بصلاته .

وقال أصحابنا : الصلاة خلف من لا ولاية له صلاة واحدة .

وقال أيضًا في محل آخر : ولم يجز أصحابنا الصلاة خلف من يقنت فيها أو يقول ولا الضالين آمين لانهما من كلام الآدميين , والله أعلم .

فكلاهما رحمهما الله صريح فى جواز الصلاة خلف الفاسق المتاول الذى لم يحدث فيها . اما الفاسق بالجارحة فكلام صاحب القواعد صريح فى جوازها خلفه أيضا الا أنه لا فضل فيها .

والمختار عند صاحب الايضاح أنها لا تجوز \_ كما تقدم \_ حيث قاسها على الشهادة ولكنه مخالف لظاهر حديث الباب ولنص أصحابنا حيث قالوا " الصلاة خلف من لا ولاية له صلاة واحدة , والله أعلم (8) .

قوله: ( صلوا على كل بار وفاجر ) يعنى من أهل القبلة وترك التقييد للعلم به وغير الاسلوب للاشارة الا أن الاولى جائزة والثانية واجبة .

ولكن خص اصحابنا من ذلك أجناسا كما تقدم عن الايضاح .

<sup>(8)</sup> راجع ما تقدم تعقيقه في الموضوع في الجزء الاول من الشرح ، ص : 234 •

وذكر الشيخ اسماعيل رحمه الله بعضها واستشكله حيث قال: وخص أصحابنا بالمنع من الصلاة على مانع الحق والآبق والمرأة العاصية والباغى والقاعد على الغراش الحرام فلا أدرى بأي حجة احتجوا ؟ ولا بأى دليل استدلوا.

ومن العلماء من لم يجز الصلاة على أهل النفاق الى آخر ما تقدم .

ثم قال : والذى عندى أن النبى، عليه الصلاة والسلام أمر بالصلاة على أهل القبلة ولم يستثن منهم أحدا بُرُّا كَانَ أوْ فَأجراً .

وذكر في بعض كتب قومنا أن الحسن البصرى صلى على الحجاج فقيل له : التصلى على الحجاج ؟ فقال : استحييت من الله عز وجل أن استعظم ذنوب الحجاج في جنب عفو الله تعالى . والله أعلم .

قوله : ( فمن تركها فقد كفر ) يعنى والله أعلم الا لدليل يجب التسليم له كما استدل أصحابنا على ترك الصلاة على من ذكر بقوله تعالى : « وَلاَ تُصُلِّ عَلَى أَحُدِ مِنْهُمْ مَاتَ أَبَداً وَلاَ تَقُمْ عَلَى قَبْرِهِ ، على ما ذكره صاحب الايضاح رحمه الله كما تقدم . والله أعلم .

### ... (9) \_ 777

<u>778 ـ قوله :</u> ( رحم الله من سكت فسلم او قال فغنم ) وذكر فى الجامع روايات منها ( رَحِمَ اللَّهُ امْرَا تَكُلَّمَ فَفَيْمَ أَوْ سَكَتَ فَسَلِمَ ) ومنها ( رَحِمَ اللَّهُ عَبْداً قَالَ خَيْراً فَفَيْمَ أَوْ سَكَتَ عَنْ سُوءٍ فَسَلِمَ ) ولم يكتب عليه شارحه شيئا .

<u>779 ـ قوله</u> : ( لا تكن طعانا ولا لعانا ) العديث لم أظفر به فى الجامسع ولا فى البخارى وانما ذكر حديثا آخر لفظه ( لَمْ يَكُنِ النَّبِيءُ سَبَّابًا وَلا فَحَاشَاً وَلا فَحَاشَاً وَلا فَعَانَا كَانَ يَقُولُ لِأَحْدِنا عِنْدَ الْمُثِبَةِ مَالَهُ تَرِبَ جَبِينَهُ ) أقول : المراد النهي عن التكثير من ذلك كما تدل عليه صيغة فعال ولكنه صلى الله عليه وسلم لعن كثيرا من العصاة ولان البراءة هى أيجاب الشتم واللعن للكافرين لكن ( ليس الشتم بعبادة ) والله أعلم .

 <sup>(9)</sup> لم يعلق الشارح رحمه الله بشيء على هـذا العديث ولعله اكتفى بما ذكـر في العديث الذي قبله ، اذ ان مضمونهما واحد •

قال ابن حجر : في المعتبة بفتح الميم وسكون المهملة وكسر المتثناة ويجوز فتحها بعدها موحدة وهي مصدر عتب عليه يعتب عتبا وعتابا ومعتبة ومعاتبة .

قال الخليل: العتاب مخاطبة الادلال ومذاكرة الموجدة.

وقال فى قوله : ( ترب جبينه ) قال الخطابى : يحتمل أن يكون المعنى خـر لوجهه فأصاب التراب جبينه .

ويعتمل أن يكون دعا له بالعبادة كان يصلى فيترب جبينه .

والاول أشبه لان الجبين لا يصلى عليه .

قال ثعلب : الجبينان مكتنفان الجبهة ومنه قوله تعالى : « وَتَلَّهُ لِلْجَبِينِ ، أَى اللَّهَ اللَّهُ لِلْجَبِينِ ، أَى اللَّهُ اللَّهُ على جبينه .

قال ابن حجر : قلت : وأيضا فالثاني بعيد جدا لان هذه الكلمة استعملها العرب قبل أن يعرفوا وضع الجبهة بالارض في الصلاة .

وقال الداودى : قوله ( ترب جبينه ) كلمة تقولها العرب جرت على ألسنتهم وهى من التراب أى يسقط جبينه للارض وهو كقولهم ( رغم أنفه ) ولكن لا يراد معنى قوله ( تربت يمينك ) أنها كلمة تجرى على اللسان ولا يراد حقيقتها .

780 \_ قوله : (ستكون بعدى أئمة لا يستنون بسنتى ولا يهتدون بهداى. الخ) لم اظفر أيضا بهذا الحديث فى الجامع،ولا فى البخارى ولكن ذكر فى الجامع من هذا القبيل أحاديث متعددة منها ( سَتَكُونُ أَمْرَاءُ فَتَعْرِفُونَ وَتُنْكِرُونَ فَمَنْ كُرِه بَرَى، وَمَنْ أَنْكُرُ وَنَ فَمَنْ كُرِه بَرَى، وَمَنْ أَنْكُرُ سَلِمَ وَلَكِنْ مَنْ رَضِيَ وَتَابَعَ ) .

ومنها ( سَنَتَكُونُ أَمْرَاءُ تُشْغِلُهُمُ الْأَشْيَاءُ يُؤَخِّرُونَ الصَّلَاةَ عَنْ وَقُتِهَا فَاجْعَلُـــوا صَلاَتَكُمْ مَنْهُمْ تَطُوْعًا ) .

ومنها ( سَتَكُونُ بَعْدِى أَنِيَّةٌ يُؤَخِّرُونَ الصَّلَاةَ عَنُ مَوَاقِيتِهَا صَلُّوهَا لِوَقْتِهَا فَإِذَا حَضَرْتُمُ مَمَهُمُ الصَّلَاةَ فَصَلُّوا ) .

ومنها ( سَتَكُونُ عَلَيْكُمْ أُمَرَاءُ مِنُ بَعْدِي يَالْمُرُونَكُمْ بِمَا لَا تَعْرِفُونَ وَيَعْمَلُونَ بِمَا تَنْكِرَونَ فَلَيْسَ اوْلَئِكَ بَائِفْمْ ) . ومنها ( سَنَتَكُونَ ٱنِيَّةٌ مِنْ بَمْدِي يَقُولُونَ فَلَا يُرَدُّ عَلَيْهِمْ قَوْلُهُمْ . وَيَتَقَاحَمُونَ فِي النَّارِ كَمَا تَقَاحَمُ الْقِرَدَةُ ) اى يقىون في النار .

ومنها ( سَنَتَكُونُ عَلَيْكُمُ اَيْنَةٌ يُمْلِكُونَ اَرُزَاقَكُمْ يُحَذِّثُو نَكُمْ فَيَتَكُذِبُونَكُمْ وَيَعْمَلُـونَ فَيَسِينُونَ الْمَمَلَ لاَ يَرْضَوْنَ مِنْنَكُمْ حَتَّى تُحَسِّنُوا قَبِيحَهُمْ وَتُصَدِّقُوا كَذَبَهُمْ فَاعْطُوهُمُ الْحَقَّ مَا رَضَوا بِهِ فَإِذَا تَجَاوَزُوا فَمَنْ قَبِّلَ عَلَى ذَلِكَ فَهُوَ شَهِيدٌ ) .

وكتب العلقمى : على الحديث الاول ما نصه : وتمامه ( قَالُوا أَفَلَا نُقَاتِلُهُــُمْ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قال : لاَ . مَا صَلَّوًا ) .

قال النووي: هذا الحديث فيه معجزة ظاهرة بالاخبار بالمستقبل وقد وقع ذلك كما أخبر صلى الله عليه وسلم .

واما قوله صلى الله عليه وسلم: ( فين كره برى، ) ومعناه من كره ذلك المنكر فقد برى، من اثبه وعقوبته وهذا في حق من لا يستطيع انكاره بيده ولا بلسانه فليكرهه بقلبه ويبرأ . الى أن قال .

وقوله صلى الله عليه وسلم : ( ولكن من رضى وتابع ) معناه ولكن الاثـــم والعقوبة على من رضى وتابع .

وفیه دلیل آن من عجز عن ازالة المنکر لا یأثم بمجرد السکوت ، بل انسا یأثم بالرضی به او بأن لا یکرهه بقلبه او بالمتابعة .

وأما قوله : ( أفلا نقاتلهم قال : لا ما صلوا ) ففيه أنه لا يجوز الخروج على الخلفاء بمجرد الظلم والفسق ما لم يغيروا شيئا من قواعد الاسلام .

وقال ابن رسلان : قوله  $\widetilde{Y}$  , ما صلوا الصلوات الخمس أي ما أقاموا فيهم الصلاة الممهودة بحدودما وأحكامها وأظهروا فعلها ... الغ  $\gamma$  .

أقول: هذا التفسير المذكور عن النووى وابن رسلان هو الذى يشير اليه ظاهر رواية المصنف رحمه الله فى بيان كيفية المخرج والله اعلم . وكلام صحاحب القواعد رحمه الله يدل على أنه يجوز الخروج عليهم لمن له قدرة على ذلك كالشراة رحمة الله عليهم . وأن المكث تحتهم انها هو على الرخصة حيث قال : ( ومنهم من ضعف عن الجهاد فعاش تحت الظلمة مُتَكَبِّكًا بِالتَّقِيَّةِ ) .

والاصل فى هذا ما روى عن النبى، صلى الله عليه وسلم قال ﴿ وَ قَدِّمُسُوا قَرْيُشَنَّا وَلَا تَتَقَدَّمُوهَا وَتَعَلَّمُوا مِنْهَا وَلَا تُعَلِّمُوهَا وَأَطِيعُوهُمْ مَا أَقَامُوا فِيكُمْ كِتَابَ اللهِ وَسَنْتِى فَإِذَا عَصَوْهُمَا فَلَا طَاعَةً لَهُمْ عَلْيُكُمْ ثُمَّ خُذُوا أَسْيَافَكُمْ وَاجْعَلُوهَا عَلَى عَوْاتِقِكُمْ وَاضْرِبُوهُمْ مِهَا حَتَّى تُبِيدُوا خَضْرَاءَهُمْ \_ اى سوادهم ومعظمهم \_ وَإِلَّا فَيْسُوا تَخْتَهُمُ خُرَاثِينَ فَدَّادِينَ حَتَّى تُلْقُونِي بِسُوءِ الْحَالِ . النه ) (10) .

قوله: ( لا يستنون بسنتي ولا يهتدون بهداي ) السنة في اللغة الطريقة وذكر في الصحاح انها السيرة , وذكر أن الهدي:الرشاد والدلالة والمعنى ظاهر الا أن يستنون مضارع استسن ولم يذكر في الصحاح هذه الصيغة ولا ما تصرف منها فليراجع غيره , والله أعلم .

قوله: (وقد أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم بطاعة الامير وان كان فاجرا) قال فى الايضاح فى قوله صلى الله عليه وسلم لمعاذ بن جبل : يا معاذ ( أَطِّـعُ كُلُّ اَمِيرِ وَصَلِّ خُلُفَ كُلِّ إِمَامٍ) يعنى والله أعلم كل امير فى طاعة الله .

يعنى لما ورد من أنه لا طَاعَةً لِلنَّخُلُوقِ فِى مَعْصِيَّةِ الْخَالِقِ فالمناسب لصاحب العنصاح أن يقول فى التقييد : أطع كل أمير فيما ليس فيه معصية الله فيشمل طاعته المباح أذا أمر به مثلاً والله أعلم .

<u>786 \_ قوله:</u> (أيما أمير ظالم فهو خليم , الخ) يعنى اذا غير شيئا من قواعد الاسلام كما تقدم جمعا بين الاحاديث فلا أمامة له , والله أعلم .

781 \_ قوك : (ليؤمكم خياركم فانهم وفدكم الى ربكسم) لفظ الحديث فى الايضاح (أَلِنَّتُكُمُّ وَفَدُكُمُ إِلَى رَبِّكُمُ فَانَظُرُوا مَنْ تَعَدُّونَ إِلَى رَبِّكُمُ ، قال رحمه الله واعجب لاهل هذا الزمان كيف عملوا بخلاف هذا الحديث الا من شاء الله ... الخ ما أطال فيه ، فليراجع .

والوقد جمع واقد وهو الرسول قال في الصبحاح : وقد قلان على الامير اذا ورد رسولا فهو واقد والجمع وقد مثل صاحب وصبحب وجمع الوقد أوقاد ووقود , والاسم الوقادة . واوقدته أنا الى الامير أرسلته , الغ .

<sup>(10)</sup> راجع الجزء الاول في الولاية والامارة من الكتاب،

والمراد أن الائمة رسل المامومين الى ربهم والوسائط بينهم وبين ربهم فى قضاء حوائجهم فينظرون من يرجون أن يقفى الله حوائجهم على يده فلذلك يجب أو ينبغى أن يكون من أهل الولاية . والله أعلم .

782 \_ قول : (لا صلاة لامام أم بقوم وهمم له كارهون) لفظ الحديث فى الايضاح مفاير لهذا اللفظ وفيه زيادة كما ستراه حيث قال : وَإِنَّمَا ينبغى أن يقدم الايضاح مفاير لهذا اللفظ وفيه زيادة كما ستراه حيث قال : وَإِنَّمَا ينبغى أن يقدم

ولا ينبغى له أن يقدم هو نفسه الا أن كان من يستحق ذلك أن لم يكن معه من يقدمه أو من كان أمام المنزل الذى اتفقوا عليه لما روى أن سلمان الفارسى رحمه الله أقام الصلاة بقوم معه ثم قال ليتقدم أحدكم فقالوا سبحان الله يا أبا عبد الله ما كنا لنتقدم بك فقال أكلكم راض ؟ قالوا نعم فلما صلى أقبل عليهم بوجهه ثم قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : (ثَلاَثَةٌ يُعْوُمُونَ إِلَى الصَّلاةِ وَلا تُقْبَلُ صَلَى بِقُومٍ وَهُمْ لَهُ كَارِهُونَ . وَرَجُلٌ صَلَى بِقَوْمٍ وَهُمْ لَهُ كَارِهُونَ . وَرَجُلٌ صَلَى بِقَوْمٍ وَهُمْ لَهُ كَارِهُونَ . النه ) .

ومثله فى الجامع بروايتين احداهما (ثَلاَثَةٌ لاَ تُجَاوِزُ صَلاَتُهُمْ آذَانَهُمْ . الْعَبُّـــُهُ الْآبِقُ حَتَى يَرْجِعَ . وَامْرَأَةٌ بَاتَتُ وَزَوْجُهَا عَلَيْهَا صَاخِطٌ . وَإِمَامُ قَوْمٍ وَهُمُ لَهُ كَارِهُونَ). والاخرى ( ثَلاَثَةٌ لاَ تَرْتَفِعُ صَلاتُهُمْ فَوْقَ رُؤُوسِهِمْ شِسْرًا : رَجُلٌ أَمَّ قَوْمًا وَهُمْ لَهُ كَارِهُونَ . وَامْرَأَةٌ بَاتَتُ وَذَوْجُهَا عَلَيْهَا سَاخِطٌ . وَاخْوانِ مُتَصَارِمَانِ ) .

قال شارحه فى قوله: (لا تجاوز صلاتهم آذانهم) أى لا ترفع الى السماء كما جاء فى حديث ابن عباس عند ابن ماجه ( لاَ تُرُفَعُ صَلاَتُهُمْ فَوْقَ رُؤُوسِهِمْ شِبْرًا ) وهو كناية عن عدم القبول كما جاء فى حديث ابن عباس عند الطبرانى (لاَ يَقْبَلُ اللّهُ لَهُ مُسَلّاتًا) .

وقال فی قوله: (رجل أم قوما وهم له كارهون) قال الدميری قال الشافعی. والاصحاب يكره أن يـوم الرجل قـوما واكثرهم له كارهون ولا يكره اذا كرهه الاقل . وكذا أذا كرهه نصفهم لا يكره . صرح به صاحب الابانة . واليـه أشار البغوى وآخرون وهو مقتضى كلام الباقين فانهم خصوا الكراهة بالاكثرين .

قال أصحابنا ﴿ اِنَمَا تَكُرُهُ امامته اذا كرهوه لمعنى مذموم شرعا كــوال ظالم . وكمتغلب على امامة الصلاة ولا يستعقها أو لا يحترز من النجاسات . أو لمحو هيئات الصلاة أو يتعاطى معيشة مذمومة أو يعاشر أهل الفسوق وتحوهم أو أشبه ذلك فأن لم يكن شيء من ذلك فلا كراهة والعتب على من كرهه . هكذا صرح ب الخطابي والتاضى حسين والبغوى وغيرهم (وسواء نصبه السلطان أم لا هذا هـ و الصحيح المسهور) .

وحيث قلنا بالكراهة فهى مختصة بالامام , اما المأمومون الذين لا يكرهونه فلا تكره صلاتهم وراءه ، كذا جزم به الشبيخ أبو حامد , الى أن قال .

واما المأموم اذا كره حضوره اهل المسجد فلا يكره له الحضور . نص عليه الشافعي والاصحاب لانهم لا يرتبطون به .

ویکره للامام الاعظم أن يولی على جيش أو قوم رجلا يکرهه أکثرهم , ولا يکره أن كرهه أقلهم , نص عليه الشافعي , ألى أن قال .

ولو كرهه الاكثر لامر غير منموم شرعا فلا تكره له الامامة كما تقدم الى أن قال. نعم : ان كانت الكراهة لممنى يفسق به كالزنا وشرب الخمر كره له الامامة وكره لغيره الاقتداء به .

ولا معنى للفرق بين الاكثر وغيره الا أن يخشى من الترك فتنة أو ضررا فلا يكره له الاقتداء وعليه يعمل اقتداء السلف بالحجاج وأمثاله كما نبه عليه الاوزاعى . أنتهى .

وكتب على قوله: ( وامرأة باتت وزوجها عليها ساخط ) ما نصه ُقال الدميرى : يجب على الزوجة طاعة زوجها فيما لا معصية فيه .

قال : قلت : وهذا يقتضي وجوب الطاعة في المباح وفيه نظر .

قال شبيخنا : قال الظهرى : هذا اذا كان السخط لسوء خلقها ونشوزها .

قال ﴿ قلت ﴿ والاولى أَن يقال أَذَا كَانَ السَّخْصَطُ لَتَفُويَتُهَا حَقًا مَنْ حَقُوقَــهُ الطَّلُوبَةُ مَنْهَا .

أقول: وهذا هو المناسب لما ذكروه في حقوق الزوج على المرأة من أنها لا تلزم بطعن وعجن ولا خبر ولا غزل ونحو ذلك الا بارادتها فحينئذ لا يضرها سخطه عليها بسبب ذلك والله أعلم .

783 \_ قوله : ( لِيَــلِي الصف الاول اولى النهى منكم . الخ ) لفظ الحديث فى الايضاح ( لِيَلِيْنِي فِى الصَّفِّ الْأَوَّلِ أَوْلُو النَّهُيّ مِنْكُمْ . الحديث ) وهو الظاهر كما هو ظاهر .

ولفظه فى الجامع ( لِيَلِيَنِي مِنْكُمُ أُوْلُو الْأَخَلَامِ وَالنَّهَى . ثُمَّ الذِينَ يَلُونَهُمْ ثُـمَّ الذِينَ يَلَوَنَهُمَّ . وَلَا تَخْتَلِفُوا فَتَخْتَلِفَ قُلُوبُكُمْ . وَإِيَّاكُمْ وَمَيْشَكَاتِ الْأَشْوَاقِ ) .

قال شارحه العلقمى : قوله ( ليلينى بكسر اللامين وتخفيف النون من غير ياء قبل النون ويجوز اثبات الياء مع تشديد النون على التأكيد ومن حق هذا اللفظ ان تحذف منه الياء أو تثبت مفتوحة لانه من صيغة الامر وقد وجد باثبات الياء وسكونها في سائر كتب الحديث . والظاهر أنه غلط .

اقول ﴿ اذَا ثَبَتَتَ الرَّوايَةَ كَذَلَكَ يَكُونَ عَلَى حَدَ قُولُهُ تَعَالَى : ﴿ إِنَّهُ مُنْ يَتَّقِى وَيَصْبِرُ ﴾ على أحد الاحتمالين وقوله : ﴿ أَلَمْ يَأْتِيكُ وَالْأَنْبَاءُ تَنْسَى ﴾(أ)

قال : قال شيخنا : قال ابن سيد الناس : الاحلام والنهى بمعنى واحد وهى العقـــول .

وقال بعضهم: المراد بأولى الاحلام البالغون وبأولى النهى المقلاء فعلى الاول يكون العطف فيه من باب قوله: (والفي قولها كذبا ومينا) وهو أن تغاير اللفظ قائم مقام تغاير المعنى وهو كثير في الكلام, وعلى الثاني يكون لكل لفظ معنى مستقل .

وقال في النهاية : أي ذوو الالباب واحدها حلم بالكسر كأنه من الحلم بمعنى الاناءة والتثبيت في الامور وذلك من شعار العقلاء .

والنهى هى العقول واحدها نهية بالضم سميت بذلك لانها تنهى صاحبها عن القبح ، الى أن قال فى قوله : ( يلونهم ) أى يقربون منهم فى هذا الوصف قال البيضاوى : كالمراهقين ثم الصبيان المهيزين .

وقال فى قوله : ( وهيشات الاسواق ) بفتح الها، وسكون التحتية واعجام الشين أى اختلاطها والمنازعة والخصومات واللَّفَطُ فيها والفتن التى تقم فيها وارتفاع الاصوات .

<sup>(1)</sup> تمام البيت : بما لاقت لبون بني زياد • والبيت لقيس بن زهير •

وقال الخطابى : وهى ما يكون فيها من الجلبة وارتفاع الاصوات وما يحدث فيها من الفتن وأصله من الهوش وهو الاختلاط .

وقال: في قوله ( ولا تختلفوا فتختلف قلوبكم ) بالنصب قال في النهاية: أي اذا تقدم بعضهم على بعض في الصفوف ثارت قلوبهم ونشأ بينهم الخلف الى أن قال.

وقال أصحابنا فان كثر المصلون بان كان من كل جنس جماعة فالرجال مقدمون لفضلهم ثم الصبيان لانهم من جنس الرجال ثم الخناثى لاحتمال ذكورتهم ثم النساء الى آخره .

<u>784 ـ قوله : ( تخيروا لإمامتكم وتخيروا لنطفكم ) لم يذكر في الجامسع</u> الا الشيطر الثاني وزاد عليه وذكر فيه روايات منها : ( تَخَيَّرُوا لِنُطَفِكُمْ فَأَنْكِتُوا الْأَكُاءُ وَأَنْكِتُوا الْأَكُمُ وَانْكِتُوا الْأَكُاءُ وَأَنْكِتُوا الْمُعَامِينَ ) .

ومنها : ( تَخَيَّرُوا لِنُطَفِكُمْ فَإِنَّ النِّسَاة يَلِدُنَ أَشْبَاهَ إِخُوَانِهِنَّ وَأَخَوَاتِهِنَّ ) . ومنها : ( تَخَيِّرُوا لِنُطَفِكُمْ وَاجْتَنِبُوا هَذَا السَّوَادَ فَإِنَّهُ لَوَنَّ مُشَوَّمٌ ) .

قال الشارح : أى أطلبوا لها ما هو خير المناكح وأزكاها وأبعد من الخبث والفجور .

وكتب على قوله : ( مشوه ) أي قبيح وهو من الإضداد يقال للمرأة الحسنة الرائعة شوها، , أيضا .

78<u>5 \_ قوله :</u> ( لعن الله المسلط على أمتى بالجبروت , الخ ) لم أظفر أيضا بهذا الحديث في الجامع ولا في البخاري .

وقد ذكر في الجامع نيفا وثلاثين حديثا في من لعنهم النبيء صلى الله عليه وسلم .

قال شارحه : وأصل اللمن الطرد والابعاد من الله ومن الخلق للسب والدعاء. قاله في النهاية .

قوله: ( المتسلط ) من السلاطة وهي القهر , قال في الصحاح : السلاطة القهر وقد سلطه الله سبحانه فتسلط عليهم , الاسم سلطة بالضم والسلطان الوالى , الخ .

قوله: ( بالجبروت ) بغير همز على وزن فعلوت بمعنى الكبر .

قال فى الصحاح : وتجبر الرجل أى تكبر \_ والجبير مثل فسيق : الشديد التجبر \_ وقال قبل ذلك : والجبار الذي يقتل على الغضب .

قوله: (واستاثر بفيئها) الاستثنار بالثاء المثلثة الاستبداد بالشيء والاستقلال

قال في الصحاح: واستاثر فلان بالشيء استبد به والاسم الاثرة بالتعريك ... الخ.

والغى، بغاء مفتوحة فياء ساكنة بعدها همزة قال فى الصحاح: الخراج والغنيمة تقول منه أفاء الله على المسلمين مال الكفار يغى، أفاءة واستفات هذا المال أخذته فَيْناً. الى آخره .

788 \_ قوله : ( ويصليان في بيوتهما الجمعة ) المراد بالجمعة الظهر كما هو ظاهر , والله اعلم .



### ما جاء في انكار المنكر

789 \_ قال الربيع: قال أبو عبيدة: بلغني عن رسول الله على الله عليه وسلم قال: « لا يَمْنَعَنَّ أَحَدكُمْ مَعَافَةَ النَّاسِ أَنْ يَتَكَلَّمَ عِلَيْهِ » . في الْبَاطِلُ إِذَا قَدَرَ عَلَيْهِ » .

790 ـ وقال صلى الله عليه وسلم : « قُلِ الْعَقَّ وَإِنْ كَانَ مُرَّا وَلَا تُشْرِكُ بِاللَّهِ شَيْئًا وَإِنْ عُذَبْتَ أَوْ حُرِقْتَ » (1) قال الربيع عن أبى عبيدة عن جابر بن زيد : يعنى بذلك الشرك بالقلب وأما اللسان فقد أباحه الله لمن أكره .

#### ☆ ☆ ☆

<u>789 - قوله</u>: ( يعنى بذلك الشرك بالقلب ، الغ ) المناسب أن يزيد رحمه الله عليه أو بغير اللسان من الجوارح وأما باللسان ، الغ ، وذلك لان التقية في أفعال الجوارح غير جائزة كأن يكره على السجود لصنم مثلا كما هو معلوم قال الشيخ أبو نصر رحمه الله :

وقالوا تقات الموت في القول جائز وفي الفعل معضور وليس بممكن

وذلك لان المكرّة عندنا مكلف فيما يتعلق بالافعال دون الاقوال كما بينه فى المدلّ وشرحه حيث قسم الافعال الى ثلاثة اقسام ولنورد عبارتهما لما فيهما من الفوائد الا أن فى بعضها تدافعا بحسب الظاهر كما ستراه ، والله أعلم .

قال الماتن رحمه الله:وتنقسم أفعاله كلها ثلاثة أقسام : قسم اختيارى وقسم ضروزى وقسم كراهة .

فأما الاختياري فما اختاره واكتسبه عن ارادته .

واما الكرامة فما فعله مضطرا اليه بالضرب والقتل والايذا، فهذا اختيارى ضرورى فلا يعنر فى شى، من مذه الا ما يتعلق باللسان اذا ظهرت الضرورة من ضرب أو قتل.

<sup>(1)</sup> خ وان قتلت او عذبت او حرفت •

أقول: زاد ابن جعفر رحمه الله في صغة الاكراه شيئا ثالثا وهو التخليد في السحن عندنا.

قال : وأما غير ذلك من منع الغضل وظلم المال والاهل من وضع أو رفع أو اكل أو شرب وجميع المنافع وصرف جميع المضار فلا يسع .

واجاز بعض المعتزلة الضرورة في هذا قياسا على اللسان في جميع المعاصى الا ما كانت فيه مظلمة للغير وهو أيضا قول ابن الحسين .

وأما الضرورة فمعدور فيها لا اثم ولا غرم مثل أن يستحب أو يرمى من فوق فيهلك أحد على يده .

وقال بعضهم : ان المضطر بالسيف يسوغ له كل شيء من شرب الخمر والزنا والقتل وهو خطأ محض .

وبعضهم يقول: لا يسوغ له الشرك الا بالتورية واستدلوا بقول رسول الله صلى الله عليه وسلم وقد كتب الى ناس قبل موته بشهر ( أَنْ لَا تَنتَفِعُوا مِـــنَّ الْمُيُّنَةِ بِإِمّابٍ وَلَا عَصَبِ وَلَا تَشْرِكُ بِاللَّهِ شَيْئًا وَلُوْ مُدْبِّنَتَ أَوْ مُحَرِّقَتَ بِالنَّارِ ) .

أقول: وليس في هذا الحديث دليل على ما قالوه بل ظاهره تحريم الاشراك مطلقا ولكنه مؤول بما تقدم لاجل الآية .

قال الشارح رحمه الله بعد كلام طويل على اوصاف الافعال ما نصه : والعبد هو الفاعل الكاسب المريد المختار فلا يصح عندنا تكليف ولا يتحقق الا مسن تجمعت فيه هذه الاوصاف .

فان كان فاعلا بقدرة حادثة فيه مع حدوث المقدور باختيار وقصد وعلم وارادة موجودة مع المراد فهذا عين الكسب عندنا والى هذا بعينه قصد بالقسم الاختيارى .

والضرورى نقيضه وهو ما عدم فيه القصد والكسب والارادة والاختيار ولا يوصف فاعله بالقدرة عليه ولا حكم له في الغرم ولا في الاثم .

وقد فسر الضرورة ومثل لها تمثيلا كافيا .

واما القسم الثالث وهو الكرامة \_ الى أن قال \_ يقال : أكره الرجل على كذا وكذا أذا فعله مجبورا مضطرا اليه من غير ارادة و لااختيار ولا حب ولا رضى فاذا اراد واختار وأحب ورضى فهو غير معذور .

والاكراه انما ينفى الارادة والاختيار والمحبة والرضى والكراهة مسن وادى البغض والعداوة . وهذا القسم هو نقطة الدائرة وعليه مدار الغصل فان الاختيارى المختار مكلف وفاقا ونقيضه وهو الاضطرارى غير مكلف وفاقا . والتنازع فى الثالث على يتملق به التكليف أم لا ؟

فالمذهب فيه انما يتعلق باللسان من الشرك والكفر وبراءة المسلمين وولاية الكافرين وتسفيه الحق وتصويب الباطل والطلاق والعتاق والبيسم والشراء والنكاح والانكاح وجميع ما يتعلق باللسان فهو واسع والتكليف مرفوع فيه .

وأما ما يتعلق بالجوارح أو فيه فساد الانفس فلا يسم وهو مكلف فيه مأمور منهى متعبد في ذلك .

قال رحبه الله ونضع ما منا قاعدة يتمهد منها دخول افعال المكره بجوارحه تحت التكليف ونحقق أن المكره يفعل باختيار وقصد وارادة واكتساب وأنه في عمل الجوارح ممن يتعلق به خطاب الشنارع فنقول:

اعلم أن المكره هو الذى يضطر الى أن يعمل بجوارحه فعلا , بقصد واختيار وارادة فان من به رعشة ورعدة وحركة ضرورية فلا يتصور فيه اكراه على تحريك خوارحة من جوارحه باكراه ، ولا يتصور اكراه الا على فعل يقع من المكتسب بقصد اليه واكتساب واختيار .

فيهما تبهدت لك هذه القاعدة فاعلم أن المكره الذى تواضعت عليه الفقهاء وتغاطبوا فيه هو الذى يُخُوِّف ويضطر الى أن يحرك يده أو جارحة من جوارحه على اختيار واقتدار بقصد وتعمد .

فاذا أحطت علما بهذا المثال قطعت بأن أفعال المكره مقدورة له مكتسبة مقصودة له بارادة منه لها مختارة له من غيرها فحينئذ تقطع بتكليفه والزامه في جميع ما يدخل تحت وسمه واقتداره.

ثم انه قد أجمع العلما، قاطبة على توجه النهى عن القتل على المكره على قتل انسان وأنه يقاد به ويقتل فيه الا على مذهب بعض المعتزلة وأبي حنيفة .

وقد زعمت المعتزلة أنه لا يصبح تكليف المكره مع موافقتهم على اقتداره ، الى أن قال .

قوله: ( فلا يعذر في شيء من هذا الا فيما يتعلق باللسان اذا ظهرت الضرورة من ضرب أو قتل ) هذا يشير به الى العد والمقدار الذي تقوم به العجة للمكره عند الله سبحانه ويتصف فيه أنه مكره مجبور مضطر ملجأ وفيه خلاف وتفصيل في فن المفقه فلنعتمد عليه .

ومن اداد من المتهذهبين بمذهب الحق الصراط السوى والطريقة الوسطى فليعتمد على ما في الجامع المضاف الى أبى جابر محمد بن جعفر الازكوى فان فيه غنيــــة .

ولا يبيح له التقية على أصولنا الا ضرب يقم عليه فى ذاته أو قتل خاصة . وقيل : اذا خاف وظهرت القرائن الدالة على ذلك مثل التهديد واحضار السوط واشهار السيف واشراع الرمج .

وقيل : اذا علم منه في الماضي ايقاعه وبطشه الى آخر ما أطال فيه .

ثم قال ﴿ وَذَكَرُ الشَّيْخِ الآذَى فَى قُولُهُ بِالقَتْلُ أَو بِالضَّرِبِ أَو بِالآذَى والمَّمِرُوفَ فَيهُ أَنهُ الضَّرِ الْخَفِيفُ بِاللَّسَانُ مثل الشَّتِم والتعييبِ قال الله سبحانه : 

و وَلَتَسْتَمُنَّ مِنَ النِّينَ أَوْتُوا الْكِتَابِ مِنْ قَبْلِكُمْ وَمِنَ النِّينَ اَشْرَكُوا اَذَى كَثِيراً ، (2) الله أن قال . والاذاية باللسان لا توجب تقية ولا تقية باللسان الا في القتل وما دونه من الضرب . والله أعلم . النج .

أقول : وقوله : ( الا في القتل ) أي الا في خوف القتل .

واما الضرب فانظر هل يكفى فيه مجرد الخوف أو لابد من الشروع فيه بالفعل وهو المتبادر من المقابلة في قوله .

وقيل : اذا خاف وظهرت القرائن , الغ .

<sup>(2)</sup> سورة آل عمران ، الآية : 186 •

لكن كلام ابن مسعود رحمه الله يدل على أنه يكفى فى التقية مجرد الخـوف وأنه لا فرق فى جميع ما يتعلق باللسان .

قال فى السؤالات وان اجبروه على الفتبى والفتوى جميعا بغير الحق فلا يجوز له ذلك .

قال عبد الله بن مسمود رضى الله عنه : لَوْ عَلِمْتُ كَلِمَةً أَقِى بِهَا عَـنْ نَفْهِى فَرْبَةً سَوْطَيْنِ لَقَلْتُهَا. ولم يخص كلمة دون اخرى . والله أعلم . فليحرر .

وتكلم الشارح رحمه الله على معنى التورية عند من يشترطها قال : ومعناها أن تذكر شيئا وترى سامعك انك تريد معناه وأنت تريد غيره وهو المعاريض الى أن قال : وحقيقته إيهام السامع بمعنى وفى نفسك خلافه . النع .

وظاهر كلامه رحمه الله بل صريحه ان المكره على فعل الجوارح مكلف مختار, وان المكره على ما يتعلق باللسان غير مكلف ولا مختار وانها هو مجبور مضطر ملجأ مع أنك أذا تأملت وجدت لا فرق بين تحريك يده مثلا ولسانه في أن كلا منهما داخل تحت قدرته .

فمدار الفرق \_ والله أعلم \_ إن ما يتعلق باللسان يشترط فيه موافقة القلب وهي مفقودة فلم يتم في الحقيقة ما أكره عليه . فلذلك لم يؤاخذ والى ذلك الاشارة بقوله تعالى : د الاً مَنْ أَكُرهَ وَقُلْبَهُ مُطْفِئْنٌ بِالْإِيمَانِ ، (3) .

فلو وافق القلب عند الاكراه ما نطق به اللسان لاخذ بذلك واليه الاشدادة بقوله : ﴿ وَلَكِنْ مَنْ شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدَّراً فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِنَ اللَّهِ ، واما ما يتعلق بالجوارح غير اللسان فانه لا يتوقف على شي، فاذا فعله فقد تم ما أكره عليه ، والله وهو لا يجوز له لانه قصده ورجعه على نزول العقوبة به فلذلك أوخذ به ، والله أعلم .

<sup>(3)</sup> سورة النعل ، الآية : 106 •

# ما جاء في النهي عن قتل الذراري والنساء

791 \_ أبو عبيدة عن جابر بن زيد عن ابن عباس عن النبيء صلى الله عليه وسلم قال : «إِيَّاكُمْ وَقَتْلُ فَرَارِي الْمُشْرِكِينَ وَنِسَائِهِمْ إِلَّا مَنْ قَاتَلَ مِنْهُنَّ فَإِنَّهَا تُقْتَلُ » قال : حاصر رسول الله صلى الله عليه وسلم أَهُلَ حصن وكانتِ امرَأةٌ تقُومُ فَتَكُشفُ فَرْجَهَا بحداء النبيء صلى الله عليه وسلم وهِي تقاتل، فَأَمَرَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ الدُّمَاةَ أَنْ يَرْمُوهَا فَرَمَاهَا سَعْتُ بْنُ أَبِي وقتَّاص فَمَا أَخْطَاهَا فَسَقَطَتْ مِنَ العَصْن مَيْتَةً .

#### \* \* \*

791 ــ قوله : ( الا من قاتل منهن فانها تقتل ) وكذا المرتدة تقتل .

قال فى السؤالات : والمرأة أذا أرتدت تقتل عندنا ولا تقتل عند النكسار . وقيل له عليه الصلاة والسلام لما نهى عن قتل الذرية : من يقتسل من المشركات يا رسول الله ؟ قال : ( الْمُرُّتَدَّاتُ . وَمَنُ أَعَانَ مِنْهُنَّ عَلَى الْقِتَالِ ) .

# ما جاء في الدعوة الى الاسلام والنهي عن القتال قبلها

792 – أبو عبيدة عن جابر بن زيد قال بلغنى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم بعث عليا في سرية فقال : « يَا عَلِيْ لاَ تُقَاتِلُ الْقُوْمَ حَتَّى تَدْعُوهُمْ وَتُنْذِرَهُمْ فَيِذَلِكَ أُمِرْتُ » قال وجيء بأساري من حيي من أحياء العرب فقالوا يا رسول الله ما دعانا أحدُ ولا بلّفنا فقال « الله » فقالوا : الله فقال : « خَلُوُا سَبِيلَهُمْ » فخلوا سبيلهم شم قال : « حَتَّى تَصِلَ النّهِمْ دَعْوَتِي فَإِنَّ دَعْوَتِي تَامَّةٌ لاَ تَنْقَطِعُ إِلَى يُومِ الْقِيامَةِ » ثم تلا رسول الله عليه وسلم هذه الآية : « وَأُوحِيَ إِلَيَّ هَذَا الْقُرْآنُ لِأُنْذِرَكُمْ بِهِ وَمَنْ بَلَغَ أَيْنَكُمْ لَتَشْهَدُونَ » ﴿ وَمَنْ بَلَغَ أَيْنَكُمْ لَتَشْهَدُونَ » إلى آخر الآية (1) .

793 ـ قال : وقال ابن عمر والحسن البصرى أن دعوة رسول الله صلى الله عليه وسلم قد تَمَّتُ فى حياته وانْقَطَعَتُ بَعْدَ مَوْتِهِ فَلاَ دَعْوَةَ الْيَوْمَ ، قال الربيع قال أبو عبيدة الدعوة غير منقطعة إلى يوم القيامة إلا من فاجأك بالقتالِ فلكَ أن تَدْفعَ عن نفسِك بلا دَعْوَةٍ.

#### ☆ ☆ ☆

<u>792 \_ قوله :</u> ( بعث عليا في سرية فقال يا على لا تقال القوم ... الخ) بحثت عن هذا الحديث في الجامع وفي البخاري والمواهب في السرايا التي خرج فيها على فلم اظفر به ومن حفظ حجة على من لم يحفظ .

وتعرضُ له في السؤالات ايضا حيث قال فان قسال ما الدليل على أن المشرك لا يقاتل حتى يدعى الى الجملة فقد روى عن النبى، صلى الله عليه وسلم بعث سرية فقال يا على لا تقاتل القوم \_ الى قوله \_ ومن بلغ الى آخر الآية .

قوله: ( لاندركم به ومن بلغ ) ذكر فيه البيضاوى احتمالين حيث قال : ( لأَندُرُكُمْ بِهِ) أي بالقرآن واكتفى بذكر الاندار عن ذكر البشارة , ومن بلغ عطف

<sup>(1)</sup> سورة الانعام ، الآية : 19

على ضمير للخاطبين أى لانذركم به يا أهل مكة وسائر من بلغه من الاسود والاحمر أو من الثقلين . أو لانذركم أيها الموجودون ومن بلغه الى يوم القيامة .

وهذا دليل على أن أحكام القرآن تعم الموجودين وقت نزوله ومن بعده وانه لا يؤاخذ بها من لم تبلغه .

اقول : وهو كذلك فيمن كان على دين نبى: من الانبياء بخلاف غيره كما هـو مطــوم .

توله: (قد تمسيت في حياته وانقطعت بعد موته) هذا يشبه قول النكار ان الحجة فيما لا يسمع السماع وأن الناس كلهم قد سمعوا .

والرد عليهم مذكور في المطولات كالموجز وغيره

قوله: (فلا دعوة اليوم) يعنى أن الكفار يقاتلون بعد موته صلى الله عليه وسلم من غير دعاء الى الاسلام والحق ما ذكره المصنف رحمه الله .



### ما جاء في التقيسة

794 ـ قال جابر سئل ابن عباس عن التقية فقال النبيء مسلى الله عليه وسلم : «رَفَعَ اللَّهُ عَنْ أُمُتِي الْخُطَا وَالنِّسْيَانَ وَمَا لَمْ يَسْتَطِيعُوا وَمَا أُكْرِهُوا عَلَيْهِ » .

795 ــ قال:وقال ابن مسعود ما مِنْ كلمةٍ تَدُفَعُ عَنِّى ضَرَّبَ سَوْمَايْنِ إِذَا ضُرِبَ اَوْ عُذِبَ اَوْ عُذِبَ اَوْ كُيْنِ اَوْ عُذِبَ اَوْ عُذِبَ اَوْ عُذِبَ اَوْ عُذِبَ اَوْ خُبِسَ اَوْ قُيِدَ (1) .

#### \* \* \*

<u>794 \_ قوله</u>: ( رفع عن أمتى الخطأ والنسيان , الخ ) قال العلقمى : قال في المساح : والخطأ مهموز بفتحتين ضد الصواب يقصر ويعد .

ثم قال في النسيان : قال أيضا : ونسيت الشيء أنساه نسيانا مشترك بين معنين :

أحدهما : ترك الشيء على ذمول وغفلة وذلك خلاف الذكر له .

والثانى : الترك على تعمد وعليه ( وَلاَ تَنْسُوا الْفَضْلَ بَيْنَكُمْ ) أي لا تقصدوا الترك والاهمال .

ويتعدى الى ثان بالهمزة والتضعيف ونسيت ركعة أهملتها ذهولاً ورجـــل نَسُيان وزان مَكُران .

والمراد بقوله : ( رفع عن امتى الخطأ والنسيان ) رفع اثمهما لان الواقسم لا يرفع .

ثم انه اذا تعلق الخطأ والنسيان بها هو من خطاب الوضع تعلق الضمان بالفاعل مطلقا أى سواء كان طفلا أو بالغاء عاقلا كان أو مجنونا، فلذلك تسمعهم يقولون : ( الخطأ لا يزيل الضمان ) وذلك في الانفس والاموال ، والله أعلم .

<sup>(1)</sup> خ فتسل ٠

قوله: ( وما أكرهوا عليه ) قال العلقمى : قال فى المصباح الكره بالفتح المشقة وبالضم القهر وقيل بالفتح الاكراء وبالضم المشقة . الخ .

اقول : وبهذا جزم فى السؤالات واستدل للفتح بقوله تعالى : ﴿ حَمَلَتُهُ أُمُّهُ كَرُّمًا وَرَضَعَتُهُ كُرُمًا ، (2) وللضم بقوله تعالى : ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُوَ كُرُهُ لَكُمْ ، (3) عدنا . قال واكرهته على الامر اكراها حملته عليه قهرا يقال فعلته كرها اي إكراها .

قال : وحد الاكراه أن يهدد المكرة قادرٌ على الاكراه بعاجل مسئ أنسواع العتوبات يؤثر العاقل لاجله الإقدام على ما أكره عليه وغلب على ظنه أنه يفسل به ما مدده به أن امتنع منا أكرهه عليه وعجز عن الهرب والمقاومة والاستغاثة بغيره ونحوها من أنواع الدفع .

ويختلف الاكراه باختلاف الاشخاص والاسباب المكره عليها في فروع، محلها كتب الفقه . انتهى .

وتقدم أن الاكراه أنما يعفى عنه فيما يتعلق بالاقوال على تفصيل فيها دون الافعال. والله أعلم .

وأما قوله: ( وما لم يستطيعوا ) فلم يذكره في حديث الجامع لانه من المملوم عقلا وشرعا أن الله لا يكلف نفسا ألا وسمها . والله أعلم .

795 ـ قوله: ( وقال ابن مسعود ما من كلمة . النع ) واستدل به في الايضاح على أن الاكراه فيما يتعلق بالقول لا ينقض الوضوء . حيث قال : وأما الاكرراه فسائغ في الشرك اذا ظهر الخوف على نفسه أو ماله الذي يؤدي تلفه الى تلف نفسه بشرط طمانينة القلب بالايمان لقوله عز وجل : « إِلاَّ مَنْ أَكْرِهَ وَقُلْبُهُ مَطْمَئِنْ للهِ يَعْلِي مَا يقوله على الله عنه بالإيمان على يالإيمان على الشرك . وهو من قياس المنى . اذ الشرك اشد منه . وروى عن ابن مسعود رضى الله عنه . الخ . قوله . قوله . إذا شُرِبَ أَوْ عُنِبَ أَوْ حُبِسَ أَوْ قُيْدَ ) .

<sup>(2)</sup> سورة الاحقاق ، الآية : 15 •

<sup>(3)</sup> سورة البقرة ، الآية : 216 •

<sup>(4)</sup> سورة النعل ، الآية : 106 ·

£.

لفظ الحديث في الايضاح فيه زيادة وتقديم وتاخير وتغيير فانه قال : ( اذا عذبت او ضربت او قيدت او وعدت او جوعت او خوفت وبايع الناس ) قال : ولمله أراد اذا اتقى فبايع من لا يستحق البيعة . الغ .

وقوله : ( من جبيع ما يقوله بلسانه جائز ) يعنى الا فيما يؤدى الى ظلم الغير كشهادة الزور والدلالة على مال الغير ونحو ذلك .

وقوله: ( اذا عذبت أو ضربت ، الغ ) لعل التاء فيه للتأنيث فيكون الضمير راجعا الى نفسه ليوافق رواية المسنف في ارجاع الضمير الى الرجل ، والله أعلم ،

١



## ما جاء في الحجة على القدرية

796 \_ قال جابر سُئِلَ ابنُ عباس عمَّن قال : انَّهُ يَسْتَطيعُ أَنْ يَعْمَلَ بِما أَمَرَ اللَّهُ بِهِ ويَكُفَّ عَمَّا نهاهُ اللَّه عنهُ مِن غَيْرِ أَنْ يَعْلُقُ اللَّهُ فَلُكُ فقال : سألَ سراقةُ ابنُ جشعم رسولَ اللَّه صَلَّى اللهُ عَليْه وسَلَّمَ فقال : سألُ يا رسولَ اللَّهِ في أَسْ مبتدا مستأنف أم في شيء قد فرغ منهُ ؟ فقال : « بَلْ فِي شَيْءٍ قَدْ فَرَغَ مِنْهُ » ثم قال : ففيه المعلُ إِذا يا رسولَ الله ؟ فقال : « إِعْمَلُوا فَكُلُّ مُيسَّرُ لِلَّا خُلِقَ لَهُ » .

797 \_ وقال صلى الله عليه وسلم : « مَا كَانَ كُفْرٌ إِلاَّ مِفْتَاحِهُ تَكْذِيبًا بِالْقَدَرِ » .

798 \_ وقال صلى الله عليه وسلم : « الْقَدَرِيَّةُ مَجُوسُ هَــذِهِ الْأُمَّةِ إِنْ مَرِضُوا فَلاَ تَعُودُوهُمْ وَإِنْ مَاتُوا فَلاَ تُصَلَّوا عَلَيْهِمْ » .

799 \_ وقال ابن عباس: خرج النبيء صلى الله عليه وسلم يوماً وبيده صحيفة فقال: « لِشِم الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ كِتَابٌ مِسَنَ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ كِتَابٌ مِسَنَ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ بِأَسْمَاءِ أَهْلِ الْجَنَّةِ وَأَسْمَاءَ أَهْلِ الْنَارِ وَأَسْمَاءِ أَبْلِ الْبَائِهِمْ وَأَسْمَاءِ أَهْلِ الْنَارِ وَأَسْمَاءِ أَبْلُ الْبَائِهِمْ وَأَنْسَابِهِمْ وَمَثَازِلِهِمْ » .

800 \_ وقال صلى الله عليه وسلم : « أَوَّلُ مَا خَلَقَ اللَّهُ الْقَلَمُ فَقَالَ لَهُ أَكْتُبُ فَقَالَ لَهُ أَكْتُبُ فَقَالَ لَهُ أَكْتُبُ الْقَدَرَ فَجَرَى بِمَا هُوَ كَائِنٌ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ » .

801 - وقال صلى الله عليه وسلم : « إذا وَقَعَتِ النَّطْفَةُ فِي الرَّحِمِ اَوْحَيَ النَّطْفَةُ فِي الرَّحِمِ اللَّهُ إِلَى مَلَكِ الْأَرْحَامِ أَنْ يَكْتُبُ فَيَقُولُ يَا رَبِّ وَمَا أَكْتُبُ فَيَقُولُ يَا رَبِّ وَمَا أَكْتُبُ فَيَقُولُ الْكُتُبُ أَثَرَهُ وَعَمَلَ لَهُ وَأَجَلَ لَهُ وَرِذْفَ لُهُ »

802 - وقال صلى الله عليه وسلم : « لَمَا خَلَقَ اللَّهُ آدَمَ عَلَيْتِهِ السَّلَامُ أَخْرَجَ مِنْ ظَهْرِهِ ذُرِّيَّتَهُ كَاللَّرِّ فَأَخَذَ مَوَاثِيقَهُمْ وَأَمَرَهُ مُ السَّلَامُ أَخْرَجَ مِنْ ظَهْرِهِ ذُرِّيَّتَهُ كَاللَّرِّ فَأَخَذَ مَوَاثِيقَهُمْ وَأَمَرَهُ مُ مُ

بِالسُّجُودِ فَابَتْ طَائِفَةٌ وَأَجَابَتْ طَائِفَةٌ فَمَنْ أَجَابَ يَوْمَئِذٍ فَهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَهُمُ الْكَافِرُونَ وَهُمَمُ الْأَشْقِيتَاءُ» وَهُمُ السُّعَدَاءُ وَمَنْ أَبَى يَوْمَئِذٍ فَهُمُ الْكَافِرُونَ وَهُمَمُ الْأَشْقِيتَاءُ» فهذه الروايات تدل على أن الله خلق فعْلَ العبد وان العبد لم يفعله دون الله إذ قدره وعلمه وعلم ما هو صائد اليه .

803 \_ قال جابر بن زيد سئل ابن عباس عمَّنُ زَعَمَ أن العبادَ لاَ يقدرُون على الأُخْذِ بما أُمِرُوا به وغلى الكَنِّ عمَّا نَهُ وا عَنْهُ وَلاَ يستطِيعونَ ذَلكَ وانَّما هو مَعْمُولٌ بهمُ فقال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « سَتَكُونُ بَعْدِي شَياطِينُ فِي جُثْمانِ الرِّجَالِ صلى الله عليه وسلم : « سَتَكُونُ بَعْدِي شَياطِينُ فِي جُثْمانِ الرِّجَالِ مَا اللهِ عَلَى اللّهِ وَرَسُولِهِ » ، فتلك الاحاديث يَأْتُونَ المُجَالِسَ وَكُلُهُمْ يَكُذِبُ عَلَى اللّهِ وَرَسُولِهِ » ، فتلك الاحاديث الكاذبة ونعوها من أولئك الشياطين مسن الانس يوحيها إليهم إخوانهم الشياطين من الجِن لِيُرْدُوهُمْ وَلِيَلْبِسُوا عَلَيْهِمْ دِينَهُمْ .

804 \_ وقال صلى الله عليه وسلم : « إِنَّ اللَّهَ أَمَرَنِي أَنُ أُعَلِّمَكُمُ مِمَّا عَلَّمَكُمُ مَمَّا عَلَّمَكُمُ مَمَّا عَلَّمَكُمُ عَلَى اللَّهَ عَلَى اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَ عَلَى اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ أَنْ يُشْرِكُوا بِي مَا لَمُ الْنُولُ اللَّهَ اللَّهُ اللِّهُ اللْمُوالِمُ اللَّهُ ال

805 \_ وقال عبد الله بن دينار: كنتُ جالساً مع عبد الله ابن عمر فاستسقى فأتى بلبن فلما أراد أن يشرب قلت: انك صائم، فقال: « أَرَادَ اللَّهُ أَنْ يَسُقِينِي فَمَنَعْتَنِي » وكان عمر وابن مسعود وأبي بن كعب جالسين فقال عمر: سَبق الشَّقاءُ لِلشَّقِيّ وشقي في بطن أمه، فقال أبيّ: انهُ ليسَ كذلكِ وَلكنَّهُمُ شَقُروا وَسَعِدُوا بأعْمَالهمُ التي عَلَيْها حمدوا وذموا، قال عمر: صدقت سبقتْ رحمةُ اللهِ غضبَهُ وَلَولا ذَلكَ لَهَلَكُوا.

806 \_ وقال صلى الله عليه وسلم : « صِنْفَانِ مِسِنْ أُمَّتِى لَا تَنَالُهُمْ شَفَاعَتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ لَعَنَهُمُ اللَّهُ عَلَى لِسَانِ سَبْعِينَ نَبِيًّا قَبْلِي » تَنَالُهُمْ شَفَاعَتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ لَعَنَهُمُ اللَّهُ عَلَى لِسَانِ سَبْعِينَ نَبِيًّا قَبْلِي » قيل : فمَنْ هَمْ يا رسولَ الله ؟ قال : « القَلَوِيتَ فَ وَالْمُرْجِئَةُ »

قيل : فمن المرجئة ؟ قال : « الذِينَ يَقُولُونَ الْإِيمَانُ قَوْلٌ بِلَا عَمَلِ وَالْقَدَرِيَّةُ الذِينَ يَعْمَلُونَ بِالْمُعَاصِي وَيَقُولُونَ هِيَ مِــنَ اللَّهِ إِجْبَالُّ أَمَا وَلُوْ شَاءَ اللَّهُ مَا أَشْرَكْناً وَلَا عَصْيْنا » .

807 \_ قال أبو بكر الصدِّيق رضى الله عنه فى شيء سُئل عنه : أقولُ برأبِي فَانْ يَكُنْ خَطَأَ فَمِنِّي وَمِـنَ اللَّهِ وَإِنْ يَكُنْ خَطَأَ فَمِنِّي وَمِـنَ اللَّهِ وَإِنْ يَكُنْ خَطَأَ فَمِنِّي وَمِـنَ الشَّيْطَــانِ .

808 \_ قال : وكَان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقسم بين نسَائِه ويَعْدِلُ ويقول : « اللَّهُمَّ هَذَا فِعْلِي فِيمَا أَمْلِكُ فَلَا تَلُمُّنِي فِيمَا تَمْلِكُ وَلَا أَمْلِكُ » .

809 \_ قال جابر : سُئل ابن عباس عن القرآنِ أَيـزادُ فِيه أو ينقص منه فقال : قال رسول الله صلى الله عليه رسلم : « لَعَنَ اللّهُ النَّائِدَ فِي كِتَابِ اللّهِ ، قَالَ : وَمَنْ كَفَرَ بِعَرْفِ فَظَدُ كَفَرَ بِالْقُرْآنِ أَبِعُرُ فِي فَظَدُ كَفَرَ بِالْقُرْآنِ أَجْمَعَ ع » .

810 \_ قال : وقال عقبة بن عامر الجهنى : صَلَّى بنا رسولُ الله صلى الله عليه وسلم صَلاةَ الْغَدَاة فقَرَأَ بالمعوّذَتَيْن فقال : « يَا عُقْبَةُ إِنَّ هَاتَيْنَ أَفْضَلُ سُورَةٍ فِي الْقُرْآنِ وَالزَّبُورِ وَالْإِنْجِيلِ وَالتَّـوْرَاةِ » وقد قال قوم (1) : انهما لينستا مِن القرآن فَقَدُ كَذَبُوا وأثموا .

811 \_ قال ابن عباس : ولو أنَّ أحدًا زادَ فيه أو نَقصَ منْ مُ كان عند الأُمة كافِرَّا، والقرآنُ عَلَى ما جاء به النبىءُ صلى الله عليه وسلم لَمْ يُزَدُ فِيهِ وَلَمْ يُنْقَصُ مِنْهُ، وان اللهَ أحَاطه من ذَلِكَ فقال : « وَإِنْهُ لَكِتَابٌ عَزِيزٌ لاَ يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلاَ مِنْ خَلْفِهِ تَنْزِيلٌ هِنْ حَكِيم حَمِيدٍ » (2) والعزيز الذي عز أن يأتوا بمِثلِه أو بِشِبْهِه أو بشيء في معناه ولم يكن الله ليمكِّن أحدا من أن يزيد فيه أو

<sup>(1)</sup> قوله : وقد قال قوم ، الخ ، هذا من كلام عقبة وليس من العديث •

<sup>(2)</sup> مبورة فصلت ، الأيتان : 41 ـ 42 •

ينقص منه، وهو كلامُه وحبَّتُه على عباده، وإمامُ عباده الذى يكون يوم القيامة عَلَيْهمْ شَهِيدًا، لو نقص منه شيء أو زيد فيه لتبين ذلك في تأليفه حتى يعلم أنه ليس بقرآن لأنَّ الخلقَ لا يستطيعُونَ أن يَاتُوا بمثل تأليفهِ ووصفهِ ووضعهِ أبدًا .

#### \* \* \*

\* <u>796 \_ قوله:</u> ( من غير أن يغلق الله فعله ) هذا السؤال موافق لما ذهب اليه المعتزلة فانهم هم القائلون بأن الانسان يخلق أفعاله فاكذبهم القرآن وأحاديث الرسول عليه الصلاة والسلام كما بين في المطولات. وسياتي بعض الكلام على ذلك ان شاء الله.

قوله: ( سأل سراقة بن جشعم ) لفظه في ابن حجر: حكاية عن مسلم أنه سراقة بن مالك بن جشمم .

قال : ولفظه ( جاء سراقة فقال يا رسول الله انعمل اليوم فيما جفت به الاقلام وجرت به المقادير , وجرت به المقادير , وجرت به المقادير , قال : ولا عُمَلُوا فَكُلُّ مُيَسَّرٌ لِلاَ خُلِقَ لَهُ ) .

وأخرج الطبراني وابن مردوية نعوه وزادوا : قرا (فَأَمَّا مَنْ أَعُطَى، الى قوله : الْمُشْرَى . النح ) (3) فذكر فيه روايات منها ( ارأيت ما نعمل فيه مبتدع أو أمر قد فرغ منه ؟ قال : فِيمَا قَدْ فُرغُ مُنْهُ . النح ) .

قال : وقال في محل آخر : ولمسلم من طريق أبي الاسود عن عمران أنه قال له : ارايت ما يعمل الناس اليوم ؟ أشي، قضى عليهم ومضى فيهم من قدر قد سبق. أو فيما يستقبلون مما أتاهم به نبيهم وثبتت الحجة عليهم ؟ فقال : ( لا بَلْ شَيْءٌ تُفِيّ عَلَيْهِمْ وَمُضَى فِيهِمْ ) وتصديق ذلك في كتاب الله عز وجل : و وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّاهًا فَأَلَّهُمْ وَمُضَى فِيهِمْ ) وتصديق ذلك في كتاب الله عز وجل : و وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّاهًا فَأَلَهُمْ اللهِ عَلَيْهِمْ وَمُواهًا و (3) .

قال ابن حجر : وفيه قصة لابى الاسود الدؤلى مع عمران ، وفيه قوله له : ( أيكون ذلك ظلما ؟ قال : لا . كُلُّ شَيَّءٍ خَلْقُ اللَّهِ وَمُلَّكُهُ . فَلاَ يُسُأَلُ عَمَّا يَفْمَلُ ) للى أن قال .

<sup>(3)</sup> سورة الليل ، الآية : 7 •

<sup>(4)</sup> سورة الشمس ، الأيتان : 7 ـ 8 •

وقوله: ( كل شى، خلق الله وملكه ) يشير الى أن المالك الاعلى الخالق الآمر لا يعترض عليه اذا تصرف فى ملكه بما شا، وانما يمترض على المخلوق المأمور . انتهى .

قوله: ( ففيم العمل اذا يا رسول الله؟ ) في بعض الروايات عند قومنا : ( فَلِمْ يَمْنَلُ الْعَامِلُونَ؟ ) قال ابن حجر : والمعنى اذا سبق القلم بذلك فلا يحتاج العامل الى العمل لانه سيصير الى ما قدر له .

وقوله: ( اعملوا فكلكم ميسر لما خلق له ) في بعض الروايات ( كُلُّ يُمْمَــُلُ لِمَا خُلِقَ لَهُ ) او ( يُسْيِّرَ لَهُ ) او ( لِمَا يَسْيَشَّرُ لَهُ ) وفي بعضها ( كُلُّ امْرِيءٍ مُهَيَّنًا لِكَ خُلِـــقَ ) .

وذكر ابن حجر في رواية المصنف رحمه الله : انه رواها جماعة من الصحابة يزيدون على العشرة فبينهم وقال : ( في مثل هذا الحديث وهو قوله صلى الله عليه وسلم : ( قال رجل يا رسولَ الله أَيُسُرَفُ أَمُلُ الْجَنَّةِ مِنْ أَهْلِ النَّارِ ؟ قال : نَعَمْ , قال : فَلِمَ يَعْمَلُ الْمَامِلُونَ ؟ قال : كُلِّ يَعْمَلُ لِلاَ خَلِقَ لَهُ أَو لِلاَ يُسُتِرَ لَكُ ) ما نصه .

وفى الحديث اشارة الى أن المآل معجوب على المكلف فعليه أن يُجتهد في عمل ما أمر به فأن عمله امارة الى ما يئول اليه أمره غالباً .

وان كان بعضهم قد يختم له بغير ذلك لما فى حديث ابن مسعود وغيره لكن لا اطلاع له على ذلك فعليه أن يبذل جهده ويجاهد نفسنه فى عمل الطاعة ولا يترك وكولا الى ما يئول اليه أمره فيلام على ترك المامور ويستحق العقوبة انتهى .

وقد ترجم ابن حبان بحديث الباب ( ما يجب على المر، من التشمر في الطاعات وأن جرى قبلها ما يكره الله من المحظورات , النج .

جر : ما كان كفر الا كان مفتاحه تكذيبا بالقدر ) قال ابن حجر : والقدر بفتح القاف والمهملة . قال الله تعالى :  $(13 - 10)^2$  والقدر بفتح القاف والمهملة . قال الله تعالى :  $(13 - 10)^2$  والقدر بفتح القاف والمهملة .

قال الراغب : القدر بوصفه دل على القدرة وعلى المقدور الكائن بالعلـــم ، ويتضمن الارادة عقلا والقول نقلا .

<sup>(4</sup>م) سورة القمر ، الآية : 49 .

اقول والله اعلم : يعنى قوله تعالى : د إِنَّمَا قَوْلُنَا لِكُنَّ إِذَا أَرَدْنَاهُ أَنْ نَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ، (5) .

وفيه أن المزاد بقوله : ( كُنُّ ) سرعة التكوين لا أنه يخاطبه بذلك لان مخاطبة المعدوم محال , والله أعلم .

قال : وحاصله وجود شيء في وقت وعلى حال يوافق العلم والارادة والقول . وقدر الله الشيء بالتشديد قضاه ويجوز بالتخفيف .

وقال ابن القطاع قدر الله الشيء جعله بقدر والرزق صنعه وعلى الشيء ملكه الى أن قال .

وقال الكرماني: المراد بالقدر حكم الله , وقالوا اى العلماء: القضاء هو الحكم الكلي الاجمالي في الازل , والقدر جزئيات ذلك الحكم وتفاصيله .

وقال المظفر بن السمعانى : سبيل معرفة هذا الباب التوقيف مسن الكتاب والسنة دون محض القياس والعقل فمن عدل عن التوقيف فيه ضل وتاه فى بعر الحيرة ولم يبلغ شفاء النفس ولا ما يطبئن به القلب لان القدر سر من اسرار الله تعالى اختص العليم الخبير به وضرب دونه الاستار وحجبه عن عقسول الخلق ومعارفهم لما علمه من الحكمة فلم يعلمه نبىء مرسل ولا ملك مقرب.

وقيل أن سر القدر ينكشف لهم أذا دخلوا الجنة ولا ينكشف قبل دخولها, أهـ.

وقد آخرج الطبرانى بسند صحيح من حديث ابن مسمود رفعه ( اذا ذكر القدر فامسكوا ) وآخرج مسلم من طريق طاوس , آدركنا ناسا من أصحباب رسول الله صلى الله عليه وسلم يقولون  $( \hat{\mathcal{D}}_{L}^{\dagger} \hat{\mathcal{D}}_{L}^{\dagger} \hat{\mathcal{D}}_{L}^{\dagger} \hat{\mathcal{D}}_{L}^{\dagger} )$  .

وسمعت عبد الله بن عمر يقول: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (كُلُّ شَيْءٍ بِقَدَرٍ حَتَّى الْمَجْزَ وَالْكَيْسَ) قال: قلت والكيس بفتح الكاف ضد العجز ومعناه الحذق في الامور ويتناول أمور الدنيا والآخرة.

ومعناه أن كل شي، لا يقع في الوجود الا وقد سبق ب علم الله ومشيئته , وانما جعلهما في الحديث غاية لذلك للاشارة الى أن أفعالنا وأن كانت معلومة لنا ومرادة منا فلا تقم مم ذلك منا الا بمشيئة الله .

<sup>(5)</sup> سورة النعل ، الآية : 40 •

وهذا الذى ذكره طاوس مرفوعا وموقوفا مطابق لقول عمالى : ﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ كَلَّمُنَّاهُ بِقَدَرٍ ، (6) فان هذه الآية نص فى أن الله تعالى خالق كل شى، ومقدره ، وهو أخص من قوله تصالى : ﴿ خَالِكُ كُلِّلَ شَيْءٍ ، وقوله : ﴿ وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ » (7) .

واشتهر على السنة السلف والخلف أن هذه الآية نزلت فى القدرية وأخرج مسلم من حديث أبى هريرة (جاء مشركو قريش يخاصمون النبىء ضلى الله عليه وسلم فى القدر فنزلت الخ) فذكر أن الايمان بالقدر من أركان الايمان .

أقول : وهو كذلك كما يــدل عليه سؤال جبريل المتقدم . وتقدم بيان مقالــة القدرية وكيفية الرد عليهم .

وذلك انهم يُسْأَلُونَ عن العلم فان أقروا به أقروا بالقدر، لكن كفى فى الــــرد عليهم نصوص القرآن .

قال ابن حجر ﴿ ومذهب السلف قاطبة ان الامور كلها بتقدير اللـــه تعـــالى , قال تعالى : ﴿ وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا عِنْدَنَا خَزَائِنُهُ وَمَا نُنَزِّلُهُ إِلَّا بِقَدَرٍ مَعْلُومٍ ۗ ﴿ 8﴾ .

وقال في محل آخر في معنى قوله تعالى : « وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ قَدَراً مَقْدُوراً » (9) أي حكما مقطوعا به والمراد بالامر واحد الامور المقدرة .

ويعتمل أن يكون واحدا لاوامر لان الكل موجود بكن .

وفى كونه موجودا بكــن تأمل . لان المراد به سرعة التكوين من غير مخاطبة بقوله: (كن) يستلزم بقوله: (كن) يستلزم تحصيل العاصل ومو محال أيضا ، والله أعلم .

به وان ماتوا مرضوا فلا تعودوهم وان ماتوا فلا تعودوهم وان ماتوا فلا تصلوا عليهم) لغظه في الجامع ( وَإِنْ مَاتُوا فَلَا تَشُهَدُوهُمْ) ولعل المراد التغليط والا فالصلاة واجبة على الموتى المقرين بالله ورسوله والدليل على أنهم ليسوا بمشركين اضافتهم الى عذه الامة .

<sup>(6)</sup> سورة القمر ، الآية : 49 .

<sup>(7)</sup> سورة الصافات ، الآية : 96 .

<sup>(8)</sup> سورة العجر ، الآية : 21 ه

<sup>(9)</sup> سورة الاحزاب ، الآية : 38 .

قال العلقبى: وقال الخطابى: انها جعلهم مجوساً لمضاهات مذهبهم مذهب المجوس فى قولهم بالاصلين وهما النور والظلمة , يزعمون أن الخير من أفعال النور والشر من أفعال الظلمة فصاروا ثنوية .

وكذلك القدرية يضيفون الخير الى الله والشر الى غيره . والله تعالى خالق الامرين معا انتهلى . وزاد في النهاية (لا يكون شيء منهما الا بعشبيئته . فهما مضافان اليه خلقا والى الفاعلن لهما عملا واكتسابا) .

أقول : وقوله : (وكذلك القدرية يضيفون الخير الى الله والشر الى غيره) هذا مذهب لبعض القدرية لا كلهم وهم الذين نصب ابن النظر رحمه الله معهم الجدال .

وبعضهم يضيفون أفعال العباد كلها اليه ويقولون الانسان يخلق أفعاله مطلقا خيرا كان أو شرا . وهم المشهورون عند أهل المغرب ولم ينصبوا الجدال الا معهم فيما اطلعت عليه .

ويلزمهم أيضا القول بالهين أثنين لان الانسان يصير اله فعله حيث كان خالقا له . والله أعلم .

وقد تقدم الكلام على القدر مرارا في أول الكتاب وغيره . والذي عليه المسلمون ومن وافقهم : أن الفعل المعتار للعبد له جهتان جهة خلق تضاف الى الله . وجهة كسب تضاف الى العبد وعليها جرى الشواب والعقاب والمدح والذم والاحسان والاساءة والمعاعة والمعصية الى غير ذلك كما هو معلوم .

وقد تقدم معنى الكسب فى كلام الشيخ أبى القاسم البرادى رحمه الله , فليراجع وقريب منه كلام القوم حيث قالوا : انه عبارة عن مقارنة القدرة الحادثة للفعل , والله علم .

 $\frac{799}{100}$  (خرج النبىء صلى الله عليه وسلم يوما وبيده صحيفة ... الغ) لفظ الحديث فى شرح العقيدة لعمنا داوود رحمه الله مخالف للفظ هذا الحديث فى كثير من الفاظه كما هو معلوم , ونبه عليه ابن حجر فى الحديث الآتى فى النطفة اذا وقعت فى الرحم حيث قال بعد كلام يتعلق بما سبق من السعادة والشقاوة ما نصه : ولاحمد والنسانى والترمذى من حديث عبد الله ابن عمر : (خَرَجَ عَلَيْنَا

رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَفِي يَدِهِ كِتَابَانِ ... الحديث) وفيه (هَذَا الْكِتَابُ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ فِيهِ أَسْمَاءُ أَهْلِ الْجَنَّةِ وَأَسْمَاءُ آبَائِهِمْ وَأَسْمَاءُ قَبَائِلِهِمْ ... الخ) وأما رواية المصنف رحمه الله فلم أطلع عليها لغيره والحافظ حجة . والله أعلم .

800 \_ قوله : (أول ما خلق الله القلم) لفظ الحديث في شرح العقيدة أيضا (أَوَّلُ مَا خَلَقَ اللَّهُ الْمَرْشُ وَالْمَاءُ وَالْقَلَمُ) فان ثبت يكون هذا مبينا للمتقدم منها .

ومثل رواية الصنف رواية صاحب القناطر رحمه الله حيث قال وفى الحديث (أَوُّلُ مَا خَلَقَ اللَّهُ الْقَلَمُ فَقَالَ لَهُ أَكُتُبُ فقال : يا رب وما اكتب ؟ فقال أَكْتُبُ عِلْبِى فِي خَلْقِى فجرى القلم بما هو كائن الى يوم القيامة) وزاد حديثا آخر من الاحاديث القدمية لفظه (قَالَ اللَّهُ : أَنَا اللَّهُ الذِي لا إِللَهَ إِلاَّ أَنَا خَلَقْتُ الْخَيْرِ وَقَدَّرُتُهُمَّ عَلَى يَدَيْهِ . وَوَيْلٌ لِمَنْ خَلَقْتُهُ لِلْخَيْرِ وَقَدَّرُتُهُ عَلَى يَدَيْهِ . وَوَيْلٌ لِمَنْ خَلَقْتُهُ لِلشَّيْرِ وَقَدَّرُتُهُ عَلَى يَدَيْهِ . وَوَيْلٌ لِمَنْ خَلَقْتُهُ لِلشَيْرِ وَقَدَّرُتُهُ عَلَى يَدَيْهِ . وَوَيْلٌ لِمَنْ خَلَقْتُهُ لِلْعَلْمِ وَالْآدَادِيث والآثار .

قولیه: (وما أكتب قال أكتب القدر) الرواية فی القناطر (أُكتُبُ عِلْمِی فِی خُلْقِی) كما تقدم ولعل المراد به ما علم أنه يصدر منهم . وتقدم عن ابن حجر أنه قال فی قوله تمالی : دوكان أمر الله قدرا مقدورا ، ای حكما مقطوعا به .

وقال ابن وصاف فى الآية اي فعلا مفعولا وتقدم فى الفرق بين القضاء والقدر أن العلماء قالوا: القضاء هو الحكم الكلى الاجمالى فى الازل والقدر جزئيات ذلك الحكم وتفاصيله .

وقال الشيخ ذكريا الانصارى فى شرح الطوالع فى الفرق بينهما (القضاء ايجاد جميع الكائنات اجمالا فى اللوح المحفوظ او فى علمه تصالى . والقسد ايجادها تفصيلا فى المواد الخارجية واحدا بعد آخر) قال تعسالى : « وَإِنَّ مِنْ شَيْءٍ إِلاَّ عِنْدَنَا خَزَائِنُهُ وَمَا نُنزِّلُهُ إِلاَّ مِقْدُمٍ ، (10) .

وقال في التلويع : القضاء هو الحكم من اللــه تعالى والاس أولا . والقدر هو التقدير بالاظهار والايجاد .

وفى كلام الحكماء: القضاء عبارة عن وجود المخلوقات فى الكتاب المبين واللوح المحفوظ مجتمعة مجملة على سبيل الابداع والقدر عبارة عن وجودها مفصلة منزلة فى الاعيان بعد حصول الشرائط كما قال عز وجل: « وَإِنَّ مَنَّ شَيْءٍ إِلاَّ عِنْدَنَا خَزَائِنُهُ

<sup>(10)</sup> سورة العجر : الآية : 21 •

(4) وَمَا نُنَزِّلُهُ إِلاَّ بِقَدَرٍ مَعْلُومٍ ، وقريب منه ما يقال (القضاء ما في العلم ، والقدر ما في الارادة) ويقال : أن اللّب تعسل أذا أراد شبيئًا قالٍ له كن، فهناك شبيئان الارادة والقول قدر .

قوله: (فجرى بها هو كائن الى يوم القيامة) هذا يدل على أن القدر اسم لما يوجد فى الخارج من العالم وما جرى عليه لان هذا هو الذى جرى به القلم الى يوم القيامة . والله أعلم .

وقال فى السؤالات والقدر معناه انتهاء الامور الى أوقاتها وارتجاعها الى مقدورها والقدر يتصرف على ثمانية يخرج على الخلق قال الله عز وجل : • وَاللَّهِ وَلَا لَهُ مَا يَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَ

801 \_ قوله : (اذا وقعت النطفة في رحم ... النج) لفظه في البخاري مغايسر لهذا وذكر فيه روايتين :

احداهما : لفظها في بعض الروايات (حدثنا رسول الله صلى الله عليه وسلم وحو الصادق المصدق قال : ( إِنَّ أَحَدَكُمْ يُجْمَعُ خَلْقُهُ فِي بَطْنِ أَيْهِ اَرْبَعِينَ يَوْماً ثُمَّ يَكُونُ مُضْفَةً مِثْلَ دَلِكَ ثُمَّ يَبُعَثُ اللّـهُ مَلَكًا فَيَنْفُخُ فِيهِ الرُّوحَ وَيُوْمَرُ بِأَدْبَمِ كَلِيَاتٍ يَكْتُبُ رِزْقَهُ وَاجَلَهُ وَعَمَلَهُ وَضَعِيٍّ أَوْ سَمِيدٌ . فَوَاللّهِ إِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِمَعْلِ أَهْلِ النَّارِ حَتَى يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلَّا فِرَاعٌ فَيَشْبِقُ عَلَيهِ الْكِتَابُ فَيَعْمَلُ بِعَمْلُ عَمْلُ الْجَنَّةِ حَتَى يَكُونَ الْجَدَكُمْ يَعْمَلُ عَمَلُ الْمَلِ الْجَنَّةِ حَتَى يَكُونَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلَّا فِرَاعٌ فَيَشْبِقُ عَلَيهِ الْكِتَابُ فَيَعْمَلُ عِمْلُ المَّالِ النَّارِ فَيَدُخُلُهَا ) . وَإِنَّ اَحَدَكُمْ يَعْمَلُ عَمَلَ الْمَلِ الْجَنَّةِ حَتَى يَكُونَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُمْ الْمَلِ النَّارِ فَيَدُخُلُهُا ) .

والثانية : لفظها عن انس بن مالك عن النبى، صلى الله عليه وسلم قال : (وَ كُّلَ اللَّهُ بِالرَّحِمِ مَلكًا فَيَقُولُ : أَيْ رَتِ نُطْفَةً اي عَلَقَةً اي رَتِ مُضْفَةً فَإِذَا أَرَادَ اللَّـهُ أَنْ

 <sup>(1)</sup> سورة العجر ، الآية : 21 •

َ يَقْضِى خَلَقَهَا قال : يَا رَبِّ ذَكَرٌ آمَ أَنْثَى ؟ أَشَيَعِيٌّ أَمُّ سَمِيدٌٌ ؟ فَمَا الرِّزْقُ ؟ فَمَا الأَجُلُ ؟ فَيُكْتَبُ كَذَلِكَ فِي بَطْن أَوْمِى .

وكتب الشارح على الحديث الاول شيئا كثيرا منه ما كتبه الغاكهاني في شرح الاربين النووية على قوله: ( يجمع خلقه في بَطْن أمه اربَعينَ يوماً ) حيث قال: قال الشيخ أبو العباس القرطبي في منهمه والله أعلم: أن المني يقع في الرحم حين انزعاجه بالقرة الشهوانية الدافعة متفرقا فيجمعه الله تعالى في محل الولادة من الرحم في المدة وقد جاء في بعض الحديث عن ابن سمعود رضي الله عنه تفسير ( يجمع في بطن أمه ) أن النطفة أذا وقبت في الرحم فاراد الله تعالى أن يخلق منها بشرا طارت في بشرة المرأة تحت كل ظفر وشعر ثم مكثت فيه أربعين ليخلق منها بشرا طارح فذلك جمها وذلك وقت كونها علقة والعلق الدم) الخ قال ابن حجر: في ( يجمع ) . أي يضم ويحفظ خلقه أي مادة خلقه وهو الماء الذي يخلق منه . الخ . يعني أنه على حذف مضاف .

قال الفاكهاني : والمضغة قدر ما يعضغه الماضغ من لحم أو غيره .

وقوله : ( ثم يرسل الله الملك فينفغ فيه الروح ) يعنى الملك الموكل بالرحم كما قال في حديث أنس رضي الله عنه : (أنَّ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ قَدْ وَكُلِّ بِالرَّحِمِ مَلكاً) .

وظاهر هذا السياق أن الملك عند مجيئه ينفخ الروح فى المضغة وليس الامر كذلك بل أنما ينفخ فيها بعد أن تشكل تلك المضغة بشكل أبن آدم وتصور بصورته كما قال تعالى : « فَخَلَقْنَا الْفُشْغَةَ عِظَامًا فَكَسَوْنَا الْبِظَامَ لَحْماً ، (11) قال تعالى فى الآية الاخرى : « مِنْ مُضْغَةٍ مُخَلَقَةٍ وَغَيْرٍ مُخَلَقَةٍ ، (12) فالمخلقة المصورة وغير مخلقة السقط قاله أبو العالية وغره .

وهذا التخليق والتصوير يكون في مدة أربعين يوما وحينئد تنفخ فيه الروح وهو المعنى بقوله : « ثُمُّ أَنْشُأْناهُ خَلْقاً آخَرَ ، في قول الكلبي والحسن من المفسرين

<sup>(11)</sup> سورة المؤمنون ، الآية : 14 •

<sup>(12)</sup> سورة العج ، من الآية : 5 ،

بالشاهدة ؟ وعليه يعول فيما يحتاج اليه من الاحكام والاستلحاق عند التنازع ووجوب النفقات على حمل المطلقات وذلك لتيقنه بحركة الجنين في الجوف .

ونفخ الملك فى الصورة سبب يخلق الله عنده فيها الروح والحياة لان النفخ المتعارف انما هو اخراج ربح من النافخ يتصل بالمنفوخ فيه ولا يلزم منه عقلا ولا عادة فى حقنا تأثير فى المنفوخ وان قدر حدوث شى، عند ذلك النفخ فذلك باحداث الله تعالى لا بالنفخ وغاية النفخ أن يكون معديا عاديا (1) لا موجبا عقليا .

وكذلك القول في الاسباب المعتادة فتأمل هذا الاصل وتمسك به ففيه النجاة من مذاهب الضلال وغيرهم .

قوله: ( امر الله ملك الارحام أن أكتب ) الغ . ظاهر هذه الرواية أن الكتابة تصدر من الملك عليه السلام عقب وقوع النطفة في الرحم من غير تراخ . والمصرح به في كتب القوم على المشهور أن الكتابة أنما يؤمر بها الملك وتقع بعد كونه مضغة كما وقع به التصريح في الحديثين المتقدمين وهو المناسب لكتابة السعادة والشقاء والاجل والرزق وغير ذلك اللهم الا أن يقال على تقدير ثبوت ما ذكروه المراد أنه يؤمر أذا وقعت النطفة في الرحم بالكتابة أذا صارت مضغة مخلقة .

أو يقال المعنى اذا وقمت النطفة ومبارت مضغة أمر الله . الغ .

أو يقال المراد بالنطفة المضفة وسميت بذلك باعتبار ما كان على حد ووَابْتَلُوا الْيَتَامَى، والقرينة على ذلك أن الكتابة أنما هي للمضفة المخلقة , والله أعلم .

وظاهره أيضا أنه يكتب ذلك من غير سؤال عنه مرة ثانية ، وذكروا أنه ليس كذلك .

قال الفاكهاني . وقوله : ( ويؤمر باربع كلمات يكتب رزقه وأجله وعمله وشقى أو سعيد ) ظاهر هذا اللفظ أن الملك يؤمر بكتابة هذه الاربعة ابتداء وليس كذلك بل انما يؤمر بذلك بعد أن يسأل عن ذلك فيقول يا رب ما الرزق ؟ ما الاجل ؟ ما العمل ؟ وهل شقى أو سعيد ؟ كما تضمنته الاحاديث المذكورة مع هذا الحديث في الصحيح . إلى أن قال .

<sup>(1)</sup> في بعض النسخ عادة •

فى لفظ حديث منها : ﴿ إِنَّ النَّطْفَةَ إِذَا اسْتَقَرَّتُ فِى الرَّحِمِ اَخَذَهَا مَلَكٌ بِكَفِّ وِ فقال : أَي رَبِّ أَذَكِّ اَمُ اُنْثَى ؟ شَقِيٍّ اَمُ سَعِيدٌ ؟ مَا الْأَجَلُ ؟ مَا الْأَثُورُ ؟ بِأَيِّ اَرْضِ تَمُوّتُ ؟ فيقال له : إِنْطَلَقُ إِلَى اَمُ الْكِتَابِ فَإِنَّكَ تَجِدُ قَصَّةَ هَذِهِ النَّطُفَةِ فَيَنْطَلِقَ فَيَجِدُ قَصَّتَهَا فِي اَمْ الْكِتَابِ تَخْلَقُ فَتَأْكُلُ أَزُرَاقَهَا وَتَطَلُّ أَثْرَمًا فَإِذَا جَاءَ اجَلُهَا فَيُضَتْ وَدُفِتَتْ فِي الْكَانِ الذِي قُدِّرَ لَهَا .

وزاد فى بعض رواية حديث ابن مسعود رضى الله عنه : ﴿ أَنَّ الْمُلَكَ يَقُـــولُ : يَا رَبِّ مُخَلَّقَةٌ أَوْ غَيْرَ مُخَلَّقَةٍ فان كانتُ غيرَ مُخَلَّقَةٍ قَذَفَتُهَا الْأَرْحَامُ دَمَّا وانْ قِيلَ مُخَلَّقَةٌ قال : يَا رَبِّ أَذَكُرٌ أَمْ أَنْثَى ؟ وذكر ما تقدم .

فقوله: ( ان النطفة اذا استقرت ) يعنى بهذا الاستقرار صيرورة النطفة علمة ومضفة لان النطفة قبل ذلك غير مجمعة \_ كما تقدم \_ فاذا اجتمعت وصارت ماء واحدا علقة أو مضفة أمكن حينئذ أن تؤخذ بالكف وسماها نطفة في حال كونها علقة أو مضغة بأسم مبدئها . والله أعلم . الخ .

ثم قال : بعد كلام طويل وحاصله أن بعث الملك المذكور في هذا الحديث انفا هو بعد الاربعين الثالثة التي هي مدة التصوير كما دل على ذلك ما قدمناه قبل هذا . وسمى المضغة نطغة بمبدئها ألا ترى الى قوله \_ يعنمى وجلدها وعظامها فعطف بالفاه المرتبة . وهذا لا يكون حتى تصل النطغة الى حال نهاية المضغة كما دل عليه ما تقدم .

وبهذا تتفق الروايات ويزول الاضطراب المتوهم فيها . والله أعلم .

ونسبة الخلق والتصوير الى الملك نسبة مجازية لا حقيقة وانما صدر عنه فعل ما كان فى المضغة عند التصوير والتشكيل بقدرة الله تعالى وخلقه واختراعه. الا ترى أن الله تعالى قد أضاف اليه الخلقة العقيقية وقطع سبب جميع المخلق فقال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ خُلَقْنَاكُمْ ثُمَّ صَوَّرُنَاكُمْ ، وقال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ خُلَقْنَا الْإِنْسَانَ فَعَلَا إِنْ سَلَالَةٍ مِنْ طِينٍ ثُمْ جَعَلْنَاهُ نُطْنَةً فِى قُرَارٍ مَكِينٍ ثُمْ خَلَقْنَا النَّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا الْمُلَقَةَ مَنَاقًا لَهُ اللَّمَاقَةَ فَخَلَقْنَا النَّطْفَةَ فَخَلَقْنَا النَّطْفَة فَخَلَقْنَا النَّطْفَة فَخَلَقْنَا النَّطْفَة فَخَلَقْنَا اللَّمَافَة اللَّهُ فَخَلَقْنَا النَّطْفَة عَلَقَةً فَخَلَقْنَا الْمُنْفَة فَخَلَقْنَا الْمُنْفَة فَخَلَقْنَا الْمُنْفَقة فَنَا النَّعْلَة اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ الْمُنْفَة الْمُنْفَقة فَلَقَانَا النَّعْلَة اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَقَةُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْفَالِهُ الْمُنْفَالِهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْفَا اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللْمُنْفَا اللَّ

<sup>(13)</sup> سورة المؤمنون ، الآية : 14 •

وقال : « يَا أَيْهَا النَّاسُ إِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبِ مِنَ الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ تُركبِ ثُمَّ مِنْ نُطُفَةٍ ، الآية (14) . وقال تعالى : « وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُوَرَكُ مَ وَإِلَيْهِ ، الْمَصِيرُ » )15) وغير ذلك من الآيات .

هذا مع ما دلت عليه قاطعات البراهين من أنه لا خالق لشي، من المخلوقات الا رب العالمين الخ .

ثم قال : قال القاضى عياض وغيره : والمراد بارسال الملك في هذه الاشياء المره بها والتصرف فيها بهذه الافعال والا فقد صرح في الحديث بأنه موكل بالرحم. وأنه يقول : يا رب نطفة ؟ يا رب علقة ؟ إلى أن قال .

ثم المراد بجميع ما ذكر من الرزق والاجل والشقاء والسمادة والعمل والذكورة والانوثة أنه يظهر ذلك للملك ويأمره بانفاذه وكتابته والا فقضاء الله سابق على ذلك . وعلمه وارادته فكل ذلك موجود في الازل .

وذكر أيضًا أحاديث تدل على أن الكتابة تقع عقب الاربعين الاولى وتنوعوا في الجواب عن ذلك مما يطول ذكره .

قال ابن حجر : بعد كلام طويل وجمع بعضهم بأن الكتابة تقع مرتبي فالكتابة الاولى في السماء والثانية في بطن المراة .

ويحتمل أن يكون أحدهما في صحيفة والاخرى على جبين المولود .

وقيل : يختلف باختلاف الاجنة فبعضها كذا وبعضها كذا والاول أولى .

قوله: (أكتب سعيدا أو شقيا وأكتب أثره وعمله وأجله ورزقه) قال ابن حجر: والمراد أنه يكتب لكل واحد أما السعادة وأما الشقاوة. ولا يكتبهما لواحد مما للى أن قال: والمراد بكتابة الرزق تقديره قليلا أو كثيراً. وصفته حلالا أو حراماً. وبالاجل هو طويل أو قصير. وبالعمل هو صالح أو فاسد. إلى أن قال في رواية: ﴿ ثُمُّ يُكْتُبُ شَقِيٍ أَوْ سَعِيدٌ أنَّ الْمُلَكَ يَكُتُبُ إِحْدَى الْكُلِمَتَيْنِ كان يكتب مثلا أجل هذا الجنين كذا. ورزقه كذا وعمله كذا وهو شقي باعتبار ما يختم له أو سعيد باعتبار ما يختم له كما دل علمه بقة الغم ) .

<sup>(14)</sup> سورة العج ، الآية : 5 •

<sup>(15)</sup> سورة التفاين ، الآية : 3 •

وأما صفة الكتابة فظاهر الحديث انها الكتابة المعهودة في صحيفة , ووقع ذلك صريحا في رواية مسلم , الى أن قال : ثُمَّ تُعُونَى الصَّحِيفَةُ فَلَا يُزَادُ فِيهَا وَلَا يُنْفَصُ .

وكتب الفاكهاني قوله: ( ان أحدكم ليعمل بعمل أهل الجنة حتى لا يكون بينهاوبينه الا ذراع فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل النار . فيدخلها والكتاب هنا يحتمل أن يكون بعمني المكتوب وكلاهما صحيح في المعنى . قال القاضي عياض والمراد بهذا الحديث أن هذا قد يقم في نادر من الناس لا أنه غالب فيهم . ثم أن من لطف الله تعالى وسعة رحمته أن انقلاب الناس من الشر الى الخير كثير . وأما الانقلاب من الخير الى الشر ففي غاية الندور ، ونهاية القلة . وهو نعو قوله تعسالى : د إِنَّ رَحْمَتِي سَبَقَتْ غَضَبِي ، وَغَلَبَتُ غَضَبِي ، وَنها النال النال المعلق على هذا القول . ويدخل في هذا من انقلب الى عمل أهل النار معسة .

<u>802 \_ قوله</u>: ( لما خلق الله آدم اخرج من ظهره ذريته كالذر فاخذ مواثيقهم النغ) ظاهره أن اخراج الذرية من ظهره وأخذ الميثاق عليهم ابتداء حين كان فى الجنة وسيأتى فى كلام البغوى الخلاف فى موضع أخذ الميثاق مع الاتفاق على انه بعد ما أخرج من الجنة .

وهذا الحديث يشير الى قوله تعالى : « وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِى آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ 
ذُرِّيَّتِهِمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنْفُيهِمْ » (16) قال البنوى : فى هذه الآية بعد ذكر الاسناد 
أن عمر بن الخطاب رضى الله عنه سئل عن هذه الآية « وَاذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِى آدَمَ 
مِنْ ظُهُورِهِمْ ذُرِيَّتِهِمْ ... الآية » قال عمر بن الخطاب رضى الله عنه سمعت رسول 
الله صلى الله عليه وسلم يُسال عنها فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : إِنَّ 
الله خَلَقَ آدَمَ ثُمَّ مُسَحَ ظَهْرَهُ بِيَهِينِهِ فَأَخْرَجَ مِنْهُ ذُرِيَّةٌ فَقَالَ خَلَقْتُ هَوْلَاءِ لِلْجَنَّةِ 
وَبِعَمْلِ أَهْلِ الْجَنَّةِ يَعْمَلُونَ . فقال رجل : ففيمَ العملُ يا رسول الله ؟ فقال رسول 
وَبِعَمْلِ أَهْلِ الْجَنَّةِ يَعْمَلُونَ . فقال رجل : ففيمَ العملُ يا رسول الله ؟ فقال رسول

<sup>(16)</sup> سورة الاعراف ، الآية : 172 •

الله صلى الله عليه وسلم : (إذا خُلِقَ النّبُدُ لِلْجَنّةِ اسْتَمْعَلَةً بِمَعَلِ الْجَنّةِ الْجَنّةِ الْجَنّةِ الْجَنّةِ الْبَعْنَةِ الْمُبْدُ لِلْجَنّةِ الْجَنّةِ الْجَنّةِ وَإِذَا خُلِقَ النّبُدُ لِلنّادِ اسْتَعْمَلَهُ بِمَعَلِ اَهُلِ النّادِ) الى ان قال : قال مقاتل من اهل التفسير : (إنَّ اللّه مَسَحَ صَفْحَةً ظَهْرِ الْمَنْ النّهُ مَن فَحَةً ظَهْرِ اللّه مَسَحَ صَفْحَةً ظَهْرِهِ النّهُ مَن فَا النّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللللّهُ الللّهُ الللّ

وقال أهل التفسير : أن أهل السعادة أقروا طوعاً وأهل الشقاوة قالوه تقية وكرها وذلك معنى قوله : ووَلَهُ أَسُلُمَ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ وَالْاَرُضِ طُوْعًا وَكَرْهَا، (18) واختلفوا في موضع الميثاق . وقال ابن عباس ببطن نعمان . وأداد الى جنب عرفة.

وروى عنه أيضًا أنه بدهنا، من أرض الهند وهو الموضع الذي هبط آدم عليه.

وقال السدى : اخرج الله آدم من الجنة ولم يهبطه من السماء ثم مسح ظهره فاخرج ذريته .

وروى أن الله أخرجهم جميعاً وصورهم وجعل لهم عقولا يعلمون بها والسنة ينطقون بها ـ الى أن قال ـ وقال : « أَلَسْتُ بِرَبِكُمْ » قال الزجاج : يعتمل يكون الله تعالى جعل لامثال الذر فهيما كما قال : « قَالَتْ نَمْلَةٌ يَا أَيْهَا النَّمُّلُ أَدْخُلُّوا مَسَاكِنَكُمْ » (19) .

وروي أن الله قال لهم جميعا : اِعْلَمُوا أَنَّهُ لَا إِلَهُ غَيِّرِى وَأَنَا رَبُّكُمْ لَا رَبُّ لَكُمْمُ غَيِّرِى فَلَا تُشْرِكُوا بِى شَيْئًا فِإِنِي سَأَنْتَقِمَ مِنَنْ أَشْرَكَ بِى وَلَمْ يُؤْمِنْ بِى . وَإِنِي مُرْسِلُ

وقال الكلم : بنن مكة والطائف .

<sup>(17)</sup> سورة الاعراف ، الآية : 102 •

<sup>(18)</sup> سورة أل عمران ، الآية : 83 •

<sup>(19)</sup> سورة النمل ، الآية : 18 •

قيل: ان الله تعالى أخرج ذرية آدم بعضهم من ظهور بعض على نحو ما يتولد الابناء من الآباء فى الترتيب فاستغنى عن ذكر ظهر آدم لما علم أنهم كلهم بنوه وأخرجوا من ظهره .

قوله عز وجل : ﴿ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنْفُسِهِمْ ٱلنَّسْتُ بَرَّبِكُمْ ؟ قَالُوا : بَلَى ، اي شهد بمضهم على بمض قوله شَهِدْنَا أَنْ تَقُولُوا قرأ أبو عَمران ﴿ يَقُولُوا باليا، وقــــرا الآخرون بالتاء فيهما ﴾ .

واختلفوا فی قوله : ( شَهِدْنَا ) قال السدى : هو خبر من الله عز وجل عـــن نفسه وملائكته انهم شهدوا على اقرار بنى آدم .

وقال بعضهم هو خبر عن قول بنى آدم حين أشهد الله بعضهم عــــــلى بعض قالوا: بَلَى شَهْدُنَا .

وقال الكلبى : ذلك من قول الملائكة وفيه حذف تقديره لما قالت الذريـة بلى قال الله للملائكة : اشْهَدُوا . قالوا : شَهِدُنَا . فقوله : (أَنْ يَقُولُوا) بمعنى (وَأَشْهَدُهُمْ عَلَى أَنْفُيسِهِمْ أَنْ يَقُولُوا ) اي لئلا يقولوا .

ومن قرأ بالتا، فتقدير الكلام أخاطبكم أَلَسْتُ بِرَبِكُمْ لئلا تقولوا يوم القيامة ( إِنَّا كُنَا عَنْ مَذَا غَافِلِينَ ) عن هذا الميثاق والاقرار . فان قيل فكيف تلزم الحجة واحدا لا يذكر ذلك الميثاق ؟ قيل : قد أوضع الله الدليل على وحدانيته وصدق رسوله فيما أخبروا فمن أنكر كان معاندا ناقضا للعهود . لزمته الحجة ، ونسيأنهم وعدم حفظهم لا يسقط الاحتجاج بعد أخبار المخبر الصادق صاحب المعجزة .

قوله عز وجل : « أَوْ تَقُولُوا إِنَّمَا أَشْرَكَ آبَاؤُنَا مِنْ قَبُلُ وَكُنَّا ذُرِّيَّةَ مِنْ بَعْدِهِمْ ، اي كنا تبعا لهم فاقتدينا بهم فتجعلوا هذا عدرا لأنفسكم وتقولوا ، أَفَتُهْلِكُنَا بِمَا فَمَلَ الْبُطِلُونَ ، افتعذبنا بجناية آبائنا المبطلين فلا يمكنكم أن تحتجوا بمثل هذا الكلام بعد تذكير الله تعالى باخذ الميثاق . النح .

وانما سقت هذا الكلام مع طوله لتملقه بأخذ الميثاق على بنى آدم وانقطاع عذرهم بالنظر اليه . والله يفعل فى ملكه ما يشاء . وَلَا يُسْأَلُ عَمَّا يَفْمَلُ وَهُ مَا يُسْأَلُ مَا يُشَالُ عَمَّا يَفْمَلُ وَهُ مَا يُسْأَلُونَ . ولا حول ولا قوة الا بالله العلى العظيم .

وذكر صاحب الوضع رحمه الله في مناسك الحج أن اقرار بني آدم عند أخذ الميثاق أودع عند الحجر الاسود فانه قال بعد كلام يتعلق بتقبيله فقال عسر : يا أبا الحسن وما تأويله من كتاب الله فقال : قول الله تعالى : « وَإِذْ آخَذُ رَبُّكَ مِنْ الله وَمَا يَتِي آدَمُ مِنْ ظُهُورِهِمْ ذُرِيَّتُهِمْ ، الآية ، فلما أقروا بالعبودية كتب اقرارهم في رق فالقمه هذا الحجر فهو أمين الله في هذا المكان يشهد لمن وفاه يوم القيامة .

قوله : ( فأبت طائفة وأجابت طائفة , النج ) ظاهره أنهم فعلوا ذلك أبتداء وأنهم انقسموا قسمين فقط والذى أحفظه أنهم انقسموا أولا الى أربعة أقسام ورجعوا بآخرة الامر الى قسمين .

وذلك أنهم حين أمروا بالسجود سجدت طائفة فاستمرت على السجود وهم المؤمنون من أول الامر الى آخره . وأبت طائفة فاستمرت على الاباء وهم الكافرون من أول الامر . الخ . ثم نظرت طائفة من الذين سجدوا الى الذين لم يسجدوا فقالوا : ما بال مؤلاء لم يسجدوا ونحن سجدنا ؟ فرجعوا عن السجود ففعلوا مثلهم وهم الذين آمنوا أولا ثم كفروا وماتوا على كفرهم . ثم نظرت طائفة من الذين لم يسجدوا الى الذين سجدوا فقالوا : ما بال هؤلاء سجدوا ونحن لم نسجد ؟ فسجدوا واستمروا على السجود وهم الذين كفروا أولا ثم تابوا وماتوا على الايمان . جعلنا الله ممن ختم لهم بالسعادة آمين (20) .

<sup>(20)</sup> من الافضل ان نكتفى فى الموضوع بما ذكرته الآية ، وجاء فى العديث مما اطلعنا الله عليه من الغيب ، ونمسك عما سوى ذلك من الامور الفيبية ، والاغراق فى ايراد التفاصيل والاحتمالات مما يشتت الاذهان ويبعدها عما سيقت الآية لاجله من الاتعاظ والذكرى بله اذا جاء ذلك عن طريق من اتهم فى رواياته واخباره كالسنى والكلبى واضرابهما أدو مصععه -

قوله: ( فهذه الروايات تدل على أن الله خلق فعل العبد وأن العبد لم يفعله دون الله أذ قدره وعلمه . الخ ) فيه أشارة إلى أن فعل العبد له جهتان جهة خلق تضاف إلى الله وجهة كسب بعركة وسكون تضاف إلى العبد .

قال في القناطر في الرد على القدرية ويرى أن رجلا سأل عليّ بن أبي طالب من القدر فقال: تسالني عن شيء تملكه مع الله أو من دون الله ؟ آياك أن تتكلم فاضرب عنقك قال : ولم يا امر المؤمنين ؟ فقال : نعم أن كنت تملكه مم الله فقد حملت نفسك شريكا مع الله . وإن كنت تملكه من دون الله فقد جعلت نفسك معبودا من دون الله . قال له : فما المخرج يا أمير المؤمنين ؟ قال : أنت المالك لما مِلَّكُكُ , والقادر على ما علمه أَقدَرُكُ . ولا حول لك عن مُعْصِيةِ الله إلا يعضُبَّةِ الله . ولا قوة لَك على طاعة الله إلاُّ بتَوفِيقِهِ ، أما سممت الناس يقولون لا حول ولا قوة الا بالله العلم العظيم ـ الى أن قال ـ فلا يجرى في العالم من حركة وسكون، ونفع وضر، وطاعة ومنصية، وإيمان وكفر إلا بما جَرَى به القّلَمُ وسبق به القضاءُ والقدرُ. وكذلك لا يطر طائر بجناحيه ولا يدب حيوان على بطنه أو رجليه ولا تسقيط ورقة ولا تُطُرُّتُ بعوضة الا بقضا، وقدر وارادة من الله تعالى ومشيئته . لا يجرى شيء من ذلك الا وقد سبق به علمه , قال الله سبحانه : ﴿ مَا أَصَاتَ مِنْ مُصِيَّةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي أَنْفُسِكُمُ إلاَّ فِي كِتاَبِ مِنْ قَبْلِ أَنْ نَبْرَاَهَا ، (21) يعني من قبل أن نخلتها . يعنى النفس . وقيل : قبل أن تخلقُ المصيبة . وقال لنبيه عليه الصلاة والسلام : (قُلْ لَنْ يُصِيبَنَا إِلاَّ مَا كَتَبَ اللَّهُ لَنَا ) (22) . وفي الحديث عن الرسول صلى الله عليه وسلم انه قال : (قَدَّرَ اللَّهُ أَلْقَادِيرَ قَبْلَ أَنَّ يَخْلُقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ بِخُسْسِينَ ٱلْفُ سَنَة ِفالواجب على الانسان امتثال ما امر به واجتناب ما نهى عنه ولا يتكلف الخوض في القضاء والقدر فان ذلك من مخزون علم الله الذي استأثر به عن الخلق (لَا يُسْأَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُشَأَلُونَ) .

ثم قال في محل آخر : اعلم أن زمام الامور التوفيق ولم ينزل من السماء الى الارض أقل من التوفيق وهو مقرون بالاجتهاد قال الله تعالى : • وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنُهُو يَنْهُمُ سُبُلُنَا وَإِنَّ اللَّهُ لَهُمُ اللَّهُ لَعُمُ اللَّهُ لَهُمُ اللَّهُ لَهُمُ لَا اللَّهُ لَهُمُ اللَّهُ لَهُمُ اللَّهُ لَهُ لَهُمُ اللَّهُ لَهُمُ اللَّهُ لَهُمُ اللَّهُ لَهُمُ اللَّهُ لَهُمُ اللَّهُ لَهُمُ اللَّهُ لَلَهُ لَهُمُ اللَّهُ لَهُمُ اللَّهُ لَهُمُ اللَّهُ لَهُمُ اللَّهُ لَهُمُ لَا اللَّهُ لَهُمُ لَهُمُ لَهُمُ لَهُ لَهُمُ لَهُ لَهُمُ لَمُ لَهُمُ لَهُمُ لَ

<sup>(21)</sup> سورة العديد ، الآية : 22 •

<sup>(22)</sup> سورة التوبة ، الآية : 51 •

<sup>(23)</sup> آخر سورة العنكبوت ،

وروى أن رجلا قال لعلي ابن أبى طالب أرأيت أن جنَّبَني الهدى أو سلك بى طريق الردى أأحسن إلي أم أساء؟ قال علي أن كنت استوجبت عليه شيئا فقد أساء . والا فهو يفعل في ملكه ما يشاء .

وساله رجل عن القدر فاعرض عنه فابى الا الجواب فقال على : اخبرنى أَخَلَقُكَ اللّهُ كَيْتَ شِئْتَ أَوْ كَيْفَ شَاءَ ؟ فامسك الرجل فقال على للحاضرين أَتْرُونُهُ يَقُولُ كَنَّفَ شَناءً إِذَا ؟ وَإِلاَّ ضُرِبَ عُنَّقُهُ فقال الرجل كما يَشَاءُ قال على أَيُمِيتُكَ كَيْفَ يَشَاءً أَمُ كَيْفَ نَشَاءً ؟ قال حَيْثُ أَمَّلُ مَنْكَ تَشَاءً ؟ قال حَيْثُ كَيْفَ نَشَاءً ؟ قال حَيْثُ كَيْفَ نَشَاءً ؟ قال حَيْثُ كَيْفَ نَشَاءً . قال كَانَ قال .

وذكر في كتاب سراج الملوك أن رجلا أخل من خدمة السلطان بمدينة اسكندرية فظفر به عرفاؤه فبينما هو يقتادونه أذ مروا على بئر فترامى الرجل فيها قسال: ولهذه البئر أسراب يسير الرجل فيها قائما من أولها الى آخرها فما زال الرجل يمشي تحت الارض حتى وجد بئرا صاعدة فتعلق بها فاذا هو في دار السلطان فقبضه وأدبه فقر بزعمه من السلطان فمشى اليه طائعا .

ويقال وقع الطاعون بالكوفة فمر ابن أبى ليلى على حمار له يطلب النجاة فسمع منشــدا يقـول :

لَـنُ يُسْبَــقَ اللـّه مَـلَ حِسَادِ
وَلاَ عَــلَ ذِى مِيعَــةٍ طَيَّادِي
أَوْ بِسَأْتِـنَ الْحَشْفُ عَلَى مِغْــةادِ
فَيُصُبِّحُ اللتَّـه أمسامَ الستَّادِي

فكر راجما الى الكوفة فقال اذا كان الله أمام السارى فلا مهرب . المخ -

803 \_ قوله : (سئل ابن عباس عن من زعم أن العباد لا يقدرون على الاخذ بما أمروا به ولا على الكف عما نهوا عنه ... الغ) لما فرغ رحمه الله من السرد على القدرية وهم المعتزلة الزاعمة بأن الانسان يخلق أفعاله فكذبهم القرآن وأحاديث

الرسول عليه الصلاة والسلام كما تقدم . شرع منا في الرد على المجبرة القائلة بان المباد مجبرون على افعالهم ومضطرون اليها لا كسب لهم فيها ولا اختيار كالميت في يد الغاسل . وزعموا أن الله تعالى أجبرهم على أفعالهم التي زجرهم عنها ثـــم عذبهم عليها .

والعجة عليهم قوله تعسالى : ﴿ جَزَاءٌ بِمَا كَانُوا يَعْمُلُونَ ﴾ . وقولسه : ﴿ بِمَا يَكْسِبُونَ ﴾ . وقولسه : ﴿ بِمَا يَكْسِبُونَ ﴾ . وقوله : ﴿ يِمَا قَنْمَتْ أَيْدِيكُمْ وَأَنَّ اللَّهَ لَيْسَ بِطَلاَمٍ لِلْعَبِيدِ ﴾ (24) . وقوله : ﴿ وَمَا ظُلُمَنَاهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا هُمُ الطَّلِلِينَ ﴾ (25) الى غير ذلك من الآيات الدالة على أنه لم يؤاخذهم بغير ما اكتسبوا ولم يعذبهم بغير ما اجترموا .

ومن الاحاديث الدالة على بطلان ما ذهب اليه المجبرة ما رواه حاصب السؤالات رحمه الله حيث قال في الرد عليهم : وروى عن النبي، صلى الله عليه وسلم انه قال : (خَسَّهُ لا تُطْفَأُ نِيرَانَهُمُ : رَجُلٌ أَشْرَكَ بِاللَّهِ . وَرَجُلٌ عَقَى وَالِدَيْهِ . وَرَجُلٌ سَعَى بِأَخِيهِ إِلَى سُلُطَانٍ جَائِرٍ . وَرَجُلٌ قَتَلَ نَفْسًا مُحَرَّمَةٌ . وَرَجُلٌ حَمَلَ عَلَى اللَّهِ ذَنْبَهُ مثل من قال هو مجبر ليس له فعل .

وروي عن رسول الله صلى الله عليه وسلم انه قال : (خَصْلَتَانِ لاَ تَنْفَعُ مَعَهُمّا صَلَةٌ وَلاَ صَوْمٌ الشِّرُكُ بِاللَّهِ وَأَنْ يَزُعُمُ الْعَبْدُ أَنَّهُ أَجْبَرَهُ عَلَى مَعْصِيّةٍ) .

وروي أن رجلا من ختمم جا، الى النبى، صلى الله عليه وسلم فقال : يا رسولَ اللهِ متى يرحمُ اللهُ عبادَه ؟ قال مَالَمُ يَمْمَلُوا بِالْمَاصِى ثُمَّ يَقُولُوا إِنَّهَا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ جبار وَلَوْ شَاءَ رَبِّنَا مَا اَشُرَّكُنَا . انتهى .

زاد فى المسند (وَلاَ عَصَيْنا) وقال قبل ذلك : وروى عن علي بن أبى طالب انه لما رجع من صفين قام اليه شيخ فقال له يا أمير المؤمنين أخبرنا عن مسيرنا الى الشمام النان بقضا، وقدر ؟ فقال له على : وَالذِى فَلَقَ الْحَبَّةَ وَبَرَأَ النَّسَمَةَ مَا وَطِئْنَا مَوْطِئًا وَلَا مَبَطْنا وَادِيا إِلاَّ كَانَ بِقَصَاءِ وَقَدْدٍ . فقال له الشيخ : احتسب عنائى ، والله ما ادرى أَنَّ لي من الأجر شيئا . فقال له : بَلُّ لَقَدْ عَظَمَ اللَّهُ أَجْرَكُمْ فِي مَسِيدِكُمْ وَأَنْتُمْ مُنْصَرِفِكُمْ وَالْتَهُ مَنْصَرِفِكُمْ وَالْتَهُ مُنْصَرِفِكُمْ وَالْتُهُ مَنْصَرِفِكُمْ وَالْتَهُ مُنْصَرِفِكُمْ وَالْتُهُ مُنْصَرِفِكُمْ وَالْتُهُ مُنْصَرِفِكُمْ وَالْتُهُ مُنْصَرِفِكُمْ وَالْتُهُ مُنْصَرِفِكُمْ وَالْتُهُ مُنْصَرِفِكُمْ وَلَا فَيْعَا فَيْعَا مِنْسَانِهُ وَالله وَلَا له السَيْعَ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا عَلْهُ وَلَى اللهِ عَلَى الله الله وَلَا لَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا الله وَلَالِهُ اللّهُ فَلَا له وَلَا لَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَكُمْ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهَ اللّهَ اللّهُ اللّهُ

<sup>(24)</sup> سورة الانفال ، الآية : 51 •

<sup>(25)</sup> سورة الزخرق ، الآية : 76 •

مُكْرُمِينَ وَلاَ إِلَيْهَا مُضْطَرِّينَ ، فقال له الشيخ : كَيْفَ لَمْ نَكُ مَضْطَرِّينَ ، والقضاء والقَدَرُ عَلَيْنَا مسيد ؟ فقال له على : وَيُلكَ أَيُّهَا الشيخ لَمَنْكَ طَنَنْتَ قَضَاءٌ لاَزِمَا وَلَقَدُرُ عَلَيْنَا مسيد ؟ فقال له على : وَيُلكَ أَيُّها الشيخ وَالْمَقَابُ وَالْأَمُونُ مِنَ اللَّهِ وَالنَّمُي وَلَمْ يَكُنُ اللَّهِ وَالنَّمُ وَلَا النَّوابُ وَالْمِقَابُ وَالأَمْوَنِ وَلَمْ يَكُنُ اللَّهِ وَالنَّهُ وَالنَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ الْمُحْسِنُ الْوَلَى عَمَّنَدَةٌ لِمُحْسِنُ وَلَمْ يَكُنُ اللَّهُ عَلَيْنَ الْمُحْسِنُ الْوَلَى بِالنَّمَ مِنَ المُعْرِينَ وَلَمْ يَكُنُ الْمُحْسِنُ الْوَلَى وَجُنْدِ الشَّمَوانِ وَهُمْ فَكَرِيّلَةُ مَنِي الشَّمُوانِ وَمُمْ فَكَرِيّلَةً مَنِي الشَّمُوانِ وَمُحْمَلًا النَّمَةُ وَاللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَمُجُوسَةًا . إِنَّ اللَّهَ أَمَرَ تَخْيِيرًا . وَنَهَى تَحْذِيرًا وَكُلَّقَ يَسِيرًا . وَكُمْ عَلَيْكُ مَمَا اللَّهُ عَلَيْكُ مَعْلَمُ مُكْرِهَا النَّمُونِ وَالْأَرْضَ وَمَا اللَّهُ وَمُجُوسَةًا . إِنَّ اللَّهُ الرَّيُ وَلَا يُعْمَى مَعْلُوبًا . وَلَمْ يَعْضَى مَعْلُوبًا . وَلَمْ يُوسِيلِ الرُّسُلُ عَبَنًا . وَلَمْ يَخُلُقِ السَّمُولِ النَّارِ فَيْلُ لِلذِينَ كَفُرُوا مِنَ النَّيْلَ فِي النَّرَانِ وَاللَّهُ عَلَى السَّمُولِ الْوَالِقَ وَالْأَرْضَ وَمَا يَعْصَى مَعْلُوبًا . وَلَمْ يَعْضَى مَعْلُوبًا . وَلَمْ يَعْمَلُ اللَّهُ وَلَمْ يَعْمَلُوا اللَّهُ وَلَمْ يَعْلُوالًا . وَلَمْ يُعْمَى مَعْلُوبًا لِللَّهُ وَلَا السَّيْوَانِ وَالْأَرُونَ مِنْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَوْلَ اللَّهُ الْمُعْلِقِيلًا السَّيْوَانِ وَالْأَرْضَى وَمِنْ السَّيْوَانِ وَالْأَوْلُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ الْمُؤْمِلُ الْمُولِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللْهُ الْمُؤْمِلُ اللْهُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللْهُ الْمُؤْمِلُ اللْهُولُ اللْهُ الْمُؤْمِلُ اللْهُ الْمُؤْمِلُ اللْهُ الْمُؤْمِلُ اللْهُ الْمُؤْمِلُ الْعُنْهُ اللْهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللْهُ الْمُؤْمِلُولُولُ اللْهُ اللْهُ الْمُؤْمِلُ اللْهُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ اللْهُ الْمُؤْمِلُولُ اللْهُ الْمُؤْمُ اللْهُ الْمُولُ اللْهُ الْمُؤْمُ اللْمُؤْمِلُ اللْهُ اللْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ

واحفظ إنه قال له بعد ذلك :

انتَ الإِمــامُ الــذِى نَرجــو بطاعتِــو يَــوُمَ النشــودِ مِنَ الرَّحْمَنِ رضُوَانَا أَوْضَحْتَ مِن وينِنَا مَا كَــانَ مُلْتَبَسَّا ﴿ جَــزَاكَ ربَّكُ عَنَّا فِيــهِ إِحْســانَا

وذكر فى السؤالات أيضا فى محل آخر ما نصه : قال الشيخ رحمه الله نسِتَّةُ أَشياء مبطلة للجبر مثبتة للاختيار والاكتساب الامر والنهي والحمد والسنم والثواب والعقاب .

قوله : ( يوحيها اليهم اخوانهم من الشياطين . الغ ) قال البيضاوى فى قوله تعالى : « يُوجِى بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ . الآية » (26) يوسوس شياطين الجن الى شياطين الانس . الغ .

وقال فى قوله تعالى : « لِيُرُدُوهُمْ ، ليهلكوهم بالاغوا، « وَلِيَلْبِسُوا عَلَيْهِـــمْ دِينَهُمْ ، (27) وليخلطوا عليهم ما كانوا عليه من دين اسماعيل أو ما وجب عليهم أن يتدينوا به . النح .

أقول: والثاني هو المناسب هنا , والله أعلم .

<u>804 - قوله :</u> ( ان الله امرنى ان اعلمكم ما علمنى ، الغ ) لفظه فى الجامع ( انَّ اللهُ تَعَالَى اَمْرَنِي اَنْ اُعَلِمْتُمْ مِنَّا عَلَيْنِي وَاَنْ اُوْذِبَكُمْ إِذَا قَمْتُمُ عَلَى اَبْسُوابِ

<sup>(27)</sup> سورة الانعام ، الآية : 112 •

<sup>(27)</sup> سُورة الانعام ، الآية : 137 •

من سورة ص آية 26

حجرِكُمْ فَاذَكُرُوا اللَّهَ يَرْجِعُ الْعَبِيثُ عَنْ مَنَاذِلِكُمْ وَإِذَا وُضِحَ بَيْنَ يَدَي آخِدِكُمْ طَعَامُ فَلَيْسَمَّ حَتَّى لاَ يُشَارِكُمُ الْغَبِيثُ فِى أَدْزَاقِكُمْ . وَمَنْ أَغْسَسَلَ بِاللَّيْلِ فَلْيَحَاذِرْ عَنْ عَوْرَتِهِ فَإِنْ لَمْ يَفْتُلُ فَأَصَابُهُ اللَّمَةِ فَلَا يَلُومَنَّ إِلاَّ نَفْسَهُ . وَمَنْ بَالَ فِي مَفْسلَةٍ فَأَصَابَهُ الْوَسْوَاسَ فَلاَ يَلُومَنَّ إِلاَّ نَفْسَهُ . وَإِذَا رَفَعْتُمُ الْمَائِدَةَ فَاكْنسَوا مَا تَحْتَهَا فَإِنَ الشَّيَاطِينَ يُلْتَقِطُونَ مَا تَحْتَهَا فَلاَ تَجْتَلُوا لَهُمْ نَصِيبًا فِي طَعَالِكُمْ ) .

ولم يكتب عليه الشارح شيئا ( واللمم ) المراد هنا طرف من الجنون , قال في الصحاح بعد كلام على اللمم ( واللمم ) أيضا طرف من الجنون , ورجل ملموم أي به لم , ويقال أيضا أصابت فلانا من الجن لمة وهو المس والشيء القليل.

قوله: ( خلقت عبادى ليعبدونى ) هذا الحديث مماثل لقوله تعالى : « وَمَا خَلَقْتُ الْجِنْ وَالْإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ، (28) . قال فى السؤالات عند كلام على إن الله لم يجبر أحدا على طاعة وهذه الآية من مشكل القرآن وهي مخصوصة ليست بعامة فى جميعهم .

وقالت الروافض عامة مَيُّناً منهم وغُيُظًا من قلوبهم .

ورايت في بعض الكتب ما نصه قوله عز وجل : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الَّجِنَّ وَالْإِنْسَ إلاَّ لِيَعْبُدُونِ ، لا ينافى فى ذلك عدم عبادة الكافرين لان الفاية لا يلزم وجودها كما فى قولك : بريت القلم لأكتب به أو لأن ذلك عام أريد به الخصوص بدليل قوله : ( ﴿ وَلَقَدْ ذَرُأْنَا لِجَهَنَمْ كَثِيرًا ﴾ (1) ومن خلق لجهنم لا يكون للمبادة .

والظاهر أن هذا مراد صاحب السؤالات رحمه الله .

وذكر فى المواهب عند الكلام على تعليل بعض الافعال بالحكم والمصالح أن معنى الآية خلقتهم وفرضت عليهم العبادة فالتعليل لفظى لا حقيقى لان الله مستغن عن المنافع . الغ. فليراجع . وهذا التأويل هو المناسب لسياق الحديث . والله أعلم.

ويحتمل أن يكون المعنى لآمرهم بالعبادة وتكون عامة أيضا ولا أشكال كما يؤخذ من قوله فى السؤالات وهل يجوز خلق الله الكافرين للطاعة يتجه أيضا أن كنت تريد ليأمرهم بالعبادة فنعم ، الغ .

<sup>(28)</sup> سورة الذاريات ، الآية : 56 •

<sup>(1)</sup> سورة الاعراف ، الآية : 179 •

قوله: ( فاتتهم الشياطين فاغتالتهم . الخ ) اى اغتالت الكفار منهم كما هو معلوم . والاغتيال هو الاخذ من حيث لم يدر . قال فى الصحاح غاله الشيء واغتاله اذا اخذم من حيث لم يدر . الخ .

<u>805 ـ قوله:</u> ( اراد الله أن يسقينى فمنعتنى ) يتأمل ما معنى هذه العبارة , فأن الله تعالى أذا أراد شيئا كان فلا يتخلف المراد عن الارادة كما هو معلوم , ولعله أطلق ذلك بحسب ما ظهر له عند الاستسقاء والاتيان باللبن والا فمن المعلوم أن عبد الله بن عمر لا يجهل ذلك , والله أعلم , فليحرر .

قوله : ( فقال أبي أنه ليس كذلك ولكنهم شقوا وسعدوا بأعمالهم . الخ ) .

أقول: ليس فى كلام عمر رضى الله عنه ما ينافى ما قاله أبي رحمه الله ، لان معنى قوله سبق الشقاء للشقى وشقى فى بطن أمه أى بعمله الذى سبق فى علم الله أنه يكتسبه ويذم عليه ويؤاخذ به وكتب ذلك فى اللوح المحفوظ أولا وفى صحيفته أو على جبينه أو فى كل منهما حين كان فى بطن أمه كما تقدم . فكلام عمر رضى الله عنه موافق لقوله صلى الله عليه وسلم : ( السَّمِيدُ مِنْ بَطْنِ أَيِّهِ ) أو كما قال .

فأطلق كما أطلق صلى الله عليه وسلم لظهور المراد ولا يظن به جهلٌ مِثْسَلِ هذا . ويدل على ذلك قوله (صَدَقَتَ ) لأن التصديق إنما يصدر عن العالم بالحكم، والله أعلم .

قوله: ( سبقت رحمة الله غضبه ) لفظ الحديث في الجامع قال الله تعالى : ﴿ رُحُمْتِي سَبَقَتُ غُضَبِي ، وفي رواية ( انَّ اللَّهَ تَعَالَى لَمَّا خَلَقَ الْخُلَّقَ كَتَبَ بِيَدِهِ عَلَى نَفْسِهِ انْ رَحُمَيْتِي غُلَبَتْ غُضَبِي ) .

وفى البخارى : ان اللهَ لمَا قَضَى الخَلْقَ كَتَبَ عندَه فوق عُرُّشه ( انَّ رَحْمَتِهِ مُنَبقَتُ غَضَبي ) .

قال العلقمى : قال فى الفتح قوله : ( لما قضى الله الخلق ) أي خلق الخلف ومو كقوله تعالى : «فَقَضَاهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ، (1) والمراد أوجد جنسه وقضى يطلق بمعنى حكم وأتقن وفرغ وأمضى .

 <sup>(1)</sup> سورة فصلت ، من آية 11 •

قوله: ( كتب ) في رواية ( كتب في كتابه ) اى امر القلم أن يكتب في اللوح المحفوظ . الى أن قال .

وقال الخطابى: المراد بالكتاب احد شيئين اما القضاء الذى قضاه الله كقوله: ه كُتَبَّ اللَّهُ لَأَعُلِبَنَ أَنَا وَرُسُلِيَ ، (29) اى قضى ذلك ويكون معنى قوله: (فَسَوُقَ الْعَرَشِي ) اي عنده علم ذلك فهو لا ينساه ولا يبدله كقوله: (فِي كِتَابٍ لاَ يَضِلُّ رَبِّي وَلاَ يَشِي ، (30) واما اللوح المحفوظ الذى فيه اصناف الخلق وبيان امورهم وآجالهم وارزاقهم واحوالهم ويكون معنى قوله: (فَهُوَ عِنْدَهَ فَوْقَ الْعَرْشِ ) وذكره وعلمه وكل ذلك جائز في التخريج . الخ ، الى آخر ما اطال فيه من تنزيه الله تعالى عن المكان والحلول وغير ذلك من صفات الاجسام .

ثم قال: قال ابن ابی جمرة یؤخذ من کون الکتاب المذکور فوق المرش ان الحکمة اقتضت ان یکون المرش حاملا لما شاء من اثر حکمة الله وقدرته وغامض غیب لیستاثر مو بذلك من طریق العلم والاحاطة فیکون من أکبر الادلة علی انفراده بعلم الغیب وقد یکون ذلك تفسیرا لقوله : « الرحمن علی المرش استوی » (31) ای ما شاءه من امر قدرته ومو کتابه الذی وضعه فوق العرش .

واما قوله: (عنده) فقال ابن بطال: عند في اللغة للمكان والله منزه عن الحلول في المواضع لان الحلول عرض يفني وهو حادث والحوادث لا تليق بالله. فعلى هذا قيل معناه انه سبق علمه باثابة من يعمل بطاعته وعقوبة من يعمل بمعصيته.

ويؤيده قوله فى الحديث الآخر : ( أَنَا عِنْدَ ظُنِّ عَبُدِي بِي ) ولا مكان هناك قطعاً . وقال الراغب : ( عِنْدُ ) لفظ موضوع للقرب ويستعمل فى المكان وهو الاصل ويستعمل فى المرتبة ومنه واحياء عند ربهم، وأما قوله : ( إِنَّ كَانَ مُذَا مُوَ الْحَقِّ مِنْ عِنْدِكَ ) (\*) فعمناه فى حكمك .

<sup>(29)</sup> سورة المجادلة ، الآية : 22

<sup>(30)</sup> سورة طله ، الآية : 52 •

<sup>(31)</sup> سورة طنه ، الآية : 5 •

<sup>(°)</sup> سورة الانفال من آية 32 ·

وقال ابن التين : معنى المندية فى الحديث العلم بأنه موضوع على العرش . وأما معنى كتبه فليس للاستعانة لئلا ينساه فأنه منزه عن ذلك لا يخفى عنه شىء وأنها كتب من أجل الملائكة المركلين بالمكلفين .

وقيل: معناه دون العرش وهو كقوله تعالى: د إِنَّ اللَّهُ لَا يَسْتَجُي أَنْ يَضْرِبَ مَثَلًا مًا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا ، (32) والحامل على هذا التاويل استبعاد أن يكون شيء من المخلوقات فوق العرش

ولا محذور في اجراء ذلك على ظاهره لان العرش خلق من خلق الله تعالى . ويحتمل أن يكون المراد بقوله : ( فهو عنده ) أي ذُكّرَهُ أو عَلَيْمه فلا تكون العندية مكانية بل هي اشارة الى كمال كونه مخفيا عن الخلق مرفوعا عن حيل ادراكه .

الى أن قال فى قوله: (سبقت غضبى ) المراد بالغضب لَازِمُهُ وهو إدادة إيصال المذاب الى من يقع عليه الغضب و والشبق والغلبة باعتبار التعلق أى تعلق الرحمة غَلِبُ سَابِقٌ على تعلق الغضب فانه يتوقف على سابقة عمل من العبد الحادث و بهذا التقرير يندفع اشكال من أورد وقوع العذاب قبل الرحمة فى بعض المواطن الغ ،فمثله بما يناسب مذهبه،

قال : وقيل معنى الغلبة الكثرة والشمول تقول غلب على فلان الكرم أى أكثر أعاله , وهذا كله بناء على أن الرحمة والغضب , من صفات الذات .

وقال بعض العلماء الرحمة والغضب من صغات الفعل لا من صغات الذات . ولا مانع من تقدم بعض الافعال على بعض فتكون الاشارة بالرحمة الى اسكان آدم الجنة اول ما خلق مثلا ومقابله ما وقع من اخراجه منها . وعلى ذلك استمرت أحوال الامم بتقديم الرحمة في خلقهم بالتوسيع عليهم من الرزق وغيره ثم يقع بهم العذاب على كفرهم . الى أن قال .

وقال الطيبى : في سبق الرحمة اشارة الى أن قسط الخلق منها أكثر مــن قسطهم من الغضب . الغ .

<sup>(32)</sup> سورة البقرة ، الآية : 26 •

اقول: ويدله لهذا القول قوله تعالى: « وَلَوْ يُوَاحِذُ اللَّهُ النَّاسَ بِظُلْهِمْ مَا تَرَكَ عَلَيْهَا مِنْ دَاللَّهِ النَّاسَ بِظُلْهِمْ مَا تَرَكَ عَلَيْهَا مِنْ دَاللَّهِ عَلَيْهَا مِنْ دَاللَّهِم النَّصِيمَا والنَّصِيمَا والنَّمِي لا ينالهم الا باستحقاق . فالرحمة تشمل الشخص جنينا ورضيما وفطيما وناشئا قبل ان يصدر منه من الطاعة . ولا يلحقه الفضب الا بعد أن يصدر عنه من الذنوب ما يستحق معه ذلك .

قال : لان الرحمة في اللغة رقة القلب والغضب انحسار النفس وغليان الدم وكله محال على الله , فوصفه تعالى مجاز لابد من تأويله .

واختلف الملماء في ذلك فقالوا: الرحمة والغضب والرضى في حقه تعمالي اما يرجعان الى صفة معنى هي صفة الذات وهي الارادة فإرادته الاثابة للمطيع ومنفعته للعبد تسمى رضى ورحمة . وإرادته عقاب العاصي وخذلانه يسمى غضبا فهو مجاز . وإرادته سبحانه وتعالى صفة له قديمة فهى واحدة ، أو يرجعان الى نفس التنعيم والعقاب ، فهما من صفات الافعال ، وهذان قولان للمحققين ، وزاد بعضهم رجوعهما الى صفة الكلام ببعني الثناء أو الذم .

اقول: ويمكن الجمع بمثل هذا بين اصحابنا من اهل المغرب وبين اصحابنا من أهل الجبل والمشارقة فان أهل المغرب يقولون: ان السخط والرضى صفتا ذات ترجعان الى الولاية والعداوة. وأهل الجبل والمشارقة يقولون: أنها من أفعاله مرادا بهما الثواب والعقاب كما بين في محله، والله أعلم، فليراجم فيثول الامر الى أن الخلاف بينهم رحمهم الله في الحقيقة لفظى، والله أعلم،

806 \_ قوله : ( صنفان من أمتى لا تنالهما شفاعتى ) ذكر فى الجامع فيهما روايسات .

منها : صِنْفَانِ مِنْ امْتِي لَيْسَ لَهُمَا فِي الْإِسْلَامِ نَصِيبٌ . (الْمُرْجِئَةُ وَالْقَدَرِيَةُ) ومنها : ( صِنْفَانِ مِنْ امْتِي لَيْسَ لَهُمَا فِي الْإِسْلَامِ نَصِيبٌ . (الْمُرْجِئَةُ وَالْقَدَرِيَّةُ ) . ومنها : (صِنْفَانِ مِنْ أُمْتِي لَا يَرِدَانِ عَلَى الْحَوْضِ وَلَا يَدُخُلَانِ الْجَنَّةُ الْقَدَرِيَّةُ وَالْمُرْجِئَةُ) ومنها : (صِنْفَانِ مِنْ أُمْتِي لَا يَرِدَانِ عَلَى الْحَوْضِ وَلَا يَدُخُلَانِ الْجَنَّةُ الْقَدَرِيَّةُ وَالْمُرْجِئَةُ) وقد تقدم الكلام عليهما بما فيه كفاية . لكن ذكر العلقمي فيهما كـلاما لا بأس بإسراده .

<sup>(33)</sup> سورة النعل ، الآية : 61 ،

قوله: (قيل فمن المرجئة قال: الذين يقولون الايمان قول بلا عمل والمرجئة الذين يعملون المعمل بالمخاص ويقولون هي من الله جبار ، النح ) انظر لِمَ وقع السؤال عن المرجئة دون القدرية ؟ ولعله لوضوح معنى القدرية دون المرجئة ، والله اعلم ،

ثم ظاهر الحديث يدل على أن لفظ المرجنة يطلق على فرقتين متباينتين بدليل أعادته اسما ظاهرا فلو كان اسما لفرقة واحدة لقال : وهسم الذين يعملون بالماصى ، الخ ،

وذكر الملقمي فيهم المعنيين وغلط من قال بانهم الذين يقولون الايمان قـول بلا عمل حيث قال :

وهذا الحديث يدخل في علامات النبوة لاعلام النبي، صلى الله عليه وسلم بأن هذين الصنفين سيوجدان في أمته ، إلى أن قال . .

ثم قال شيخنا: قال التوربشتى فى شرح المصابيح: الصنف النوع قيسل المرجئة من الذين يقولون الايمان قول بلا عمل فيؤخرون العمل عن القول, وهذا غلط لانا وجدنا أكثر أصحاب الملل والنحل ذكروا أن المرجئة مم الجبرية الذيسن يقولون باضافة الفعل الى العبد كاضافته الى الجمادات والجبرية خلاف القدرية.

أقول : الحق أنه لا يغلط من قال أن المرجئة هم الذين يقولون (الايمان قول بلا عمل) لثبوت ذلك في الحديث .

ولكن بقى الكلام مل المرجئة الذين يقولون الايمان قول بلا عمل هم المرجئة الذين يضيفون أفعال المبد إلى الله ويجعلون الانسان كالميت في يد الفاسل أو غيرهم ؟ فليحرر .

عدنا , قال : وسميت الجبرية مرجئة لانهم يرجئون أمر الله ويرتكبون الكبائر يذهبون فى ذلك الى الافراط , كما ذهبت القدرية الى التفريط , وكلا الفريقين عَلَى شَفَا جُرُفٍ هَارٍ .

والقدرية انما نسبوا الى القدر وهو ما يقدره الله تعالى لانهم يدعون أن كل عبد خالق فعله من الكفر والمعصية ونفوا أن ذلك بتقدير الله .

قال : وقوله (ليس لهما في الاسلام نصيب) ربما تمسك به من يكفر الفريقين.

والصواب أن لا يسارع الى تكفير أهـل الاهواء المتأولين انهـم أى القدرية لا يقصدون بذلك اختيار الكفر وقد بذلوا وسعهم فى أصابة الحق فلم يحصل لهم غير ما زعبوا فهم أذا بمنزلة الجاهل أو المجتهد المخطىء , وهذا القول هو الـذى ذهب اليه المحققون من علماء الامة نظرا واحتياطا فجرى قوله : (ليس لهم نيان سوء خطئهم وقلة نصيبهم من الاسلام نحو قولك للبخيل (ليس له من ماله نصيب) .

وقال في النهاية : المرجئة فرقة من فسرق الاسلام يعتقدون انه لا يضر مع الايمان معصية كما لا ينفع مع الكفر طاعة . سموا مرجئة لاعتقادهم أن الله تعالى أرجأ تعذيبهم على المعاصى أي أخره عنهم . الخ .

أقول: هذا مها يدل على أن المرجئة هم الذين يقولون الإيمان قول بلا عمل فسلا معنى للتغليط المتقدم.

والمصنف رحمه الله انما ساق الحديث للاستدلال على الجبرية فعل على أن الجبرية يسمون مرجئة . والله أعلم .

ثم رأيت في غالب النسخ والقدرية الذين يعملون بالمعاصى , الخ ، فعملى هذا يكون للقدرية اطلاقان .

أحدهما : الذين ينفون عن افعالهم قدر الله ويضيفونها لانفسهم ويقولسون ان الانسان يخلق أفعاله وهم المعتزلة وهم المشهورون بالقدرية .

ولم ينصب أهل المغرب الجدال في القدر الا ممهم وكذلك في كتب قومنا ..

قال فى الصحاح : والجبر خلاف القدر قال أبو عبيدة : هو كلام مولد والجبرية بالتحريك خلاف القدرية . النم .

وذكر ثعلب أن الجبرية باسكان الباء وتقدم الكلام معهم بسبب تسميتهم بذلك .

والثانى : الذين يضيفون أفعالهم الى قدر الله ولا يثبتون لانفسهم كسبا ولا اختيارا وحملوا ذنوبهم على الله وهم الجبرية فليزم أن يكون الله ظالما لهم حيث عذبهم على ما ليس لهم فيه كسب تعالى الله عما يقولون علوا كبيرا .

وقد تقدم الرد عليهم . وكلتاً الغريقين عَلَى شَنفًا جُرُفٍ هَارٍ ، والله أعلم •

عدنا قال : والمرجئة تهمز ولا تهمز وكلاها بمعنى التاخير يقال ارجات الامر وارجيته اذ آخرته فتقول من الهمز رجل مرجا وهم المرجئة النسب مرجىء مثل مرجع ومرجعة ومرجعى . واذا لم تهمز قلت رجل مرج ومرجئة ومرجى مشلل معط ومعطية ومعطى . انتهى كلامه رواية عن غيره .

قوله: ( هي من الله جبار منا ) هكذا فيما رايناه من النسيخ والمناسب الاعتقادهم أن يقولوا مجبر لنا ولعله بضم الجيم وتخفيف الباء بممنى هدر .

قال في الصحاح : يقال ذهب دمه جبارا وفي الحديث ( المعدن جبسار ) اى اذا انهار على من يعمل فيه لم يؤخذ به مستأجره ، الخ ،

ولعل مرادهم انهم لم يصدر منهم ما يؤاخذون به حيث كان ذلك بغير اختيارهم قبحهم الله , مع أن الله يقول : « بِمَا يُكْسِبُونَ » ﴿ بِمَا يَعْمَلُونَ » الى غير ذلك .

واما انتصابه فلعله حال من الضمير المستتر في الجبر أي هي كائنة من الله حال كونها جبارا منا أي هدرا والله أعلم .

<u>807 ـ قوله :</u> (فان كان صوابا فمن الله) يعنى فضلا وامتنانا لان كل نعمة منه فضل لقوله عن وجل : « مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَة ِ فَمِنَ اللَّهِ وَمَا أَصَابَكَ مِنْ سَيِّتَ قِ فَضل لقوله عن وجل : « مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَة ِ فَمِنَ اللَّهِ وَمَا أَصَابَكَ مِنْ سَيِّتَ قِ فَضِلْ نَقْسِكَ » (34) .

قوله: (وان يكن خطب فمنى ) اى كسب وان السبب فيه لقوله تعالى : « وَمَا اَصَابَكَ مِنْ سَيِّنَةً فِينُ نَفْسِكَ ، اى فانت السبب فيها لقوله تعالى : « وَمَا اَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةً بِمَا كَسَبَتُ أَيُّدِيكُمْ وَيَعْفُو عَنْ كَثِيرٍ ، (35) وقالت عائشة رضى الله عنها : ( مَا مِنْ مُسْلِم يُصِيبُهُ وَصَبُّ وَلاَ نَصَبُ حَتَّى الشَّوْكَةُ يُصَاكُهُا ﴿ وَحَتَّى الْنَّوْلَةُ عَنْهُ آكْتُرٌ ) .

قوله: ( ومن الشيطان ) أبي وسوسة ولا قدرة له على أكثر من ذلك , وأما الخلق فمن الله لقوله تعالى : « قُلْ كُلِّ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ ، أَى إِيجادا وإيصالا غسير أن الحسنة إحسان وامتنان . والسيئة مجازاة وانتقام . فلا منافاة بينه وسين قوله : « مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنةٍ فَهِنَ اللَّهِ وَمَا أَصَابَكَ مِنْ سَيِّئَةٍ فَهِنْ نَفْسِكَ » فغى

<sup>(34)</sup> سورة النساء ، الآية : 79 •

<sup>(35)</sup> سورة الشورى ، الآية : 28 •

كلام أبى بكر رضى الله عنه رد على الجبرية حيث حملوا ذنوبهم على الله وزعموا أن المباد مجبرون ومضطرون ومطبوعون على أفعالهم كما تقدم .

808 \_ قوله : ( وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقسم بين نساته ويعدل . الخ ) . انما يفعل هذا النبى على الله عليه وسلم على جهة الاستحباب لان من خصوصياته صلى الله عليه وسلم انه لا تجب عليه العدالة بين نسائه لقوله عز وجل : « تُرْجِى مَنْ تَشَاءُ مِنْهُنَ ، أى تؤخر وتترك مضاجعتها « وَتُؤْوِي إِلَيْكَ مَنْ تَشَاءُ مَنْ الله عليه وتضاجعها . وأما المسلمون فتجب عليهم العدالة بين نسائهم بحسب الطاقة .

قال أبو زكريا، رحمه الله في كتاب النكاح : واذا كان لرجل امرأتان أو أكثر من ذلك فعليه أن يعدل بينهن في النفقة والكسوة والجماع .

وقيل: أن الشدة في العدالة في الجماع.

وظاهر كلامه رحمه الله أنه يترخص في ترك العدالة في النفقة والكسوة ولا يترخص في الجماع ، والمصرح به في كتب الْفَيْرِ أن التسوية في الجماع مستحبة لا واحسة .

قال العلقى فى شرح هذا الحديث: قال النووى: مذهبنا أنه لا يلزم الزوج أن يقسم لنسائه بل له اجتنابهن كلهن لكن يكره له تعضيلهن مخافة من الفتنة عليهن والاضراد بهن ، فإن أراد القسم لم يجز له أن يبتدى، بواحدة منهن الا بقرعة ويجوز أن يقسم ليلة ليلة وليلتين ليلتين وثلاثا وثلاثا ولا يجوز أقل من ليلة ولا تجوز الزيادة على الثلاث الا برضاهن ، هذا هو الصحيح من مذهبنا .

واتفقوا على أنه يجوز أن يطوف عليهن كلهن ويطؤهن في الساعة الواحدة برضاهن ولا يجوز ذلك بغير رضاهن .

واذا قسم كان لها اليوم الذي بعد ليلتها ويقسم للمريضة والحائض والنفساء لانها يحصل لها الانس به ولانه يستمتع بها بغير الوطء من قبلة ولمس ونظر وغير ذلك .

قال أصحابنا واذا قسم لا يلزمه الوطء ولا التسوية فيه بل له أن يبيت عندمن ولا يطأ واحدة منهن وله أن يطأ بمضهن في نوبتها دون بعض لكن يستحب أن لا يعضلهن ويسوى بينهن في ذلك .

<sup>(36)</sup> سورة الاحزاب ، الآية : 51 •

ثم رأيت في منهاج الطالبين للشيخ خميس بن سعيد رحمه الله ما يشعر بذلك حيث قال بعد كلام : وأما الجماع فلا نعلم أن عليه لهما في ذلك شيئا محدودا لان ذلك مما لا يملك . ألى أن قال .

ومن تزوج امراة على امراة فعدل في الأيام والشهور ولم يعدل في الجماع ولم يترك ذلك ميلا عنها ولا اثرة للأخرى وانها ذلك لهواه فيها لان القلب هو الغالب فلا بأس عليه . الخ .

قوله : ( هذا فعلى فيما أملك ) فيه رد على الجبرية حيث أضاف الفعــل الى نفســه .

قوله: ( فلا تلمنى فيما تملك ولا الملك ) الرواية في الجامع ( فِيمَا تَمْلِكُ وَلاَ الْمِلْكَ ) وهي الظاهر . والمراد والله أعلم ما يتعلق بالقلب من الميل الى احدامن دون الاخرى لان أمر القلب بيد الله كما ورد في الحديث على طريق التمثيل السلامة ( اللَّقَلَبُ بَيْنَ اصَبَعَيْنِ مِنْ اصَابِعِ الرَّحْمَنِ يُقَلِّبُهُ كَيْفَ يَشَاهُ ) ففي الحديث اشسارة الى قوله تعالى : « وَلَنْ تَسْتَطِيعُوا أَنْ تَعْدِلُوا بَيْنَ السِّمَاءِ وَلُوْ حَرَصْتُمْ » (37) .

قال البيضاوى : لان العدل ان لا يقع ميل البتة وهو متعذر ولذلك كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقسم بين نسائه فيعدل ويقول : ( مَدِهِ قَسْمَتِتِي فِيمَا أَمْلِكُ فَلاَ تُوَلِقُ : ﴿ فَلاَ تَكِيلُوا كُلَّ اللهِ فَلاَ تَوْلِقُ : ﴿ فَلَا تَكِيلُوا كُلَّ لَكِلْ مُ بِرَكُ المستطاع والجور على المرغوب عنها . لأن ما لا يدرك كله لا يترك كله.

<u>809 - قوله : ( لمن الله الزائد في كتاب الله ) لفظ الحديث في الجامع</u> ( سَبُعَةٌ لَمَنْتُهُمْ وَكُلُّ نَبِيءٍ مُجَابٍ : الزَّائِدُ فِي كِتَابِ اللهِ ، وَالْمُكَذِّبُ بِقَدَرِ اللهِ ، وَالْمُنْتَعِلُّ حُرَمَةَ اللهِ ، وَالْمُكَذِّبُ بِقَدَرِ اللهِ ، وَالْمُسْتَعِلُ مِنْ عِثْرَتِي مَا حَرَّمَ الله ، وَالتَّارِكُ لِسُنَتِي . وَالْمُسْتَغِلُ مِنْ عِثْرَتِي مَا حَرَّمَ الله ، وَالتَّارِكُ لِسُنَتِي . وَالْمُسْتَغِلُ مِنْ الله ) قال الله وَيُغِلِ مَنْ أَذَلَ الله وَيُغِلِ مَنْ أَدَلُ الله وَيُغِلِ مَنْ أَعَلَ الله ) قال شيخنا : قال الطيبي : يجوز أن يراد به من يدخل في كتاب الله ما ليس منه أو أن يتأوله بما ينبو عنه اللهظاء كما فعلته اليهود بالتوراة من التبديل والتحريف ، والزيادة في كتاب الله كفر وتاويله بما يخالف الكتاب والسنة بدعة .

<sup>(37)</sup> سورة النساء ، الآية : 129 •

قوله: ( ومن كفر بحرف فقد كفر بالقرآن أجمع ) المراد من الكفر هنا كفر الشرك لانه مكذب لله والمكذب لله مشرك قال الشيخ أبو نصر رحمه الله : وَمَنْ صَادَمَ المُنْصُوصَ بِالسَّرِدُ مُشْرِكٌ وَمَنْ أَخْطَأَ التَّأُويلَ نَافَقَ بِالْمُنْيِ وَمَنْ رَدُّ حَرْفًا التَّأُويلَ نَافَقَ بِالْمُنْيِ وَمَنْ رَدُّ حَرْفًا التَّأُويلَ تَفِيرٌ عَسَوْنِ وَمَنْ رَدُّ حَرْفًا الشارح رحمه الله بعد كلام طويل ما نصه :

مسالة: قال أصحابنا من انكر نبيا أو ملكا من الملائكة وحرفا من كتاب الله أو فريضة من المنصوصات فهو مشرك كمن أنكر الله وملائكته وكتبه ورسله لان الله تعالى يقول: « كُنَّبَتْ عَادٌ المُرْسَلِينَ. الآية » (38) في إمثالها من القرآن فأخبر أنهم كذبوا جميع رسله بتكذيبهم هودا عليه السلام وكذبوا الله بذلك لان ذلك من صفات الله عز وجل يوصف بأنه باعث المرسلين ومنزل الكتب على النبيين والمرسلين.

<u>810 ـ قوله</u> : ( ان هاتين افضل سورة فى القرآن . الخ ) يتأمل هذا مع ما ورد فى بعض الأحاديث عند قومنا منها فى الجامع ( أَفْضَلُ الْقُرْآنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْمَالَئِينَ ) . ومنها فيه أَفْضَلُ الْقُرْآنِ سُورَةُ الْبَقَرَةِ وَأَعْظَمُ آيَةٍ فِيهِ آيَةُ الْكُرْمِتِي وَانَّ الشَّيْطَانُ لَيَخْرُجُ مِنَ الْبَيْتِ إِنْ سَمِعَ تُقُرَّا يُفِيهِ سُورَةٌ .

وفى حديث آخر : ( قُلْ مُوَ اللَّهُ أَحَدُّ تَقْدِلُ ثُلُثَ الْقُرُآنِ . وَقُلُ يَا أَيُهُمَا الْكَافِرُونَ تَعدلُ رُبُعَ الْقُرْآنِ ) مع ما ورد فى سورة الْكَهْفِ وَيَسَ وَالدُّخَانِ وَإِذَا وَقَعَتِ وَتَبَارَكَ الْمُلُكُ وَإِذَا زُلُولَتِ وغير ذلك من السور كما هو معلوم .

والظاهر والله أعلم أنه يجاب عن التفضيل في السور بما يجاب به عسن التفضيل في السور بما يجاب به عسن التفضيل في الاعمال في نحو ( أَفْضَلُ الْأَعْمَالِ الصَّلَاةَ لِوَقْتِهَا ) . ( أَفْضَلُ الْأَعْمَالِ اللَّهِ ) . ( أَفْضَلُ الْأَعْمَالِ أَنْ تُدْخِلُ عَلَى أَخِيـكَ لِرُّ الْوَالِدَيْنِ وَالْجِهَادُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ) . ( أَفْضَلُ الْأَعْمَالِ أَنْ تُدْخِلُ عَلَى أَخِيـكَ الْمُؤْمِنِ سُرُورًا أَوْ تَقْفِى عَنْهُ دَيْناً أَوْ تُطْفِيهُ خُبْزًا ) الى غير ذلك من الاحاديث .

وقد ذكر فى الجامع من ذلك شيئا كثيرا قال الشارح العلقمى : قال العلماء : اختلاف الاجوبة فى ذلك باختلاف الاحوال واحتياج المخاطبين وذكر مالا يعلمه السائل والسامعون . وترك ما علموه .

<sup>(38)</sup> سورة الشعراء ، الآية : 123 •

ويمكن أن يقال أن لفظة (من) مرادة كما يقال ( فلان أعقل الناس ) والمراد من اعقلهم . ومنه حديث ( خَيْرُكُمْ خَيْرُكُمُ لِأَمْلِهِ ) ومن المعلوم أنه لا يصير بذلك خر الناس . الخ .

واظن انه تقدم الكلام على هذا ومما يدل على فضل المعوذتين ما روى عسن عائشة رضى الله عليه وسلم كَانَ إِذَا عائشة رضى الله عليه وسلم كَانَ إِذَا الشَّتَكَى يَقُرَا عَلَى نَفْسِهِ بِمُعَوَّذَاتٍ وَيَنْفُتُ فَلَمَّا ٱشْتَكَى يَقُرَا عَلَى نَفْسِهِ بِمُعَوَّذَاتٍ وَيَنْفُتُ فَلَمَّا ٱشْتَدَّ وَجَعُهُ كُنْتُ أَقْرَا عَلَيْهِ وَٱمْسِمُ بِيهِ وَجَاءَ بَرَكِيْهَا) .

وروى عنها أيضا : أنه صلى الله عليه وسلم كان أذا آوى ألى فراشه كل ليلة جَمّعَ كُنيَّه ثم ينفَتُ فيهمَا فَقَرَأ قُلُ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ وَقُلُ أَعُوذُ بِرَتِ الْفَاقِ وَقُـلُ أَعُوذُ بِرَتِ الْفَاقِ وَقُـلُ أَعُوذُ بِرَتِ الْفَاقِ وَقَـلُ أَعُوذُ بِرَتِ النَّاسِ ثُمَّ يَسْسِعُ بِهِمَا مَا اسْتَطَاعَ مِنْ جَسَيِهِ يَبْدَأُ بِهِمَا عَلَى رَأْسِهِ وَوَجْهِهِ وَمَا أَتُبْلُ مِنْ جَسَيِهِ يَبْدَأُ بِهِمَا عَلَى مَا أَسِهَ وَوَجْهِهِ وَمَا أَتُعْنَا إِنْ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ ( وقد تقدم الكلام على هذا أيضا ) وتكلم الشارح العلقمي على قوله صلى الله عليه وسلم : ( أَفُضَلُ الْقُرْآنِ الْحَمْدُ لِللّهِ عَلَىهِ وَاللّهِ . ( أَفُضَلُ الْقُرْآنِ الْحَمْدُ فَوالله .

قال: قال شيخنا اختلف الناس هل في القرآن شي، افضل من شي، فذهب الامام أبو الحسن الاشمرى والقاضى أبو بكر الباقلاني وابن حبان الى المنع لان الجميع كلام الله ولئلا يوهم التفضيل نقص المفضل عليه. وروى هذا القول عن مالك .

قال يحيى بن يعيى : تفضيل بعض القرآن على بعض خطأ .

وذهب آخرون الى التنضيل لظواهر الاحاديث منهم اسحاق بن راهويسة وأبو بكر بن العربي والغزالي .

وقال القرطبي : انه الحق ونقله عن جماعة من العلماء والمتكلمين .

وقال الشيخ عز الدين بن عبد السلام : كلام الله في الله أفضل من كلامه في غيره فقُلُ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ أفضل من تَبَّتُ يَدَا أَبِي لَهَبٍ ( واختلف القائليون بالتفضيل ) فقال بعضهم : الفضل راجع الى عظم الاجر ومضاعفة الثواب بحسب انتقالات النفس وخشيتها وتدبرها وتفكرها عند ورود اوصاف الْعَلِي .

وقيل: بل يرجع الى اللفظ وما تضمنه فقوله تعالى: و وَإِلَهُكُمْ إِلَهُ وَاحِدٌ ، وَآَيَةُ الْكُوْ وَاحِدٌ ، وَآية الكرسى وآخر سورة العشر وسورة الاخلاص من الدلالات على وحدانيت وصفاته. ليس موجودا مثلا في ( تَبَتُ يَدَا أَبِي لَهَبِ ) وما كان مثلها ، فالتفضيل انما هو بالمانى العجيبة وكثرتها .

وقال الحليمي ونقله عن البيهقي : يعني التفضيل يرجع الى أشياء .

احدها: أن يكون العمل بها أولى من العمل بالاخرى وأُعُودَ على النساس. وعلى هذا يقال آيات الامر والنهي والوعد والوعيد خير من آيات القصص لانها أديد بها تأكيد الامر والنهي والانذار والتبشير ولا عنى بالناس عن هذه الامور وقد يستغنون عن القصص فكان ما هو أعود عليهم وأنفع لهم مما يجرى مجرى الاصول خيرا لهم مما يجعل تبعا لما لابد منه.

الثانى : إن يقال : الآيات التى تشتمل على تعديد أسما، الله وبيان صفاته والدلالة على عظمته أفضل , بمعنى أنْ مخبراتها أسنى وأجل قدرا .

الثالث: أن يقال سورة خير من سورة . وآية خير من آية بمعنى أن القارى، يتعجل بقراءتها فائدة سوى الثواب الآجل . وتتأدى منه بتلاوتها عبادة كقراءة آية الكرسى والاخلاص والمعودتين فأن قارئها يتعجل الاحتراز مما يخشى والاعتصام بالله وتتأدى بتلاوتها عبادة الله فيها من ذكره سبحانه بالصفات العُلَى على سبيل الاعتقاد لها وسكون النفس إلى فضل ذلك الذكر وبركته .

أقول : والظاهر والله أعلم أن هذا الثالث هو المناسب لرواية المصنف رحمه الله فأن قارى، المعوذتين يتعجل بقراءتهما سوى الثواب الآجل من التعوذ والاحتراز مما يخشى والاعتصام بالله ما لا يحصل بغيرهما ، ولذلك كان يقرؤهما صلى الله عليه وسلم كل ليلة عند ارادة النوم كما تقدم ، فكانتا من هذا الوجه أفضل سورة في القرآن وغيره من الكتب ، والله أعلم .

عدنا. وقد يقال: ان سورة افضل من سورة لان الله جعل قراءتها كقراءة أضعافها مما سواها وأوجب بها من الثواب ما لم يوجب بغيرها , وان كان المعنى الذى لاجله بلغ بها هذا المقدار لا يظهر لنا كما يقال ان يوما أفضل من يــوم وشهرا أفضل من شهر . بمعنى أن العبادة فيه تفضل على العبادة في غيره ،

والذنب فيه اعظم منه في غيره . وكما يقال ان الحرم أفضل من الحل لانه يُتُأدَّى فيه من المناسك ما لا يتادى في غيره . والصلاة فيه تكون كصلاة مضاعفة مما تقام في غيره .

قال الحسن البصرى: ان الله اودع علوم الكتب السالفة فى القرآن ثم اودع علوم القرآن فى الفاتحة فمن علم تفسيرها كان كمن علم تفسير جميع الكتب المنزلة. أخرجه البيهقى

وبيان اشتمالها على علوم القرآن قرره الزمخشرى باشتمالها على الثناء على الله تعلى به الله تعلى بما هو أهله وعلى التعبد بالامر والنهى وعلى الوعد والوعيد وآيات القرآن لا تخلو عن هذه الامور .

وقال الامام فخر الدين: المقصود من القرآن كله تقرير أربعة أمور الالهيات والمعاد والنبوات واثبات القضاء والقدر.

فقوله تعالى : « الْحَنْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ، ما يدل على الالهيات . وقوله : ، مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ ، يدل على الماد . وقوله : « إِيَّاكَ نَمْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَهِينُ ، يدل على نفي الحجر وعلى اثبات أن الكل بقضاء الله وقدره . وقوله : « إهْدِنَا الصِّرَاطَ الشُّنْتَقِيمَ الله آلسُ الله وعلى النبوات . فلما كان المقصد الاعظم من القرآن هذه المطالب الاربعة وهذه السورة مشتملة عليها سميت أم القرآن .

قال شيخنا قلت : ولا تنافي أيضا بين كون الفاتحة أعظم السيور وبين الحديث الآخر ( الْبَقَرَةُ أَعْظُمُ السُّورِ ) لأن المراد به ماعدا الفاتحة من السور التى فصلت فيها الاحكام , وضربت الامثال وأقيمت الحجج اذ لم تشتمل سورة على ما اشتملت عليه ولذلك سميت فسطاط القرآن .

قال ابن العربى فى احكامه : سبعت بعض اشياخى يقول : فيها ألف أمر , وألف نهى , وألف حكم , وألف خبر ولعظيم فقهها أقام ابن عمر ثمان سنين على تعلمها , أخرجه مالك فى الموطأ .

قال ابن العربي أيضا: وانبا صارت آية الكرسي أعظم الآيات لعظم مقتضاها فأن الشيء أنبا يشرف بشرف ذاته ومقتضاه ومتعلقاته وهي في آي القرآن كسورة الاخلاص في سوره , إلا أن سورة الإخلاص تفضلها بوجهين . أحدهما : إنها سورة وهذه آية والسورة أعظم لانه وقع التحدى بها فهمى أفضل من الآية التي لم يتعد بها .

والثانى: ان سورة الإخلاص اقتضت التوحيد فى خمسة عشر حرفا وآية الكرسى اقتضت التوحيد فى خمسين حرفا فظهرت القدرة فى الاعجاز بوضم معنى معبر عنه بخمسين حرفا ثم يعبر عنه بخمسة عشر حرفا وذلك بيان لعظيم القدرة والانفراد بالوحدانية.

قال الغزالى انبا قال صلى الله عليه وسلم: في الغاتجة أفضل وفي آيسة الكرسي سيدة لسر وهو أن الجامع بين فنون الفضل وأنواعها الكثيرة يسمسي أفضل فأن الفضل هو الزيادة والافضل الازيد وأما السؤدد فهو رسوخ معنى الشرف الذي يقتضي الاستتباع ويأبي التبعية . والفاتحة تتضمن التنبيه على ممان كثيرة ومعارف مختلفة فكانت أفضل . وآية الكرسي تشتمل على المعرفة العظمي التي هي المقصودة المتبوعة التي تتبعها سائر المعارف فكان اسم السيد بها اللق .

قال الشبيغ عز الدين بن عبد السلام : القرآن على قسمين : فاضل وهو كلام الله في الله ومفضول وهو كلام غيره عن غيره كقوله تمالى حكاية عن فرعدون : 

« مَا عَلِمْتُ لَكُمُّ مِنْ اِللهِ غَيْرَى ، وكحكايته عن الكفار ونحو ذلك .

قال شيخنا : بل هو تلاثة اقسام افضل وفاضل ومفضول لان كلامه تعسالى فيه ومنه أفضل من بعض كتفضيل الفاتحة والإخلاص . انتهى .

تنبيه: قال شبيخنا ذكر كثيرون في اثر: أن الله جمع علوم الاولين والآخرين في الكتب الاربعة وعلومها في القرآن. وعلومه في الفاتحة فزادوا وعلوم الفاتحة في البسملة وعلوم البسملة في بائها.

ووجه بأن المقصود من كل العلوم وصول العبد الى الرب وهذه الباء باء الالصاق فهى تلصق العبد بجانب الرب وذلك كمال المقصود . ذكره الامام الرازى وابن النقيب فى تفسيرهما . وقالا فى حديث ( أَفْضَلُ الْقُرْآنِ سُورَةُ الْبَقَرَةِهِوَاعُظُمُ آيَةً فِيهِ آيَةُ الْكُرْيِيِّ ) ما نصه : قال شيخنا : قال البيضاوى : انما كان أعظم آية لانها هشتملة على أمهات المسائل الالهية فانها دالة على أنه تعالى واحد فى الالهية

متصف بالحياة . قائم بنفسه ، مقوم لغيره ، منزه عن التحيز والحلول ، مبرا عن التغير والفتور ، لا يناسب الاشباح ، ولا يعتريه ما يعترى الارواح . مالك الملك والملكوت . مبدع الاصول والفروع . ذو البطش الشديد الذي لا يشفع عنده الا من أذن له . العالم وحده بالاشياء كلها جليها وخفيها كليها وجزئيها . واسسع الملك والقدرة لا يثوده شاق ولا يشغله شأن متعال عن أن يدركه وهم . عظيم لا يحيط به فهم .

قوله: ( وقد قال قوم انهما ليستا من القرآن ) فقد كذبوا وأثبوا أنظر رلم لم يحكم عليهم بالشرك من أنه ذكر أولا أن من كفر بحرف فقد كفر بالقرآن أجمع. يعنى لانه مكذب بالله راد لما كان , ولعله محمول على ما أذا كان الرد مصادمة من غير تأويل بخلاف الموذتين فأن من لم يجملهما من القرآن متأول مع أنه مقر بأنهما من كلام الله ؟

وقد نسب في بعض كتب قومنا القول بهذا لابن مسعود رضى الله عنه وأظن أنه بتحاشى عن ذلك .

قال صاحب هذا الكتاب أى شارح الجامع : روى عن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه أنه قال : جميم سور القرآن مائة واثنتا عشرة سورة .

قال الفقيه انها قال مائة واثنتى عشرة سورة لانه كان لا يعد المعوذتين , وكان لا يكتب هاتين السورتين فى المصحف وكان مقرا بأنهما منزلتان من السماء وهما من كلام رب العالمين لكن النبى، صلى الله عليه وسلم كان يرقى بهما ويعوذ بهما فاشتبه عليه انهما من القرآن أو ليستا من القرآن فلم يكتبهما فى المصحف .

وقال مجاهد: جميع سور القرآن مائة وثلاثة عشرة سورة, وانما قال ذلك لانه كان يعد سورة الانفال والتوبة سورة واحدة.

وقال أبى بن كعب رضى الله عنه جميع سور القرآن مائة وسنت عشرة سورة وانما قال ذلك لانه كان يعد القنوت سورتين . الى أن قال .

وقال زيد بن ثابت رضى الله عنه جميع سور القرآن مائة وأربع عشرة سورة وهذا قول عامة أصحاب رسول الله عليه الصلاة والسلام , وهكذا في مصحف الامام وفي مصاحف أهل الامصار : وعامة العلماء على هذا .

81<u>1 - قوله :</u> (ولو أن احدا زاد فيه أو نقص منه كان عند الامة كافرا) لم يفرق رحمه الله بين من يزيد فيه او ينقص منه وهو الذى يدل عليه ظاهر قوله تعالى : « فَمَنُّ أَظُلَمُ مِثَنُّ كَذَبَ عَلَى اللَّهِ وَكَذَّبَ بِالصِّدْقِ إِذْ جَاءَهُ أَلَيْسَ فِى جَهَنَّمَ مَثُوَّى لِلْكَافِرِينَ ، (29) .

وقوله : • وَمَنْ أَظُلَمُ مِثَّنِ أُفْتَرَى عَلَى اللَّهِ كَذِبًّا أَوْ كَذَّبَ بِآيَاتِهِ • (40) الى غير ذلك من الآيات ولكن اصحابنا رحمهم الله تعالى فرقوا بينهما فقالوا : الكاذب على الله منافق والمكذب لله مشرك . فالكاذب على الله زاد ما لم يكن ، والمكذب لله رد ما كان .

قال الشيخ اسماعيل رحمه الله في شرح النونية : وقال أصحابنا وشيوخ أهل المغرب فيما وجدت عنهم أن من دان بدين من المخطئين في التأويل فكان به على المنه مناهدا وفي شهادته عليه كاذبا أنه يبرأ منه ويشهد على فعله بالضلال والكفر لقول الله تعالى : « وَيُوْمَ الْقِيَامَةِ تُرَى الذِينَ كَذَبُوا عَلَى اللّهِ وَجُومُهُمُ مُسْوَدَةً الآية ، (41) . وقول : « وَمَتَنُ أَظُلَمُ مِثْنِ أَفْتَرَى عَلَى اللّهِ كَذِباً أَوْ كَذَّبَ بِالْحَقِّ لُمَّا جَاءَهُ مُ (42) .

اقول: التلاوة ، فَسَنُ أَظْلَمُ مِثَنْ كَذَبَ عَلَى اللَّهِ وَكَذَبَ بِالصِّدُقِ إِذْ جَاءَهُ ، الآية (هُ) الآية (45) <u>عدنا</u>: فاجمل بالوعيد والتكفير الكاذب عليه في التأويل والمكذب له في النتزيل . وأما اسماؤهم واحكامهم فمختلفة فالمكذب لله مشرك غير متأول لانه رادعلى الله مواجهة مثل من قال في شيء أنزله الله لم ينزله . الى أن قال .

واما الكاذب على الله فهو منافق متاول مثل من زعم أن الله يرى يوم القيامة ، وتاول قوله : « وُجُوهٌ يَوْمَئِدٍ نَاضِرَةٌ إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ » (46) ومثل من زعم أن أفعال المباد غير مخلوقة ، وأن القرآن غير مخلوق وأن أسماء الله مخلوقة ، وأن الله جبر العباد على أفعالهم في أمثال هذا مما يطول ذكره فإن عؤلاء وأمثالهم من أهمل التاويل كفار غير مشركين ، النم .

<sup>(39)</sup> سورة الزمر ، الآية : 32 •

<sup>(40)</sup> سورة الاعراق ، الآية : 37 •

<sup>(41)</sup> سورة الزمر ، الآية : 60 •

<sup>(42)</sup> سورة العنكبوت ، الآية : 68 •

<sup>(45)</sup> سورة الزمر ، الآية : 31 ،

<sup>(46)</sup> سورة القيامة ، الآية : 23 .

<sup>(1)</sup> يبدو أن الشيخ اشتبه عليه آية العنكبوت بآية الزمر •

قوله : ( لم يزد فيه ولم ينقص منه ) يتأمل هذا مع ما تقدم ولعله لم يعتبر القول بذلك وهو الحق .

قوله : ( وأن الله حاطه من ذلك ) أى حفظه قال فى الصحاح : وقد حاطمه يحوطه حوطا وحيطة وحياطة كلآه ورعاه الى آخره .

اقول: الدليل على ذلك قوله تمالى: وإنَّا نَحْنُ نَزُّكُ اللّهِ ثُرَ كَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ (47) قال البيضناوى: أي من التحريف والزيادة والنقص بأن جعلناه معجزا مبائنا لكلام البشر بحيث لا يخفى تفيير نظمه على أهل الدين أو نفى تطرق الخلل اليه فى الدوام بضمان الحفظ له . الخ .

قوله: « وَإِنَّهُ لَكِتَابٌ عَزِيزٌ » (48) قال البيضاوى: كثير النفع عديم النظير . قوله: « لاَ يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيِّنِ يَدَيْهِ وَلاَ مِنْ خَلْفِهِ » قال البيضاوى لا يتطرق اليه الباطل من جهة من الجهات أو مما فيه من الاخبار الماضية والامور الآتية .

وقال البغوى في قوله : « وانه لكتاب عزيز » قال الكلبي عن ابن عباس رضي الله عنهما : كريم على الله .

قال قتادة : أعزه الله لا يجد الباطل اليه سبيلا وهو قوله تعالى : ﴿ لَا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَدِيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ » ... الْبَاطِلُ مِنْ بَدِّيْهِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ » ...

قال قتادة والسدى : الباطل هو الشيطان لا يستطيع أن يغيره أو يزيد فيه أو ينقص منه .

وقال الزجاج : معناه أنه محفوظ من أن يزاد فيه أو ينقص منه فيأتيه الباطل من خلفه , وعلى هذا , الباطل : الزيادة والنقصان , النج .

أقول: والظاهر أن في كلامه سقطا ولفظه من أن يزاد فيه فيأتيه الباطل من بين يديه أو أن ينقص . الخ ، فليراجع ، قال .

وقال مقاتل : y يأتيه التكذيب من الكتاب الذي قبله ولا يجيء من بعده كتاب فيبطله .

<sup>(47)</sup> سورة العجر ، الآية : 3 •

<sup>(48)</sup> سورة فصلت ، الآية : 42 •

لكن ظاهر كلامه رحمه الله أن الكاذب على الله الذي يحكم عليه بكفر النفاق دون الشرك أنما هو المتأول المغطى، في تأويله كسائر الفرق . وأما من زعم أن الله أرسل رسولا وهو يعلم أنه لم يرسله . وأنزل كتابا وهو يعلم أنه لم ينزله أو زاد في القرآن شيئا من غير تأويل مع علمه بانه كاذب في ذلك فالظاهر أنه مشرك أيضا ولذلك سوى أبن عباس رضى الله عنه بينهما في الكفر وجزم الملقمي بذلك فيما تقدم . والله أعلم .

وربما يدل على ذلك قول الشبيخ اسماعيل رحمه الله: وأما المخطى، في صفة النبي، أو الملك فهو عند أصحابنا مشرك على كل حال لانه أثبت النبوة لغير نبي، وأزالها عن النبي، وجعل غير الملك ملكا بقوله ذلك .

نعلى هذا يكون معنى قول صاحب العقيدة : ( فالكاذب على الله من قال ان الله أنزل كتابا وهو لم ينزله . او أرسل رسولا وهو لم يرسله ) . أنه قال ذلك بالتأويل من غير قصد الى الكذب كمن يقول بنبوة أبى بكر وعمر رضى الله عنهما فأن الظاهر من قال ذلك قبحه الله يعتقد أنهما أنبياء فى زمانه صلى الله عليه وسلم لا بعده والا كان مشركا لرده النص فى قوله : وخاتم النبيين .

ولعله استند في القول بنبوتهما الى ما صدر منهما بطريق الفيض الالهي واعتقد أن ذلك رسالة وأخطأ في ذلك فصار منافقا . والله اعلم .

ثم رأيت بعد ذلك في شرح النونية التصريح بالمسألة والخلاف فيها بسين أصحابنا حيث قال: مسألة قال أبو الربيع سليمان بن يخلف في كتابه مسن أثبت النبوة لغير نبى، أو الرسالة لغير رسول فقد أشرك بالله.

وقول مشايخنا فيما وجدت في الاثر عنهم: أن من أثبت النبوة لغير نبسيء أو الرسالة لغير رسول أنه كاذب على الله منافق بقوله ذلك لانه لم يدفع شيئا من كتاب الله ولا رسوله . إلى أن قال .

وكذلك من زعم أن أبا بكر وعمر رحمة الله عليهما رسولان على هذا القياس الى آخـــره .

أقول: ويمكن الجمع بين ما ذكره أبو الربيع وبين ما وجد في الاثر عن مشايخنا بان يحمل ما ذكره أبو الربيع على من اثبت ذلك من غير تأويل. وما وجد في الاثر على من أثبت ذلك بالتأويل كما تقدم التنبيه عليه فلا منافاة. والله أعلم .

### البساب الرابسع

## في عذاب القبر والشهداء وولاية قريش والطاعة للأمير

812 \_ قال جابر بن زيد : سئل ابن عباس عن عداب القبر فقال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « إِنَّ لِلْقَبْرِ مَلَكَ يُنِ يُقَالُ لَهُمَا مُنْكُرٌ وَنَكِيرٌ يَأْتِيَانِ كُلَّ إِنْسَانٍ فِي قَبْرِهِ بَعْدَ مَوْتِهِ يَمْتَحِنَانِهِ ثُمَّ يَعَاكِمَانِهِ » .

813 ـ قال ابن عباس : قال النبيء صلى الله عليه وسلم (1) : « لَوْ نَجَا مِنْ عَذَابِ الْفَبْرِ أَحَدُ لَنَجَا مِنْهُ سَعْدُ بْنُ مُعَاذٍ وَلَقَدْ ضَغَطَـهُ الْقَبْرُ ضَغَطَـهُ الْقَبْرُ ضَغَطَةً الْخَتَلَفَتُ فِيهِ أَضْلاَعُهُ » (2) .

814 \_ قال : ابن عباس : قال النبىء صلى الله عليه وسلم : « الشَّهِيدُ يُغْفَرُ لَهُ عِنْدَ أَوَّلِ قَطْرَةٍ تَقُطُرُ مِنْ دَمِهِ وَيُجَارُ مِنْ عَــذَابِ الْقَبْــر » .

815 \_ وقال صلى الله عليه وسلم : « هَنْ هَاتَ يَوْمَ الْجُمُعَةِ أُجِيرَ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ » .

816 \_ وقال صلى الله عليه وسلم : « إِنْ لَمْ يَكُنِ الشُّهَدَاءُ مِنْ أُمَّتِي إِلَّا مَنْ قُتِلَ بِالسَّيْفِ فَهُمُ اذًا قَلِيلُ» ثم قال صلى الله عليه وسلم : « الْقَتِيلُ شَهِيلُ » وذكر المديث (3) .

817 ـ قال جابر بن زيد : سئل ابن عباس عن فضل قريش فقال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « اللَّهُمَّ كَمَا أَذَقْتَ أَوَّلَ . قُريشٍ نَكَالاً فَأَذِقْ آخِرَهُمْ نُوالاً » .

<sup>(1)</sup> قوله قال ابن عباس قال النبسي، الغ ، هكذا وقع في نسخة مرفوعا وهو غالب النسخ موقوق على ابن عباس وعلى اى حال فعكمه حكم الرفع •

<sup>(2)</sup> خ فیها واخری منه وفی اخری منها ۰

<sup>(3)</sup> قوله وذكر العديث اشارة الى تقدمه في عدة الشهداء من كتاب الجهاد رقم 451 •

818 \_ قال صلى الله عليه وسلم : « لَنْ يَزَالَ هَذَا الْأَمْـُرُ فِي قُرَيْشِ مَا لَمُ يُعْدِثُوا أَخْدَاثَا ثُمَّ يُزِيعُهُ اللَّهُ عَنْهُمْ وَيَلْعَاهُمْ كَمَا يُلْعَى هَذَا الْقَضِيبُ » لتضيب كان في يده .

819 \_ وقال صلى الله عليه وسلم : « إِنْ أُمِّرَ عَلَيْكُمْ عَبْدٌ حَبَشِيٌّ مَعْدُوعُ الْأَنْفِ فَاسْمَعُوا وَاطِيعُوا مَا أَقَامَ فِيكُمْ كِتَابَ اللَّهِ » .

820 \_ وقال صلى الله عليه وسلم : « يَما فَاطِمَةُ مِنْتُ مُعَمَّدٍ وَيَا صَفِيَةٌ عَمَّةٍ مُنْتُ مُعَمَّدٍ وَيَا صَفِيَةٌ عَمَّةً مُعَمَّدٍ إِشْتَرَيَا أَنْفُسَكُمَا مِنَ اللَّهِ فَإِنْبِي لَا أَمْلِكُ لَكُمَّا مِنَ اللَّهِ فَيَانِي فَاللَّهِ عَلَيه وسلم هذا لآبنته وعمت فكيف يطمع من سواهما أن ينفر له وهو مقيم على الفجور غير تأب منه .

#### **# # #**.

ملاحظة: غالب هذا قد تقدم الكلام عليه .

<u>812 - قوله</u> : ( ان للقبر ملكين يقال لهما منكر ونكير . النج ) في البخارى ما هو قريب منه بلفظ آخر وهو أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : ( إِنَّ الْعَبْدَ إِذَا وُضِعَ فِي قَبْرِهِ وَ تَوَلَّى عَنْهُ أَصْعَابُهُ حَتَى أَنَّهُ لَيَسْمَعُ قَرْعَ نِمَالِهِمْ أَسَاهُ مَلَكَانِ فَيَقْعِدَانِهِ فَيَقُولُونِ لَهُ مَا كُنْتَ تَقُولُ فِي هَذَا الرَّجُلِ مُحَمَّدًا ؟ فَأَمَّا الْمُؤْمِنُ فَيَقُولُ مَنْ مَنْدًا الرَّجُلِ مُحَمَّدًا ؟ فَأَمَّا الْمُؤْمِنُ فَيَقُولُ اللهُ أَشْهَدُ أَنَّهُ مَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ ، فَيَقَال له : أَنْظُرُ إِلَى مَقْمَدِكَ مِنَ النَّارِ قَدُ أَبْدَلَكَ اللَّهُ بِعِيمًا ) .

قال قتادة : وذكر لنا أنه يفسح له فى قبره ، ثم يرجع الى حديث أنس قال : وَأَمَّا الْمُنْافِقُ وَالْكَافِرُ فَيُقَالُ لَهُ : مَا كُنْتُ تَقُولُ فِى هَذَا الرَّجُلِ ؟ فيقول : لاَ أَدْدِي ، كُنْتُ أَقُولُ كَمَا يَقُولُ النَّاسُ، فيقال : لاَ دَرَّيْتَ وَلا تَلَيْتَ فَيَضْرَبُ بِعِطْرَاقٍ مِنْ حَدِيدٍ ضَرَبَةٌ فَيَصِيحُ صَيْحةٌ يَسْمَمُهَا مَنْ يَلِيهِ غَيْرِ الثَّقَلَيْنِ .

وذكر مثله فى كتاب ذكر الموت بلفظ أصرح من هذا او أزيد حيث قال : وقيل إِذَا دَخَلَ ٱلْمُؤْمِنُ فِى قَبْرِهِ أَدْخَلَ اللَّهُ عَلَيْهِ مَلكًا يُقَالُ لَهُ رومَانُ فيقول له : انَّهُ يَأْتِيكُ الْآنَ مَلكانِ يَسْأَلاَنِكَ،مَنْ رَبُّكَ ؟ وَمَنْ نَبِيُّكَ ؟ وَمَا دِينُكَ ؟ فَأَجِبْهُمَا بِمَا كُنْتَ عَلَيْهِ

نِي الدُّنْيَا ثُمَّ يَخْرُجُ فَيَدْخُلَانِ عَلَيْهِ وَهُمَا مُنْكَرٌ وَنَكِيرٌ أَسْوَدَان أَذْرَقَانِ فَظَّان غَلِيظَان عَنْهُمًا كَالْبُرْقِ الْخَاطِفِ وَأَصْوَاتُهُمَا كَالرَّعْدِ الْقَاصِف مَعَهُمَا مرزبة وقبل مطراق وقيل لو اجتمع اهل منى عليها ما اطاقوها فَيُقْمِدَانِهِ فَيَقُولَانِ لَهُ : مَنْ أَنْتَ ؟ وَمَنْ رَبُّكَ ؟ وَمَنْ نَبُّكَ ؟ وَمَا دِينُكَ ؟ فاذا كان مؤمنا يقول : اللَّهُ رَبِّي، وَالْاسْلامُ دِينِي ، فيقولان له : عَلَى هَذَا عَشْتَ وَعَلَيْهِ مِتَّ وَعَلَيْهِ تُبْعَثُ إِنَّ شَاءَ اللَّهُ . فيقولان له : انظرُ عَنْ شِمَالِكَ فَيَمُتَعُ لَهُ بَابٌ فِي قَبْرِهِ إِلَى النَّارِ فَيُقَالُ لَهُ ﴿ هَذَا مَنْزِلُكَ لُو عَصَيْتَ اللَّهُ ۚ فَأَمَّا إِذْ أَلَمُعْتَهُ فَانْظُر الْآنَ عَنْ يَهِينِكَ فَيَفْتَحُ لَهُ بَابٌ إِلَى الْجَنَّةِ فَيَدْخُلُ عَلَيْهِ بَرِدُ منزلهِ وطِيبُ رِيحه فَرُيدُ أَن ينهَض فيقال له : لَمْ يَأْتِ إِبَّانُ ذَلِكَ نَمْ سَعِيدًا انَمْ نَوْمَةَ الْعَرُوسِ، فَمَا شَيْءٌ أَحَبُّ إِلَيْهِ مِنْ قِيَامِ السَّاعَةِ حَتَّى يَصِيرَ إلى أَهْل وَمَالِ وَجَنَّةٍ وَنَعِيمٍ . وأما اذا كان كافرا فاذا اقعداه فيقولان له : مَنْ رَبُّكَ ؟ فيقول : هَا هَا . لَا أَدْرِي فَيقولان له : مَا تَقُولُ فِي هَذَا الرَّجُلِ الْمُبْعُونِ فِيكُمُ ؟ يَعنيَان محمَّداً صَلَّى اللَّهَ عَلَيْهِ وسلم، فيقول : كُنتُ أَقُولُ كَمَا يَقُولُ النَّاسُ ، فيقولان له : لا دَرَّبْتَ وَلاَ امْتَكَيْتَ فَيضربَانه بالمطراق ضربة بين أذنيهِ فيصيح صيحة يسمعُها كلُّ شيء إلا الثقلير فما يسمعه شيِّ الَّا لَعنَهُ وذلك قوله : « وَيَلْعَنَّهُمُ اللَّاعِنُونَ } ثم يقولان له : على هَذا عشَّتَ وعليه متَّ وعليه تُبُعَّثُ مَانظُرْ عَن يمينِكَ فَيُفتحُ له بابِّ الى الجَنةِ فيقال له : هَذَا مَنْزِلُكَ لَوْ أَطَعْتَ اللَّه ، فَأَمَّا إِذْ عصيتَه فانظر عن شِمَالـك فَيُغتجُ له بابٌ إِلَى منزله مِن النار فَيَجدُ غَمَّهُ وَأَذَاهُ .

ثم ذكر فى رواية اخرى لغظها كَيْفَ بِكَ يَا عُمَرُ ؟ إِذَا دُخَلْتَ قبرَكَ ودخَلَ عليكَ فَتَّانَا العَبْرِ مُنكِرٌ وَنكيرٌ ؟ فقال عمر : وَمَا مُنكَرٌ وَنكيرٌ يا رسولَ اللهِ ؟ قال مُلكَانِ أَسْوَدَانِ أَذْرُقَانِ فَظَّانِ غَلِيظَانِ يُتُحَتَّان الْأَرْضَ بِأَنْيَا بِهِمَا وَيَطَنَانِ فِى شُمُورِهِمَا افقال غمر كَيْفَ أَنَا يَوْمَيْنِ يا رسول الله ؟ قال كهيئتكَ اليومَ .

وستأتى رواية المصنف لغالب الحديث الاول قبل الختم بنحو ورقتين وبقية الكلام عليه .

وقوله : (منكر ونكير) ضبط في الصحاح منكر بضم الميم وفتح الكاف.

وقوله في العديث المروى في كتاب ذكر الموت : (اعينهما كالبرق الخاطف ... الخ) ذكر ابن حجر في رواية عن ابسي هريرة اعينهما مشـل قُدُورِ النُّحَاسِ

وَأَنْيَابُهُمَا مثلُ صَيَاصِي الْبَقَر وأَصْوَاتُهُمَا مثل الرَّعْدِ . الى أن قال : فى رواية وزاد يحفران الارضَ بِأَنْيَابِهِمَا وَيَطَنَانِ فِى شُعُورِهِمَا . الى أن قال .

وأورد ابن الجوزى فى الموضوعات حديثا فيه أن فيهم رومان وهو كبيرهم . فذكر بعض الفقهاء أن اسم اللذين يسالان المذنب مُنْكَــُرٌ وَنَكِــيرٌ وأن اسم اللذين يسالان المطيع مُبَثِّرٌ وَبَشِيرٌ .

وقوله في ذلك الحديث: (فيقعدانه) قال ابن حجر ﴿ زَادَ في حديث البراء (فَتُمَادُ رُوحُهُ فِي جَسَدِهِ) الى أن قال .

فى رواية عن ابى هريرة (فَإِذَا كَانَ مُؤْمِناً كَانَتِ الصَّلَاةُ عِنْدَ رَأْمِيهِ وَالزَّكَاةُ عَنْ يَمِينِهِ وَالصَّرْمُ عَنْ شِمَالِهِ وَفِعْلُ الْمُعْرُوفِ مِن قِبَلِ رِجُلَيْهِ فَيُقَالُ لَهُ إِجْلِيسُ فَيَجْلِسُ وَقَدُ مُنِّلَتُ لَهُ الشَّمْسُ عِنْدَ الْفُرُوبِ) زاد ابن ماجه من حديث جابر (فَيَجُلِسُ فَيَمْسَتُ عَيْنَيْهِ رَيَقُولُ دَعُونِي أُصَلِّي) الى ان قال .

فى رواية اخرى (فَإِنْ كَانَ مُؤْمِنَا قال أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ ثُيْقَالُ لَهُ صَدَقْتَ) زاد ابو داود فلا يُسْأَل عَن شى، غَيرها للى ان قال .

فى رواية اخرى ( فَاَمَّا الْمُؤْمِنُ أَوِ الْمُوتِنُ فَيَقُولٌ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ جَاءَنَا بِالْبَيِّنَاتِ وَالْهُدَى فَاجَبُنَا وَآمَناً وَاتَّبَعْنَاهُ ويقال له : نَمُّ صَالِعاً ) الى أن قال .

فى رواية أخرى ( فَيُقَالُ له : نَمْ نَوْمَةً عَرُوسٍ فيكون فى احْلَى نَوْمَةٍ نَامَها أحدٌ حَتَّى يُبْغَثُ ) الى أن قال .

ويقال له \_ فى رواية \_ : ( نَمْ نَوْمَةَ الْمَرُوسِ الذِى لَا يُوقِظُهُ إِلَّا أَحَبُ ٱلْمُلِـهِ حَتَّى يَبْعَثُهُ اللَّهُ مِنْ مَضْجَهِهِ ذَلِكَ ) الى ان قال .

فى دواية : ( ويقال له : عَلَى الْيَقِينِ كُنْتَ وَعَلَيْهِ مِتَّ وَعَلَيْهِ تُبْعَثُ إِنْ شَاءَ اللَّهُ ) الى أن قال .

فى رواية البخارى ( وذكر لنا أَنَّهُ يُفْسَحُ لَهُ فِى قَبْرِه ) زاد مسلم من طريق شيبان عن قتادة ( سَبْعُونَ ذِراعاً وَيُمُلاً خضراً إلى يوم يُبْعَثُونَ ) الى أن قال .

فی روایة آخری ( سَبُعُونَ ذِرَاعًا فِی سَبُعِینَ ذِرَاعاً ) وفی روایة آخری ( وَیُرَخّبُ لَهُ فِی قَبْرِهِ سَبُعُونَ ذِرَاعًا وَیُنَوَّرُ لَهُ قَبُرُهُ كَالْقَمَرِ لَیْلَةَ الْبَدْرِ ) وفی حدیث البرا، الطویل ( فَیُنَادِي مُنَادِ مِنَ السَّمَاءِ أَنَ صَدَقَ عَبْدِی فَافْرشُوهُ مِنَ الْجَنْةِ وَافْتَحُوا لَهُ بَاباً فِي الْجَنَّةِ وَٱلْبِسُوهُ مِنَ الْجَنَّةِ ) قال : ( فَيَاتِيهِ مِنْ رَوَّحِهَا وَطِيبِهَا وَيُفْسَعُ لَهُ ﴿ فِيها مَدَّ بَصَرِهِ ) الى أن قال .

فى رواية ( فَيَزْدَادُ غِبْطَةٌ وَسُرُوراً فَيُعَادُ الْجَلدُ إِلَى مَا بَدَالُهُ وَتُجْعَلُ رُوحُهُ فِى نَسَم طَائِرٍ يَتَعَلَّنُ فِى شَجَرِ الْجَنَّةِ ) .

ثم قال فيما يتعلق بسؤال الكافر وهل يسأل الكافر اولا ؟ فصحح أنه يسأل الى أن قال : فيه ( فَأَمَّا إِذْ كَفُرْتَ فَاإِنَّ اللَّهَ أَبُدَلَكَ هَذَا وَيُفْتَحُ لَهُ بَابٌ إِلَى النَّارِ ) للله أن قال : فيه ( فَأَمَّا إِذْ كَفُرْتَ فَاإِنَّ اللَّهَ أَبُدَلُكَ هَذَا وَيُفِيقُ عَلَيْهِ قَبْرُهُ مَتَّى تَخْتَلِفَ زاد في حديث ابي هريرة ( فَيَزْدَادُ حَسَّرَةً وَثُبُورًا وَيَضِيقُ عَلَيْهِ قَبْرُهُ حَتَّى تَخْتَلِفَ أَضْلَاعُهُ ) .

وفى حديث البرا، ( فَيُنَادِي مُنَادٍ مِنَ السَّمَاءِ اَفُوشُوهُ مِنَ النَّارِ وَٱلْبِسُوهُ مِنَّ النَّارِ وَٱلْبِسُوهُ مِنَّ النَّارِ وَافْتَحُوا لَهُ بَاباً إِلَى النَّارِ فَيَاتِيهِ مِنْ حَرِّهَا وَسَمُومِهَا ) .

وقوله في ذلك العديث: ( فيصيع صيعة يسمعها كل شيء الا الثقلين ) قال ابن حجر: قال المهلب: الحكمة في أن الله يسمع الجنَّ قول الميت قدموني. ولا يسمع صوته إذا عنب أن كلامه قبل الدفين متعلق بأحكام الدنيا وصوته اذا عنب في القبر متعلق بأحكام الآخرة وقد أخفى على المكلفين الله أحوال الآخرة الا من شاء الله ابقاء عليهم. الغ.

فروى عذاب القبر عن جماعة كثيرة من الصحابة والتابعين فعدهم الى أن قال . وفى حديث الباب من الفوائد اثبات عذاب القبر وأنه واقع على الكفار ومن شاء الله من الموحدين .

والمساءلة وهل هي واقعة على كل واحد ؟ تقدم تقرير ذلك . وهل تختص بهذه الامة أو وقعت على الامم قبلها ؟

ظاهر الاحاديث الاول وبه جزم الحكيم الترمذى وقال : كانت الامم قبل هذه الامة تأتيهم الرسل فان اطاعوا فذلك وان أبوا اعتزلوهم وعوجلوا بالعذاب فلما أرسل الله محمداً رحمة للعالمين أمسك عنهم العذاب وقبل الاسلام ممن أظهره سوا، أسر الكفر أم لا فلما ماتوا قَيَضَ لهم فتانا القبر ليستخرج سرهم بالسؤال وليميز الله الخبيث من الطيب ويثبت الذين آمنوا ويضل الظالمين .

قال : ويؤيده حديث زيد بن ثابت مرفوعا ( إِنَّ هَذِهِ الْأُمَّةَ تُبْتَلَى فِي قُبُورِهَا ) الى أن قال .

<sup>(1)</sup> كذا في النسخ المعتمدة ، ولم اهتد الى معنى الجملة ، تامل •

ويؤيده أيضا قول الملكين : ما تقول في هذا الرجل محمدا .

وحديث عائشة عند احمد ايضا ( وَاَمَّا فِتْنَةُ الْقَبْرِ فَبِي تُفْتَنُونَ وَعَنِّى تُسْأَلُونَ ) وجنح ابن القيم الى الثاني . الى أن قال .

قال : والذي ظهر أن كل نبي، مع أمنه كذلك فتعذب كفارهم في قبورهم بعد سؤالهم وأقامة الحجة عليهم كما يعذبون في الآخرة بعد السؤال وأقامة الحجة.

وحكى في مسالة الاطفال احتمالا . والظاهر أن ذلك لا يمتنع في حق المميز دون غيره .

وفيه ذم التقليد في الاعتقادات لمعاقبة من قال ﴿ ( كُنْتُ أَسُمَعُ النَّاسَ يَقُولُونَ شَيْئًا نَقُلْتُهُ ﴾ وفيه ان الميت يحيى في قبره للمساءلة خلافا لمن رده واحتج بقوله تمالى : • قَالُوا رَبَّنَا أَمُتَنَا أَثُنَتُهُنِ وَأَخْبِيَتَنَا أَثُنَتُهُنِ . الآية • (4) قالوا : فلو كان يجي في قبره للزم أن يجيي ثلاث مرات ويبوت ثلاث مرات وهو خلاف النص .

والجواب: بأن المراد بالحياة فى القبر للمساءلة ليست الحياة المستقرة المعهودة فى الدنيا التى تقوم فيها الروح بالبدن وتدبيره وتصرفه ويحتاج الى ما يحتاج اليه الاحياء بل هى مجرد اعادة لغائدة الامتعان الذى وردت به الاحاديث الصحيحة فهى اعادة عارضة كما يحيى خلق كبير على يسد بعض الانبياء لمساءلتهم لهم عن اشياء ثم عادوا موتى . الغ .

813 \_ قوله : ( لو نجا من عذاب القبر أحد لنجا سعد بن معاذ , النع ) ذكر في الجامم روايتين .

احداهما (إِنَّ لِلْقَبْرِ ضَفْطَةٌ لَوَ كَانَ أَحَدٌ نَاجِيَّا مِنْهَا نَجَا مِنْهَا سَعْدُ بْنُ مُعَادٍ ). والثانية : ( لَوْ نَجَا أَحَدٌ مِنْ ضَنَّةِ الْقَبْرِ لَنَجَا سَعْدَ بْنُ مُعَادٍ وَلَقَدْ ضُمَّ ضَسَّةٌ ثُمَّ رُوخِي عَنْهُ ).

فهاتان الروايتان تدلان على أن المراد بعذاب القبر الذى لا ينجو منه أحد الضبة التى تحصل للانسان فى القبر عند نزوله فيه وليس المراد دوام ذلك ولا غيره من أنواع العذاب للمسلم \_ أجارنا الله من ذلك \_ والا لم يكن للاستعادة

<sup>(4)</sup> سبورة غافس ، الأينة 11 •

من عداب القبر معنى ولا صدق قوله صلى الله عليه وسلم: ( القبر روضة مسن رياض الجنة ) يعنى في حق المسلم .

قال العلقبي في قوله: ( إِنَّ لِلْقَبْرِ ضَفْطَةٌ . النح ) قال في النهاية صغطه يصغطه صغطا اذا عصره وضيق عليه وقهره .

وفى الحديث عند النسائى والبيهتى عن عبد الله بن عمر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : ( هَذَا الذِي تَعَرَّكَ لَهُ الْعُرْشُ وَقُتِحَتْ لَهُ الْبُوْثُ الْهُونُ الْمُونَ اللهُ عليه وسلم قال : ( هَذَا الذِي تَعَرَّكَ لَهُ الْعُرْشُ وَقُتِحَتْ لَهُ الْبُونُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ مَا مَنْهُ أَمُ قُرَجَ عَنْهُ ) يعني سعد ابن معاذ .

قال الحسن : تحرك له العرش فرُحًّا بقدومه .

وسئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن ذلك فقال : (كَانَ يُقَصِّرُ فِي بُعُضِ الطَّهُورِ مِنَ الْبَوْلِ) وفي رواية (كَانَ لاَ يَسْتَبُرِي،ُ مِنَ الْبَوْلِ) وفي رواية (كَانَ لاَ يَسْتَبُرِي،ُ مِنَ الْبُوْلِ) وفي رواية (لَوْ نَجَا أَحَدُ شُمَّ ضَمَّةً اخْتَلَفَتُ مِنْهَا أَضُلاَعُهُ مِنْ أَثَرِ الْبَوْلِ) وفي رواية (أَنَّهُ صُمَّ فِي الْقَبْرِ ضَمَّةً حَتَّى صَارَ مِثْلَ الشَّمْرَةِ فَدَعَوْتُ اللَّهَ أَنَ يُرَفِّهُ عَنْهُ وَذَلِكَ بِأَنَّهُ كَانَ لاَ يَسْتَبْرِي، ) .

أقول: وفى ثبوت هذا يعنى عدم الاستبراء أو التقصير فيه من حق سعد رضى الله عنه . تأمل مع جلالة قدره وفضله . ولعله لم يثبت ذلك فى حقه ولذلك لم يتعرض له المصنف رحمه الله فى روايته .

عدنا ، قال شيخنا : قال أبو القاسم السعدى في كتاب ( الروح ) له : لا ينجو من ضغطة القبر لا صالح ولا طالح غير أن الفرق بين المسلم والكافر فيها دوام الضغطة للكافر وحصول هذه الحالة للمؤمن في أول نزوله في قبره ثم يعود الى الانساح له فيه .

قال : المراد بضغطة القبر التقاء جانبيه على جسد الميت .

قال الحكيم الترمذى : سبب هذه الضغطة أنه ما من أحد الا وقد ألم بخطيئة ما وأن كان صالحا فجملت هذه جزاء ثم تدركه الرحمة ولذلك ضغط سعد بن معاذ فى التقصير من البول.

قال: وأما الانبياء فلا تعلم أن لهم في القبور ضمة ولا سؤالا وذلك لمصمتهم.

وقال النسقى : وفى بحر الكلام : المؤمن المطيع لا يكون له عذاب القبر ولكن له ضغطة القبر فيجد هول ذلك وخوفه لما انه تنعم بنعمة الله ولم يشكر النعمة .

أقول: في هذا التوجيه نظر. لان الفرض أنه مؤمن مطيع فكيف لا يكون شاكرا للنعمة . الا أن يقال قبل التوبة فيمن كان عاصيا أو يقال لم يشكرها حق الشكر والكل مقصرون فنسأل الله العفو .

عدنا قال وأخرج ابن أبى الدنيا عن معمد التميمى قال : كان يقال أن ضمة القبر أنما أصلها أنها أمهم ومنها خلقوا فغابوا عنها الغيبة الطويلة فلما رد اليها أولادها ضمتهم ضمة الوالدة التى غاب عنها ولدها ثم قدم عليها فمن كان مطيعا ضمته ضمة برأفة ورفق ومن كان عاصيا ضمته بعنف وسخط منها عليه لربها .

وذكر أبو الحسن شارح الرسالة: أن ضمة القبر لابد منها لكل واحد كبيرا كان أو صغيرا مؤمنا كان أو كافرا لكن ضمة المؤمن ضمة شفقة كضمة الوالدة الشفوقة لولدها وتقول مرحبا بمن كنت أحبه وهو على ظهرى فكيف الآن وهو في بطنى . وضمة الكافر ضمة عذاب حتى تختلف أضلاعه وتقول لا مرحبا بمن كنت أبغضه وهو على ظهرى فكيف الآن وهو في بطنى .

815 ـ توله : ( من مات يوم الجمعة أجير من عذاب القبر ) يعنى أذا كان موفيا بدين الله كما هو معلوم لان الكافر لا كرامة له وهل يدخل عليه منكر ونكير للسؤال أو لا ؟ والظاهر الثانى لانه أذا كان ينجو من عذاب القبر مع قوله صلى الله عليه وسلم : ( لَوْ نَجَا أَحَدٌ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ . الحديث ) فكيف لا ينجو من السؤال الذي هو أهون من ذلك .

وقد جزم فى بعض كتب قومنا بذلك وعبارة بعضهم ( ثَمَازِيَّةٌ لاَ يُسْأَلُونَ فِى قُبُورِهِمْ:شَهِيدُ الْمُرْكَةِ، وَالْمُرَانِطُ، وَالْمَطْمُونُ، وَالصِّدِيقُ رضى الله عنه، وَالْأَطْفَالُ وَالْمَيِّتُ يَوْمَ الْجُمُعَةِ أَوْ لَيْلَتَهَا وَقَارِىءُ سُورَةِ الْلَكِ كُلَّ لَيْلَةٍ وَالْأَنْبِيَاءُ صلواتُ اللهِ عليهم أَجْمَعِينَ ونظهم بعضهم فقال :

شَيهِيدٌ وَمَطْمُونٌ كَذَاكُ مُرَايِطٌ وَطِفْلٌ كَذَا الصِّدِيقُ مَعْ قَارِى ِ الْمُلْكِ وَمَيْتٌ بِيتَوْمِ الْجُمُعَةِ الفَرْد ضِفْ لَهُ بِلْيَلَتِهَا الفَّرَّا سُلِيئَتَ مِنَ الشِّرُكِ كَذَا الْأَنْبِينَا لاَ يُسْلَلُونَ حَقِيقَتَ تَعَانِيَّةٌ مِنْ غَيِّرِ خُلْفٍ وَلاَ شَدِي

816 \_ قوله: ( ثم قال صلى الله عليه وسلم: القتيل شهيد وذكر الحديث) تقدم بيانه في باب عدة الشهداء وذكر فيه أحد عشر نوعا (1).

وتقدم عن ابن حجر أنه قال : وقد اجتمع لنا من الطرق الجيدة اكثر مـــن عشرين خصلة فذكرها وقد تقدم بيان ذلك وما زاده العلقمي فليراجع .

817 \_ قوله : ( اللهم كما . الخ ) لفظه فى الجامع : ( اللَّهُمَّ أَهُدِ قُرَيُّشَا فَإِنَّ عَالِمَهُ كَمَا أَذَقَّتُهُمْ عَذَاباً فَأَذِقُهُمْ نَوَالاً ) ولم يتكلم عالِهَا يَعْلاً طِبَاقَ الأَرْضِ عِلْماً . اللَّهُمَّ كَمَا أَذَقَّتُهُمْ عَذَاباً فَأَذِقُهُمْ نَوَالاً ) ولم يتكلم الشارح الا على قوله : ( عالمها ) وأن المراد به الشافعي وأطال في ذلك .

ولعل المراد بالعداب الذي ذاق أول قريش القتل كعمزة وجمفر بن أبي طالب رضي الله عنهما وغيرهما من قريش

والنوال العطاء ولعل المراد به ما حصل لهم بعد ذلك من الغنائم وكون الامارة فيهم وهم المتصرفون في ذلك . والله أعلم .

 $\frac{818}{1}$  و لن يزال مذا الامر في قريش ، الغ ) ذكر فيما تقدم في باب الولاية والامارة حديث :

احدهما : ﴿ لَا يَزَالُ مَدَا الْأَمْرُ \_ يعنى الولاية \_ فِى قُرَيْشِ مَا دَامَ فِيهِـــمْ رَجُلاَنِ فاشار باصبعيه وَلَكِنَ الْوَيْلَ لِلَ افْتَتِنَ بِالْلَّكِ ﴾ .

والثانى : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لقريش : ( لَنَ يَزَالُ الْأَمْسُرُ فِيكُمْ وَاَنْتُمْ وَلَاَتُهُ مَا لَمُ تُحْدِثُوا فَإِذَا فَمَلْتُمْ سَلَطَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اَشُرَارَ خَلِيْهِ يلحونكم كما يلحى هذا القضيب . لقضيب كان كان في يده ) وتقدم الكلام عليه بما فيه الكفاية فليراجع (2) .

<sup>(1)</sup> رقم العديث 451 •

<sup>(2)</sup> راجع رقم : 44 و 45 •

<u>819 - قوله:</u> ( ان امر عليكم عبد جبشى مجديج الانف فاسمعوا له واطيعوا ما أقام فيكم كتاب الله ) لفظ الحديث في البخارى ( الشَّمَعُوا وَاَطِيمُ اللهِ ) لفظ الحديث في البخارى ( السُّمَعُوا وَاَطِيمُ اللهِ ) المُنْ رَاْسَةُ زَبِيبَةٌ ) .

وفى الجامع رواية اخرى لفظها ( الأَيْنَةُ مِنْ قُرَيْشِ أَبْرَارُهَا أَمُسَرَاءُ أَبْرَارِهَا وَفَجَّارُهَا أَمْرَاءُ فَجَّارِهَا قَإِنْ أَمْرَتْ عَلَيْكُمْ قُرْيْشٌ عَبْداً حَبَشِينًا مُجْدعاً فَاسْمَعُوالُهُ وَالْمِيْمُوا مَا لَمْ يَكَثِّرُ أَعَدُكُمْ بَيْنَ إِسْلَامِهِ وَضَرْبِ عُنْفِهِ فَإِذَا خَيْرَ بَيْنَ إِسْلَامِهِ وَضَرْبِ عَنْهِهِ فَلْيُقَذِمْ مُنْقَهُمُ

ولم يكتب شارحه عليه شيئا الا على قوله ( مجدع) قال بالجيم والدال والعين المهاتين قطع الانف أو الاذن أو الشفة وهو بالانف أخص فاذا أطلق غلب عليه . وكتب ابن حجر على الرواية الاولى ما لفظه :

قوله : (اسمعوا واطبعوا وان استعمل) بضم المثناة على البناء للمجهـــول اى جعل عاملا بان امر امارة عامة على البلد مثلا أو ولي فيها ولاية خاصة كالإمامة فى الصلاة أو جباية الخراج أو مباشرة الحرب فقد كان فى زمن الخلفاء الراشدين من تجمع له الامور الثلاثة ومن يختص ببعضها.

وكتب على قوله : ( حبشي ) قال : بفتح المهملة والموحدة بمدها معجمة منسوب الى الحبش .

قال العلقمى : قال الدميرى : قال القاضى عياض وغيره : أجمع العلماء على وجوب طاعة الامراء في غير معصية وعلى تحريمها في المعصية لقوله تعالى : و أَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُوْلِ الْأَمْرِ مِنْكُمْ ، (5)

قال العلماء المراد بأولى الامر من أوجب الله طاعته من الولاة والامراء , هذا قول جماهير السلف والخلف من المفسرين والفقهاء وغيرهم .

وقيل: هم العلماء وقيل: الامراء والعلماء ( وأما من قال الصحابة خاصبة فقد أخطأ) وفى الحديث الحث على السمع والطاعة أذ بذلك تجتمع كلمة المسلمين فأن الخلاف سبب فساد أحوالهم فى دينهم ودنياهم.

وقال العلماء تنجب طاعة ولاة الامورفيما يشق وتكرمه النفوس مـما ليس بمعصية فان كان معصية فلا سمع ولا طاعة كما هو مصرح به في الاحاديث فتحمل

<sup>(5)</sup> مسورة النساء ، الأية 59 •

الاحاديث المطلقة على وجوب طاعتهم على موافقة تلك الاحاديث مصرحة بان لاَ سَمْعَ وَلاَ طَاعَةَ فِي الْمُعْمِينَةِ .

أقول: وقد تقدم الكلام على هذا أيضا قال أبن حجر فى قوله: (كان راسه زبيبة) واحدة الزبيب المعروف الماكول الكائن من العنب أذا جف , وأنها شبب رأس الحبشى بالزبيبة لتجمعها ولكون شعره أسود وهو تمثيل فى العقارة وبشاعة الصورة وعدم الاعتداد بها .

ونقل ابن بطال عن المهلب قال : قوله ( اسمعوا واطيعوا ) لا يوجب أن يكون الستعمل للعبد الا أماما قرشيا لما تقدم أن الامامة لا تكون ألا في قريش , وأجمعت الامة على أنها لا تكون في العبد .

قال ابن حجر: قلت ويحتمل أن يسمى عبدا باعتبار ما كان قبل العتق وهذا كله انما يكون عند الاختيار وأما لو تغلب عبد حقيقة بطريق الشوكة فأن طاعته تجب اخمادا للفتنة ما لم يأمر بمعصية الله كما تقدم تقريره.

وقيل : المراد أن الامام الاعظم اذا استعمل العبد الحبشى على امارة بلد مثلا وجبت طاعته وليس فيه أن العبد الحبشى يكون هو الامام الاعظم .

وقال الخطابى : قد يضرب المثل بما لا يقع فى الوجود \_ يعنى وهذا من ذاك \_ أطلق العبد الحبشى مبالغة فى الامر بالطاعة وان كان لا يتصور شرعا أن يلى ذلك .

قال العلقمى : قلت : ومن شاهد بلاد الحجاز رأى غالب أمور قراها المتولى لامرها عبد أما أسود وأما حبشى وكذا غالب بلاد الوجه القبلي وكذا أقليم المنوفية وتصدر منهم أحكام خارجة عن الضبط والقياس (1)

820 \_ قوله: ( يا فاطبة بنت محمد ويا صفية عبة معمد . النج ) ومثله ما ذكره الشيخ اسماعيل رحبه الله في شرح النونية عند قوله :

وَمْنُ يَتَّكِلُ عَلَى الشَّفَاعَةِ آمِناً ﴿ بِلاَ عَمَالِ أَخْسَرُ بِهِ فَي ذَوِي الْهُونِ

<sup>(1)</sup> ويشهد لقول العلقمي هذا قول المتنبي قبله :

فِي كُسلِ ٱزْضِ وَطِنْتُهُسَا ٱسُمْ تُرْعَى بِعَبْدِ كَانَهُمْ غَنَسَمُ يَسَعُونُ الْفَسَرُ الْفَسَرُ الْفَسَرُ

حيث قال بعد كلام على الشفاعة وإنها خاصة بالمؤمنين ما نصه : واما من لقى الله فاجرا فليس له شفيع .

وفى الاثر : وحدت عبد الله بن الآدمى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قعد على المنبر ثم قال : الصَّلَاةُ جَامِمَةٌ رحمكم الله ثم قال : ( يَا عَبَّاسُ عَمَّ رَسُولِ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَيَا فَاطِمَةُ بَلْتَ مُحَمَّدٍ وَيَا آلَ مُحَمَّدٍ جَمِيمًا إِنِي وَالذِي لَقْسِى بِيَدِهِ عِنْدَ رَبِّي لَمُلَاعٌ مَكِينٌ فَلاَ تَغُرَّنُ المُرَآ نَفْسُهُ يَقُولُ أَنَا عَمُّ رَسُولِ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَوْ تَقُولُ بِئْتُ مُحَمَّدٍ أَمْرَآ نَفْسُهُ يَقُولُ أَنَا عَمُّ رَسُولِ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَوْ تَقُولُ بِئْتُ مُحَمَّدٍ أَمْرَ آلِ مُحَمَّدٍ الشَّوْوِ النَّهُ مَنْ اللّهِ فَا تَعْرَفُهُمْ مِنَ اللّهِ عَلَى الْحَوْضِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَارِطُ فَيَرَّمُ عَلَى الْحَوْضِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَارِطُ فَيَرِّهُ عَلَى الْحَوْضِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَارِطُ فَيَرِّهُ عَلَى الْحَوْضِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَارِطُ فَيَرَّهُ مَنْ عَرَفْتُهُ مِنْ أَصْحَابِي لَيَغْتَلَجَنَّ بِعَرْوَةٍ وَيَرَقَعُهُ مِنْ أَصْحَابِي لَيُغْتَلَجَنَّ بِعَرْوَةٍ وَعَلَمْ اللّهِ مَا مَشَى مِنْ بَعْدِكَ قَدَماً . وَلَكِنَّهُ مَشَى الْقَهُمَرَى الْمُحَدِّى جَهَنَّمَ ، فَلا أَسْتَطِيعُ لَهُ مَنْ أَنْ أَسُلُوا مَا اللّهِ مَا مَشَى مِنْ بَعْدِكَ فَدَماً . وَلَكِنَّهُ مَشَى الْقَهُمَرَى الْمُحَدِّى جَهَنَّمُ مَنَ أَنْ الْمُحَدِّى الْمُعَلِمِ لُوهُ أَلْهُ مَنْ الْمُحَدِّى جَهَنَّمَ ، فَلا أَسْمَعُولِمُ لَوْ الْمُعَدِّى الْمُعَلِى الْمُحْرَدِي اللّهُ مَا مَشَى مِنْ بَعْدِكَ وَمَا الْمُعَلِى الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِّى الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي اللّهُ عَلَى الْمُعَلِي اللّهِ مَا مَشَى مِنْ بَعْدِكُ جَهَنَا مَا مَلَى الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي اللّهُ عَلَى اللّهُ الْمُعَلِي اللّهُ الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي اللّهُ الْمُعَلِي اللّهُ الْمُعَلِي اللّهُ الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعْمَلِي اللّهُ عَلَيْكُونُ مِنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُو

وذكر جابر بن زيد رضى الله عنه انه لما نزلت « وَأَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ ، جعل رسول الله صلى الله عليه وسلم يتفخذ فخاذ قريش فخذا فخذا حتى اتى على بنى عبد المطلب فقال : يَا بَنِي عَبْدِ الْمُطَّلِبِ إِنَّ اللَّهَ أَمَرَنِي أَنْ أُنْذِرَكُمْ أَلاَ وَإِنِّي لاَ أُغْنِي عَنْكُمْ مِنْ اللَّهِ شَيْئًا الاَ وَإِنَّ الْرُلِيَائِي مِنْكُمُ الْثَقُونُ . أَلاَ لاَعْرِفُنُ مَا جَاءُ النَّاسُ غَــدًا عَلَيْقِي وَجُنْتُمْ بِالدُّنِي وَجِنْتُمْ بِالدُّنِي وَقِيا عَيْقَ عَلَمَةً مَنْ فَاطِمَتُ بَنْتِ مُحَمَّدٍ وَيَا صَيفَيَّةٌ عَمَّةً مَعْتَدٍ إِنْ اللهِ شَيْئًا ، والله اعلم . مُحَمَّدٍ إِنْ الله إلله إلى الله إلى الله إلى الله عَلى إنْ الْغِنِي كَانْكُما مِنَ اللّهِ شَيْئًا ، والله اعلم .

فكيف يطبع اصل الكبائر المصرون عليها مع مذا في شفاعة الرسول عليبه الصلاة والسلام ؟ نسأل الله تعالى بجوده وكرمه أن يجعلنا من أهل شفاعة نبيه عليه الصلاة والسلام ولو علمنا أنها لاهل الكبائر ما سألنا الله أن يجعلنا من أهلها لانا أذا سألناه ذلك فقد سألناه أن يجعلنا من أهل الكبائر حتى يعطيها لنا وبالله التوفيق .

# البساب الخسامس السنة في التعظيم لله عن وجل

« فيما روى (1) عن النبىء صلى الله عليه وسلم وعن أصحابه والتابعين لهم باحسان » .

821 ـ قال جابر عن ابن عباس أن رجلا من بني عامر بن ربيعة يقال له اربد جاء إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال يا محمد اخبر نى من أي شىء ربّك آمِنْ ذَهَبِ أَوْ مِنْ فِضّةٍ أَوْ مِنْ نُحَاسٍ أَوْ مِنْ فَضّةٍ أَوْ مِنْ نُحَاسٍ أَوْ مِنْ عَصْدِ ؟ وهو يقول (2) سُبُعَانَ اللّهِ « إِذْ جَاءَتْ رَعْدَةٌ وَبَرُقَةٌ فَأَرْعَدَتْ وَمُو يَقُلُ وَبَرُقَةٌ فَأَرْعَدَتْ وَاللّهِ عَلَى (3) رَأْسِهِ فَوْقَعَ مَيّتًا قَالَ وَأَبُرُ قَتْ ثُمَّ جَاءَتْ صَاعِقَةٌ حَتَى وَقَعَتْ عَلَى (3) رَأْسِهِ فَوْقَعَ مَيّتًا قَالَ اللّهُ عَزْ وَجَلَ « وَيُرْسِلُ الصَّواعِق فَيصِيبُ بِهَا مَنْ يَشَاءُ وَهُمْ يُجَادِلُونَ فِي اللّهِ وَهُو شَدِيدُ الْمِعَالِ » يعنى المقاب (4) .

822 ـ قال جابر بن زيد عن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال سألتِ اليهودُ رسولَ اللهِ صلى الله عليه وسلم عن صِفة اللهِ وَسَكَتّ قليلاً رَجَاءَ أن ينزل عليهم عذاب، ونزل جبريل عليه السلام بسورة الإخلاص « لِشِم اللّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدُ » الى آخرها .

823 \_ وقال صلَّى اللَّ عَلَيْهِ وسَلَّمَ : « تَفَكَّرُوا فِي الْخَلْقِ وَلَا تَتَفَكَّرُوا فِي الْخَلْقِ وَلَا تَتَفَكَّرُوا فِي الْخَلْقِ وَلَا تَتَفَكَّرُوا فِي الْخَالِقِ فَإِنَّهُ لَا يُدْرَكُ إِلاَّ بِتَصْدِيقِهِ » .

824 \_ قال الربيع: اخبرنا بشر عن اسماعيل بن علية عن داود بن أبي عقيل عن أبي هند عن الشعبي عنن مسروق قال:

<sup>(1)</sup> خ مما يروى •

<sup>(2)</sup> خ والنبيء يقول •

<sup>(3)</sup> خ بعداء

<sup>(4)</sup> قوله بمعنى العقاب وفي تسخة يعنى شديد العقاب وفي الاخرى يعنى العذاب ، اقتباس من آية الرعد رقم 13

كنت عند عائشة رضي الله عنها قالت : « ثِلَاثٌ مَنْ تَكَلِّمَ بِوَاحِـــَةٍ مِنْهُنَّ فَقَدْ أَغِظَمَ عَلَى ٱللَّهِ الفِرْيَةَ:مَنْ زَعَمَ أَنَّ مُعَمَّدًّا رَأَىٰ زُرَّبُهُ فَقَدْ أَغْظَهَ عَلَى اللَّهِ الْفِرْيَّةَ » قال : وكنتُ مُتَّكنًا فَجَلَسْت وقلت : يــا أُمَّ المَوْمَنِينَ أَنظري وِلا تَعجلي الم يقل الله ؟ : « وَلَقَدُ رَآهُ نَزْلَةٌ أُخْرَىٰ \_ وَلَقَدُ رَآهُ بِالْأَفْقِ الْمُبَيْنِ » فقالت عائشة رضي الله عنها: أنا أول هذه الأمة سألَتِ النَّبِيَّءَ صلى الله عليه وسلَّــم عن ذلك فقــال : « ذَلِكَ جِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَكُمْ أَزَهُ فِي صُورَتِهِ الَّتِي خُلِقَ عَلَيْهَا إِلَّا مُرَّ تَهُنَّ رَأَيْنُهُ قَدْ هَبُطُ مِنَ السَّمَاءِ فَسَدٌّ جِسْمُهُ مَا بِكِينَ السَّمِكَاءِ وَ إِلْأَرْضَ » الله نَسِمَعُ لقوله تعالى : « لاَ تُنْرِكُهُ الْأَبْصَارُ ۖ وَهُوَ يُدْرِكُ الْأَبْصَارَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ » قال مسروق : تفسير هذه الآية دليل على ما روت عائشة عن النبيء صلى الله عليه وسلم يقلول : « مَا كَذَبَ الْفُؤَادُ مَا رَأَى . لَقَدْ رَأَى مِسْنُ آيسَاتِ رَبِّهِ الْكَبْسَرَى » ثم عاد العديث الى ابن علية فقال : قَالَتَ عَائَشَةَ رَضَى الله عَنَهَا : « وَمَنْ زَعَمَ أَنْ مُحَمَّدًا صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَمْ يُبَلِّغْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِنْ وَمَنْ زَعَمَ أَنْ مُحَمَّدًا صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَمْ يُبَلِغْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِنْ وَبِهِ فَقَدْ أَعْظُمَ عَلَى اللهِ الْفِزِيَةَ لِأَنْ اللّهَ تَعَالَى يَقَبِّولِ : « يَا أَيَّهَا وَبِهِ فَقَدْ أُعْظُمَ عَلَى اللّهِ الْفِزِيَةَ لِأَنْ اللّهَ تَعَالَى يَقْبُولِ : « يَا أَيَّهَا الْرَُّسِولُ بَلِغْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ دَيِّكَ وَإِنْ لَمُ تَفْيَعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالِاتِهِ وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَّ النَّاسِ » وَمَنْ زَعَمَ أَنَّ مُخَمَّدًا يَعْلَمُ مَا فِي غَدٍ فَقَدُّ أَغْظَمَ عَلَى اللَّهِ الْفِرْيَةِ لِأِنَّ اللَّهَ تَعَالَى يَقُولُ : « قَــِلُ لَا يَعْلِمُ مَنْ فِي السَّمَوُاتِ ۗ وَالْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلاَّ اللَّهُ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُبَّعَثُونَ ﴾ . أ

825 ـ وأخبرنا أبو ربيعة زيد بن عوف العاسرى البصرى قال : إخبرنا حماد بن سلمة عن ثابت البنانى عن أبى عثمان النهدى أن أبا موسى الاشعرى قال : كنّا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فى سَفٍ فلما دُنُونا من المدينة كبّرُ الناسُ ورَفعُوا أَصُواتَهم، فقال النبىء صلى الله عليه وسلم : « يَا أَيُّهَا النّاسُ إِنّكُمْ لَا تَدْعُونَ أَصَمَّ وَلا غَانِبًا إِنَّ الذِي تَدْعُونَهُ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ أَعْنَاقِ وَركابِكُمْ » ثم قال منلى الله عليه وسلم : « يَا أَبّها مُوسَى هَلُ أَدُلُكَ وَكَابِكُمْ » ثم قال منلى الله عليه وسلم : « يَا أَبا مُوسَى هَلُ أَدُلُكَ

عَلَى كَنْزِ مِنْ كُنُوزِ الْجُنْدِ؟ » قال: قلت: وما هُو يارسولَ الله؟ قال: « لاَ حَوَّلَ وَلاَ فَوَّةَ الاَّ بِاللهِ » قال جابر: ومعنى قول النبىء صلى الله عليه وسلم عندنا «أن الذى تدعونه بينكم وبين أعناق ركابكم» وذلك أن الله تعالى يقول: « مَا يَكُونُ مِنْ نَجْوَى ثَلاَثَةٍ إِلاَّ هُوَ رَابِعُهُمْ وَلاَ أَذْنَى مِنْ ذَلِكَ وَلاَ أَكْثَرَ إِلاَّ هُو مَعْهُمْ أَوْلاَ أَذْنَى مِنْ ذَلِكَ وَلاَ أَكْثَرَ إِلاَّ هُو مَعْهُمْ أَوْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ » والتشبيب أينما كَانُوا » (5) « وَنَعْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ » والتشبيب والتحديد لا يكون إلا لمخلوق لأن المخلوق إذا قرب من موضع تباعد من غيره لأن المتحديد يستوجب الزوال والانتقال والله تعالى عَزَ عن ذلك .

#### \* \* \*

821 \_ قوله : ( جاء الى رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : يا معمد اخبرني . الغ ) ذكر البغوى هذا العديث بوجهين :

أحدهما : ما ذكره المصنف .

والآخر : غيره حيث قال : في قوله تعالى : « وَيُرْسِلُ الطَّوَاعِقَ ، (6) جمع صاعقة وهي العذاب المهلك ينزل من البرق فيحرق من يصيبه ( فَيُصِيبُ بِهَا مَنْ يَصَابُ ) كما أصاب أربد بن ربيعة .

وقال محمد بن على الباقر : الصاعقة تصيب السلم وغير السلم ولا تصيب الناكر ( وَمُمْ يُجَادِلُونَ ) يخاصمون في الله نزلت في شأن أربد بن ربيعة حيث قال للنبيء صلى الله عليه وسلم : مِمَّ رَبَّكَ أَمِنْ دُرٍّ أَمِّنْ يَاقُوتٍ أَمِّنْ ذَمَّكٍ ؟ فنزلت صاعقة من السماء فاحرقته .

وسئل الحسن عن قوله عز وجل : « وَيُرْسِلُ الصَّوَاعِقَ , الآية ، قال : كان رجل من طواغيت المرب بعث اليه النبي، صلى الله عليه وسلم نفرا يدعونه الى الله ورسوله فقال : لهم اخبروني عن رب محمد هذا الذي تدعوني اليه مم هو من ذهب أو فضة أو حديد أو نحاس ؟ فاستعظم القوم مقالته فانصرفوا الى النبيء صلى الله عليه وسلم فقالوا : يا رسول الله ما رأينا رجلا اكفر قلبا ولا أعتى

<sup>(5)</sup> خ قال :

<sup>(6)</sup> سورة الرعد ، الآية : 13 •

على الله منه فقال: ارجعوا اليه فرجعوا اليه فجعل لا يزيدهم على مثل مقالته الاولى وقال: اجيب محمدا الى رب لا أراه ولا أعرفه! فانصرفوا وقالوا: يا رسول الله ما زادنا على مقالته الاولى واخبث فقال: إِرْجِمُوا إِلَيْهِ فَرَجَمُوا فَبَيْنَكَ هُمْ عِنْدَهُ يُنَازِعُونَهُ وَيَدْعُونَهُ وَمِ يقول: في هذه المقالة إِذِ أَرْتَفَتْ سَمَابَةٌ وَكَانَتْ فَوْقَ رُوْسِهِمْ فَرَعَتْ وَكَانَتْ فَوْقَ يَشْعُونَ إِيْعُورُوا رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَاسْتَقْبَلَهُمْ فَوْمٌ مِنَ الصَّحَابَةِ فَقَالوا لهم: اخْتَرَق صَاحِبَكُمْ ؟ فقالوا : مِنْ أَيْنَ عَلِيْمُهُمْ ؟ فقالوا : وَمُ يَلُوسُهُ ؟ فقالوا : أُوحِيَ إِلَى النَّبِيءِ مَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَاسْتَقْبَلَهُمْ وَهُمْ مِنَ الصَّحَابَةِ مَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَاسْتَقْبَلَهُمْ وَهُمْ مِنَ الصَّحَابَةِ مَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَاسْتَقْبَلَهُمْ وَمُ مُن الصَّحَابَةِ مَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَاسْتَقْبَلَهُمْ وَمُ مُ يُجَادِلُونَ فِي اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ مَنْ يَشَاءُ وَهُمْ يُجَادِلُونَ فِي اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ مَنْ يَشَاءُ وَهُمْ يُجَادِلُونَ فِي اللَّهُ وَهُو شَدِيدً لِلْحَالِ ، الخَوْل اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَمُو شَدِيدُ لِلْحُالِ ، الخَوْل اللَّهُ وَهُو شَدِيدً لِلْحُالِ ، الخَوْل اللَّهُ عَلَيْهِ وَمُونَ لِيَعْرَبُونَ اللَّهُ وَهُو شَدِيدُ لِلْحُولُ اللَّهُ اللَّهُ وَهُو شَدِيدًا لَهُ الْمُاكِنَا وَلَوْلُونَ وَلَا النَّوْلُ اللَّهُ وَهُو شَدِيدًا لَهُ الْحُولُونَ اللَّهُ وَمُونَا اللَّهُ وَمُونَا اللَّهُ وَهُو اللَّهُ اللَّهُ وَمُو شَدِيدًا لَالْهُ اللَّهُ وَلَهُ الْمُؤْمِقُ الْحَالِي اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ الْمُؤْمِةُ اللَّهُ وَلَا الْمُولُولُونَ اللَّهُ وَلَوْلُوا اللَّهُ وَلَالِهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُولُولُ اللَّهُ وَلَالُهُ اللَّهُ وَلَالْمُ اللَّهُ وَلَالِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ وَلَالِهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

وذكر البيضاوى: في سبب نزول هذه الآية وجها آخر حيث قال: في قوله: « وَهُمُ يُبَادِلُونَ فِي اللَّهِ ، حيث يكذبون رسول الله صلى الله عليه وسلم فيسا يصفه به من كمال العلم والتفرد بالالومية واعادة الناس ومجازاتهم والجسدال التشديد في الخصومة من الجدل وهو الفتل ، والواو اما لعطف الجملة أو الحال.

فانه روى أن عامر بن الطفيل واربد بن ربيعة أخالبيد \_ وفدا \_ على رسول الله صلى الله عليه وسلم قاصدين لقتله فأخذه عامر بالمجادلة ودار أربد من خلفه ليضربه بالسيف فتنبه له الرسول صلى الله عليه وسلم فقال : اللَّهُمُّ اكْفِيهِمِنا بِمَا يَسْنُتَ فَأَرْسُلَ اللَّهُ تُعَالَىٰ عَلَى أَربد صَاعِقَةٌ فَقَتَلَتُهُ ورمى عامر بغدة فعات فى بيت سلولية فنزلت .

قوله ﴿ وَهُوَ شَدِيدُ الْمِحَالِ ) يعنى العقاب . هذا قول أبى عبيد ، وقال علي : شديد الاخذ ، وقال أبن عباس : شديد الحول ، وقال الحسن : شديد الحقد . وقال مجاهد : شديد القوة .

وقيل : شديد المكر . والِمَحَال والمماحلة المماكرة والمفالبة قاله البغوى .

وقال البيضاوى : المعال الماحلة والمكايدة لاعدائه من محل قلان بقلان اذا كاده وعرضه للهلاك , ومنه تمحل اذا تكلف استعمال الحيلة ولعل أصله المحل بمعنى القحط وقيل فعال من المحل بمعنى القوة , الغ .

<u>822 \_ قوله : ( سالت اليهود رسول الله صلى الله عليه وسلم عن صفة الله</u> فسكت . الخ ) ذكر البيضاوي أن سبب نزول سورة الاخلاص أن قريشا قالوا : يا محمد صف لنا ربك الذي تدعونا اليه فنزلت .

وذكر البغوى ما ذكره المصنف رحمه الله وما ذكره البيضاوى وزيادة حيث قال : روى أبو العالية عن أبى بن كعب أن المشركين قالوا لرسول الله صلى الله عليه وسلم : انسب لنا ربك فانزل الله هذه السورة .

وروى أبو ضبيان وأبو صالح عن ابن عباس أن عامر بن الطفيل وأربد ابن ربيعة أتيا النبيء صلى الله عليه وسلم فقال عامر : إلى ما تدعونا يا محمد ؟ قال : إِلَى اللّهِ تَعَالَى. قال : صفه لنا أمن ذهب هو أم من فضة أم حديد أو أمن خشب؟ فنزلت هذه السورة فأملك الله أربد بالصاعقة وعامرا بالطاعون وذكرناه في صورة الرعد .

وقال الضحاك وقتادة ومقاتل : جا، ناس من أحبار اليهود الى النبى، صلى الله عليه وسلم فقالوا : صف لنا ربك لعلنا نؤمن بك فان الله أنزل نعته فى التوراة فأخبرنا من أى شى، هو ؟ وهل يأكل ويشرب ؟ وممن ورث ؟ ومن يورثها ؟ فانزل الله هذه السورة ، قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحُدُ ، ولا فرق بين الواحد والاحد يدل عليه قراءة عبد الله بن مسعود قل هو الله الواحد الى أن قال عن أبى هريرة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : ( قَالَ كَذَّ بَنِي ابْنُ آدَمَ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ ذَلِك، وَسَتَنِي وَلَمْ يَكُنْ لَهُ وَلَيْسَ وَلَيْسَ بِالْحَدُ اللَّهُ وَلَدَ وَأَنَّا شَنْهُ إِيَّا يَ فَقُولُهُ لَنْ يُعِيدَنِي كَمَا بَدَانِي ، وَلَيْسَ أَوْلُ الْحَدْقِ بِالْحَدُ اللَّهُ وَلَدًا وَأَنَا اللَّهُ الذِى كُمْ يَلِوْ وَلَمْ يُولَدُ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُوا أَحَدُى ) .

823 \_ قوله : ( تفكروا في الخلق ولا تتفكروا في الخالخ ) الخ ، ذكر فيه في الجامر روايات :

منها : ﴿ تُفَكَّرُوا فِى كُلِّ شَيْءٍ ولا تَفَكَّرُوا فِى ذَاتِ اللَّهِ فَإِنَّ بَيْنَ السَّمَاءِ السَّابِغَةِ إِلَى كُرْسِيِّهِ سَنْبَعَةُ ٱلآفِ نُورٍ وَهُوَ فَوْقَ ذَلِكَ ﴾ .

ومنها : ﴿ تَفَكَّرُوا فِي خُلْقِ اللَّهِ وَلَا تَفَكَّرُوا فِي اللَّهِ فَتَهْلِكُوا ﴾ .

ومنها : ﴿ تَنَكَّرُوا فِي الْخَلْقِ ولا تفكروا فِي الْخَالِقِ فَإِنَّكُمْ لَا تَقْدِرُونَ قَدْرَهُ ﴾ .

ومنها : ﴿ تَفَكُّرُوا فِي آلَاءِ اللَّهِ وَلَا تَفَكَّرُوا فِي اللَّهِ ﴾ .

ولم يكتب الشارح على هذه الروايات شيئا ولكن كتب الشيخ اسماعيل رحمه الله في شرح النونية في هذا ما فيه الكفاية حيث قال في شرح قوله :

فَكُلُّ الذِي أَضُحَى عَلَى الْبَالِ سَائِعاً فَذَلِكَ غَسْيُرُ اللَّهِ فَانْفِ عَسنِ الذِّمْسِ بعد كلام طويل ما نصه . فصل : فكل ما تخيل في وهمك أو تكيف في عقلك أو تمثل في نفسك أو تلون في فكرك فاعلم أن الله سبحانه وصفاته بخلاف ذلك فانه لا يُدُرَكُ بِبَصْرِ وَلا بَصِيرَة لِأَنَّ اللَّه عز وجل لا يُشبهُ المخلوقاتِ في شيء من الْعَيِّنَاتِ ولا يُوصَف بالسُّكُونِ وَلا الْحُرَكات .

نكل حادثة في الوجود من ثلاث تقييدات الجنس ، والزمان . والمكان . فهذه التقييدات هي منتهي المقول لا تتعداه وهو العجز عن التكييف ليس للمقول ورا، ذلك مجال تجول فيه الا غموض الوحدانية وصفات الربوبية لا يطلع على ذلك الا الجبار الاعظم لا شريك له . ليس البصر والبصيرة له بلاحظات . ولا ذلك الا الجبار الاعظم لا شريك له بعكيفات . ولا النفسوس له بعمثلات . ولا الافكار له بالمخيلات . ولا اللاقمان له بعدركات . ولا الالسن له بواصفات بجميع ما لا يليق به من الصفات ولا الآذان له بسامعات . ولا الفوقيات له برافعات . ولا التعتيات له بواضعات ولا السموات له بكانفات . ولا فوقيات العرش له بعجاورات ولا تحتيات الثرى له بعقابلات . ولا جوانب الحوادث له بمحاذيات ولا الاعراض له بحركات . ولا الجواهر له بعجانسات . بـل هـو الرفيع الدرجات عـن جميع المحدثات . حـى قيـوم في الارض والسموات . ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ فَتَبَارَكَ اللَّهُ المُنْكُمُ فَتَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّكُمُ فَتَبَارَكَ اللَّهُ رَبُكُمُ فَتَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ فَتَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّكُمُ فَلَهُ اللَّهُ رَبُّكُمُ اللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ رَبُّكُمُ فَتَبَارَكَ اللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ وَالْمَلْهُ اللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ وَالْمَالِيْنَ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَالْمَالُولُولُهُ اللَّهُ وَالْمَالُولُهُ اللَّهُ وَالْمَالُولُولُهُ اللَّهُ وَالْمَالُهُ اللَّهُ وَالْمَالُولُهُ اللَّهُ وَالْمَالُولُهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمَالُهُ اللَّهُ وَالْمَالُهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَالْمَالُهُ اللَّهُ وَالْمَالُهُ اللَّهُ اللَّهُهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

<u>824 - قوله :</u> (من زعم أن معمدا رآى ربه فقد أعظم على الله الغرية) أى الكنب قد تقدم الكلام عليه في ذكر الشرك والكفر وكيف يجمع بينهما وبين أبن عباس رضى الله عنهما في الولاية مع قوله : (أنَّ مُحَمَّدًا رَأَى رَبَّهُ بِعَيْنِ رَأْسِهِ) وتقدم أن مراده بذلك أنه علمه بتميز واستدلال من عقد ل وأن الاطباء تزعم أن المقل في الرأس .

ومثل رواية الشعبى عن عائشة رضى الله عنها ما ذكره البغوى عن مسروق عن عائشة حيث قال في قوله تعالى : د مَا كُذَبُ الْفُؤَادُ مَا رَأَى ، (7) واختلفوا في الذي رآه .

فَقال قـوم هو جِبريل عليه السلام وهو قـولُ ابن مسعود وعائشة . اخبرنا اسماعيل بن عبد القاهر . الى ان قال عن عبد الله : (ما كَذَبُ الْفُوَّادُ مَا رَأَى) قال : رام كَذَبُ الْفُوَّادُ مَا رَأَى) قال : رآى جبريل له ستمائة جناح .

وقال آخرون هو الله عز وجل ثم اختلفوا في معنى الرؤية فقال بعضهم جعل بصره في فؤاده فرآه بغؤاده وهو قول ابن عباس .

اقول : فعلى هذا القول من قال بعين رأسه زيادة على ما ذهب اليه ابن عباس والله أعلم .

عدنا الى أن قال : وذهب جماعة الى أنه رآى بعينه وهو قول أنس وعكرمة والحسن قالوا : رأى محمد ربه , ألى أن قال .

فَكَانَتُ عَائِشَةَ تَقُولَ لَمْ يَرَ اللَّهَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وتعمل الآية على رؤية جبريل ، الى أن قال .

عن مسروق قال : قلت لعائشة يا اماه . هل راى محمد رب قالت : لَقَدُ قَبُ ضَمَرِي مِمَّا قُلتَ اَئْنَ اَنْتَ مِنْ اَلَاتِ العائشة يا اماه . هل راى محمد رب قالت : لَقَدْ قَبُ ضَمَرِي مِمَّا قُلتَ اَنْتَ اَنْتَ مِنْ اَلَاتِ اللهُ اللهُ الْأَبْصَارُ وَهُوَ يُدُرِكُ الْأَبْصَارَ وَهُوَ اللّهِلِيفُ الْخَبِيرُ) (وَمَا كَانَ لِبَشِرِ اَنْ يُكِلِّمَهُ اللّهُ إِلّا وَحُمَّا أَوْ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ) ومن حدثك انه النّجييرُ) ، (وَمَا كَانَ لِبَشَرِ اَنْ يُكِلِّمَهُ اللّهُ إِلاّ وَحُمَّا اَوْرِي نَفُسٌ مَاذَا تَكُسِبُ غَدًا) ومن حدثك انه كُتُم فقد كُذَب ثم قرات (يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ اللّهُ عَمَّا أَنْزِلُ إِلَيْكُ مِنْ رَبِّكَ ... الآية) ولكنه راى جبريل في صورته مرتين الى ان قال : في قوله : وَلَقَدُ رَآهُ نَزُلَةٌ أُخْرَى يعنى انه رأى جبريل في صورته التي خلق عليها نازلا من السماء نزلة أخرى . وذلك انه رآه في السماء غزلة أخرى . وذلك انه رآه في صورته مرتين مرة في الارض ومرة في السماء عند سدرة المنتهى . الغ .

قوله: (ومن زعم أن محمدا صلى الله عليه وسلم لم يبلغ ما أنزل اليه من ربه ... الخ) لفظه في البخاري عن الشعبي عن مسروق عن عائشة قالت: (مُنْ حَدُّنُكُ

<sup>(7)</sup> سورة النجم ، الآية : 11

أَنَّ النَّبِيَ، صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَتَمَ شَيْئاً مِنَ الْوَحْيِ فَلَا تُصَيِّفُهُ أن الله تعالى قال : • يَا أَيْهَا الرَّسُولُ بَلَغَ مَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَيِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعُلْ فَمَا بَلَّفْتُ رِسَالاَتِهِ ، (8).

وذكر رواية أخرى فى محل آخر لفظها عن الشعبى عن مسروق عن عائشة رضى الله عنها قالت : (مَنْ حَدَّتُكَ أَنَّ مُحَمَّدًا رَأَى رَبَّهُ فَقَدْ كَنَبَ،وَهُوَ يَقُولُ!لاَ تُنْدِكُهُ الْأَبْصَارُ) ومَنْ حَدَّتُكَ أَنَّهُ يَعْلَمُ الْفَيْبَ فَقَدْ كَنَبَ وحـو يقول : (لَا يَعْلَمُ الْفَيْبَ إِلاَّ اللّهَامُ .

وفى رواية (وَمَنْ حَدَّثُكَ أَنَّهُ يَمْلُـمُ مَا فِي غَدٍ فَقَدْ كَذَبَ) ثم قرات (وَمَا تَـدَّرِي نَفْسٌ مَاذَا تَكْسِبُ غَدَّا) (9)

قال ابن حجر " ونقل ابن التين عن الداودى قال قوله : في هذا الطريق (مَنْ حَدَّلُكَ أَنَّ مُحَدِّدًا يَمُلَمُ الْفَيْبُ مَا اَظُنَهُ مُخفّوظًا وَمَا أَحَدٌ يَدَّعِي اَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ كَانَ يَعْلَمُ مِنَ الْغَيْبِ إِلَّا مَا عُلِمٌ، .

وذكر الرواية الاخرى بلغظ قالت: (ثلاث من قال واحدة منهُن فقد أعظم على الله الفرية مَن زُعَم انه يَعْلَمُ مَا فِي غَدِ الحديث) ثم ذكرها ايضا بلغظ آخر (وهُو الله الفرية على الله من قال الله تمتداً رَأى ربّه وان محمدًا كُتم شَيئاً مِن الوحي وان مُحمّداً كُتم شَيئاً مِن الوحي وان مُحمّداً يعلم مَا فِي غَدٍ) ثم رد ما نقله ابن التين عن الداودى من النفى حيث قال : وما ادعاه من النفى متعقب فان بعض من لم يرسخ في الايمان يظن ذلك حتى كان يرى أن صحة النبوة تستلزم اطلاع النبى، على جميع المغيبات كا وقد في المفازى لابن اسحاق أن ناقة النبى، صلى الله عليه وسلم ضلت فقال زيد ابن اللهيت بصاد مهملة وآخره متناة وزن عظيم بيزعم محمد أنه نبى، ابن اللهيت بصاد مهملة وآخره متناة وزن عظيم بيزعم محمد أنه نبى، أن رجلا يقول كذا واني والله لا أعلم الا ما علمني الله وقد دلني الله عليها أن رجلا يقول كذا وكذا واني والله لا أعلم الا ما علمني الله وقد دلني الله عليها وهي في شعب كذا قد حبستها شجرة فذهبوا فجاءوه بها .

فاعلم النبى، صلى الله عليه وسلم أنه لا يعلم من الغيب الا ما علمه الله وهو مطابق لقوله تعالى: « فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَخَدًا إِلاَّ مَنِ أَرْتَضَى مِنْ رَسُولٍ الآية » (10).

<sup>(8)</sup> سورة المائلة ، الآية : 67 •

<sup>(9)</sup> سورة لقمان ، الآية الاخيرة • (10) سورة الجن ، الآية : 27 •

وقد اختلف العلماء في المراد بالغيب فيها فقيل هو على عمومه وقيل ما يتعلق بالوحى خاصة وقيل ما يتعلق بعلم الساعة وهو ضعيف لما تقدم في تفسير لقمان ان علم الساعة مما استأثر الله بعلمه الا أن ذهب قائل ذلك الى أن الاستثناء منقطع وقد تقدم ما يتعلق بالنيب هناك .

قال الزمخشرى فى هذه الآية ابطال الكرامات لان الدين يضاف اليهم \_ وان كانوا اوليا، مرتضين \_ فليسوا برسل وقد خص الله الرسل من بين المرتضين بالاطلاع على الغيب . وتعقب بما تقدم .

وقال الامام فخر الدين قوله عَلَى (غَيْبِهِ) مفرد وليس فيه صيغة عموم فيصح أن يقال أن الله لا يظهر على غيب واحد من غيوبه أحدا الا الرسل فيحمل على وقت وقوع القيامة ويقويه ذكرها عقب قوله: (أَقَرِيكُ مَا تُوعُدُونَ) (1)

وتعقب بأن الرسل لم يظهروا على ذلك .

وقال أيضا : يجوز أن يكون الاستثناء منقطعا أى لا يظهر على غيبه المخصوص أحدا لكن من أرتضى من رسول فأنه يجعل له حفظة .

وقال القاضى البيضاوى : يخصص الرسول بالملك في اطلاعه على الغيب , والاولياء يقم لهم الالهام .

وقال ابن المنير: دعوى الزمخشرى عامة ودليله خاص. فالدعوى امتناع الكرامات كلها والدليل يحتمل أن يقال ليس فيه الا نفى الاطلاع على الفيب بخلاف سائر الكرامات. . .

وتمامه أن يقال : المراد بالاطلاع على الغيب ما سيقع قبل أن يقع على تفصيله فلا يدخل في هذا ما يكشف لهم من الامور المغيبة عنهم . ولا ما يخرق من العادة كالمشى على الماء وقطع المسافة البعيدة في مدة لطيفة ونحو ذلك .

وقال الطيبي : الاقرب تخصيص الاطلاع بالظهور والخفاء .

اقول: المناسب أن يقول تخصيص الاظهار بالاطلاع التام الجلى دون الخفسى فاطلاع الله الانبياء على الفيب أمكن ويدل عليه حرف الاستعلاء في (عَلَى غَيْبِهِ) فضمن يظهر معنى يطلع فلا يظهر على غيبه اظهارا تاما وكشفا جليا الا لرسول (1) سورة الجن ، الابت 25 -

وأما الكرامات فهي من قبيل التلويح واللمحات وليسوا في ذلك كالانبياء .

وقد جزم الاستاذ أبو اسحاق الاسفراني بأن كرامات الاوليا، لا تضاهي بعسا

وقال أبو بكر بن فورك : الانبياء مامورون باظهارها والولى يجب عليه اخفاؤها والنبي، يدعى ذلك بما يقطع به بغلاف الولى فانه لا يأمن الاستدراج .

وفى الآية رد على المنجمين وعلى كل من يدعى أنه يطلع على ما سيكون من حياة وموت وغير ذلك لانه مكذب للقرآن . وهم أبعد شى، من الارتضاء مع سلب صفة الرسالية عنهم ... الخ .

ثم قال : فى محل آخر فيما يتعلق بالتبليغ بعد كلام : فقال النبى، صلى الله عليه وسلم فى خطبته (إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ رَسُولٌ فَأَذَكِرٌ كُمْ بِاللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ أَنِّى قَضَرْتُ عَنْ تَبْلِيغِ مَنْ رَسَالاتِ رَبِسِي لِ يعنى فقولوا : فقالوا نَشْهَدُ أَنَّكَ بَلَغْتَ رِسَالاتِ رَبِّني لِ يعنى فقولوا : فقالوا نَشْهَدُ أَنَّكَ بَلَغْتَ رِسَالاتِ رَبِّكُ وَقَضَيْتَ الذِى عَلَيْكَ ... إلخ) .

اقول: أما الرؤية فقد كذب فيها بعضهم كما هو معلوم فتكذيبه ظاهر وكذلك القول بأنه يعلم الفيب, فانه زعم ذلك من لم يكن راسخا في الايمان كما تقدم فتكذيبه أيضا ظاهر

وأما عدم التبليغ فانه لا يمكن أن يقول أحد أن الرسول لم يفعل ما أمر به من تبليغ الرسالة فلا يوجد أحد يعدثنا بذلك فما معنى قولها رضى الله عنها فى هذه الصورة (فقد أعظم على الله الغرية) اللهم الا أن يقال على الغرض والتقدير لان القضية الشرطية لا تقتضى الوقوع على حدد قوله: « لشن أشركت ليحبطن عملك » (11).

والحاصل أن التبليغ مجمع عليه لقوله تعالى : ﴿ فَتَوَلَّ عَنْهُمْ فَمَا أَنْتَ بِمَلُومٍ ﴾ (12) بعد قوله : ﴿ يَا أَيْهُا الرَّسُولُ كِلِّغْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ الآية ، غايته انهم اختلفوا

<sup>(11)</sup> سَتُورة الزّمر ، الآية : 65 • (12) سورة الذاريات ، الآية : 54 •

فى معنى التبليغ فذهب النكار الى أن معناه الاسماع فذهبوا الى أن الناس كلهم قد سمعوا فى زمانه فكذبوا فى ذلك لانه صلى الله عليه وسلم لم يرسل الى الجزائر الخالدات التى لا يؤتى منها ولا اليها والى يأجوج وماجوج مثلا مع أنه أرسل الى الناس كافة وقد بلغهم جميعا . ولذلك جعل اصحابنا رحمهم الله تبليغ الرسول صلى الله عليه وسلم على ثلاثة أوجه :

الاول : هو ورسوله وكتابه وجه .

الوجه الثانى : عذرَه وتوسعته لمن كان على دين نبى قبله حتى يصله الخبــر ببعثته صلى الله عليه وسلم لقوله تعالى : ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِلُّ قَوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدَاهُمُ حَتَّى يُبُيِّنَ لَهُمْ مَا يَتَّقُونَ ﴾ (13) .

والوجه الثالث : قطع عدر من لم يكن على الدين اينما كان لقول الله عز وجل : • وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَغِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ، (14) .

وقيل هو وجه ورسوله وكتابه وجه وتومنيعته لمن كان على الدين حتى يسمع وقطع عدر من لم يكن على الدين أينما كان وجه انتهى ، مختصرا من السؤالات .

قوله: (ومن زعم أن محمدا يعلم ما في غد) قال ابن حجر: في رواية البخاري (وَلاَ يَعْلَمُ مَا فِي عَدٍ إِلاَّ اللَّهُ) اشارة الى أنواع الزمان وما فيها من الحوادث. وعبر بلفظ غد لكون حقيقته أقرب الازمنة. وأذا كان مع قربه لا يعلم حقيقة ما يقع فيه مع أمكان الإمارة والعلامة فما بعد عنه أولى.

وفي قوله: (ولا يعلم متى الساعة الا الله) اشارة الى علوم الآخرة فان يوم القيامة أولها. وإذا نفي علم الاقرب انتفى علم ما بعده. إلى أن قال

وقد تبيّن بقوله تعسالي في الآية الاخرى وهي قوله : • فَلَا يُطْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَداً إِلاَّ مَنِ أُرْتَضَى مِنْ رَسُولٍ (\*أن الاطلاع على شيء من هذه الامور لا يكون الا بتوقيف . وأراد بالامور الخمسة المذكورة في قوله تعالى : • إِنَّ اللَّهُ عِنْدُمُ عِلْمُ السَّاعَةِ الآية)(١).

قوله: (لا يعلم من في السموات والارض الغيبَ إِلاَّ اللَّهُ) يجوز في الاستثناء ان يكون منقطما ورضع على لغت تميم ويجوز أن يكون متصلا والمراد بمسن في السموات والارض من تعلق علمه بها أو من يذكر فيها أو والله أعلم أ

<sup>(13)</sup> سورة آل عمران ، الآية : 164 •

 <sup>164 :</sup> الآية : 2 - وسورة آل عمران ، الآية : 164 - 164

<sup>(1)</sup> آخر سورة لقمان ٠٠

<sup>(﴿)</sup> آخر سورة العِنْ •

قوله: (من أبي عثمان) قال ابن حجر: هو عبد الرحمن بن مَلْ النهدي والسند كلهم بصريون

وفى رواية آخرى عن أبى عثمان عن أبى موسى الاشمرى قال : أخذ النبسى، صلى الله عليه وسلم فى عقبة أو قال فى ثنية قال فلمنًا علَا عليهُا قاذا رجلٌ نَادَى فرغَ صَوْتُهُ لاَ إِلَّهُ إِلاَّهُ وَاللَّهُ أَكْبَرُ قال \_ وَرَسُول الله على بَفْلته \_ قال : (فَإِنَّكُمْ لاَ تَدْعُونَ أَصَمَّ وَلاَ غَلِيبًا) ثم قال: يَا أَبَا مُوسَى أو يَا عَبُدُ اللَّهِ بِنَ قيس (أَلاَ أَذَلُكَ عَلَى كَلِيةٍ مِنْ ثُنُوزٍ الْجُنَّةِ ؟ قلت بَلَى قال: (لا حَوْلَ وَلا قَرَّةً إِلاَّ بِاللَّهِ)

قوله: ( في سفر ) بعض روايات البخاري في غزاة وذكر ابن حجر انها غزوة خير....

قوله: (كبر الناس ورفعوا أصواتهم) تقدم في رواية فاذا رجل نادي فرفع صوته ، الغ .

قال ابن حجر : ويجمع بأن الكل كبروا وزاد هذا عليهم بالتهليل .

وتقدم في رواية عبد الواحد ما يدل على أن المراد بالتكبير قول لَا إِلَهُ إِلاَّ اللَّهُ وَاللَّهُ أَكْبُرُ .

وقال في قوله : ( اربعوا ) بفتح الموحدة اي ارفعوا ثم قال : قال يعقـــوب ابن السكيت ربع الرجل يربع اذا رفق وكف الى أن قال .

قال ابن بطال: كان عليه الصلاة والسلام محبا لامته فلا يراهم على حالة من الخيرات الا أحب لهم الزيادة فأحب للذين رفعوا أصواتهم بكلمة الاخلاص والتكبير أن يضيفوا اليها التبرئ من الحول والقوة فيجمعوا بين التوحيد والإيمان والقدر

وقد جاء في الحديث ( اذا قال العبد لا حُوْلَ وَلا قُوْءَ إِلا بِاللَّهِ،قَالَ: أَسْلَمَ عَبْدِي وَالسَّسْلَمَ)

قال : قلت : أخرجه الحاكم في حديث ابن هريرة بسند قوي، وفي رواية له : ( قال لى: أَبَا هُرَيْرَةُ أَلَا أَدُلُكَ عَلَى كَنْزِ مِنْ كُنُوزِ الْجُنَّةِ ؟ قُلْتُ : بلَى يا رسولَ الله قال : تَعُولُ لَا حَوْلَ وَلَا قُوْةً إِلَّا بِاللَّهِ فيقول الله : أَسُلَمَ عَبُدِي وَاسْتَسُلَمَ ) زاد رواية له ( وَلا مَلْجًا وَلا مَنْجَى مِنْ اللَّهِ إِلاَ إِلْيَهِ ) .

قوله: ( لا تدعون اصم ) قال ابن حجر: أطلق على التكبير ونعوه دعا، من جهة أنه بمعنى الندا، ولكون الذاكر يريد اسماع من ذكره الشهادة له .

قوله : ( على كنو من كنوز الجنة ) قال ابن حجر : سمى هذه الكلمة كنزا لانها كالكنز في نفاسته وصيانته عن أعين الناس .

وحاصله : أن المراد أنها من ذخائر الجنة أو من محصلات نفائس الجنة .

قال النووى المعنى : أن قولها يحصل ثوابا نفيسا يذخر لصاحبه في الجنة, الى أن قال . --

عن أبى أيوب أن النبى، صلى الله عليه وسلم ليلة أسرى به مر على ابراهيم عليه السلام قال : يَا مُحَمَّدُ مُرُ أُمَّتَكَ أَنْ يُكْثِرُوا مِنْ غَرَاسِ الْجَنَّةِ،قال وَمَا غَرَاسُ الْجَنَّةِ ؟ قال : لاَ حَوْلَ وَلاَ قُوَّةً إِلاَّ بِاللَّهِ.

قوله: ( لا حول ولا قوة الا بالله ) قال ابن حجر : معنى ( لا حول ) لا تحويل للعبد عن معصية الله ولا قوة له على طاعة الله الا بتوفيق الله وقيــــل : معنى لا حول لا حملة .

وقال النووى : هى كلمة استسلام وتفويض وأن العبد لا يملك من أمره شيئا وليس له حيلة فى دفع شر ولا قوة فى جلب خير الا بارادة الله تعالى . الغ .

قوله: ( ان الذي تدعونه بينكم وبين أعناق ركابكم ) بدله في رواية البخارى ( إِنَّمَا تَدْعُونَ سَمِيماً بَصِيراً ) وزاد في بعض الروايات ( قَرِيباً ) فهو بمنزلة قوله في رواية المصنف : ( بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ آعْنَاقِ رِكَابِكُمْ ) وليس المراد قرب المسافة لأنه منزه عن الحلول كما لا يخفي .

قوله : ( وَنَحْنُ أَقُرْبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبُلِ الْوَرِيدِ ) قال البيضاوى : اي ونعن اعلم بحاله من هو اقرب اليه من حبل الوريد .

تَجَوَّزَ بقرب الذات لقرب العلم لأنه موجبه، وحبل الوريد مَثَلٌ فِي القُرْبِ، قال : والموت أدنى لي من الوريد .

والحبل العرق واضافته للبيان روالوريدان عرقان يكتنفان صفحتى العنق في مقدمها يتصلان بالوتين يردان من الرأس اليه . وقيل : سمى وريدا لان الروح تسمره .



# البساب السسادس علمنسي من غرائب العلم

826 - الربيع بن حبيب عن أبي عبيدة عن جابر بن زيد عن ابن عباس قال : جاء أعرابي إلى النبيء صلى الله عليه وسلم فقال : علِمْني من غرائب العلم قال : « وَمَا صَنَعْتَ فِي رَأْسِ الْعِلْمِ حَتَّى عَلِمْني من غرائب العلم قال : « وَمَا صَنَعْتَ فِي رَأْسِ الْعِلْمِ حَتَّى تَسْأَلُ عَنْ غَرَائِبِهِ » قال : وما رأس العلم قال : « مَعْرِفَةُ اللّهِ حَقَ معرفته قال : « أَنْ تَعْرِفَهُ بِلاَ مَعْرُفَةُ اللّهِ حَق معرفته قال : « أَنْ تَعْرِفَهُ بِلاَ مَعْرُفَةُ اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى وسلم : « إِنَّ اللّهَ لَا يَعْرُفُ بِاللّهُ لَا يَعْرُفُ بِاللّهُ اللهِ عَلَىه وسلم : « إِنَّ اللّهَ لَا يُعْرَفُ بِاللّهُ اللهِ عَلَى رُبُوبِيّتِهِ النَّافِيةِ عَنْهُ آثَارَ صَنْعَتِهِ » (1) .

#### **\*** \* \*

836 \_ قوله : ( بلا مثل ولا ند ) المثل والند متقاربان أو متساويان كما يشعر به كلام الصحاح حيث قال : مثل كلمة تسوية يقال مِثْلُه ومَثَلُه كما يقال شِبْهُهُ وَشَبَهُهُ بعمنى . النح .

وقال: الند بالكسر المثل والنظير وكذلك النديد والنديدة . الخ .

قوله: ( واحدا أحدا ) الواحد والاحد بمعنى واحد كما تقدم عن البغوى ... والواحد في حق الله أربعة أوجه :

ولحد في الذات بمعنى أن ذاته ليست بذات جسم فتقبل القسم والانعداد . وواحد في الصفة بمعنى أنه لا يوصف الله بما يوصف به الخلق ولا يوصف الخلق بما يوصف به الله .

وواحد في الفعل بمعنى أنه لا أحد يفعل كفعل الله من خلق السموات والارض وارسال الرسل وأنزال الكتب وغير ذلك .

<sup>(1)</sup> قوله : النافية عنه اثار صعنه اى هذه الدلائل تشهد انه سبعانه وتعالى لا تؤثر فيه الاشياء •

وواحد في العبادة بمعنى أنه لا معبود على الحقيقة الا هو .

وهذه الاوجه اذا علمها الانسان لا يجوز له الرجوع عن علمها كما ذكره في السؤالات .

قوله: ( ظاهراً باطناً اولاً آخراً ) يعنى انه الظاهر لخلقه بالدلائل التى عرف بها فى كبير الخلق وصغيره أنه الصانع ، والباطن الذى لا يدركه خلقه بما يدرك به بعضهم بعضا بشى، من حواسهم قال فى شرح الجهالات .

وقال أيضا : والظاهر أي أن الدلائل عليه عز وجل ظاهرة فقيل : ظاهـــر لظهور الدلائل عليه كما ذكر صاحب الكتاب والباطن أى أنه عز وجل بطن عن ادراك الحواس ومشاهدة الخلق فقيل : ظاهر على معنى وباطن على معنى . الخ .

وقال أيضا : الاول هو الذي لم يكن معه شيء قديم والآخر الذي ليس لآخريته آخر اليه ينتهي . الى أن قال .

والاول تأويله في صفة الله عز وجل من تأويل قديم وكذلك الآخر في صفة الله عز وجل من تأويل باق لا يفني الى أن قال .

ومعنى قوله : ( انه ليس لآخريته آخر اليه ينتهى ) أي انه عز وجل باق ليس لبقائه نهاية ولا يجرى عليه الغنا، لانه يستحيل الفنا، في ما يستحيل عليه الحدوث،

ثم قال بعد ذكر معنى الاول والآخر والظاهر والباطن وهذا النوع من الوصف لله عز وجل مما يوهم السامع ممن لا علم له بانه وصف متضاد . وليس فيه من تضاد ولا اختلاف وليس شيء منه بمانع لغيره من الوصف .

فقولك أول لا ينفى أن يكون آخرا كما أن قولك آخرا لا ينفى أن يكون أولا لان معنى أول على حدة من معنى آخر كما فسرنا قبل وكذلك قولك ظاهر لا يمنع القول بأنه باطن ولا ينفيه لان معنى ظاهر على حدة من معنى باطن ولكل وصف من هذه الاوصاف معنى لا يمنع صاحبه فاعلموا ذلك والاول هو القديم والآخر هو الباقى والظاهر هو الذى يملم ولا يخفى والباطن هو الذى يملم ولا يشاهد ولا يجاهر تعالى الله عن مماثلة البرية سبحانه : النع .

وذكر أهل التفسير لهذه الاوصاف معاني متعددة من جملتها أن الظاهر بمعنى الفالب العالى على كل شيء . والباطن بمعنى العالم بكل شيء قال البغوى : هـذا قول أبن عباس .

قوله: ( لا كفؤ له ) أى لا مثل , قال البيضاوى فى الآية : أى ولم يكن أحد يكافئه أى يماثله من صاحبة أو غيرها , الغ ، وفيه ثلاث لغات كف، بسكون الغاء والهمزة كنُو بضم الغاء من غير همز , وكنؤ بضم الغاء والهمز وقرى، بهن جميعا ومعناه المشل .

قوله: (ان الله لا يعرف بالامثال ولا بالاشياء الى آخره) قال فى السؤالات: وعن عبد الله بن عباس رضى الله عنهما أن نجدة بن عمر الملقب بالحرورى أتاه فقال له يا ابن عباس: أخبرنى عن معرفة ربك فان من قلبنا قد اختلفوا علينا فقال: (أَعُرِفُهُ بِمَا وَصَفَى بِهِ نَفْسَهُ مِنْ غَيْرِ رُوْيَةٍ. وَأَصِفُهُ بِمَا وَصَفَى بِهِ نَفْسَهُ مِنْ غَيْر شَبِه صُورَةٍ لاَ يُدُونُ فِي الْخَسِيةِ مَتْدَانٍ فِي بُعْرِه وَلا نَظِير لَهُ يُتُوهَمُ دَيْهُومُتُهُ ، وَلا يُمَنسَّلُ بِخَلْقِهِ . لاَ يَجُورُ فِي اتَّضِيتِهِ . فَالْخَلْقُ إِلَى مَا سَطَر فِي رَتَابِهِ الْكَنُونِ مَاضُسونَ ، لاَ يَعْمُونُ بِخِلافِ مَا مِنْهُمْ عَلِمَ . وَلا إِلَى غَيْرِه يُرِيدُونَ . فَهُو تَريبُ غَيْرُ مُلْتَزَقٍ . وَبَعِيدٌ يَعْلَمُونَ بِخِلافِ مَا مِنْهُمْ عَلِمَ . وَلا إِلَى غَيْرِه يُرِيدُونَ . فَهُو تَريبُ غَيْر مُلْتَكُونِ مَاضَدونَ . فَهُو تَريبُ غَيْر مُلْكَانِ الْمُلاعِ عليه الله الله لكن كتبته قبل الاطلاع عليه الله عنه . وستأتى روايته فى كلام المصنف رحمه الله لكن كتبته قبل الاطلاع عليه .

قوله: ( النافية عنه آثار صنعته ) يعنى أنه لا يوصف بشىء من صفات خلقه لان صنفات الخلق من حيث ما دارت فهى نقص وصغر وذل وحاجة وعجز وذلك كله عن الله منفى وهو عن ذلك كله عظيم لا يليق به .

## الباب السابع النهي عن الفكرة في الله عز وجل

827 \_ قال جابر بن زيد : حدثنا (1) رجل من أئمة أهـل الكوفة يكنى أبا أمية أن النبىء صلى الله عليه وسلم خرج على قوم (2) وهم يتذاكرون فلمًا رأوا النبىء صلى الله عليه وسله وسله مسكتوا فقال : « مَا كُنْتُمْ تَقُولُونَ ؟ » قالوا : نَتَذَاكر (3) في الشمسِ وفي مجراها،قال : « كَذَلِكُمْ فَافْعَلُوا تَفَكَّرُوا فِي الْخُلُقِ وَلا تَتَفَكّرُوا فِي المُعْرَةُ » .

828 \_ قال : وأخبرني محمد بن يعلى عن سليمان العامري عن عطاء عن سعيد بن جبير عن الله عطاء عن سعيد بن جبير عن الله على على تَتَفَكُرُوا فِي الله وَلَكِنُ تَفكُرُوا فِي خُلْقِهِ فَإِنَّهُ لَا يُعْرَفُ بِالْأَشْبَاهِ وَالْأَمْثَالِ وَلَكِنْ بِعَمْدِيقِهِ .

829 \_ قال : وأخبرنا جُوَيْيِر عن الضحاك أن ابن عباس قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « لاَ تَتَفَكَّرُ وا فِي اللّهِ فَانَّ التَّفْكِيرَ فِي خَلْقِهِ شَاغِلُ فَإِنَّهُ لاَ تُكْرِكُهُ فَكُرَةُ مُتَفَكِّرٍ والَّا بِتَصْدِيقِهِ » التَّفْكِيرَ فِي خَلْقِهِ شَاغِلُ فَإِنَّهُ لاَ تُكْرِكُهُ فَكُرَةُ مُتَفَكِّرٍ والَّا بِتَصْدِيقِهِ » ثم قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « إِنَّ أَقُواْماً (4) مِنَ الْأُمَمِ السَّالِفَةِ أَتَوْا نَبِيًّا لَهُمْ لِيُعْنِتُوهُ فَسَكَتَ عَنْهُمُ أَنْتِظَارَ أَمْرِ اللَّهِ فَنَزَلَتُ عَنْهُمْ أَنْتِظَارَ أَمْرِ اللَّهِ فَنَزَلَتُ عَنْهُمْ صَاعِقَةٌ فَأَحْرَقَتُهُمْ » .



<sup>(1)</sup> ٠ حدثي ٠

<sup>(2)</sup> خ اصعابه •

<sup>(3)</sup> خ نتفكر •

<sup>(4)</sup> خ قوسا ٠

تقدم الكلام فيها عن الشبيخ اسماعيل رحمه الله بما فيه كفاية .

827 \_ قوله : (أن الله لا تناله الفكرة) قال صاحب الايضاح رحمه الله : وندين بأن معرفة الله لا تنال بالتفكير ولا بالاضطرار وانما تنال بالاكتساب والتعلم وذلك انما يصح بعد مخبر ومنبه على ذلك .

828 \_ قوله : ( ولكن بتصديقه ) أي بالإذعان له من غير تفكير في ذاته . ولذلك قالوا في حقه سبحانه : المجز من الإدراك إدراك . والله أعلم .

وفى كلام بعض علما، بنى اسرائيل (قِسْمَنَا وَدَبَّرْنَا وَنَظَرُنَا وَوَجَدْنَا حَوَاشَمَا وَجَوَاشَمَا وَجَوَارَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ العالم : الآنَ عَرَفْتُمْ رَبَّكُمْ حِينَ لَمُ تَنْلِغُهُ جَوَادِحُكُمْ ، انتهى . مَن شرح النونية .

<u>829 \_ قوله :</u> ( وان التفكير في خلقه شاغل ) المراد \_ والله اعلم \_ أن التفكر في خلقه شاغل عن التفكر فيه فيجب التفكر في خلقه . والله اعلم .

وفى بعض النسخ فان التفكر فى الله شاغل وهذا هو المتبادر من السياق , والسياق والمعنى أن التفكر فى الله شاغل لكم عما تريدون ولا تحصلون به شيئا فانه لا ينال بالتفكر , والله اعلم .



## البساب الشامسن الشرك أخفى من دبيب النمسل

830 \_ قال : وأخبرنا معمد بن الْمُنكُدِر عن ابن عباس عن النبيء صلى الله عليه وسلم أنه قال : « يَأْتِي عَلَى النَّاسِ زَمَانُ الشِّرْكُ فِيهِ أَخْفَى مِنْ نَرَّة ِسَوْدَاءَ عَلَى صَغْرَة ِسَوْدَاءَ (1) فِي لَيْلَة ِظَلْمَاءَ » .

831 \_ قال جابر بن زيد : حدثنا أنس بن مالك أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : « يُوشِكُ الشِّرْكُ أَنْ يَنْتَقِلَ مِنْ رَبْعٍ إِلَى وَمِنْ قَبِيلَةٍ » قيل : يا رسول الله وما ذلك الشرك ؟ قسال : « قَوْمٌ يَأْتُونَ بَعْدَكُمْ يَعُدُونَ اللَّهَ حَدَّا بِالصِّفَةِ » .

832 \_ قال : وحدثنا الأعمش عن أبى وائل عن ابن مسعود(2) قال : سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم أي الذنب أعظم أقال : « أَنْ تَجْعَلَ لِلَّهِ نِداً وَهُوَ خَلَقَكَ وَاللَّهُ الْعَدْلُ » .

833 - قال: وأخبرنا سفيان بن عيينة عن مجاهد بن سعيد عن الشعبي عن جابر بن عبد الله قال قالتِ اليهودُ للنبيء صلى الله عليه وسلم يا معمدُ لقد عُلبَ أصحابُك اليومَ قال : « بِأَيِّ شَيْءٍ » قالوا سألتُهُم اليهودُ هل يعلَمُ نبيَّكُمُ عَدَدَ خَزَنَة النَّارِ؟ قالوا لا ندري حتى نسألَ نبيَّنَا.قال النبيء صلى الله عليه وسلم : « نَعْمَ مَا فَعَلُوا قَوْمُ يُسَالُونَ (3) عَمَّا لاَ يَدْرُونَ فَقَالُوا لاَ نَدْرِي حَتَّى نَسْأَلُونَ (3) عَمَّا لاَ يَدْرُونَ فَقَالُوا لاَ نَدْرِي حَتَّى نَسْأَلُونَ (4) عَمَّا لاَ يَدْرُونَ فَقَالُوا لاَ نَدْرِي حَتَّى نَسْأَلُونَ (4)

<sup>(</sup>۱) خ صمساء ۰

 <sup>(2)</sup> قوله عن ابن مسعود في نسخة عن ابي مسعود والاولى اكثر وابو وائل يروى عن هذا وهذا واسم
 أبي وائل شقيق بن سلمة الاسدى الكوفي كان من سادة التابعين •

<sup>(3)</sup> خ سئلــوا ٠

<sup>(4)</sup> ساءلوا نبيهسم ٠

نَبِيَكُمُ يُرِيكُمُ (5) اللَّهَ جَهْرَةً » فأنبأهم (1) صلى الله عليه وسلم إذْ سَأَلُوهُ أَنْ يُجَاهِرُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ لَا يُرَى جَهْرَةً .

834 ـ قال الربيع وبلغنا عن أبان بن عياش عن أنس بن مالك قال خرج النبىء صلى الله عليه وسلم على قدوم جلوس فقال : « مَا أَجُلَسَكُمْ » فقالوا نتفكر في الله فقال صلى الله عليه وسلم : « لاَ تَتَفَكَّرُوا فِي اللهِ فَإِنَّهُ لاَ مِثْلَ لَهُ وَلاَ شَبِيهَ وَلاَ نَظِيرَ وَلاَ تَضْر بُوا لِلهَ الْأَمْثَالَ وَلاَ تَصِفُوهُ بِالزَّوَالِ فَإِنَّهُ بِكُلِّ مَكَانٍ، وَتَفَكَّرُوا فِي خُلْقِهِ لِللهِ النَّمْ فَي اللهِ فَإِنَّهُ مِكُلٌ مَكَانٍ، وَتَفَكَّرُوا فِي خُلْقِهِ وَلاَ خَبِرَ نَكُمْ بِبَعْضِ خُلْقِهِ أَنَّ مَلكًا مِنَ الْلاَئِكَةَ لِلهُ جَنَاحٌ بِالمُشْرِقِ وَجَنَاحٌ بِالمُقْرِقِ وَجَنَاحٌ بِالمُقْلِقُ وَرَأَسُهُ فِي الشَمَاءِ السَّفْلَى وَرَأَسُهُ فِي الشَمَاءِ السَّالِعَةِ .

#### \* \* \*

<u>830 - قوله :</u> (يأتى على الناس زمان الشرك فيه أخفى من ذرة سوداء الغ) كلام الشيخ اسماعيل رحمه الله تعالى صريح فى أن المراد بهذا الشرك هو الرياء حيث قال : فى آخر تقسيم الشرك الى وجوه ومنها شرك الرياء ومعناء أن يرائي العبد بعمله الناس ويتزين به اليهم رياء وسمعة وهو الشرك الاصغر . ولذلك قال النبى، عليه الصلاة والسلام : (الشِّركُ أُخْفَى فِى أُمْيَى مِنْ ذَرَّةٍ سَوْدَاءَ عَلَى صَخْرةٍ صَمَّاءً فِى لَيُلَةٍ ظُلْمًاءً) الغ .

زاد في شرح النونية بعد هذا الحديث : وفي بعض الكتب قال أبو بكر الصديق عند ذلك : (إِنَّا لِللَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ) فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : (أَلاَ أُعُلِمُكَ شَيْئاً إِذَا قُلْتُهُ خَلَصْتَ مِنَ القِيَّرُكِ بِإِذْنِ اللَّهِ؟ قال : بلَي يا رسول الله قال : قُلْ اللَّهُمَّ إِنِي اَعُودُ بِكَ أَنْ اُشْرِكَ بِكَ وَأَنَا أَعُلُمُ وَأَسْتَغْفِرُكَ مِثَّا لاَ أَعُلَمُ ) .

قال جابر : وكلام المصنف رحمه الله في آخر الحديث الثاني ربما يدل على أنه غير شرك الرياء وأن الشرك المبوب له هو ما ذكر في آخر الحديث الثاني من

<sup>(5)</sup> خ يسريهسم ٠

<sup>(6)</sup> قوله الارضين وفي نسخة الارض وفي اخرى قد خرجت رجلاه من الارض السفلي •

 <sup>(1)</sup> كذا في النسخ لعل الصواب فَأَنْبَهُمُ •

حد الله بالصفة . اللهم الا أن يقال هذا في الشرك الذي يوشك أن ينتقل سن ربع أنى ربع . الخ . والاول في شرك الرياء وهذا هو الظاهر جمعا بين الكلامين . وفي البخاري فيما يتعلق بالرياء مَنْ سَمَعَ سَمَعَ اللَّهُ بِهِ وَمَنْ يُرَانِي يُرَاثِي اللَّهُ بِهِ .

قال ابن حجر : الرياء بكسر الراء وتشديد التحتانية والمد وهو مشتق من الرؤية والمراد به اظهار العبادة لقصد رؤية الناس لها فيحدون صاحبها .

والسبعة بضم المهملة وسكون الميم مشتقة من سبع والمراد بها نحو ما في الرياء لكنها تتعلق بحاسة السبع والرياء بحاسة البصر .

وقال الغزالى المعنى طلب المنزلة فى قلوب الناس بأن يريهم الخصال المحمودة والمرانى هو العامل .

وقال ابن عبد السلام : الرياء أن يعمل لغير الله والسمعة أن يخفى عمله لله ثم يحدث به الناس .

ثم قال : وفي الحديث استحباب اخفاء العمل الصالح لكن قد يُسُتَحَبُّ إظهاره لمن يقتدى به على ادادة الاقتداء به ويقدر ذلك بقدر الحاجة .

قال ابن عبد السلام: يستثنى من استحباب اخفاء العمل من يظهره ليقتدى به او ينتفع به ككتابة العلم ومنه حديث سهل الماضى فى الجمعة ( لِتَأْتَمُوا بِسي وَلِتُعْلَمُوا صَلَاتِي).

قال الطبرى: كان عبر وابن مسعود وجياعة من السلف يتهجيدون فى مساجدهم ويتظاهرون بمحاسن اعمالهم لِلتُقْتَدَى بهم،قال فمن كان إماما يستن بعمله عالما بما لله عليه قاهرا لشيطانه استوى ما ظهر من عمله وما خفى لصحة قصده . ومن كان بخلاف ذلك فالاخفاء فى حقه افضل وعلى ذلك جرى عمل السلف .

فعن الاول حديث حماد بن سلمة عن ثابت عن انس قال : سمع النبى، صلى الله عليه وسلم رجلا يقرأ ويرفع صوته بالذكر فقال : ( إِنَّهُ أَوَّاكُ ) فاذا هو المقداد أبن الاسود الكندى . أخرجه الطبرى .

ومن الثانى حديث الزهرى عن أبى سلمة عن أبى هريرة قال : قام دجل يصلى فجهر بالقراءة فقال له النبى، صلى الله عليه وسلم : ( لَا تُسُمِّعُنِي وَأُسُمِّعُ رَبِّكَ ) أخرجه أحمد وأبن أبى خيثمة وسنده حسن .

831 \_ قوله : ( يحدون الله حدا بالصفة ) اي يصفونه بصفة المخلوقين كما بينه بعد في قوله : خُلقَ اللَّهُ آدمَ عَلَى صُورَتِهِ .

<u>832 ـ قوله</u>: أي الذنب أعظم ؟ أن يجعل لله ندا . النج ) ومثله حديث البخارى مع زيادة حيث قال بعد ذكر الاسناد : قال النبى، صلى الله عليه وسلم : ( أَلاَ أَنْيِنْكُمْ بِأَكْبَرِ الْكَبَائِرِ ؟ قلنا : بَلَى يا رسول الله قال : الْإِشْرَاكُ بِاللّهِ وَعُقُونُ الْوَالِدَيْنِ وَكَانَ مُنْكِئًا فَجَلَسَ فقال : الاَ وَقَوْلُ الزُّورِ وَشَهَادَةَ الزُّورِ أَلاَ وَقَوْلُ الزُّورِ وَشَهَادَةً الزُّورِ فَما زَال يَقُولُها حتى قلتُ لاَ يَسْكُتُ .

وفى رواية أخرى ( ذكر رسول الله صلى الله عليه وسلم الكبائر أو سنسل عن الكبائر فقال : أَلَا أُنَهُنكُمُ عن الكبائر فقال : أَلَا أُنَهُنكُمُ وَعُقُونُ الْوَالِدَيْنِ فقال : أَلَا أُنَهُنكُمُ بِأَكْبَرِ الْكَبَائِرِ ؟ قال شعبة وأكثر ظني أنه قال شهادة الزور .

وتكلم عليه ابن حجر بما يطول ذكره وذكر الخلاف في الذنوب عل فيها الكبائر والصغائر أو كلها كبائر . وذكر أن الجمهور على الاول .

قال: وشنت طائفة منهم الاستاذ أبو اسحاق الاسفراييني فقالوا: ليس في الدنوب صغيرة بل كل ما نهى الله عنه كبيرة. ونقل ذلك عن ابن عباس وحكاه القاضى عياض عن المحققين واحتجوا بأن كل مخالفة لله فهى بالنسبة الى جلاله كبيرة.

ونسبه ابن بطال الى الاشعرية فقال : انقسام الذنوب الى كبائر وصفائر قول عامة الفقهاء .

وخالفهم من الاشعرية أبو بكر بن الطيب وأصحابه يعنى الباقلاني فقالوا : المعاصى كلها كبائر وانما يقال لبعضها صغيرة بالاضافة الى ما هو أكبر منها كما يقال القبلة صغيرة باضافتها الى الزنا وكلها كبائر . الى أن قال .

قال النووى : قد تظاهرت الادلة من الكتاب والسنة على القول الاول .

وقال الغزالى فى البسيط انكار الفرق بين الصغيرة والكبيرة لا يليق بالفقيه الى أن قال .

وقال القرطبى : ما اطنه يصع عن ابن عباس ان كل ما نهى الله عنه كبيرة لانه مخالف لظاهر القرآن فى الفرق بين الصغائر والكبائر فى قوله : « الذين يَجْتَنِبُونَ كَبَائِرَ الْإِثْرِ وَالْفَوَاحِشَ إِلاَّ اللَّمَ ، (7) وقوله : « إِنْ تَجْتَنِبُوا كَبَائِسَتَ مَا تُنَهُونَ كَنُهُ مُ عَنْكُمُ مَتَيِئَاتِكُمْ ، (8) فجعل فى المنهيات كبائر وصغائر وفرق بينهما فى الحكم اذ جعل تكفير السيئات فى الآية مشروطا باجتناب الكبائر ، واستثنى اللم من الكبائر والفواحش فكيف يغفى ذلك على حبر القرآن .

ثم ذكر الخلاف فى حد الكبيرة واطال فيه الى أن قال : فى قوله : ( أكبـــر الكبائر ) ليس على ظاهره من الحصر بل (من) فيه مقدرة فقد ثبت فى أشياء أخر أنها من أكبر الكبائر . الغ .

فذكر من ذلك قتل النفس والزنا بعليلة الجار واليمين الغموس واستطالة المرء في عرض رجل مسلم ومنع فضل الماء ومنع الفضل وسوء الظن ومن ذهب يخلق كخلق الله الى غير ذلك مما أطال فيه .

والظاهر أنه لا حاجة الى تقريرها فى ما الكلام فيه لان الاشراك بالله أعظمها على الاطلاق .

وقال في رواية البخارى : الاشراك بالله المساوية على كلامه لرواية المصنف (أَنُ تُجْمَلَ لِلَّهِ نِدًّا) ما نصه قال ابن دقيق العيد : يحتمل ان يراد به مطلق الكفر ويكون تخصيصه بالذكر لغلبته في الوجود لا سيما في بلاد العرب فذكر تنبيها على غيره من أصناف الكفر .

ويحتمل أن يراد به خصوصه الا أنه يرد على هذا الاحتمال أنه قد يظهر أن بعض الكفر أعظم من الشرك وهو التعطيل فيترجع الاحتمال الاول على هذا .

وآراد بالكفر ما نسميه شركا لانهم يخصونه به فكفروا بذلك كفر نفاق كما هو معلوم .

<sup>(7)</sup> سبورة النجيم ، الآية 32 ،

<sup>(8)</sup> سبورة النساء ، الآية 31 ،

833 \_ قوله: (قالوا لا ندرى حتى نسال نبينا) انظر لم توقفوا رحمهم الله فى ذلك مع قول الله تعالى فى سورة المدثر: « عَلَيْهَا تِسْعَةَ عَشَرَ ، وهى مكية والسؤال الظاهر أنه وقع بالمدينة لان اليهود انعا كانوا بها لا بمكة. والله أعلم.

ولعل السؤولين لم يتعلموا السورة أو تعلموها ولكن لما وقع الاجمال بعدف التمييز توقفوا لان المسرين اختلفوا في تقدير التميين .

فقيل ملكا . وقيل صنفا من الملائكة . وذكروا لكونهم تسعة عشر حكسما ومناسبات يطول ذكرها . فليراجع .

قوله : (أن يريَهم الله جهرة ) قال البيضاوى : عَيَاناً وهي في الاصل مصدر لقوله جهرت بالقراءة استميرت للمعاينة ونصبها على المصدر لانها نوع من الرؤية أو حال من الفاعل أو المفعول .

834 \_ قوله : ( فَلاَ تَضْرِبُوا لِللَّهِ الْأَمْثَالَ ) قال البيضاوى : فلا تجعلوا لله مثلا تشركون به أو تقيسونه عليه فان ضرب المثل تشبيه حال بحال .

وقال الشبيخ إسماعيل رحمه الله في شرح النونية في هذه الآية : فالمشل يضرب على وجهين :

أحدهما: تشبيه التى، بالتى، على جهة المدح كقول القائل فلان كالاسد فى شجاعته وكالبحر فى سخائه وكالجبل فى عظمه وكالشمس فى حسنه فهذا تشبيه الشى، بالتى، فلا تضرب لله الإمثال فيقال كذا وكذا.

والوجه الثانى : تشبيه الشى، بالشى، على جهة النم كقوله تعالى : ﴿ فَمَثَلُـهُ ۗ كَمَثُلِ الْكِنَارِ يَخْمِلُ أَسُفَارًا. الآية ﴿ كَمَثَلِ الْحِمَارِ يَخْمِلُ أَسُفَارًا. الآية ﴿ كَمَثَلِ الْحِمَارِ يَخْمِلُ أَسُفَارًا. الآية ﴿ فَهَذَانِ الْمَعْنِيانَ عَنِ الله عَزِ وجل منفيانَ ،

قوله: ( فانه بكل مكان ) يعنى بالعلم والحفظ والقدرة .

قال الشبيخ عامر رحمه الله في عقيدته التي الفها لعمنا حازم بن نسوح المرساوني رحمه الله : وندين بأنه في كل مكان بالحفظ والقدرة وكسونه في الاشياء ومع الاشياء بالاحاطة لها والزيادة والنقصان لا على الحلول والتمكسن والاجتنسان .

وقال الشيخ اسماعيل رحمه الله في شرح النونية ويقال: الله عز وجل في كل مكان فان قال ما معنى قولك ( بكل مكان ؟ ) قيل ذلك على معنى الاحداث لها والزيادة فيها والنقصان منها وهو مشاهد لذلك لا يغيب عنه شي، من الاشياء ولا يغيب عن صنعته .

ويقال : الله في كل مكان وفي كل الاشياء وفي كل الخلق وفي كل العالم كله جائز . ويقال هو في السموات وفي الارض كما قال تعالى : • وُهُوَ اللَّهُ فِي السَّمُواتِ وَفِي الْأَرْضِ ، ولا يقال هو في الدنيا ولا هو في الليل ولا في النهار ولا في النهار ولا في السنة ولا في الشهر ولا في اليوم ولا في الوقت ولا تمر عليه الاوقات والايام يتعالى عن ذلك .

ولا يقال : هو في الاجسام والاعراض قال : مسألة فان قال قائل أخبرني عن الله عز وجل اليس هو عندك في كل مكان ؟ قيل له : نعم ، فان قال : أوليست الاماكن كلها محدودة عندكم وهو غير محدود ؟ قيل له : نعم . فان قال : كيف يكون غير المحدود في المحدود ؟ أوليس كونه في المحدود مما يوجب أنه محدود ؟ قيل له : ليس كونه في الاشياء على ما توهمت من كون الشيء في الشيء على الوعاء والظرفية أنما كونه في الاشياء على الاحاطة والتدبير والزيادة والنقصان الى آخر ما أطال فيه فليراجع :



## الباب التاسع

## ما روى عن علي بن أبى طالب « في التعظيم لله عز وجل ونفي التشبيه له سبعائه عن الأشباه »

835 \_ قال الربيع: بلغني عن أبي مسعود عن عشان ابن عبد الرحمان المدني عن أبى إسحاق والشعبي قال: كان على ابن أبى طالب يقول فى تمجيد الله عز وجل: الحيُّ الْقَائِمُ الْوَاحِدُ النَّ أَيْمُ الْقَائِمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ

#### \* \* \*

835 \_ قوله : ( القائم بغير منصبة له ) لعله منصب . في الصحاح والمنصب الاصل . الغ . ولم يذكر المنصبة . والله أعلم .





## تراجم الاعلام الواردة أسماؤهم في المسند

#### حبرف الهمسزة:

#### ابان بن عیاش:

لعله أبان بن أبى عياش بن في يروز وقد نص عليه الدارقطني في الضعفياء والمتروكين قال عنه : أنه بصرى يحدث عن أنس وهو متروك .

الضعفاء والمتروكين ص: 64

#### ابن عبساس:

انظر الجزء الاول صفحة : 337 .

#### ابو اميسة:

لعله أبو أمية عبد الكريم بن أبى المخارق ، مؤدب يروى عن أنس وعن مجاهد وسميد بن جبير وعنه مالك والسفيانيان وحماد بن سلمة، قال النسائى والدارقطنى انه متروك ، توفى سنة 127 .

تهذيب سير اعلام النبلاء الجزء الاول ص: 213

#### ابو ايوب الانصارى:

انظر الجزء الاول صفحة : 338 .

#### ابو بسير الانصارى:

أبو بشير بفتح الموحدة وكسر المعجمة الانصارى الساعدى وقيل العارثي وقال ابن الاثير لا يوقف له اسم صحيح , شهد بيعة الرضوان وروى عنه أولاده , وعباد أبن تميم , ومحمد بن فضالة , وعماد بن غزية وقال غيره : عاش بعد الستين وشهد الحرة وجرح بها ومات من ذلك , ويقال أنه جاوز المائة .

السالى الجزء الثالث ص: 578

#### ابو اسعاق: ( ﴿ \_ 136 )

لعله سليمان بن أبى سليمان فيروز , قال عنه الذهبى انه الامسام الحافث الحجة مولى بن شيبان بن ثعلبة الكوفى , ولد فى أيام السابة وحدث عنهم , وحدث عنه : شعبة وسفيان وأبو عوانه , وخلق سواهم , وكان من أوعية العلم قال أبو حاتم : ثقة , صدوق , صالح الحديث , من كبار أصحساب الشعبى , مات سنة : 136 .

تذكرة الحفاظ للذهبي

#### أبو بكسر:

انظر الجزء الاول صفحة : 339 .

#### ابو ذر:

انظر الجزء الاول صفحة : 339 .

#### ابو ربيعة بن عوف:

هو فهد بن عوف ويقال له زيد كذلك بصرى . روى عن حماد بن سلمة قال عنه الذهبي انه متروك .

كتاب الضعفاء والمتروكين لدارقطني

ص: 93 رقم 234

4.0

#### أبو سعيد الغدي:

انظر الجزء الاول صفحة : 340 .

#### ابوطيبة:

ابو طيبة كذا ضبط فى كتب الحديث . حاجم رسول الله قيل اسمه ديناد ، مولى بنى حادثة . ثم محيصة بن مسعود . قيل عاش (143 سنة) وقيل اسمه ديناد وقيل ميسرة .

السالم صفحة: 505

## ابو عثمان الهندي : توفي سنة 95 م .

هو عبد الرحمن بن مل وقيل ابن كلى . بن عمرو بن عبدى البصرى مخضرم معمر أدرك الجاهلية والاسلام ، وغزى في خلافة عمر :

حدث عن عمر وعلى وأبن مسعود وأبن عباس وطائفة , وحدث عنه قتادة , وعاصم الاحول , وخلق , شهد وقعة اليرموك وكان من سادة العلماء العاملين قال أبو حاتم كان ثقة وكان عريف قومه , مات سنة 95 هـ ، وقيل غير ذلك .

تهذيب سير اعلام النبلاء الجزء الاول صفحة : 140

#### أبو مسعود الانصباري:

انظر الجزء الثاني صفحة : 371 .

### أبو منوسي الاشعبري: ( 21 قھ ـ 44 هـ )

هو عبد الله بن قيس بن سليم من الاشعريين ومن أهل زبيد باليمن ، صحابى جليل من الشجعان الفاتحين الولاة ، قدم مكة عند ظهور الاسلام فاسلم ، وهاجر الى العبشة واستعمله النبى على الله عليه وسلم على زبيد وعدن وولاه عمر البصرة سنة 17 هـ فافتتح أصبهان والاهواز ، ولما ولى عثمان أقره عليها ، ثم ولاه الكوفة واقره على ثم عزله ، ثم كان أحد الحكمين في حادثة التحكيم بين على ومعاوية ، وبعد التحكيم رجم الى الكوفة وتوفى بها .

الموسوعة الفقهية الحزء الاول صفحة : 338

#### أبو هريسرة:

انظر الجزء الاول صفحة : 312 .

## ابو وائل شقيق: ( توفي سنة 82 هـ )

مو أبو وأثل شقيق بن سلمة الاسمدى الكوفي , شيخ الكوفة وعالمها مخضرم وجليل القدر . .

روى عن عمر وعثمان وعلي وابن مسعود وعائشة وعمار رضى الله عنهم وجماعة وروى عنه الاعمش . وأبو اسحاق ، ومنصور ، وحصين وخلق كشير ، قال استحاق بن منصور عن أبن معين : أبن وائل ثقة لا يسأل عن مثله ، توفى سنة 82 مد وقعة الحماحم .

تذكرة الحفاظ للذهبي ج 1 , ص : 60 تهذيب سير اعلام النبلاء ج 1 , ص : 138

## ابئ بن معب:

انظر الجزء الاول صفحة : 343 .

#### اربسد:

هو ارب بن ربيعة اخو لبيد الشاعر ورد هو وعامس بن الطفيسل المدينة يشترطان لدخولهما في الاسلام شروطا لم يقبلها منهما رسول الله صبلي الله عليه وسلم فهم اربد بقتل النبيء فصرفه الله فخرجا من المدينة قاصدين قومهما بني عامر وتوعدوا رسول الله صبلي الله عليه وسلم فاهلك الله اربد بصاعقة اصابته واهلك عامر بغدة فمات بها وهو يقول : ( اغدة كندة البعير وموت في بيت سلولية ؟ ) .

راجع ابن كثير في تفسير الآية 13 من سورة الرعد

## اسامة بن زيــد :

انظر الجزء الاول صفحة : 343 .

#### اسماعيل بن علية:

هو اسماعیل بن ابراهیم بن مقسم الاسدی مولاهم أبو بشیر البصری ثقـة حافظ ... وعلیة أمه .

دوى عن أيوب السختاني وابن عون , وسليمان التيمي وداود بن أبي هند وغيرهم . وعنه ابن جريج وسُمبة وأحمد بن حنبل وآخرون .

كان شعبة يقول عنه: ( انه سيد المحدثين ) وقال يحيى بن معين: ثقة ورع , وقال أبو داود: ( ما أحد الا وقد أخطأ الا أبن علية وبشير بن المفضل ) . يريد أخطأ في الرواية والنقل .

تذكرة الحفاظ ج 1 . ص 222 رقم 303 تاريخ الدارمي ص : 54 رقم : 60

#### الاعمىش : ( 61 ـ 147 )

هو سليمان بن مهران شيخ المقرئين والمحدثين أبو محمد الاسدى مولاهمه الكوفى الحافظ ، أصله من نواحى الرى بقرية من أعمال طبرستان ولد فى سنة 61 أدرك أنس بن مالك وروى عنه وعن أبى واثل وزيد بن وهب وأبى عمرو الشيبانى ، وابراهيم النخعى وسميد بن جبير .

وروى عنه أبو حنيفة والاوزاعى وأبن اسحاق وشعبة ، وهو علامة الاسلام ، كان صاحب ليل وتعبد ، عزيز النفس قنوعا ، وثقة أبن معين والنسائى ، وقال عنه : أنه ثبت ثقة ، مات سنة 147 وقيل 148 .

تهذیب سیر اعلام النبلاء ج 1 , ص : 228

#### انس بن مالك:

انظر الجزء الاول صفحة: 346 .

\_ حسرف البساء \_

#### بريسرة:

انظر الجزء الثاني صفحة : 374 .

#### بســـر:

لعله بشر بن سعید كان مولى لحضرموت من أهل المدینة , وكان ثقة فاضلا مسنا , سمع سعید بن أبی وقاص وجالسه كثیرا وقد روی عن أبی صالح عبید مولى السفاح وعن زید بن ثابت .

التمهيد لابن عبد البر الجزء الثالث صفحة : 271

#### \_ حسرف الثساء \_

#### ثابت البنساني:

هو ثابت بن اسلم البناني أبو محمد البصري روى عن عبد الله بن عمــــر . وابن الزبير وانس . روى عنه شمبة . وحماد بن سلمة . وحماد بن زيد -

روى عنه انه قال: ( دخلت على جابر بن زيد وقد ثقل قال: فقلت له: ما تشتهى ؟ قال: نظرة من الحسن البصرى قال: فأتيت الحسن وهو في منسزل ابي خليفة فذكرت له فقال: أخرج بنا اليه, قال: قلت: انى أخاف عليك قال: الله يصرف عنا أبصارهم قال: فأنطلقنا حتى دخلنا عليه, فقال له الحسسن: ويا أبا الشمثاء (قل لا اله الا الله) قال: فتلا هذه الآية: « يوم يأتى بعض آيات ربك لا ينفع نفسا ايمانها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيمانها خيرا ، آية 158 من سورة الإنمام.

ِ فقه جابر بن زید ج 1 ، ص : 47 من طبقات بن سعــد

## \_ حسرف الجيسم \_

#### جويبسر:

قال عنه الدارقطني هو جويبر بن سعيد خراساني متروك ووافقــه النسائي وابن معــين .

في الضعفاء والمتروكين ص: 73

#### جابىر بىن عبد الله:

انظر الجزء الاول صفحة : 348 .

ـ حـرف العـاء ـ

## الحسن البصسرى:

انظر الجزء الثاني صفحة : 374 .

الحضيين: (؟ 43 \_ 136)

لمله العصين بن عبد الرحمن أبو الهذيل السلمي ولد في زمن معاوية في حدود

43 وحدث عن عمارة بن رويبة الصحابى وجابر بن سمرة ، وأبى واثل ، وزيد ابن ومب ، وعطاء بن أبى رباح ، وروى عنه الشمبى وزائدة ، والثورى وغيرهم ، وكان من أيمة الحديث ، قال فيه أحمد بن حنبل : ( حصين بن عبد الرحمن الثقة المعون من كبار أصحاب الحديث ) مات سنة 136 ، .....

تهذيب سير اعلام النبلاء الجزء الاول ص: 206

#### حماد بن سلمـة

حماد بن سلمة ، ويكنى أبوه سلمة أبا صخر ، وهو مولى لبنى تميم وهسو ابن أخت حميد الطويل وكان من أهل الجديث ثقة كثير الحديث ، وربما حدث بالحديث المنكر ، ذكره أبن سمد في الطبقة الخامسة .

طبقات بن سعد ، الجزء الاول ص : 282

#### حيان بن عمارة:

لعله حیان الاعرج الجوفی البصری روی عن جابر بن زید وروی عن قتـــادة وسعید بن : ی عروبة وابن جریج ومنصور بن زادان , وحکی عن ابن معین توثیقه.

وهو من أكبر من صحب جابرا وأخذ عنه ، وكان داعيا الى الله ، آمرا بالمعروف ناهيا عن المنكر وله روايات في المدونة الكبرى وكان اكبر سنا من أبي عبيدة ، وكان ينكر عليه تشدده في الدين وهو معدود في جملة علماء الاباضية .

فقه جابر بن زید ج 1 \_ ص 48

٠,

#### - حسرف السدال -

#### داود بن أبي عقيسل: ( توفي سنة 162 )

لعله داود الطائى وهو الذى حدث عنه ابن علية وابو نعيم ، قال فى التهذيب انه الفقيه القدوة الزاهد ابو سليمان داود بن نصير الطائى الكوفى أحد الاولياء ، ولد بعد المائة بسنوات ، روى عن عبد الملك بن عمير ، وحميد الطويل ، وهشام ابن عروة وجماعة .

ولمِل كلمة أبى عقيل كنية والده نصر , برع في العِلم لابى حنيفة , ثم أقبل على شأنه ولزم الصمت وآثر الخمول , وفر بدينه , مات سنة 162 .

تهذيب سرر اعلام النبلاء ، الجزء الاول ص :273

#### - خسرف السسين -

## سراقة بن جشسم: ( ؟ - 24 ه)

سراقة بن مالك بن جعشم , بعين بين معجمتين المدلجى , يكنى أبا سغيان من مشامير الصحابة كان ينزل قُدَيْدًا وهو الذى لحق النبىء صلى الله عليه وسلم وأبا بكر حين خرجا مهاجرين الى المدينة وقصته مشهورة , وقد اسلم عام الفتح بعد غزوة حنين قدم على رسول الله فاعلن اسلامه فقال له عليه الصلاة والسلام : (الْيَوْمُ يَومُ بر ووفاء) روى عن النبىء وعن جابر بن عبد الله وابن عباس وعبد الله ابن العاص وسعيد بن المسيب وطاوس وعطاء وعلى بن رباح , والحسن البصرى وعنه ابنه محمد بن سراقة , وأخوه مالك بن مالك وغيرهم , مات في صدر خلافة عنسان .

تهذیب التهذیب لابن حجرج ج 3 , ص : 456

مختصر سيرة ابن هشام ص: 99

#### سعد بن عبادة: ( توفي سنة 14 هـ )

هو سعد بن عبادة بن دليم بن حارثة الانصارى الخررجى الساعدى صحابى من أهل المدينة كان سيد الخزرج واحد الامراء الاشراف فى الجاهلية والاسلام ، وكان يلقب فى الجاهلية بالكامل لمرفته ( الكتابة والسباحة والرمى ) ، شهد العقبة مع السبعين من الانصار ، وشهد بدرا واحدا والخندق وغيرهما ، وكان أحد النقباء الاثنى عشر ، ولما انتقل الرسول إلى الرفيق الاعلى طمع فى الخلافة ولما صاد الامر الى عمر عاتبه عمر ، فخرج إلى الشام مهاجرا ومات بحوران وله أحاديت يسيرة نحو العشرين .

السالمي ج 3 ، ص : 442 \_ مختصر البخاري 524

## سعـد بـن خولـة : ( ؟ ــ 10 هـ )

سعد بن خولة بفتح المهملة ، واسكان الواو ولام وتاء تأنيث هكيذا ضبطه السالمي . قيل قرشي عامري ، وقيل من حلفائهم ، واختلفوا في موته بمكة ، فقيل مات في حجة الوداغ وهو الموجود في الصحيحين ، وقيل مات في مدة الهدنة مع قريش سنة سبع ، وقيل انه لم يهاجر ، فسبب بؤسه عدم هجرته .

السالم ج 3 ص : 472

#### سعد بن أبي وقاص:

انظر الحزء الثالث صفعة: 381.

سعد بن معاذ: (ت 6 ه)

سعد بن معاذ بن أمرى، القيس ، الانصارى الاوسى ، الاسهلي البدري ، الذي اهتر له العرش لموته .

كانت له سيادة الاوس ، وحمل لواءهم يوم بدر ، وشهد احدا ، وثبت فيها ، وكان من أطول الناس واعظمهم جسما ، رمى بسهم يوم الخندق فمات من أثر جرحه ذلك ، وهو الذي حكم في بنى قريظة بحكم الله فيهم من فوق سبع سموات ودفن بالبقيع وعمره سبع وثلاثون سنة ودخل رسول الله قبره فاحتبس ، فلما خرج قيل : يا رسول الله ما حبسك ؟ قال : (ضم سعد في القبر ضمة فدعوت الله أن يكشف عنه ) .

مختصر صعيع البخاري ص: 525

## سعيـد بن جبير: ( ؟ ـ 95 هـ)

سعيد بن جبير بن هشام الوالبي بالولاء , المقرى، الفقيه , أحد الاعلام .

روى عن ابن عباس , وعائشة , وعدى بن حاتم , وأبى موسى الاشعرى وغيرهم .. وحدث عنه أبو صالح السمان , والزهرى , وخلق كثير , قتله الحجاج صبرا عندما خرج مم أبن الاشعث .

تهذيب سير اعلام النبلاء

## سفيان بن عيينة : ( 107 هـ ـ 198 هـ )

هو سفيان بن عيينة بن ابي عامر ميمون ، مولى محمد بن مزاحم ، اخى الضحاك ابن مزاحم ، الامام الكبير حافظ عصره الكوفي ثم المكي و ...

طلب الحديث وهو حدث , ولقى الكبار وحمل عنهم علما جما , عمر دهرا , وازدحم الخلق عليه , سمع من زياد بن علاقة , وابن شهاب الزهرى .

وحدث عنه الاعمش وابن جريج وشعبة , وهؤلاء من شيوخه , قال الامسام الشافعي : (لولا مالك وسفيان بن عيينة لذهب علم الحجاز) توفي سنة 198 هـ .

بهذب سير اعلام النبلاء ج 1 ، ص : 301

طبقات بن سعد ج 5 ، ص : 497

\_ حسرف الشسين \_ الشُّعبسي : ( 19 \_ 103 )

هو عامر بن شراحيل الشعبى اصله من حميد منسوب الى الشعب (شعب همدان) ولد ونشا بالكوفة وهو راوية وفقيه ومن كبار التابعين اشتهر بحفظه وكان ضئيل الجسم حدث عن سعد بن أبى وقاص ، وأبى هريرة ، وأبى سعيد ، وعائشة ، وابن عمر وغيرهم ، وهو ثقة عند أهل الحديث روى عنه الحكم وحماد وابو اسحاق وأبو حنيفة وأمم سواهم ، قال ابن غيينة ( علماء الناس ثلاثة ابن عباس فى زمانه والشعبى فى زمانه والثورى فى زمانه ) . اتصل بعبد الملك ابن مروان وبعثه فى سفارة وخرج عليه مع ابن الاشعث وعفا عنه الحجاج فى قصته الشهورة .

الموسوعة الفقهية ج 356/1 تهلب سير اعلام النبلاء ج 148/1

V 15. 1

#### \_ حسرف المساد \_

## صفية عمة محمد عليه الصلاة والسلام: (20 هـ)

صفية بنت عبد المطلب الهاشمية وهى شقيقة حمزة وام حوارى النبىء الزبير ابن العوام ، وأمها من بنى زهرة . تزوجها الحارث آخو أبى سنيان بن حرب فتوفى عنها ، وتزوجها العوام آخو سيدة النساء خديجة بنت خويلد . فولدت له الزبير والسائب وعبد الكمبة ، وهى من المهاجرات الاولى وقد كانت يوم الخندق فى حصن حسان بن ثابت ، وهى التى نزلت وضربت اليهودى بممود .

توفيت صفية في العشرين هجرية ودفنت بالبقيع ولها بضَّع وسُبعون سنة . تهذيب سير اعلام النبلاء أص: 93 رقم 234

\_ حــرف الفـــاد \_

الضعناك: ( 102 )

هو الضحاك بن مزاحم له باع في التفسير والقصص كان من أوعية العلم وليس \_ بمجرّد لحديثه \_ وهو صدوق في نفسه وعاش ببلغ وسمرقند .

حدث عن ابن عباس وأبى سعيد الخدرى وابن عمر , وأنس بن مالك , وسعيد ابن جبير , وعطاء , وطاووس وثقه أحمد بن حنبل ويحيى بن معني وغيرهما , توفى سنة 102 وقيل غير ذلك .

تهذيب سبر اعلام النبلاء ج 1 ، ص 169

ضمام بن السائب:

الجزء الاول صفحة: 356 .

\_ حـرف العـين:

عبادة بن الصامت:

الجزء الاول صفحة : 351

عبد الله بن الحادث: (توفي سنة 84)

قال السالمي رحمه الله: الاشبه أنه عبد الله بن الحارث بن توفل بن الحارث ابن عبد المطلب بن ماشم له ولابيه صحبة ، وقيل أن له أدراكا ، ولابيه صحبة ، وأمه هند بنت أبي سفيان بن حرب .

ولد قبل وفاة النبى، بسنتين واتى به النبى، صلى الله عليه وسلم فحنكه ، روى عن عمر وعثمان وعلى والعباس وغيرهم , وروى عنه أبناه اسحاق وعبد الله، وسليمان بن يسار , وأبو سلمة بن عبد الرحمن وغيرهم , وسكن البصرة وكان مع ابن الاشعث لم طاعة الحجاج وقاتله فلما أنهزم بن الاشعث هرب عبد الله الى عمان فعات بها سنة 84 .

Contraction

السالمي الجزء الثالث ص: 603

عبد الله بن عمير:

انظر الجزء الاول صفحة : 337

عبد الله بن مسعسود:

انظر الجزء الاول صِفحة : 338 .

عبد الملك بن مروان بن الحكم الاموى: (26 هـ ـ 86 هـ)

عبد الملك بن مروان بن الحكم الاموى من أعاظم الخلفاء ودهاتهم , نشأ في

المدينة فقيها واسع الاطلاع متعبداً , وشهد يوم الدار مع أبيه , واستعمله معاوية على المدينة وهو ابن (16) سنة .

وانتقلت اليه الخلافة بموت أبيه سنة 65, فضبط أمورها وظهر بمظهر القوة فكار جبارا على معانديه تغلب على مصعب بن الزبير وعبد الله بن الزبير بواسطة عامله العجاج بن يوسف الثقفي ونقلت في أيامه الدواوين من الفارسية والرومية الى العربية, وتوفى بدهشق سنة 86 ه.

#### عثمان بن عبد الرحمن:

لمله عثمان بن عبد الرحمن بن عبيد الله القرشى حجازى مدنى تيمى أخو معاذ سمع ربيعة بن عبد الله بن الهدير ، وروى عن أبيه عن عمر رضى الله عنه ، وروى عنه أبو بكر بن المنكدر ، ويحيى بن طحلاء ، قال صاحب كتاب الجرح والتعديل عبد الرحمن بن أبى حاتم الرازى . سمعت أبى يقول عنه أنه ثقة .

كتاب الجرح والتعديل ، ج 6 مس 156

#### عثمان بنعفان:

انظر الجزء الاول صفحة : 352 .

#### عطاء بن السائب: 136

هو عطاء بن السائب الثقفى الكوفى وكنيته أبو محمد ، قال فى الخلاصة هو احد الاثمة يروى عن أنس وعن أبى أوفى ، وعمرو بن حريث ويروى عنه شعبة وسفيان الثورى وسفيان بن عيينة وحماد بن سلمة بن دينار البصرى وحماد ابن زيد بن درهم الازدى ، قال بن سعد مات سنة 136 ، وقال فى التهذيب (وثقه أحمد والنسائى والعجلى واختلاطه انها كان فى آخر عمره) .

السالمي الجزء الثالث ص 602

## عقبة بن عامر الجهني: توفي سنة 58 هـ

هو عقبة بن عامر بن عيسى الجُهَنى كان قارئا عالما بالفرائض والفقه , قديم الهجرة والسابق في الصحبة احد من جمع القرآن , روى عن النبيء عليه الصلاة والسلام وعن عمر . وروى عنه أبو أمامة , وابن عباس وقيس بن حازم وآخرون , شهد صفين مع معاوية وولى إِثَرة مصر لمعاوية ثم عزله بعد ثلاث سنين , مات سنة 58 وقبره بالمقطم معاوية وولى إِثَرة مصر المعاوية ثم عزله بعد ثلاث سنين , مات العزء الثاني 417

## على بن ابى طالب:

أنظر الجزء الاول صفحة: 345.

### عمر بن الغطساب:

انظر الجزء الاول صفحة : 355 .

ـ حــرف الفــاء ـ

### فاطمة بنت محمد عليها السلام : توفيت سنة 11 هـ

سيدة نساء العالمين في زمانها , أم الحسنين , مولدها قبدل البعثة بقليل , وتزوجها الامام على بن أبي طالب بعد وقعة بدر بقليل , فولدت له الحسن والحسين ومحسنا , وأم كلثوم وزينب , وقد كان النبي عليه الصلاة والسلام يحبها ويكرمها ويسير اليها وكانت صابرة دينة خيرة شاكرة , وما تزوج عليها على ولا تسرى في حياتها , وصح ان النبيء صلى الله عليه وسلم جلل فاطمة وزوجها وابنيها بكساء فقال : (اللهم هولاء أهل بيتي اللهم فاذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيرا) , روت عن أبيها وروى عنها ابنها وعائشة وأم سلمة وانس , وتوفيت بعد النبيء عليه الصلاة والسلام باشهر في رمضان سنة 11 هـ عن خمس وعشرين سنة .

مختصر البخاري ، ص 537

### - حسرف الكساف -

كعسب بن مالسك:

انظر الجزء الثالث صفحة: 386

- حسرف الميسم -

معساويسسة:

انظر الجزء الثاني صفعة : 380 🕟

#### محمد بن يعلى:

مو محمد بن يعلى السلمى ويلقب بالزنبور , يزوق عن أبى حنيفة وغيره , قال البخارى عنه انه دَاهب الحديث , وهو من الضعفاء وقد ذكره الذهبى في الطبقة التاسعة .

المغنى في الضعفاء , ج 2 ص 645 رقم 6096

### محمد بن المنكسر: ( 130 )

مو أبو عبد الله محمد بن المنكدر: بن عبد الله القرشى , التميمى , المدنى . ولد سنة بضع وثلاثين وحدث عن النبىء صلى الله عليه وسلم وعن سليسان وأبى رافع وأبى قتادة مرسلا ، وعن عائشة وأبى مريرة وأبن عمر ، وجابسر وابن عباس وأبن الزبير وغيرهم ،

وحدث عنه الزهرى ومعمر ومالك والاوزاعي وخلق كثير كان من معادن الصدق ويجتمع اليه الصالحون قال عنه مالك : ( محمد بن المنكدر سيد القراء ) وقال أبو معشر : (كان سيدا يطعم الطعام ويجتمع اليه القراء) وقال عنه الفشوى هو غاية في الاتقان واحفظ والزهد .

التهذيب لابن عبد البرج ج 12 ، ص : 221 تهذيب سير اعلام النبلاء ج 1 ، ص : 199

### مجالد بن سعيد: (؟ ـ 144 هـ)

مو مجالد بن سعيد بن عمير بن بسطام العلامة المحدث ويقال له أبو سعيد الكوفى ، الهمدانى والد اسماعيل بن مجالد حدث عن الشعبى وزياد بن علاقمة وحماعيمة .

تهذيب سير اعلام النبلاء ج 1 ، ص : 232

### مسيلمــة الكـذاب: (قتل سنة 12 هـ)

هو مسيلمة بن ثمامه بن كبير الحنفي الواثلي المتنبى، الكذاب وفي الامثال (أكذب من مسيلمة) ولد ونشأ باليمامه في القرية المسماة اليموم ب (الجبلية) بوادى حيفة بنجد , وبعد رجوع وفد حنيفة واشلامهم وكان مسليمة معهم بركتب

الى النبىء صلى الله عليه وسلم: ( من مسليمة رسول الله الى محمد رسول الله سلام عليك , اما بعد فانى قد أشركت فى الامر معك , وان لنا نصف الارض ولكن قريشا يعتدون ) .. فأجابه الرسول صلى الله عليه وسلم: (من رسول الله الى مسيلمة الكذاب السلام على من اتبع الهدى اما بعد فأن الارض لله يورثها من يشاء من عباده والعاقبة للمتقين ) وذلك فى أواخسر سنة 10 هـ , وقد أكثر من وضع اسجاع يضاهى بها القرآن , وتوفي قبل القضاء على فتنته , وانتدب له أبو بكر أعظم قواده خالد بن الوليد على رأس جيش قوى فهاجم بنى حنيفة وظفر بهم , وقتل مسيلمة سنة 12 هـ , وقتل فى هذه الحرب 450 صحابيا كما فى الشذرات وتفرق بنو حنيفة فى العرب .

السالمي الجزء الثالث ص: 473

### مســـروق: (؟ توفى 63 هـ)

مو مسروق الاجدع بن مالك بن أمية الهمداني . ثم الوداعي تابعي ثقة من أهل اليمن .

قدم المدينة في آيام أبى بكر رضى الله عنه , وسكن الكوفة وروى عن أبى بكر وعائشة ومعاذ , وابن مسعود رضى الله عنهم , وروى عنف الشعبى والنغمى وأبو الضحى وغيرهم قال الشعبى : ( ما رأيت أطلب للعلم منه ) وكان أعلم بالفتوى من شريح , وشريح أبصر منه بالقضاء .

الموسوعة الفقهية ، ج 3 ، ص : 367

### ـ حسرف النسون ـ

# نافع بن الازرق: ( ﴿ ... ت 64 هـ )

هو نافع بن الازرق الحنفى وقد ذكره الجوزاني فى ضعفاء المحدثين رئيس فرقة غلاة الخوارج , وهو أول من احدث الخلاف بينهم , وكانوا من قبل يدعون بالمحكمة , لانكارهم على على بن أبى طالب التحكيم فى وقعة صغين .

ظهر نافع في اليمامة ثم أقام بالاهواز واستتب له الامر / وكانت الازارقة يرون وجوب الهجرة على اتباعهم إلى معسكرهم , ويكفرون من خالفهم من المسلمين ويعاملونهم عند العرب معاملة المشركين ، يحل دمهم وسبى أموالهم ، ولا يحل الزواج منهم ، ولا تسع المسلمة التقية قولا ولا فعلا ، وقد تبرأ الاباضية منهسم وفارقوهم وأنكروا عليهم آراءهم الفاسدة رغم أنهم جميعا من المحكمة .

وانتشرت دعوة الازارقة في اليمامة ثم الاهواز وكرمان , من بلاد فارس وقد انتدب عبد الله بن الزبير ومن بعده الحجاج بن يوسف المهلب بن أبي صفرة لمحاربتهم , وهزمهم بعد سلسلة طويلة من المارك توفى فيها نافسع بن الاذرق سنة 64 هـ ، بنواحى الاهواز , وخلفه على رئاسة الفرقة قطرى بن الفجاءة .

تاريخ الادب العربي لعمر فروج ، ج 1 ، ص : 458 بتصرف

### \_ حسرف اليساء \_

## یعیی بن کثیر:

انظر الجزء الاول صفحة : 361 .

### (المجاهيــل)

### رجل له جارية ترعى غنما:

هو معاوية بن الحكم وروى الحديث مالك عن عمرو بن الحكم، وجعل صاحب القصة هو عمرو بن الحكم انها هو معاوية بن الحكم، وهو معروف في الصحابة وحديثه هذا معروف ، واما عمرو بن الحكم، فتابعي وانصاري مدنى .

السالم الجزء الثالث ص: 452

### امراتان من هديسل:

هما ذوجتا حمل بن مالك بن النابغة , وكانتا ضرتين اسم الرامية ام عنيف بين مضرر بينت مشروح واسم المرمية مليكة , وهذيل هو هذيل بن مدركة بن الياس بن مضر, ودواية الليث انهما من لحيان , ولحيان بطن من هذيل .

السالمي الجزء الثالث . ص : 437

### ان امى افلتىت نفسها:

هى أم سعد بن عبادة وهى عمرة بنت سعد بن عمرو بن زيد مناة من بنى النجار وتوفيت سنة 5 للهجرة ونذرها قيل صوم فيما رواه مسلم ، وقيل عتق فيما ذكره ابن عبد البسر .

السالمي ، ج 3 ، ص : 422 ـ مختصر البخاري ، ص : 524

امراة سسالت:

هي والدة انس بن مالك أم سليم .



365

# فهرس أوائل الاحاديث أو الآثار الواردة في المسند وتغريجها

| روافشية ممم                                                                      | أول الحديث أو الأثر               | رقم الحديث<br>في الكتاب |
|----------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|-------------------------|
|                                                                                  | كتاب الايمان والنلور              |                         |
| هذا الحديث والذي بعده في معنى واحد<br>وقد رواهما أحمد والبخاري ومسلم<br>والنسائي | من كان منكم حالفا فليحلف<br>بالله | 654                     |
|                                                                                  | أدرك رسول الله عمر<br>يحلف بأبيه  | , 655                   |
| رواه مسلم والترمدي عن أبي هريرة.                                                 | من حلف یمینا فرای خیرا<br>منــه   | 656                     |
| رواه أحمد والجماعة عــــن الاشمـــث<br>وابن مسعود .                              | من حلف یمینا علی مال<br>امریء     | 657                     |
| رواه الجماعة واحمد الا مسلما                                                     | من نذر ان يطيع الله<br>فليطمه     | 658                     |
| رواه الجماعة عن ابن عباس                                                         | استفتی سعد بن عبادة               | 659                     |
| رواه مالك وأحمد ومسلم والنسائـــى<br>وابن ماجه عن أبى أمامة .                    | من اقتطع حق مسلم بيمينه           | , ,660                  |
| 9-3                                                                              | باب (45)                          |                         |
| ·                                                                                | في الديات والعقل                  |                         |
| اورده مالك فى الموطأ فى كتاب رسول<br>الله الى عمرو بن حزم فى العقول .            | الديه مائة من الابل               | 661                     |
| الحديث ورد في كتاب رسول الله الى<br>ن عمرو بن حـــزم في العقــول وقال            | دية المرأة نصف دية الرجل          | 662                     |
| ابن قدامة نقلا عن المنذر وابن مبد<br>البر اجمع الهل العلم على أن دية             | 4. 3. ".                          |                         |
| المرأة نصف ديه الرجل ــ المغنى مع<br>الشرح الكبير ــ ج 9 ـ ص : 350 .             |                                   | To.                     |

| رواه مسلم <sub>د پ</sub>                                                                                                                                            | اول الحديث او الاثر                | رقم الحديث<br>في الكتاب |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|-------------------------|
| العديث مما تفرد به المصنف على ما يبدو , ويؤيده قضاء عر وعلى ابن ابى طالب نى الله نها . وذكر ابن قدامه به لا خلاق بين أهل العلم في أن ديه الخطأ مؤجلة في ثلاث سنين . | دية الخطأ في ثلاثة أعوام           | 663                     |
| رواه أبو داود والبيهقى عن ابن عمرو.<br>مع اختلاف في بعض الالفاظ .                                                                                                   | المسلمون تتكافا دماؤهم             | 664                     |
| رواه مالك عن أبى هريرة والشيخان<br>كذلك وأبو داود النسائى .                                                                                                         | ان امراتين من هذيـل<br>رمت         | 665                     |
| •                                                                                                                                                                   | باب (46)                           |                         |
|                                                                                                                                                                     |                                    |                         |
|                                                                                                                                                                     | في المواديث                        |                         |
| رواه الطبرانی عن عبد الله بن ابی اوفی<br>والبیهتی والحاکم عن ابن عمر مسع<br>زیادة ( لا یباع ولا یوهب )                                                              | الولاء لحمة كلحمة النسب            | 666                     |
| رواه الدارقطني عن ابن عباس ورواه<br>الخبسة الا النسائي عن ابي أمامة .                                                                                               | لا وصية لوارث                      | 667                     |
| رواه آبو داود والنسائی مـــن عمرو<br>آبن شعیب عن آبیه عن جده وللبیهتی<br>والدارقطنی ما یوافقه عن آبن عباس                                                           | لا يرث القاتل المقتول              | 668                     |
| رواه مالك فى المـــوطا والشبيخــــان<br>وأبو داود والنسائى واحمد .                                                                                                  | نحن مماشر الانبياء لا<br>نورث      | (1) 669                 |
| الحديث تقدم في رقم 535 وفي رقم 573                                                                                                                                  | كان فى بريرة ثلاث سنن              | (2) 696                 |
| رواه مالك والشيخان وأبو داود وأحمد<br>عن أبى هريرة بدون لفظ ولا درهما                                                                                               | لا یقسم ورثتی دینارا ولا<br>درهما  | 670                     |
| رواه الستة الا النسائي عن اسامــة<br>ابن زيد .                                                                                                                      | لا يرث الكافر المسلم<br>ولا المسلم | 671                     |

|                                                                                                        | أول الحديث أو الأثر                    | رقم الحديث<br>في الكتاب |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|-------------------------|
|                                                                                                        | .48                                    |                         |
|                                                                                                        | باب (47)                               |                         |
|                                                                                                        | في العتــق                             |                         |
| الحديث مرسل ، وقد رواه مالك عـن<br>ابن عمرو بن الحاكم وقال ابن عبد<br>البر هو وهم بل معاويه بن الحكـم. | جاء رجل الى رسول الله<br>فقال ان جارية | 672                     |
| تقدم في رقم 510 .                                                                                      | لا طلاق الا بعد نكاح                   | 7873                    |
| رواه الجماعة من طرق متمددة مع زيادة                                                                    | من أعتق شقصا في عبد<br>فهو حر          | 674                     |
| السعايه عند بعض وقال ابن عبد البر<br>من لم يذكر السعايه أثبت .                                         | فهو حن ۱۰                              |                         |
| تقدم الحديث في رقم 666 .                                                                               | الولاء لا يباع ولا يوهب                | 675                     |
|                                                                                                        | باب (48)                               |                         |
|                                                                                                        | في الـوميــة                           |                         |
| تقدم الحديث في رقم 667 وفي رقم 668                                                                     | لا وصية لوارث                          | 676                     |
| رواه الجماعة عن ابن عمر بنفس اللفظ                                                                     | لا يحل لامرى، مسلم له<br>شيء           | 677                     |
| الحديث تقدم في كتاب الايمان والنذور<br>عن ابن عباس رقم 659 والرجل هو<br>سعد بن عبادة .                 | جاء رجل الى رسول الله                  | 678                     |
| الحديث تقدم في كتاب الاحكام رُقم 602                                                                   | آیما رجل عمر عمری له                   | 679                     |
| رواه أحمسه والجماعسة عن سعد                                                                            | جاءني رسول الله عام                    | <b>6</b> 80             |
| ابن أبى وقاص .                                                                                         | حجه الوداع                             | •                       |
|                                                                                                        | باب (49)                               | •                       |
|                                                                                                        | في الضيافة والجوار                     |                         |
|                                                                                                        | وما ملكت اليمين واليتيم                |                         |
| رواه احمد والجماعة عن أبى شريــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                      | من كان يؤمن بالله واليوم<br>الآخر      | 681                     |
|                                                                                                        | •                                      |                         |

| ا رواتـــه                                                                              | اول الحديث او الآثر                             | وهم الحديث<br>في الكتاب |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|-------------------------|
| تقــدم الحــديث في رقم 359 رواه<br>الشيخان واحمد عن أبي هريرة بما<br>يقربه معنى         | يا نساء المؤمنات لا تحقرن.                      | 682                     |
| رواه أحمد والشيخـــان والنسائــى<br>وابن ماجه مفرقا .                                   | من كان يؤمن بالله واليوم<br>الآخر فليقل خيرا أو | 683                     |
| الحديث مما تفرد به الصنف وللبيهقي<br>ما يؤيده من حديث عائشة .                           | اوصانی حبیبی جبریل<br>برفــق                    | 684                     |
| رواه مسلم عن ابن مسعود                                                                  | أعلم يا أبا مسعود أن الله<br>أقدر عليك          | 685                     |
| رواه حدیثا مرفـــوعا مالك وأحمــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                      | ان العبد اذًا نصح لسيده                         | 686                     |
| الحديث تفرد به المصنف .                                                                 | نهى رسول الله عن<br>استعمال العبيد              | 687                     |
| الحديث مما نفرد به المصنف على هــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                     | من آوى يتيما لله وقام به.                       | 688                     |
| رواه أحمد والشيخان عن أبى هريسرة<br>والبيهقى عن أبن عباس وغيرهم عن<br>رجال من الانصار . | لا يمنع أحدكم جاره أن<br>يغرز                   | 689                     |
|                                                                                         | باب (50)                                        | 1                       |
|                                                                                         | •                                               | 1                       |
|                                                                                         | في الوعيد والاموال                              |                         |
| الحديث مما تفرد به المصنف, وجماءت<br>ايات وأحاديث تؤيده .                               | القليل من أموال الناس<br>بورث النار             | 690                     |
| الحديث مما تفرد به المصنف بهذا اللفظ<br>وآخرج الطيالسي والبزار عن أنس<br>ما يوافقه .    | لذنوب على وجهين                                 | 691                     |
| الحديث مما تفرد به المصنف رحمه الله                                                     | هى رسول الله عن المشى<br>فى الزرع               | 692                     |
|                                                                                         | •                                               |                         |

|                                                                                               | <del></del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| ر ( <b>و و ا تــــه</b>                                                                       | : أول :الحديث :أو الأثر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | رقم الحديث<br>في الكتاب |
| رواه مالك فى الموطآ والبخارى ومسلمُ<br>وابن ماجه وابو داود عن ابن عس                          | لا يحلبن احدكم ماشية احد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 693                     |
| الحديث قطعة مما أخرَّجت النسائيُّ<br>وعبد الرزاق مطولاً .                                     | ردوا الخيط والمخيط<br>وأياكم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 694                     |
| الحديث رواه أحمد والبخارى ومسلم<br>عن أنس وابن عباس .                                         | ان أبا طيبة حجم رسول<br>الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 695                     |
| 23 J                                                                                          | باب (51)<br>في جامع الادب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                         |
| رواه مالك والشيخان واحمــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                   | لا تباعضوا ولا تعاسدوا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 696                     |
| رواه مالك فى المـــوطا والشيخــــان<br>وأبو داود والترمذي عن أبي أيوب                         | لا يحل لسلم أن يهجر أخاه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 697                     |
| رواه مالك في المسوطا والشيخسان<br>والترمدي وأبو داود وأحمد عسن<br>أبي هريرة                   | آياكم والظن فان الظن<br>اكنب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 698                     |
| الحديث مما تفرد به المصنف وورد في<br>السنه والكتاب ما يؤيده .                                 | أياكم والحسد والظن<br>والبغى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 699                     |
| موقوف صحابی مذکور عن عبر .                                                                    | من علمنا فيه خيرا قلنا فيه<br>خيرا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 700                     |
| رواه ابن عدى في الكامل عن أبي هريرة<br>وعبد الرزاق في الجامع عن أسماعيل<br>ابن أمية .         | من حسد فلا يبغ ومن تطير.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 701                     |
|                                                                                               | باب (52)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                         |
| a a                                                                                           | في نسمة الؤمن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                         |
| رواه مالك في الموطأ والترمذي عــن<br>كعب بن مالك واحمد والشافعــي<br>وخصه بعض الرواة بالشهداء | انيا نسبه للؤمن طائر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 702                     |
| رواه الشيخان واحمد والترمذي عــن<br>ابن عمر .                                                 | ان <b>من الشجرة شجرة</b> سورة السورة السو | 703                     |

| رواتـــه                                                                           | أول الحديث أو الأثر               | رقم اغدیث<br>فی الکتاب |
|------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|------------------------|
| الحديث مما تفرذ به المصنف وله في<br>معناه شواهد كثيرة .                            | من اتقى الله كفاه الله<br>مؤونه   | 704                    |
| الحديث مما تفرد به المصنف بهــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                   | من عظم نفسه للناس<br>وضعه الله    | 705                    |
| اخسرج معنساه البخارى والترملذي<br>وابن حبان والبيهقى والديلمي عسن<br>رواة كثيرين . | من حفظ نفسه من اثنين              | 706                    |
| أخرجه بالمعنى في الجامع الصغير مـن<br>حديث أنس بلفظ من حفظ .                       | احذروا من ثلاث وأنا زعيم<br>لكم   | 707                    |
| رواه مالك عن أبى النضر السلمـــى<br>ومسلم عن أبى هريرة .                           | لا يموت لاحد ثلاثة مــن<br>الولد  | 708                    |
| رواه مالك واحمد عن ابن ابى عاصم .                                                  | لا يموت لاحدكم ثلاثة من<br>البنين | 709                    |
| رواه مالك وأحمــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                 | ليس الشديد بالصرعة                | 710                    |
|                                                                                    | باب (53)<br>في الترويع            |                        |
| الحديث مما تفرد به المصنف بهــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                   | من روع مسلما روعه الله            | 711                    |
| رواه مالـك والشيخـان والنسائـــى<br>وابن ماجه عن سفيان بن ابي زمير.                | من اقتنى كلبا لا لزرع             | 712                    |
| أثر تابعي رواه المصنف تعديلا للعديث<br>قبله .                                      | انما نهى النبىء (ص)               | 713                    |
| رواه أحمد ومسلم وأبو داود والترمذي<br>ومالك عن جابر بن عبد الله                    | اغلقوا الباب وأوكوا<br>السقاء     | 714                    |
|                                                                                    | باب (54)                          | 1                      |
|                                                                                    | ادب المؤمن في نفسه                |                        |
| الحديث مرسل تابعي , وللبيهقي في<br>شعب الايمان ما يقرب منه .                       | آمرنی حبیبی جبریل                 | 715                    |

|                                                                                            | اول الحديث او الأثر                | رقم الحديث<br>في الكتاب |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|-------------------------|
| رواه البخاري ومسلم مع زيادة ( وان<br>قل ) , عن عائشه                                       | احب الاعمال الى رسول<br>الله       | 716                     |
| رواه الجماعة الا النسائي عن أبي هريرة<br>بدون الزيادة الاحيرة (واذا انتعل)                 | لا يمشين أحدكم في نعل              | 717                     |
| رواه أحمد ومسلم عن أبي هريرة بلفظ (جـروا الشوارب وارخـوا اللحـي وخالفوا المجوس).           | أمر رسول الله بأحقاء               | 718                     |
| رواه أحمد ومسلم والنسائي والترمذي<br>عن عائشة (ض) ورواه مالك مقتصرا<br>على خمس من الخصال . | سن رسول الله عشر سنن.              | 719                     |
| v ·                                                                                        | باب (55)                           |                         |
|                                                                                            | في الآداب                          |                         |
| رواه مالك والبخاريّ بلفظ الا ينتحى<br>مغ زيادة ( فان ذلك يحزنه )                           | لا يتناجى اثنان عن واحد            | 720                     |
| رواه أحمد والشيخان عن أبي هريرة .                                                          | لا تقوم الساعة حتى يمر             | 721                     |
| رواه مالك وابو داود والنسائي .                                                             | كل ابن آدم تأكله الارض             | 722                     |
| رواه مالك وأحمد والترمذي وابن حبان<br>عن أبي سماد .                                        | ان الملائكة لا تدخل بيتا           | 723                     |
| رواه مالك وأحمد والترمذي والنسائي<br>وابن ماجه عن بلال بن الحارث .                         | ان الرجل ليتكلم بالكلمة            | 724                     |
| الحديث أورده ابن حبان مطولا ووردت<br>احاديث تؤيده معنى .                                   | من أدرك والديه ولم يدخل.           | 725                     |
| الحديث مما تفرد به المصنف بهــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                           | من هاجر أحد والديه ساعة<br>من نهار | 726                     |
| رواه مالك وابخارى ومسلم مطولا<br>بلفظ تجد من شر الناس ، عسن<br>آبي مريرة .                 | شر الناس ذو الوجهين                | 727                     |

| وواتسية                                                                                                | اول الحديث او الأثر                      | رقم الحديث<br>في الكتاب |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|-------------------------|
| رواه مالك وأحمد والشيخان وأبو داود<br>عن أبي هريرة                                                     | بينما رجل يمشى فى<br>الطريق              | <b>728</b>              |
| رواه مالك والشيخان وأبو داود عــن<br>أبي بشير الإنصاري                                                 | كنت مع رسول الله في<br>بعض اسفاره        | 729                     |
| رواه الشيخان وابو داود والترمــذى<br>واحمد عن أبي هريرة .                                              | لا يحل لامراة تؤمن بالله<br>واليوم الاخر | 730                     |
| رواه مالك وأحمد والشبيخــان عــــن<br>ابى هريرة بلفظ ( بينما رجل يمشى<br>فى الطريق )                   | من عارضه شوك في<br>الطريق                | 731                     |
| رواه مالك وأحمد والشبيخان وابن ماجه<br>عن أبى هريرة .                                                  | السفر قطعة من العداب                     | 732                     |
| رواه الجماعـــة عن ابن عمر ومالــك<br>. وأحمد عنه كذلك .                                               | الشوَم في الدار والمسرأة<br>والفرس       | 733                     |
| رواه مالك والبخارى عن عائشة ولاحمد<br>ومسلم والترمذي وابن ماجه معناه<br>عن انس .                       | اذا سنم عليكم احد مين<br>اليهرد          | 734                     |
| أورد معناه البخارى وأبو داود والحاكم<br>عن عبد الرحمان بن عوف                                          | قال الله تعالى ( من وصل<br>رحمه فقد      | . 735<br>               |
| الحديث مما تفرد به المصنف وورد في<br>البخاري ما يؤيده في باب الدخول على<br>الميت بعد ان ادرج في كفنه . | من قال أنا من أهل الجنة                  | 736                     |
| . www.                                                                                                 | باب (56)                                 | į                       |
|                                                                                                        | ائے من کلب                               | ļ.                      |
| . !                                                                                                    | على رسول الله                            |                         |
| الحديث رواه اصحباب السندن<br>والشيخان وغيرهم وله طرق كشيرة<br>بلغت حد التواتر                          | من كذب على معتمدا<br>فليتبوأ             | 738                     |
| آخرجه الطبراني في الاوسط عين<br>ابن عمر وابن عدى في الكامل عن<br>بريدة .                               | اتدرون لمن قال الرسول<br>من كذب علي ؟    | 739                     |

| <u> </u>                                                                                           |                                                                                                                                                           |                         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| ارواتــه                                                                                           | أوِل الحديث أو الأثر                                                                                                                                      | رقم الحديث<br>في الكتاب |
| \$1                                                                                                | l .                                                                                                                                                       |                         |
|                                                                                                    | حلية رسول الله                                                                                                                                            |                         |
| رواه مالك والشيخان والبيهقى عــــن<br>أبى عريرة                                                    | كان رسول الله ليبنن<br>بالطويل                                                                                                                            | 740                     |
| تقدم في رقم 522 .                                                                                  | كانت عائشة تزوجها.<br>رسول الله                                                                                                                           | 741                     |
| هذا آثر فی مناقب الصحابی ، ولیس<br>بحدیث ، ، المدین                                                | سعمت عبد الله ابن عباس                                                                                                                                    | 742                     |
| al say                                                                                             | _ الكتاب الثالث _                                                                                                                                         |                         |
|                                                                                                    | باب (1)                                                                                                                                                   |                         |
| ;                                                                                                  | الحجة على من قال ان اهل<br>الكبائر ليسوا بكافرين                                                                                                          |                         |
| رواه إحمد عن ابن عمر يـ والطبراتين<br>عن عمار مفرقا ويلهم                                          | لا يدخل الجنة مخنث ولا<br>ديوث                                                                                                                            | 743                     |
| رواه النسسائی وأبو داود عسن<br>ابن مسعود والطبرانی عن جاسر<br>وأحمد عن ابن عباس ،                  | اقتلوا الحيات صغارها<br>وكبارها                                                                                                                           | 744                     |
| أورده السيوطى في الجامع الصغير ,<br>وقطب الانمة في جامع الشمــــل<br>( بلفظ من تطير فرجع فقد كفر ) | من خرج من بیته فرای ما<br>یکرمه                                                                                                                           | 745                     |
| رواه البخاری عن آبی هریرة وعـــن<br>ابن عمر واحمد عن ابن عمر بلفظ :<br>یا کافر بدل انت عدوی م      | اذا قال رجل لرجل انت<br>عدوی                                                                                                                              | 746                     |
| رواه الطبراني في الكبير عن عمـــــر<br>ابن الحصين بلفظ : ليس منا من                                | یقول ربنا تبارای وتعالی انا<br>بریء                                                                                                                       | 747                     |
| رواه ابو داود واحمد عن ابی هریسرة<br>وابن عباس مفرقا .                                             | ِ مَن أَتَى رَجِلًا شِهُوةَ مِن دُونِ<br>النساء اللي المساع المالية المساع المالية المساع المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية | 748                     |

| روات <u>ـــ</u>                                                                                                               | أول الحديث أو الأثر                     | رقم الحديث<br>في الكتاب |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|-------------------------|
| رواه أبو داود عن أنس وأخرج أحسد والشيخان وأبن ماجه عن سمد وأبى بكرة ما يوافقه .                                               | من أدعى غير أبيه أو تولى<br>غير         | 749                     |
| رواه الطبراني والبيهقي عن سلمان .                                                                                             | ثلاثه لا ينظر الله اليهم<br>يوم القيامة | 750                     |
| رواه الطبرانی والبیهتی مطولا عـــن<br>ابن عباس .                                                                              | لا يدخل الجنة لحم نبت                   | 751                     |
| رواه الجماعة الا البخارى عن أبى ذر                                                                                            | ثلاثة لا ينظر الله اليهم<br>يوم القيامة | 752                     |
| تقدم شيء منه في رقم 582 وذكره مفرقا<br>البغــــاري ومسلـــم والترمـــــذي<br>وأبو داود .                                      | من غشنا فليس منا                        | 753                     |
| رواه أحمـــد والبخارى والنســـائى<br>وابن ماجه عن ابن عمرو بما يقربه<br>معنى .                                                | الجنة حرام على من قتل<br>ذميا           | 754                     |
| رواه ابن ماجه بنفس اللفظ .                                                                                                    | من أعان على قتل امرىء<br>مسلم           | 755                     |
| رواه الجماعة واحمد الا أبو داود عــن<br>جماعة من الصحابة .                                                                    | لا ترجموا بعدى كفارا                    | 756                     |
| رواه الترمــذى عـــن أبى هريـــرة<br>وأبى سعيد بنفس اللفظ .                                                                   | لو أن أهل السماوات<br>اشتركوا           | 757                     |
| الحديث مما انفرد به المصنف بهــــذا<br>اللفظ , وأورد الخطيب عـــن أنس<br>ما يؤيده .                                           | من آذی مؤمنا أو روعه                    | 758                     |
| رواه ابن مسمود حدیثا , ورواه غــیره<br>من کلام ابن مسمود .                                                                    | الرشوة في الحكم كفر                     | 759                     |
| الحدیث مما تفرد به المصنف بهـــذا<br>اللفظ ، واخـــرج مسلـــم والنسائی<br>والترمذی وابن حبان عن ابی هریرة<br>ما یویده مطولا . | من صلى وصام وتصدق<br>رياء               | 760                     |

| د و ا تـــه                                                                                                                  | اول الحديث او الأثر                        | رقم الحديث<br>في الكتاب |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|-------------------------|
|                                                                                                                              | <del> </del>                               | عی انساب                |
| رواه الطيالسي عن جابر بن نه. الله<br>بلفظ ( لا اعاني أحدا قتل                                                                | من قتل بعد العفو أو أخذ<br>الديه           | 761                     |
| رواه أبو داود وأحمد عن أبى مـوسى<br>الاشعرى .                                                                                | من مات وعليه دين فلا                       | 762                     |
| رواه النسائي عن ابن الاكوع بنفس<br>اللفظ .                                                                                   | اوتی النبی، بمیت لیصلی<br>علیه             | 763                     |
| رواه ابن ماجیه ومسلم وابو داود<br>والترمذی عن ابن مسعود بالاقتصار<br>علی الفقرة الاولی والجزء الثانی<br>مما تفرد به المصنف . | ما من رجل يموت وفي<br>قلبه                 | 76 <del>4</del>         |
| رواه أحمد والبخارى وابن ماجه عــن<br>جندب مع زيادة .                                                                         | من سمع بأخيه المسلم                        | 765                     |
| رواه الطبراني عن شريك والحاكم عن<br>ابي هريرة .                                                                              | اذا زنی الزانی سلب<br>الاسلام              | 766                     |
| رواه البزار عن بريــدة بلفــظ ان<br>السموات السبع .                                                                          | ان اهل النار يتأذون<br>بريح                | 767                     |
|                                                                                                                              | باب (2)                                    |                         |
|                                                                                                                              | الحجه على من قال ان<br>الايمان قول بلا عمل |                         |
| رواه الدارقطني عن علي , وابن ماجه<br>والترمـــذي عن ابن عبــاس بدون<br>الزيادة الاخيرة .                                     | لعن الله المرجئة على لسنان.                | 768                     |
| رواه ابن ماجه ومسلم والنسائي عـن<br>عمر في حديث طويل .                                                                       | بينما الرسول جالس مــع<br>اصعابه           | 769                     |
| رواه ابن مردویه عن ابی ذر , وقـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                            | سال رجل آبا در ما<br>الايمان ؟             | 770                     |
| رواه أبو يعلى والطبرانى عن جابر فى<br>مكارم الأخلاق .                                                                        | سئل النبيء غن الايمان                      | <b>7</b> 71             |

| روا تــــه                                                                                                                       | أول الحديث أو الأثر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | رقم الحديث |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
|                                                                                                                                  | اون اهليه او اردر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | في الكتاب  |
| رواه الترمذ ىوالحاكم عن عائشة مع<br>زيادة (والطفهم باهله)                                                                        | أى المؤمن أفضل ايمانا ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 772        |
| رواه مسلم وأبو داود والنسمائي<br>وابن ماجه عن أبي هريسرة بلفظ<br>الايمان بضع وسبعون مسع زيادة<br>، ( والحياء شعبه من الايمان ) . |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 773        |
| الفقرة أوردها الترمذي في حديث طويل<br>عن أبي هريرة بلفظ ( التقوى ها<br>هنا ) وأشار الى صدره .                                    | مثل النبيء يوما عندن<br>الايمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 774        |
| الحديث مما تفرد به المصنف على هذا اللفظ ويؤيده ما رواه أحمد                                                                      | ما آمن من آمن بلسانه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 775        |
| وأبو داود عن أبى برزة الاسلمى<br>بابلفظ ( يا معشر من أمن بلسانه ولم<br>يدخل الايمان قلبه ) .                                     | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            |
| •                                                                                                                                | باب 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            |
| !                                                                                                                                | الحجة على من لا يرى الصلاة على موتى أهل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | '          |
| رواه البيهقي عن أبي هريرة وأبو داود<br>مع زيادة وجاهدوا مع                                                                       | الصلاة جائزة خلف کــل<br>بار و فاجر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 776        |
| رواه أبو داود عن أبى مريسرة بنفس<br>اللفظ                                                                                        | الصلاة عــلى موتى أهـــل<br>القبلة واجبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 777        |
| رواه أبو الشيخ عن أبى أمامـة ورواه<br>ابن المبارك عن أبى عمران مرسلا                                                             | رحم الله من سكت فيسلم<br>أو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 778        |
| رواه الترمذي عن ابن عمر بلفظ ( لا<br>يكون المؤمن لعانا ) وبدون الزيادة<br>الاخيرة                                                | Same and the same | 779        |
| رواه مسلم عن حذيفة ابن اليمان وعوف<br>ابن مالك .                                                                                 | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 780        |
| رواه ابن عساكر عــــن أبي أمامــة .<br>والطبراني بلفظ علماؤكم .                                                                  | ليؤمكم خياركم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 781        |

| ·                                                                                                                  | <u> </u>                                                              |                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| روا تسبه<br>روا تسبه<br>سروا تسبه                                                                                  | اول الحديث او الاثر                                                   | رقم الحديث<br>في الكتاب |
| رواه الترمذي عن ابي اماسة بلفظ<br>( ثلاثة لا تجاوز مبلاتهم اذانهم )<br>وابن ماجه وأبو داود عن عبد الله<br>ابن عمرو | لا صلاة لامام أم بقوم ومم<br>له كارهون                                | 782                     |
| رواه الجماعه الا البخارىعن أبى مسعود<br>الانصارى :                                                                 | ليلينى فى الصـف الاول<br>أولو النهى                                   | 783                     |
| رواه البيهقي والحاكم وابن ماجه عــن<br>عائشة دون الفقرة الاولى                                                     | تخيروا لامامتكم وتخيروا                                               | 784                     |
| رواه ابو داود عن ابی ذر بما یقــرب<br>منه معنی فی حدیث طویل                                                        | لعن المسلط على أمتى                                                   | 785                     |
| الحديث مما تفرد به المصنف على هذا<br>اللفظ وللطبراني والحاكم عن عبادة<br>ابن الصامت ما يوافقه معنى .               | ايما امير ظالم فهو خليع                                               | 786                     |
| موقوف صحابی انفرد به المصنف .<br>ووردت احادیث متفرقه تؤید مــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                    | لا يصلح هذا الامر الا لمن                                             | 787                     |
| موقوف صحابی ویؤیده عمل کثیر من<br>الصحابه والتابعین مع جبابرة بنی<br>امیـــة ،                                     | صلوا فی رحالکم واجعلوا<br>صلاتکم                                      | 788                     |
| 1900 1 600<br>6 00                                                                                                 | ما جاء في انكار المنكر                                                | l.                      |
| الحديث مما انفرد به المصنف بهــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                  | لا يمنعن احدكم مخالفة<br>التناس الله الله الله الله الله الله الله ال | 789                     |
| رواه ابن حبان فی صحیحه بالاقتصار<br>علی الفقرة الاولی وللترمذی واحب<br>، ما یؤیده .                                | قل البحق وأن كان مرا<br>المدينة<br>المالية والمدادة المالية           | 790                     |

| رواتـــه                                                                                             | أول الحديث أو الأثر                                     | رقم الحديث<br>في الكتاب |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|-------------------------|
|                                                                                                      | ما جاء فی النهی عن قتل<br>الدراری والنساء               |                         |
| رواه ابن ماجه والبخارى ومسلم عـن<br>ابن عمر .                                                        | ایساکم وقتسل ذراری<br>المشرکین                          | 791                     |
|                                                                                                      | ما جاء في الدعوة الى الاسلام<br>والنهى عن القتال قبلهسا |                         |
| رواه أبو داود عن بريرة في كتـــاب<br>الجهاد بنفس المعنى في حديث طويل                                 | لا تقاتل القوم ختى تدعرهم                               | 792                     |
| رأى صحابى وتأبعى وقد رد عليهـما<br>أبو عبيدة وله حجج قوية في ذلك .                                   | ان دعوة الرسول قد تمت                                   | 793                     |
|                                                                                                      | ما جاء في التقيسة                                       |                         |
| رواه الطبرانی عن ثوبان وابن ماجه<br>عن ابن عباس بدون جملة ( وما لم<br>يستطيعوا )                     | رفع الله عن امتى الخطأ<br>و                             | 794                     |
| هذا قول صحابي وورد ما يؤيده في<br>التقيه بالقول في الكتاب والسنة .                                   | ما من كلمة تدفع عنى<br>ضرب                              | 795                     |
|                                                                                                      | ما جاء في العجسة على<br>الفسارية                        |                         |
| رواه الطبراني عن ابن عباس وعــن<br>عمران بن حصين ومسلم عن جابر.                                      | اعملوا فكل مي.بر لما خلق                                | 796                     |
| رواه الطبراني وابن عدى عن أبي أمامة<br>لمفظ (أربعة لا ينظر الله اليهم).                              | ما كان كفسر الا مفتاحه<br>تكذيب                         | 797                     |
| رواه ابن ماجه عن جابر ، وأبو داود<br>عن ابن عمر وحذيفة بما يقربه لفظا.                               | القدريه مجوس هذه الامة                                  | 798                     |
| آخرج احمد والترمذى والنسائى مـن<br>حديث ابن عمر ما يشبهه وقد أورده<br>شارح العقيدة (الشيخ الشماخي) . | خرج النبىء يومـا وبيده<br>صحيفة                         | 799                     |
|                                                                                                      |                                                         |                         |

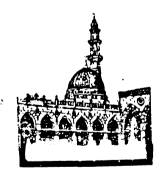
| ر <b>و ا تـــه</b>                                                                                                                                       | أول الحديث أو الأثر                  | رقم الحديث<br>في الكتاب |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|-------------------------|
| رواه الترمذي في تفسير سورة القلم .<br>وأبو داود عن غبادة بن الصامت .                                                                                     | أول ما خلق الله القلم                | 800                     |
| رواه مسلم عن ابن مسعود ، والبخارى<br>عن انس وابو داود وابن ماجه عن<br>ابن مسعود كذلك .                                                                   | اذا وقمت النطفة في الرحم             | 801                     |
| رواه أبو داود عن عمر بن الخطاب<br>بنفس المعنى أنظر الآيه ( واذ أخذ<br>ربك من بنى ادم ) سورة الاعراف<br>رقم 172 ، تفسير ابن كثير .                        | لما خلق اللــه آدم عليه<br>السلام    | 802                     |
| العديث مما تفرد به الصنف بهــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                          | ستكون من بعدى شياطين                 | 803                     |
| رواه مسلم عـــن عيـــاض بن حمــاد<br>المجاشعي في كتاب الجنة مع زيادة.                                                                                    | ان الله امرنی آن اعلمکم<br>مها علمنی | 804                     |
| هذا الاثر مما تفرد به المصنف بهذا<br>الحواد , ووردت الجملة الاخيرة :<br>( سبقت رحماة الله , الغ ) في<br>البخاري والجامع الصغير وغيرهما<br>من كتب السنه . | كنت جالسا مع عبد الله<br>ابن عمر     | 805                     |
| رواه الدارقطنی عن علی ، والطبرانی<br>وابن ماجه عن جابر ، والترمذی عن<br>ابن عباس وابو نمیم عن انس .                                                      | صنفان من أمتى لا تنالهم<br>شفاعتى    | - 806                   |
| الآثر قول صحابى وقد تفرد به المصنف                                                                                                                       | اقسول برایی وان یکسن<br>صوابا        | 807                     |
| رواه الاربعة عن عائشة بنفس اللفظ .                                                                                                                       | اللهم هذا فعلى فيما أملك             | 808                     |
| رواه الطبراني عن عبرو بن شنغوي .                                                                                                                         | لعن الله الزائد في كتاب<br>الله      | 809                     |
| رواء مسلم عن عقبه بن عامر فى فضائل<br>القرآن .                                                                                                           | صلى بُنا رسول الله فقرا<br>المعوذتين | 810                     |
| الاثر من کلام ابن عباس ، رواه عنه<br>جابر بن زید .                                                                                                       | لو أن أحدا زاد في القرآن<br>أو نقص ِ | . 811                   |

| `روائـــه                                                                                                      | آول الحديث او الأثر                    | رقم الحديث<br>فى الكتاب |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|-------------------------|
| ا ياد يعد في الرحم ا                                                                                           | باب (4)<br>في علماب العبر              | :<br>- •                |
| رواه الترمـــذى , والطبرانى عــــن<br>أبي هريرة.<br>ورواه البخارى ومسلم عن أنس مطولا .                         | ان للقبر ملكين يقال لهما               | . <b>812</b>            |
| رواه احمد عـــن عائشة , والبغـــوى<br>والطحاوى عن ابن سمد وابن عمر .                                           | لو نجا من عذاب القبس<br>أحمد           | <b>813</b>              |
| رواه أحمد والطبراني عن عبددة ابن الصامت وابن ماجه والترمذي عن المقدام بلفظ : ( للشهيد سبح خصال ) تقدم في 450 . | الشهيد يغفر له عند أول<br>. قطرة       | <b>814</b>              |
| رواه الترمذى واحمد عن عبد الله ابن عمرو بلفظ : ( ما من مسلم يموت                                               | من مات يوم الجمعة أجير                 | 815                     |
| تقدم فى رقم 451 وقد رواه أصحاب<br>السنن والشيخان مفرقا .                                                       | ان لم يكن الشهداء من المتى الا         | 816                     |
| رواه الخطيب وابــن عساكــر عــــن<br>أبى هريرة بلفظ اللهم أهد                                                  | اللهم كما أذقت أول قريش                | 817                     |
| رواه الحاكم عن انسس في المستدرك<br>بلفظ (الامراء مـن قريش) وتاــدم<br>ما هو قريب منه في رقم 45                 | لن يزال هذا الامر في .<br>قريش         | 818                     |
| رواه مسلم والبخارى وأحمد والنسائى<br>عن آبي هريرة مع زيادة                                                     | ن أمر عليكم عبد حبشى الماسمعوا له      | 819                     |
| رواه مسلم والبخارى واحمد والنسبائى<br>عن ابن هريرة مع زيادة                                                    | با فاطبة بنت محمد<br>ويا صفية عبة محمد | 820                     |

| ا کا روائی شد                                                                                                                                                      | - اول الحديث او الأثر                                   | رقم الحديث<br>في الكتاب |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|-------------------------|
|                                                                                                                                                                    | باب (5)<br>السنة في تعظيم الله                          |                         |
| رواه أبو يعلى عن انس ، وأبن جرير<br>عن أبى يسار ، وأبو بكر البزار<br>عن أنس (انظر تفسير ابن كثير آية<br>13 من سورة الرعد)                                          | ان رجلا من بنی عامر<br>بن ربیعة مد                      | 821                     |
| رواه احمد من ابي بن كعب وابو يعلى<br>عن جابر بلفظ (ان المشركين)                                                                                                    | سألت اليهود رسول الله                                   | 822                     |
| رواه أبو نعيم في الحلية عن عبد الجليل<br>أبن عطيه وأبو الشيخ عن أبن عباس                                                                                           | تفكروا فى الخلق ، ولا<br>تفكروا المسلمان                | 823                     |
| رواه الشيخان والنسائى عن مائشة                                                                                                                                     | ثَلَاثُ مَن تَكُلُم بُواحْدَةً بَيْنِ                   | 824                     |
| رواه الشيخان وأبو داود عن أبي موسى الاشعرى بالاقتصار على الفقرة الاولى وأورد الفقرة الثانية مستقلة عن سعد بن عبادة , أحمد والترمذي والحاكم بلفظ عل أدلك على باب من | يا أيها الناس الكم لا تدعون اصم                         | 825                     |
| أبواب الجنة) . : نضي                                                                                                                                               |                                                         | ŀ                       |
| لم اظفر بهذا الحديث بهذا اللفظ في<br>المراجع التي لدينا ، ولعله مما انفرد<br>به المصنف                                                                             | باب (6)<br>علمنی من غرائب العلم<br>ما صنعت فی راس العلم | 7 4                     |

| رواتــــ                                                                                                                                                   | أول الحديث أو الأثر                                | رقم الحديث<br>في الكتاب |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|-------------------------|
|                                                                                                                                                            | باب (7)                                            |                         |
| v                                                                                                                                                          | في النهي عن الفكرة<br>في الله                      |                         |
| رواه العراقى وأبو نعيسم فى الحلية<br>والاصبهائى فى الترغيب عسن<br>ابن عباس غير حكاية الواقعة ، مسع<br>زيادة (لسن تقدروا قسدره) ومثله<br>حديث رقم 828 و 828 | ذلكم فافعلوا                                       | 827                     |
|                                                                                                                                                            | باب (8)                                            | ·                       |
|                                                                                                                                                            | الشرك اخفى من<br>دبيب النمـل                       |                         |
| العديث مما انفرد به المصنف بهــــذا                                                                                                                        | ياتي على الناس زمان                                | 830                     |
| اللفظ وأورد الحاكم وأبو نعيم في الحليه ما هـــو قريب منــه بلفظ (الشرك اخفى في امنى من)                                                                    |                                                    |                         |
| الحديث مما انفرد به المصنف ، واما<br>معناه فواقع قطعا كما قالت المشبهة<br>الذين يحدون الله حدا                                                             | يوشك الشرك أن ينتقل                                | 831                     |
| رواه الشيخان وأبو داود والنسائي<br>والترمذي وأحمد ، عن عبد الله<br>ابن مسعود بالاقتصار على الفقرة<br>الاولى مع زيادة                                       | أن تجعل لله ندا ومو<br>خلقك<br>(سئل أى الذنب اعظم) | 832                     |
| رواه الترمذي عند تفسير الآية عليها<br>تسعه عشر من سورة المدثر , وأحمد<br>عن على بن المديني , والبزار عن جابر<br>ابن عبد الله                               | نعم ما فعلوا , قوم<br>يسالون                       | 833                     |
| احرجه أبو نميم فى الحلية عن عبد الله ابن مســــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                            | ما أجلسكم ؟ قالوا نتفكر<br>في الله                 | 834                     |

| ر و ا تــــه                                                      | اول الحديث أو الأثر                       | رقم الحديث<br>في الكتاب |
|-------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|-------------------------|
|                                                                   | باب (9)<br>ما روى عن على<br>فى تعظيم الله |                         |
| هذا اثر صحابی جلیل , واللــــه اهل<br>لذلك واحق بالتمجید والتعظیم | انه الحى القائم الواحد                    | 835                     |



385

# فهـرس الاحاديث والآثار الواردة في الشرح ( الحاشية )

| ية المبوضبوع                     | رقم الصف | عىفعة المـوضـوع                                       | رقم ال |
|----------------------------------|----------|-------------------------------------------------------|--------|
| ألا أخبر كم بملاك ذلك كله ؟      | 74       | الهمزة                                                |        |
| لا أدلك على كلمه من كنوز الجنة ؟ | 328      | أبا مريرة ــ الا أدلك على كنز                         | 389    |
| الا أعلمك شيئا أذا قلته ؟        | 337      | ريو<br>اتدرون ما حق الجار ؟                           | 75     |
| الا انبئكم باكبر الكبائر ؟       | 339      |                                                       | 150    |
| مسك عليك لسانك                   | 74       | اثبتوا على مشاعركم فانكم<br>أجرنا من أجرت يا أم هانيء |        |
| مسكوا عليكم اموالكم ولا          | 57       | أجيزوا الوفود بنحو ما كنت                             | 70     |
| ما فتنه القبر فبي تفتنون         | 310      | احترسوا عن الناس بسوء الظن                            | 103    |
| ن أحدكم يجمع خلقه                | 273      | اذا تطيرتم فامضوا                                     | 196    |
| ن استقرضك أقرضته                 | 75       | اذا دخل الرجل بيته                                    | 129    |
| نا أول من يقرع باب الجنة         | 80       | اذا دخل المؤمن في قبره                                | 306    |
| انت احق به ما لم تنکحی           | 150      | اذا ذكر القدر فأمسكوا                                 | 206    |
| ن دماءكم وأموالكم واعراضكم .     | 23       | اذا ظننتم فلا تحققوا                                  | 104    |
| ن رحمتي سبقت غضبي                | 287      | اذا قال العبد لا حول ولا قوة                          | 329    |
| نا الرحمان خلقت الرحم            | 167      | الاسلام يعلو ولا يعلَى عليه                           | 25     |
| ن العبد اذا وضع في قبره          | 306      | أفضل الاعمال الصلاة                                   | 296    |
| ن كذبا على ليس ككذب              | 175      | أفضل الاعمال بر الوالدين                              | 296    |
| نكم لا تدعون أصم                 | 328      | أفضىل الاعمال أن تدخيل عيلى<br>أخيك سورا              | 296    |
| ن الله عز وجل قد وكل بالرحم      | 274      | أخيك سورا                                             | İ      |
| للك ا                            | •        | أفضل القرآن سورة البقرة                               | 296    |
| ن الله يحب البصير النا <b>قد</b> | 194      | أفضل القرآن الحمد لله                                 | 296    |
| نما أنا بشر رسول فأذكركم         | 326      | أفواهكم طرق القرآن و                                  | 137    |
| ن من البيان لسحرا                | 199      | اعدى عدوك نفسك التي                                   | 123    |
| نما النذر بما يبتغي به           | 1 17     | أعوذ بالله من أسد وأسود                               | 193    |

| العوضوع                                         | م الصفحة          | رق | لصفعة الموضوع                                | رقم اا |
|-------------------------------------------------|-------------------|----|----------------------------------------------|--------|
|                                                 | עני 24            | 8  | ان النطقة اذا وقعت                           | 276    |
| يوتون أجرهم مرتين                               | זעני 7            | 7  | انما هذا من اخوان الكهان                     | 29     |
| لا يسلم منها أحد                                |                   | 5  | (انه أواب) لرجل يجهر بالصلاة<br>في الليل     | 338    |
| الجيسم                                          |                   |    | ان هذا الدين متين فاعملوا                    | 171    |
| ن ثلاثة , جار له حق                             | 7 الجيراد         | 5  | ان هذه الابل لاهل بيت                        | 89     |
|                                                 |                   |    | ان هذه الامة تبتلي في                        | 309    |
| العسساء                                         |                   |    | انهم ليبكون عليها وانها                      | 319    |
| م سنوء الظن                                     | 10   الحز.        | 3  | ان اليهود يحفون                              | 136    |
| الخسساء                                         | 1                 |    | أنا وكفيل اليتيم كهاتين                      | 79     |
| ن للرجال سنــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | 14 الختا          | ^  | اول ما خلق من آدم راسه                       | 148    |
|                                                 | 14 الحدا<br>مكرمة | U  | أيما رجل اعتق امرأ                           | 42     |
| ة لا تطفأ نيرانهم                               | · 1               | 4  | الايمه من قريش                               | 314    |
| الســــين                                       | İ                 |    | التــاء                                      |        |
|                                                 | i                 | c  | تجدون الناس معادن                            | 151    |
| ، المسلم فسوق                                   | - 1               | -  | تجاوز الله للامة عما                         | 100    |
| لعنتهم وكل نبىء مجاب                            | 1                 |    | تخيروا لنطفكم واجتنبوا                       | 251    |
| ِن أمراء تشغلهم ٠٠٠                             |                   | _  | تفكروا في ءلاء الله ولا                      | 322    |
| ِن عليكم أيمه يملكون                            | - 1               | _  | تفكروا في خلق الله ولا تفكروا                | 32     |
| وا تصحوا                                        | 15 مافر           | 9  | تفكروا في كــل شيء ولا تفكروا<br>في ذات الله | 32     |
| الشــــين                                       |                   |    | تنكبوا الغبار فمنه                           | 10     |
| اء باللــه وقتل النفس سئل<br>لكبائر             | 33 الشرا<br>عن اا | 9  | سبور القبار فيه                              | 1.0    |
| تنى هود والواقعة و                              | 18 ميب            | 3  | ثلاثة لا ينظر الله اليهم                     | 20     |

| عة المـوضـوع                      | رقم الصف | صفعة المـوضـوع ,                                  | رقم ال |
|-----------------------------------|----------|---------------------------------------------------|--------|
| كل شيء بقدر حتى العجز             | 269      | الصـــاد                                          |        |
| كلّ يعمل لما خلق له               | 268      | الصبر نصف الايمان                                 | 233    |
| كآن عليه السلام أبيض              | 180      | الصبر والاحتساب أفضل من                           | 233    |
| كان المال للولد , وكانت الوصية    | 48       | الصرعة كل الصرعة الذي                             | 223    |
| السسلام                           |          | صلاة على أثر سنواك أفضل                           | 137    |
| لا الفين أحدكم يوم القيامة        | 90       | الطـــاء                                          |        |
| لو أن أحدكم حلف بالمسيح           | 10       | الطارة شرك , وما منا الا                          | 196    |
| لتأتموا بى ولتعلموا صلاتى         | 338      | - "                                               |        |
| لا تحلفوا بأبائكم , ومن حلف بالله | 11       | القــاف                                           |        |
| لا تسىمعنى وأسمع ربك              | 339      | قل آمنت بالله واستقم                              | 237    |
| لا تصحب الملائكة رفقة             | 148      | القلب بين اصبعين من ٠٠٠                           | 295    |
| لا تنتفعوا من الميتة و            | 254      | قل هؤ اللـــه أحد تعدل ثلـــث                     | 296    |
| لا تنال شفاعتي الغالي             | 351      | القرآن                                            |        |
| لا طيرة , وألطيرة على             | 196      | القبر روضه من رياض الجنة                          | 311    |
| لقد قب شعری مما قلت               | 323      | قضى النبيء في العمرى أنها                         | 57     |
| لعن الله المتشبهين                | 190      | الفسساء                                           |        |
| لمن الله من لا يغار               | 190      | فیے ولدت ، وفیه أنــزل علی                        | 181    |
| لن ينال الدرجات العلى             | 196      | (ليوم الاثنين)                                    |        |
| لو لا أن أشىق على أمتى            | 137      | فى الجواب عن سؤال جبريل عن<br>الايمان وعن الاسلام | 227    |
| لو أن الله عذب أهل                | 170      | الايمان وعن الاسلام                               |        |
| لا ، والذي نفسي بيده              | 85       | الكياف                                            |        |
| لو واخذنی الله آنا و              | 170      | كثرة الكلام من غير ذكر الله                       | 74     |
| لا يتوارث آخل ملتنين              | 25       | كذبني ابن ادم ولم يكن له ذلك .                    | 321    |
| لا يدخل الجنة الا رحيم            | 189      | كراء الحجام خسيس                                  | 92     |

| المـوضـوع                   | رقم الصفحة | صفعة المسوضسوع                | رقم ال |
|-----------------------------|------------|-------------------------------|--------|
| ستر أخاه المسلم             | 221 من     | لا يدخل الجنة من لا يؤمن      | 189    |
| ستر على مؤمن عورته          | 221 من     | لا يدخل الجنة صاحب مكس        | 189    |
| سعادة ابن آدم ثلاثة         | 160 من     | لا يدخل الجنه سيء المملكة     | 189    |
| مىلى الصبح فهو فى           | 166 من     | لا يدخل الجنة قاطع رحم        | 189    |
| قتل نفسا معاهدة             | 23 من ا    | لا يدخل الجنة خب ولا          | 189    |
| عرض له من هذه الطيرة …      | 196 من:    | لا يزنى الزانى حين يزنى       | 222    |
| عقد لحيته أو تقلد           | 155 من:    | الميـــم                      |        |
| عكم تميمة فلا أتم الله له   | 1          | ما أنا حملتكم ، بل الله حملكم | 11     |
| كان له وجهان فى الدنيا      | į.         | ما بين النفختين أربعون        | 145    |
| ات له ولدان في الاسلام      |            | ما حق امرىء مسلم له           | 50     |
| رضع بده على رأس             | ı          | المسلم اخو المسلم             | 97     |
| الى رسول الله وقد طال       | 135   نظر  | المسلم من سلم المسلمون        | 74     |
| السهسواو                    |            | من أتى كاهنا فصدقه            | 204    |
| الله بالرحم ملكا            | 273 , ک    | من أحق الناس بحسن صحبتي ؟     | 150    |
| و لا أحملكم . وما عندي      | ا د ک      | من اقتطع حق مسلم بيمينه       | 85     |
| ·                           |            | من اعنق شقصا له في عبد        | 44     |
| اليسساء                     |            | من ترك ضياعا                  | 219    |
| ا حريرة قلم أظافرك          | 138 يا آب  | من حدثك أن محمدا رأى          | 324    |
| القوم اقرأهم                | j.         | من حرس وراء المسلمين في       | 121    |
| عطيه . اشمى ولا             |            | من حسن ظنه بالناس كثرت        | 103    |
| م الله عباده ما لم          | 284 يرحم   | من حلف بغير الله فقد ملك      | 10     |
| لد الرحمن بن سمرة لا تسال   | 11 ياعب    | من حلف يمين صبر يقتطع         | 1      |
| باس عم النبيء , ويا فاطمة . | 315 يا عب  | من ربى يتيما له أو لغيره      | 7      |
| مهد . مر أمتك أن يكثروا من  | 329 أيامـ  | من ربی یتیما من أبوین         | 7      |

# فهرس موضوعات الجزء الرابع

| الموضوع .                                        | الصفحة |
|--------------------------------------------------|--------|
| الباب الرابع والاربعون في الايمان والنلور        | 07     |
| تعريف الايمان والنذور                            | 08     |
| هل النهى عن الحلف بغير الله للكراهية ؟           | 09     |
| هل تنعقد يمين من حلف بغير الله ؟                 | 10     |
| في الحنث والتكفير اذا كان في ذلك خير ومصلعة      | 11     |
| هل يجوز تقديم كفارة اليمين على الحنث             | 12     |
| في اليمين الفاجرة والوعيد فيها                   | 13     |
| فوائد من حديث (من حلف بيمين صبرة)                | 15     |
| فيمن نذر ان يفعل مكروها أو محرما                 | 16     |
| في أنواع النذور والنذر بما ليس فيه طاعه واستحسان | 17     |
| في الصدقة على الميت                              | 17     |
| فوائد من حديث (أم سعد بن عبادة وقد ماتت بغتة)    | 18     |
| الباب الخامس والاربعون في الديات و العقل         | 20     |
| في تعريف الديــات والعقـــل                      | 21     |
| في مقدار الدية من الذهب وغيره                    | 21     |
| في دية الخطا وكيف تؤدي                           | 22     |
| الوعيد في قتل النفس المؤمنة والمعاهدة            | 23     |
| لا يرث الكافر المسلم ولا المسلم الكافر .         | 24     |
| في ميرات المشرك اذا اسلم قبل القسمة .            | 24     |
| مل يتوارث أهل الملل .<br>مل يتوارث أهل الملل .   | 25     |
| في ذمة المسلمين يسعى بهم آدناهم .                | 26     |
|                                                  | 28     |

| الموضوع                                                            | الصفحه |
|--------------------------------------------------------------------|--------|
| الباب السادس والاربعون _ في المواريث .                             | 31     |
| مبحث في الولاء والارث به وحكم هبته أو نقله                         | 33     |
| في قوله عليه الصلاة والسلام : ( لا يرث القاتل ) ومباحث في ذلك.     | 34     |
| متى يكون القتل غير مانع من الارث ؟                                 | 35     |
| مبحث في قوله عليه الصلاة والسلام: (نحن معاشر الانبياء لا نورث).    | 35     |
| فيما افاء الله على رسوله والحوار الذي دار بين الصحابة فيه .        | 37     |
| الباب السابع والاربعون ـ في العتق .                                | 41     |
| في عتق المسلم دون المشرك للكفارة في حكم من ظاهر أو اعتق من لا يملك | 43     |
| في حكم من اعتق جزء له في مشترك .                                   | 44     |
| الباب الثامن والاربعون _ في الوصية .                               | 47     |
| تعريـف الوصيـة .                                                   | 48     |
| جمهور الامه على ( أن لا وصية لوارث ) .                             | 49     |
| مبعث في الوصية للاقربين .                                          | 49     |
| فيما اذا اجاز الورثة الوصية ثم ردوها بعد موت الموروث .             | 50     |
| فيمن مات ولم يوص وهو يدين بالوصية .                                | 51     |
| ادنى ما يوصى به للاقربين والخلاف في وجوبها                         | 52     |
| فوائد من حديث ( الامر بكتابة الوصية ) .                            | 54     |
| في العمري والرقبي .                                                | 56     |
| في حديث سعد وقد اجاز له النبيء ان يوصي بالثلث .                    | 60     |
| أجمعوا على منع الوصية بازيد من الثلث لمن له وارث الا باجازة الورثة | 61     |
| هِل المعتبر في الثلث حال الايصاء أو حال الوفاة ؟                   | 61     |
| في حكم البقاء في مكه قبل الفتح وان الهجرة غير باقية بعده .         | 65     |
| آلباب التاسع والاربعون ـ في الضيافة والجواد .                      | 68     |
| في اكرام الضيف والضيافة ثلاثة أيام .                               | 70     |

| 74 فوائد من حديث ( من كان يؤمن بالله واليوم الاخر فليقل خيرا ) .  55 في الجوار وحق الجار  60 مبحث في حديث ( لا يعنع احدكم جاره ان يفرز خشبة ) .  61 الباب الخمسون - في الوعيد في الاموال .  62 الذنوب ثلاثه : ذنب يغفر وذنب لا يترك .  63 كيفيه التوبه من مظالم العباد .  64 في أجرة الحجام والخلاف في حكمها .  65 في أجرة الحجام والخلاف في حكمها .  66 الباب الواحد والخمسون - جامع الاداب .  67 والتحاسد والتدابر والتنافس .  68 في عجران المسلم لاخيه فوق ثلاث .  69 التحاسد والتدابر والتنافس .  60 في مجران المسلم لاخيه فوق ثلاث .  61 مبحث في سوء الظن بالناس وكون الظن اكذب الحديث .  62 وجوب ولايه الإشخاص .  63 في كون الحسد المهلك مو الذي يكون معه البغي .  64 في جواز تمني زوال نعمة الفاسق .  65 في جواز تمني زوال نعمة الفاسق .  66 في ابن المسلم والمنافق اذا حسد بغي واذا تطير رجع .  67 الباب الثاني والخمسون - في نسمة المؤمن ومثله .  68 في كون بركه النخلة مستمرة في اجزائها وأحوالها .  69 في كون بركه النخلة مستمرة في اجزائها وأحوالها .  60 فوائد من حديث ( ان من الشمجرة . ما هو مثل المؤمن . الغ ) .  60 منا منا حديث ( ان من الشمجرة . ما هو مثل المؤمن . الغ ) .  61 ما جاء فيمن اتقي الله كفاء الله مؤونة الناس . | الموضوع                                                           | الصفحة |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|--------|
| 78  80  42  43  44  45  46  46  46  47  48  48  48  48  48  48  48  48  48                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | فوائد من حديث ( من كان يؤمن بالله واليوم الاخر فليقل خيرا ) .     | 74     |
| 80                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | في الجوار وحق الجار                                               | 75     |
| الباب الخوسون _ في الوعيد في الاموال .  الذنوب ثلاثه : ذنب يغفر وذنب لا يترك .  النيه التوبه من مظالم العباد .  النياب الوجد العجام والخلاف في حكمها .  الباب الواحد والبخمسون _ جامع الاداب .  التحاسد والتدابر والتنافس .  التحاسد والتدابر والتنافس .  التحاسد والتدابر والتنافس .  التحاسد والتدابر والتنافس .  التحاسد والتدابر والتنافس .  التحاسد والتدابر والتنافس .  الكل مبحث في سوء الظن بالناس وكون الظن اكذب الحديث .  وجوب ولايه الاشخاص .  الله عنه : ( من علمنا فيه خيرا ) والاستدلال به على وجوب ولايه الاشخاص .  الله عنه : ( من علمنا فيه خيرا ) والاستدلال به على المنافي والنه من زوال نعمة الفاسق .  الباب الثاني والخمسون _ في نسمة المؤمن ومثله .  الباب الثاني والخمسون _ في نسمة المؤمن ومثله .  المنافل المؤمن بشجر النخل .  النياب المؤمن بشجر النخل .  النياب من بركه النخلة مستمرة في اجزائها وأحوالها .  النوائد من حديث ( ان من الشجرة ما هو مثل المؤمن . النخ ) .                                                                                                                                                                                                                                               | في فضل القيام باليتيم احتسابا .                                   | 78     |
| 85       الذنوب ثلاثه : ذنب يغفر وذنب لا يترك .         86       كيفيه التوبه من مظالم العباد .         88       في النهى ان يأخذ المسلم من المسلم شيئا .         92       في أجرة العجام والخلاف في حكمها .         94       الباب الواحد والبخمسون _ جامع الاداب .         96       التحاسد والتدابر والتنافس .         98       فيما جاء في هجران المسلم لاخيه فوق ثلاث .         98       المحديث .         102       في قول عمر رضي الله عنه : ( من علمنا فيه خيرا ) والاستدلال به على وجوب ولايه الاشخاص .         105       في جواز تمنى زوال نعمة الفاسق .         106       في جواز تمنى زوال نعمة الفاسق .         108       الباب الثاني والخمسون _ في نسمة المؤمن ومثله .         109       في مثل المؤمن بشجر النخل .         100       في مثل المؤمن بشجر النخل .         101       في كون بركه النخلة مستمرة في اجزائها واحوالها .         102       فوائد من حديث ( ان من الشجرة ما هو مثل المؤمن , النخ ) .                                                                                                                                                                                                                     | مبحث في حديث ( لا يمنع احدكم جاره ان يغرز خشبة ) .                | 80     |
| 86       كيفيه التوبه من مظالم العباد .         88       في النهى ان يأخذ المسلم من المسلم شيئا .         92       في آجرة الحجام والخلاف في حكمها .         94       الباب الواحد والخمسون - جامع الاداب .         96       التحاسد والتدابر والتنافس .         98       فيما جاء في هجران المسلم لاخيه فوق ثلاث .         98       المحدث في سوء الظن بالناس وكون الظن آكذب الحديث .         104       في قول عمر رضي الله عنه : ( من علمنا فيه خبرا ) والاستدلال به على وجوب ولايه الاشخاص .         105       في كون الحسد المهلك هو الذي يكون معه البغي .         106       في جواز تمنى زوال نعمة الفاسق .         108       الباب الثاني والخمسون - في نسمة المؤمن ومثله .         109       فيما ورد من كون أرواح الشهداء في حواصل طير ، وكذلك روح المؤمن في مثل المؤمن بشجر النخل .         110       في كون بركه النخلة مستمرة في اجزائها واحوالها .         111       فوائد من حديث ( ان من الشجرة ما هو مثل المؤمن . الخ ) .                                                                                                                                                                                                         | الباب الخمسون ـ في الوعيد في الاموال .                            | 84     |
| 88  i النهى ان يأخذ المسلم من المسلم شيئا .  ge الحرة الحجام والخلاف في حكمها .  ge الباب الواحد والخمسون ـ جامع الاداب .  ge التحاسد والتدابر والتنافس .  ge نيما جاء في مجران المسلم لاخيه فوق ثلاث .  102  مبحث في سوء الظن بالناس وكون الظن اكذب الحديث .  وخوب ولايه الاشخاص .  وجوب ولايه الاشخاص .  105  105  105  106  في كون الحسد المهلك مو الذي يكون معه البغي .  ورق ما بين المسلم والمنافق اذا حسد بغي واذا تطير رجع .  108  109  109  109  109  109  109  109                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | الذنوب ثلاثه : ذنب يغفر وذنب لا يترك .                            | 85     |
| 92  104  105  107  107  108  109  109  109  109  100  100  100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | كيفيه التوبه من مظالم العباد .                                    | 86     |
| الباب الواحد والبخمسون _ جامع الاداب .   التحاسد والتدابر والتنافس .   98                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | في النهي ان يأخذ المسلم من المسلم شيئا .                          | 88     |
| 96  التحاسد والتدابر والتنافس .  98  النيا جاء في هجران المسلم لاخيه فوق ثلاث .  102  مبحث في سوء الظن بالناس وكون الظن اكذب الحديث .  104  في قول عمر رضى الله عنه : ( من علمنا فيه خيرا ) والاستدلال به على وجوب ولايه الاشخاص .  105  105  106  في جواز تمنى زوال نعمة الفاسق .  106  أرق ما بين المسلم والمنافق اذا حسد بغى واذا تطير رجع .  108  109  109  109  100  100  100  100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | في أجرة الحجام والخلاف في حكمها .                                 | 92     |
| 98  iu ا جاء في هجران المسلم لاخيه فوق ثلاث .  102  npart في سوء الظن بالناس وكون الظن اكذب الحديث .  104  io قول عمر رضى الله عنه : ( من علمنا فيه خيرا ) والاستدلال به على وجوب ولايه الاشخاص .  105  io كون الحسد المهلك هو الذي يكون معه البغي .  105  io عبواز تمنى زوال نعمة الفاسق .  106  io ما بين المسلم والمنافق اذا حسد بغى واذا تطير رجع .  108  108  109  109  109  100  100  100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | الباب الواحد والخمسون _ جامع الاداب .                             | 94     |
| 102 مبحث في سوء الظن بالناس وكون الظن اكذب الحديث .  104 في قول عمر رضى الله عنه : ( من علمنا فيه خيرا ) والاستدلال به على وجوب ولايه الاشخاص .  105  106  ني كون الحسد المهلك مو الذي يكون معه البغي .  106  في جواز تمنى زوال نعمة الفاسق .  106  الباب الثاني والخمسون ـ في نسمة المؤمن ومثله .  108  109  109  100  100  100  100  100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | التحاسد والتدابر والتنافس .                                       | 96     |
| 104 فى قول عمر رضى الله عنه : ( من علمنا فيه خيرا ) والاستدلال به على وجوب ولايه الاشخاص .  105 فى كون الحسد المهلك هو الذى يكون معه البغى .  105 فى جواز تمنى زوال نعمة الفاسق .  106 فرق ما بين المسلم والمنافق اذا حسد بغى واذا تطير رجع .  108 الباب الثانى والخمسون ـ فى نسمة المؤمن ومثله .  109 فيما ورد من كون أرواح الشهداء فى حواصل طير ، وكذلك روح المؤمن فى مثل المؤمن بشبجر النخل .  110 فى كون بركه النخلة مستمرة فى اجزائها واحوالها .  111 فوائد من حديث ( ان من الشبجرة ما هو مثل المؤمن ، الخ ) .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | فيما جاء في هجران المسلم لاخيه فوق ثلاث .                         | 98     |
| وجوب ولايه الاشخاص .  105  io كون الحسد المهلك هو الذي يكون معه البغي .  105  io جواز تمنى زوال نعمة الفاسق .  106  io ما بين المسلم والمنافق اذا حسد بغى واذا تطير رجع .  108  108  109  iup الثانى والخمسون ـ في نسمة المؤمن ومثله .  109  iup الرد من كون أرواح الشهداء في حواصل طير ، وكذلك روح المؤمن في مثل المؤمن بشجر النخل .  110  io كون بركه النخلة مستمرة في اجزائها وأحوالها .  111  io كون من حديث ( ان من الشجرة ما هو مثل المؤمن ، الخ ) .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | مبحث في سنوء الظن بالناس وكون الظن أكذب الحديث .                  | 102    |
| 105 فى كون الحسد المهلك هو الذى يكون معه البغى . 105 فى جواز تبنى زوال نعبة الفاسق . 106 فرق ما بين المسلم والمنافق اذا حسد بغى واذا تطير رجع . 108 الباب الثانى والخمسون ـ فى نسمة المؤمن ومثله . 109 فيما ورد من كون أرواح الشهداء فى حواصل طير ، وكذلك روح المؤمن فى مثل المؤمن بشجر النخل . 110 فى مثل المؤمن بشجر النخل . 111 فى كون بركه النخلة مستمرة فى اجزائها وأحوالها .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | فى قول عمر رضى الله عنه : ( من علمنا فيه خيرا ) والاستدلال به على | 104    |
| 105  io جواز تمنى زوال نعبة الفاسق .  io في جواز تمنى زوال نعبة الفاسق .  io فرق ما بين المسلم والمنافق اذا حسد بغى واذا تطير رجع .  108  lup اللباب الثانى والخمسون ـ في نسمة المؤمن ومثله .  io فيما ورد من كون أرواح الشهداء في حواصل طير ، وكذلك روح المؤمن المؤمن بشبجر النخل .  io كون بركه النخلة مستمرة في اجزائها وأحوالها .  io كون بركه النخلة مستمرة في اجزائها وأحوالها .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | •                                                                 |        |
| 106 فرق ما بين المسلم والمنافق اذا حسد بغى واذا تطير رجع .  108 الباب الثانى والخمسون ـ فى نسمة المؤمن ومثله .  109 فيما ورد من كون أرواح الشهداء فى حواصل طير ، وكذلك روح المؤمن المؤمن بشجر النخل .  110 فى مثل المؤمن بشجر النخل .  111 فى كون بركه النخلة مستمرة فى اجزائها وأحوالها .  112 فوائد من حديث ( ان من الشجرة ما هو مثل المؤمن ، الخ ) .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                   | 105    |
| 108 الباب الثانى والخمسون ـ فى نسمة المؤمن ومثله .  109 فيما ورد من كون أرواح الشهداء فى حواصل طير ، وكذلك روح المؤمن الله فى مثل المؤمن بشبجر النخل .  110 فى كون بركه النخلة مستمرة فى اجزائها واحوالها .  111 فوائد من حديث ( ان من الشجرة ما هو مثل المؤمن ، الخ ) .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | في جواز تمني زوال نعمة الفاسق .                                   | 105    |
| 109 فيما ورد من كون أرواح الشهداء في حواصل طير , وكذلك روح المؤمن الله مثل المؤمن بشبجر النخل . 110 في مثل المؤمن بشبجر النخل . 111 في كون بركه النخلة مستمرة في اجزائها وأحوالها . 112 فوائد من حديث ( ان من الشبجرة ما هو مثل المؤمن , الخ ) .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | فرق ما بين المسلم والمنافق اذا حسد بغى واذا تطير رجع .            | 106    |
| 110 في مثل المؤمن بشبجر النخل .<br>111 في كون بركه النخلة مستمرة في اجزائها وأحوالها .<br>112 فوائد من حديث ( ان من الشبجرة ما هو مثل المؤمن , الغ ) .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الباب الثاني والخمسون _ في نسمة المؤمن ومثله .                    | 108    |
| 111 في كون بركه النخلة مستمرة في اجزائها واحوالها .<br>112 فوائد من حديث ( ان من الشجرة ما هو مثل المؤمن , الخ ) .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | فيما ورد من كون أرواح الشهداء في حواصل طير , وكذلك روح المؤمن     | 109    |
| 112 فوائد من حديث ( ان من الشنجرة ما هو مثل المؤمن . الخ ) .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | في مثل المؤمن بشنجر النخل .                                       | 110    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | في كون بركه النخلة مستمرة في اجزائها وأحوالها .                   | 111    |
| 114 ما جاء فيمن اتقى الله كفاه الله مؤونة الناس.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | فوائد من حديث ( ان من الشجرة ما هو مثل المؤمن . الغ ) .           | 112    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ما جاء فيمن اتقى الله كفاه الله مؤونة الناس .                     | 114    |

| المدوضوع                                                         | الصنحه |
|------------------------------------------------------------------|--------|
| ما جاء فيمن تواضع لله وترك الترفع .                              | 114    |
| فيمن حفظ نفسه من اثنين .                                         | 115    |
| فيمن يموت له ثلاثة من الاولاد .                                  | 116    |
| مبحث في مفهوم العدد يقيني أم ظني ؟                               | 120    |
| مبحث في المراد بتحله القسم الواردة في الحديث والخلاف في ذلك .    | 121    |
| ما جاء في انه ليس الشديد بالصرعة انما الشديد                     | 123    |
| الباب الثالث والخمسون _ في الترويع والكلاب وافشاء السر .         | 124    |
| ما جاء في ترويع المؤمن والسعاية به .                             | 124    |
| ما جاء فيمن اقتنى كلبا لغير ضرع أو زرع .                         | 125    |
| ما جاء في الامر بغلق الباب واكفاء الآنيه وِاطفاء النار .         | 128    |
| الباب الرابع والخمسون ـ في أدب الؤمن في نفسه                     | 132    |
| ما جاء في الامر بمداراة الرجال .                                 | 133    |
| في أحب الاعمال الى الله أدومها .                                 | 133    |
| النهى عن المشى بنمل واحدة .                                      | 134    |
| في الامر باحفاء الشارب واعفاء اللحي                              | 135    |
| في سنن الفطرة والامر بها .                                       | 137    |
| الباب الغامس والخمسون ـ في الآداب .                              | 137    |
| في النهي عن تناجي اثنين عن واحد .                                | 144    |
| في ان ابن ادم تاكله الارض الا عجم الذنب .                        | 144    |
| في النهي عن اتخاذ الصور , وإن الملائكة لا تدخل بيتا فيه تصاوير . | 147    |
| في حفظ اللسان وان الرجل يتكلم بكلمة لا يظن                       | 148    |
| ما جاء فيمن أدرك أبويه ولم يدخل بهما الجنة .                     | 150    |
| النهى عن النفاق وان شر الناس ذو وجهين .                          | 150    |
| ما جا، فی ان فی کل ذی کبد رطبة أجرا                              | 152    |

| . الموضوع                                                                                  | الصفحه |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| النهى عن اتخاذ القلائد للحيوان وغيرها دفعا للعين .                                         | 153    |
| في النهي عن سفر المرأة الا مع ذي محرم .                                                    | 155    |
| فائدة فى بيـان مقدار الفرسخ والذراع والميــل والبــريد والخلاف<br>فى ذلــك                 | 156    |
| ما جاء في فضل ازالة الاذي من الطريق .                                                      | 158    |
| ما جاء في التعجيل بالعودة من السفر .                                                       | 158    |
| مبحث في معنى قوله عليه الصلاة والسلام : ( الشؤم ني المرأة والدار<br>والفرس ) .             | 160    |
| في سلام اليهود وكيفيه الرد عليهم .                                                         | 164    |
| فى فضل صلة الرحم وما ورد في ذلك .                                                          | 165    |
| ما جاء في انه ( لن يدخل الجنه احد بعمله ) .                                                | 167    |
| مبحث في الجمع بين الحديث والآية الكريمة ، ادخلوا الجنة بما كنتم<br>تعملون ، .              | 168    |
| ما جاء في النهي عن تزكية النفس بان يقول ( أنا من أهل الجنة )                               | 172    |
| الباب السادس والخمسون ـ في اتم من كذب على الله .                                           | 173    |
| في كراهه بعض الصحابه الاكثار من رواية الحديث .                                             | 174    |
| الباب السابع والخمسون ـ في حلية رسول الله .                                                | 177    |
| فى أوصاف رسول الله الجسمية والخلقية                                                        | 179    |
| مبحث في ابتداء نزول الوحي واول ما نزل من القرآن .                                          | 181    |
| في أزواج النبي، صلى الله عليه وسلم .                                                       | 183    |
| فى ذكر بعض فضائل جابر بن زيد رحته الله والصحابى الجليـــل<br>عبد الله بن عباس رضى الله عنه | 183    |
| الجزء الثالث من كتاب الترتيب                                                               |        |
| الباب الاول _ العجه على من قال أن أهل الكبائر ليسوا بكافرين .                              | 186    |
| ما جاء في انه لا يدخل الجنة مخنت ولا ديوث الخ                                              | 189    |

| الموضوع                                                                         | الصفحه |
|---------------------------------------------------------------------------------|--------|
| مبحث في المتشبه بالنساء خلقة أو تكلفا                                           | 190    |
| ما جاء في الامر بقتل الحيات والنهي عن التشاؤم من قتلهن                          | 192    |
| ما جاء في النهي عن التطير                                                       | 195    |
| ما جاء فیمن قال لاخیه (انت عدوی)                                                | 197    |
| ما جاء في النهي عن السحر والتكهن                                                | 198    |
| ربت في السحر وأنواعه , وهل حقا سحر رسول الله ؟                                  | 199    |
| السنحر انما يؤثر بالقدرة الالاهية                                               | 200    |
| ما جاء في "لون السحر من السبع الموبقات                                          | 202    |
| النهى عن اتيان النساء في ادبارهن . والوعيد في ذلك وفي اللواط                    | 203    |
| في وعيد من ينتمي الي غير أبيه أو يدعى غير مواليه                                | 204    |
| في تفسير قوله : د لا يقبل منه صرف ولا عدل ،                                     | 205    |
| فيمن لا ينظر الله اليهم يوم القيامة                                             | 207    |
| مجموع من لا يكلمهم اللـــه يــوم القيامه وقد انهاهم من عد ذلك الى<br>19 صنفـــا | 207    |
| فى النهى عن المال الحرام ووعيده                                                 | 208    |
| في وعيد المنفق سلعته كذبا والذي يجر ازاره خيلاء                                 | 209    |
| في قوله عليه السلام : (من أحدث في الاسلام حدثًا فليس منا)                       | 210    |
| في النهي عن ايذاء الذمي ووعيد من قتله                                           | 212    |
| فی وعید من أعان علی قتل امری، مسلم                                              | 213    |
| مبحث في قوله عليه السلام : (لا ترجعوا بعدي كفارا)                               | 213    |
| في وعيد المشمتركين في دم مسالم                                                  | 216    |
| في قوله عليه السلام: (الرشوة في الحكم كفر)                                      | 216    |
| في الرياء ووعيد من تصدق وصلى رياء                                               | 217    |
| في قوله عليه السلام : (من مات وعليه دين)                                        | 217    |

| الموضوع                                                                                          | الصفحة |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| كان عليه السلام يؤتى اليه بالجنازة فيسأل هل على صاحبها دين ؟                                     | 217    |
| في النهي عن التكبر والاستكبار                                                                    | 220    |
| في النهي عن التسميع بالناس وعن الرياء                                                            | 221    |
| في قوله عليه السلام : (من زني سلب منه الايمان)                                                   | 222    |
| البـــاب الثـــانـى                                                                              |        |
| في الحجه على من قال (الايمان قول بلا عمل)                                                        | 224    |
| فى المرجئة والوعيد الذى قيل فيهم فائدة فى دلالة الالفاظ الثلاثة<br>(الديسن . الاسسلام . الايسان) | 225    |
| في القدر وأول من تكلم فيه                                                                        | 231    |
| في قوله عليه السلام (الايمان الصبر والسماحة)                                                     | 233    |
| في قوله عليه السلام : ( ألا أخبركم باحبكم الي )                                                  | 234    |
| في الايمان ما له جزء وبيان تلك الاجزاء                                                           | 235    |
| الباب الثالث العجة على من لا يرى الصلاة على موتى أهل القبلة                                      | 239    |
| الخلاف في جواز الصلاة خلف الفاسق والفرق بين الفاسق بالاعتقاد<br>والفاسق بالفعــل                 | 241    |
| فى قوله عليه السلام : (صلوا على كل بار وفاجر)                                                    | 243    |
| في النهى عن السبب واللعن وفحش القول                                                              | 244    |
| التعامل مع الايمه الجورة                                                                         | 245    |
| في قوله عليه السلام : (ليؤمكم خياركم)                                                            | 247    |
| في قوله عليه السلام : (لا صلاة لامام قوم وهم له كارهون)                                          | 248    |
| فى وجوب طاعة الزوجه لزوجها                                                                       | 249    |
| في قوله عليه السلام : ( ليليني في الصف الاول أولو النهي منكم )                                   | 250    |
| ما ورد في الاختيار للامامه والزواج                                                               | 251    |
| فى قوله عليَّه السلام : ( لعن الله المتسلط على أمتى بالجبروت )                                   | 251    |

| المسوضسوع                                                 | الصفحة          |
|-----------------------------------------------------------|-----------------|
| ما جا، في انكار المنكر                                    | 253             |
| في الأكراء والتقية وجوازها في القول دون الفعل             | 254             |
| افعال الإنسان ثلاثه (اختياری وضروری واکراهی)              | 254             |
| ما جاء في النهي عن قتل الذراري والنساء                    | 258             |
| ما جاء في الدعوة الى الاسلام والنهى عن القتال قبلها       | 25 <del>9</del> |
| في قوله عليه السلام (رفع الله عن أمتى الخطأ والنسيان الخ) | 261             |
| مقدار الخوف الذي تجوز الثقه معه                           | 262             |
| ما جاء في الحجه على القدر                                 | 264             |
| في سنؤال (سراقه) فيم العمل يا رسول الله ؟                 | 267             |
| في القدر والإيمان بــه                                    | 269             |
| في قوله عليه السلام : (القدرية مجوس هذه الامه)            | 270             |
| في قوله عليه السلام : (أول ما خلق الله القلم)             | 272             |
| في الفرق بين القضاء والقدر                                | 272             |
| فائدة في مراحل الجنين في بطن امه وأحكام ذلك               | 274             |
| ما ورد في أخذ الله الميثاق على ذرية آدم                   | 278             |
| في جواب على بن أبي طالب لمن ساله عن القدر                 | 282             |
| فائدة في بعض من حاول الفرار عن القدر فوقعوا فيه           | 283             |
| في الرد عن الجبريه والحجه عليهم                           | 284             |
| جواب على لمن سأله عند منصرفه من وقمة صفين                 | 285             |
| في قوله عليه السلام : (ان الله أمرني أن اعلمكم مما علمني) | 285             |
| مبحث في قوله تعالى : « وما خلقت الجن والآنس الا ليعبدون ، | 286             |
| في قول عمر : ( أراد الله أن يسقيني فينمتني )              | 286             |
| مبحث في الرحمة والغضب هل هما من صفات الذات أو الافعال     | 290             |
| في قوله عليه السلام: (صنفان من أمتى لا تنالهما شفاعتي)    | 290             |

| الموضوع                                                           | الصفحه |
|-------------------------------------------------------------------|--------|
| فائدة ليس من الصواب التسرع الى تكفير المتاولين وأهل الاهواء       | 292    |
| الخلاف فيمن يطعن عليه الجبرية والمرجئة والقدرية                   | 292    |
| في قوله عليه السلام : (اللهم هذا فعلي فيما أملك)                  | 294    |
| مبحث في وجوب التسويه بين الزوجات وهل حتى في الجماع                | 294    |
| في قوله عليه السلام: (لعن الله الزائد في القرآن)                  | 295    |
| في فضل المعوذتين                                                  | 295    |
| الخلاف في تفضيل بعض القران على بعض                                | 297    |
| مبحث فيما تضمنته الفاتحه من أسرار ولما سميت بأم الكتاب            | 299    |
| في فضل بعض سور القرآن                                             | 299    |
| عدد سبور القران ومرجم الخلاف في ذلك                               | 301    |
| مبحث في قوله تعالى : « لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خُلفه ، | 303    |
| الباب الرابع : في عذاب القبر وفي الشهداء وولاية قريش              | 305    |
| في عداب القبر وسؤال الملكين                                       | 308    |
| ما ورد فيمن يجار من عذاب القبر                                    | 312    |
| في وجوب طاعة ولاة الامر                                           | 314    |
| في قوله عليه السلام : (اشتروا انفسكم فاني لا أملك لكم من          | 315    |
| الله شيشا)                                                        |        |
| البــاب الخـامـس                                                  |        |
| السنة في التعظيم لله عز وجل                                       | 317    |
| في قوله تعالى ﴿ و وبرسل الصواعق فيصيب بها من يشاء ،               | 320    |
| سؤال اليهود عن صفات الله تعنيتا له عليه السلام                    | 321    |
| في قوله عليه السلام : (تفكروا في الخلق ولا تفكروا في الخالق)      | 321    |
| في قول عائشة : (من زعم ان محمدا رأى زبه فقد أعظم على الله الغرية) | 322    |
| في تاويل ما يوهم جواز النظر اليه تعالى                            | 322    |
| , 5"                                                              | ,      |

| المسوضسوع                                                                        | الصفحة |
|----------------------------------------------------------------------------------|--------|
| في ان الرسول لا يعلم الغيب الا ما اطلعه الله عليه                                | 324    |
| اجمعوا على ان الرسول عليه السلام (قد بلغ ما أمر به)                              | 326 .  |
| ما ورد فى كراهيه رفع الصوت بالدعاء والتهليل                                      | 328    |
| في كلمة ( لا حول ولا قوة الا بالله انها من غراس ألجنة )                          | 329    |
| الباب السادس : علمني من غرائب العلم                                              | 331    |
| الواحد في حق الله على اربعه أوجه                                                 | 331    |
| كيف يعرف الله حق المعرفه                                                         | 331    |
| البسساب السبابسيع                                                                |        |
| في النهي عن الفكرة في الله عز وجل                                                | 334    |
| معرفة الله لا تنال بالتفكير فيه                                                  | 335    |
| . البسساب الشامسسن                                                               |        |
| الشرك اخفى من دبيب الفعل                                                         | 336    |
| في الرياء والسمعة والفرق بينهما                                                  | 338    |
| الشرك بالله من أعظم الكبائر                                                      | 339    |
| التخلاف في الصفائر من الذنوب وكون كل مخالفه الى جلاله كبيره                      | 339    |
| في تنزيه الله تعالى عن الحلول وضرب الاشىباء والامثال                             | 342    |
| الباب التاسع : ما روى عن على بن ابى طالب فى التعظيم للـــه ونفى<br>الاشباه عنــه | 343    |
| تراجم أسماء الصحابة والتاسين الواردة في المسند                                   | 347    |
| فهرسة أوائل الاحاديث وتخريجها                                                    | 365    |
| فهرسة أوائل الاحاديث الواردة في الحاشية                                          | 385    |
| فهرسة الموضوعات                                                                  | 389    |

طبع بمطابع « دار البعث » قــنطينة ـ الجزائر ه : 85 65 69