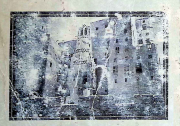
# صفدات

# من ناریخ إباضیهٔ عُمان محضرموث

عيد الرحمن جعفر بن عميا





صفحات من تاريخ إباضية عُمــان وحضرموت

## رقم الإيداع بالكتبة الوطنية عدن ٢٠٠٦/٢١٠٠

العنوان : صفحات من تاريخ إياضية عُمان وحضر موت المؤلف : عبد الرحمن جعفر بن عقيل E-mail: akeel@hotmail.com الصف والإخراج وتصميم الغلاف : مركز الفارق لخدمات الكبيبوتر المك و تقافك : ١٩٦٨ - ١٩١٢ وقال ١٩٩٢/٢٨

التنفيذ الطباعي : مطبعة وحدين الحديثة -- الكلا ت : ٢١٦٦١٤ دار حضرموت للدراسات والنشر

> المُكلا – تَلفَون: To-oth فكس: To-oth وكاس: E-maii: dar\_hadhramout@y.net.ye توزيع : معرض الجياة الدائم للكتاب المُلكا – ت : T-۲۸۵۹ الحمهورة المشتة

> > . .

الطبعة الأولى ١٤٢٦هـ -٢٠٠٦م

إلا بإذن خطى من المؤلف

حقوق الطبع مداً الكتاب أو جزء منه بكل طرق الطبع والتصوير والنقل والترجمة يمنع طبع هذا الكتاب أو جزء منه بكل طرق الطبع والتصوير والنقل والترجمة والتسجيل المرنى والمسموع والحاسوبي وغيرها من الحقوق صفحات من تاريخ إباضية عُمان وحضرموت

إباضية عُمان وحضر

بسم الله الرَّحمَن الرَّحيم

سهرة النمل الآية (١٠)

﴿ رَبِّ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ الَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَيَّ وَعَلَى وَالدَّيُّ وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحاً تَرْضَاهُ وَأَدْحِلْنِي بِرَحْمَتُكَ فِي عَبَادكَ الصَّالحينَ (١٦) ﴾

#### تمهىد:

ومن هذا المتطلق فإننا نستخلص من دوواين التاريخ وزير السحابقين مسا يتعلسق بإباضية عُمان وحضرموت، ونقلب صفحات تاريخها في محاولة لدراسة هذين الجرأين المهمين من حنوبي الجزيرة العربية، وفي فترة محدودة تمتد إلى تحايسة القسرن الحسامس الهمري.

ولا شك أننا ونحن نقلب هذه الصفحات لتاريخ إباضية عُمسان وحسفرموت، نغرص بعيدًا للحديث عن ما قبل النشأة حيث تعين على فهم الأحداث التالية. وهناك يميزات لهذا التاريخ تكمن في هذه السمات:

الأولى: شحّة المصادر التي فصّلت القول في الأدوار التي مرّت بجـــا الإباضــــة في عُمــان وحضرموت، حيث يجد الباحث ندرة في هذا المجال نائجة عن الانشغال السياسي والبعد الفكري والعقدي اللذين أثرا سلباً على الاهتمام بتدوين الأحداث إلاّ ما كــــان له علاقة بأحدهما.

ومما زاد الطين بلّة في ندرة المصادر فيما يتعلق بهاضية حضرموت بل غيبتها هسو الصراع المذهبي الذي اشتدّ أواره فيما بعد، وأدّى إلى إفناء هذه المرحلة بل طمسها من ذاكرة التاريخ الحضرمي، حتى عدّما بعض المؤرخين من بحاهل التساريخ الحسضرمي، ولذلك فلا سبيل إلى العثور على معلومات إلا بالرجوع إلى أمهات المصادر للتساريخ الإسلامي، أو تتبع ما بعد من سقط المتاع من التاريخ الحضرمي، وخير شساهد علسى ذلك شخصية أبي إسحق الحضرمي التي حام حولها الشك لسدى بعسض المسؤرعين وكانت عندهم دئوة للريب مع أتما ذات نفوذ علمي وسياسي فما بالك دوفا. السمة الثانية : ينحدر بنا هذا البحث إلى توطيد العلاقات السياسية والفكرية التي كانت قائمة بين إباضية عُمان وحضرموت، وتسليط الضوء على الأرضية الإحتماعية والتركية السياسية التي الفت بظلالها على الواقع، ومهدت لقبول آراء الإباضية .

السمة الثالثة: بروز الجانب السياسي في المذهب الإباضي الذي طغى على غسيره من الجوانب، والذي حدد الأدوار والمراحل التي لعبت دوراً في نشاط الإباضية، فنارة تخيو نارها، وتارة تشتط لتصل في جذوقًا إلى إدارة دفة الأمور والسيطرة على مكمة قورة، وتصل ضعفاً إلى التقهقر إلى الخلف حيث مراكز النفوذ وتضل قابعة بما كما هو الحال في شيام حضرموت.

السمة الرابعة: لقد ظلّت الإباضية باستمرار تثري بأطروحتها الثقافة الإسسلامية، وتغني الحضارة الإسلامية بكتير من الآراء، إذا نظرنا إلى الناحية الإيجابية، مقابل السترق للذي أصاب حسد الإمة، وكذلك وقفت في وجه المد الباطني الذي كاد يهدد أطراف الجزيرة في حانبها الشرقي الجنوبي .

وهكذا نستطيع أن نقول إن إياضية عُمان وحضرموت استطاعوا أن يسشغوا في مناطقهم حضارة إسلام من بسداوتها مناطقهم حضارة إسلامية ذات صبغة إياضية، وانتقلت القيائل بكذه البلاد من بسداوتها بعد الانضواء تحت الراية الإباضية لنسهم في الفكر الإسلامي بعيداً عن العلسو السذي مارسه الجانب المتطرف الذي لا يخلو منه فكر عادة حين ينأى عن الوسسط فيكسون مذموماً عند أرباب هذا الفكر فضلاً عن عماليفه .

ما أحوحنا اليوم للبحث في التاريخ العقدي والسياسي للإباضية، متحسردين صن رواسب التراعات والعصيات، أو الانجرار وراء التهم والأوصاف التي أطلقها بعسض المؤرخين بأن أتباع الإباضية أهل بدع وأهواء وضلال، ونقسهم يسالمروق والفلسو والعصب، دون مراعاة لمبدأ دعوقم وإعطائهم فرصة لتفهيمنا آراءهم حسبما حاءت في مؤلفاقم، ووضع حد لهاجمة أتباع المذاهب والفرق الأخرى على أسساس قسم لا أملى ها في أرض الواقع بل مصدرها الوحيد هو الكراهية والحقسد علسي المسلمة

الأخرى، وصلت إلينا في كتب ومقالات تم تأليف بعضها قبل اثني عشر قرنساً، أدّت إلى حالة من سو الظن بين المسلمين، تفاقمت ناتحها على مر الزمان واتخذت أشكالاً عتلفة من الصراع بين تبارات المذاهب والفرق المحتلفة، ونسشوب حلافسات بسين المسلمين تطورت في بعض الأحيان إلى حد الصراع العسكري والتهديد بساللحوء إلى أساليب التصفية والاغبالات.

إن في تاريخ الإباضية ما يشير إلى نواباهم الطبة في التعايض السلمي مع عالفيهم، فقي عهد الدولة الرسمية (١/ الحجات طوائف كثيرة من الشيعة إلى الدولة الرسسسية، فقنحت غم هذه الأخيرة فراعها ورحبت غم وأكرمتهم وعرفت لمم متامهم الرفيح ومقام حدهم على بن أي طالب، وقد وحد العلوبون (وهم أيناء عمد بسن سلمان العلوي أخيى إدريس الأكبر مؤسس الدولة الادريسية - وحسد هسؤلاء في الدولسة السرعية- كما يقول محمد على ديوز من الإحلال والتعظيم ما حعلهم سادة في المدن التي ترلوا فيها)(١/).

وفي عهد الدورالإباضي في حضرموت التحاً السادة العلوبون إلى حسفرموت، وكان حد العلوين الحضارم الإمام المهاجر أحمد بن عيسى كما تقول بعض المسعادر العلوية الحضرمية ( يتبنى فكراً شيعاً إمامياً) <sup>(7)</sup>. إلاّ إن حضرموت بأهلها رجت بمسم وأكرمتهم وبوآت لهم مكانة مرموقة جعلتهم يرتقون أعلى السلم الاحتمساعي لسصلة النسب الشريف الذي يربطهم بالرسول محمد صلوات الله وسلامه عليه وعلى آله.

 <sup>(</sup>١) عبدالرحمن بن رستم من أصل فارسى، نشأ في الفيروان والتحق بحلقة العلم بالبصرة، وتتلمذ على بد
 أبي عبدة بن مسلم بن أبي كريمة التبعي أستطاع أن يؤسس الإمامة الرستمية الإباضية في وسط الجزائسر
 عام ١١٠هـ واستمرت حتى عام ١٩٦٦هـ.

<sup>(</sup>٢) ذبوز، محمد على: تاريخ المغرب الكبير ج٢ص٣٣.

<sup>(</sup>٢) الحامد، صالح: تاريخ حضرموت ج١ ص ٣٢٥.

ويشهد التاريخ الحديث كيف يتعايش أهل السنة والجماعة مع الإباضية في سلطة عُمان. وليس غرياً عن الإباضية أن يعاملوا مخالفيهم بمذا التعامل الأحسوي مادامست تعاليمهم تحث على التقارب وجمع الشمل.

ومن خلال دراستا الإباضية ندرس الترابط التاريخي بين عُمــان وحــضرموت،
ونصل إلى فهم العلاقة التي تميزت بخصوصية تاريخية ومذهبية، تداخلت مع الأحــداث
السياسية حينــاً، وتباعدت حينــاً آخر، ولاستيضاح نوع وترابط هذه العلاقة
لابد من رحلة نحو الغامض والمجهول من تاريخ عُمان وحضرموت، ولابد من دراســة
الحركة الإباضية والربط بين الصلاة التاريخية بين قيــيلتي الأزد - الأســـد- العمانيــة
كندة الحضرمية.

ولا نكني فيها بدراسة تاريخ الحركة الإباضية كحركة عقدية وسياسية، وإنما نشطر لأن ندرس معها كل شيء حتى يعيننا على أن نفهم الخلفية التاريخية التي مهدت لظهور هذه الحركة السياسية العقدية في وسط القبائل التي تنحدر أصولها من أواسط الجزيسرة للع ية.

وأحيراً أحسب أن هذا البحث سبحفز المتعلقين بدراسة التاريخ لإعادة تقرّي حقيقة الفكر العقدي والسياسي للإباضية، وتقصّي تاريخ الإباضية في عُمان وحسضرموت. ولعلّي بذلك قد أسهمت إسهاماً متواضعاً في إثراء الثقافة العربية التي تأويها العاصسة العمائية ومسقط/ لسنة ٢٠٠٦.

ورحائي الأخير منك أبها القارئ الكريم أن تغض الطرف عمّا قـــد يـــصادفك مــن هفوات، فحلّ من لا يسهو، وجلّ من له الكمال وحده. والحمد الله رب العالمين.

# الباب الأول

# عمان التاريخ والسكان والإسلام

# القصل الأول:

أ- عُمان عبر التاريخ.

ب- الأزد - الأسد- الأسيديون - المزون

ج- سڪان عُمان

د- الوضع الديني في عُمان قبل الإسلام

ه- ظهور الإسلام بعُمان و- آل الحلندي الأزديون

ز- ردة عُمان

ح- دور المهالبة الأزديين في الدولة الأموية

ط- عُمان بين الوحدة والانفصال.

ي- انتشار الإباضية في عُمان

## البساب الأول الفصل الأول

#### أ- عُمَان عبر التاريخ

عُمان بضم أزاء، وتخفيف ثانيه، وآخره نون، مصطلح جغرافي أطلقه العرب على الجنوب المبتوبة على المبتوبة المبت

اختلفت التقديرات حول حدودها و مساحتها الجغرافية السياسية الراهنة بين ٣٠٩٥٠٠ و ٣١٢٠٠٠ و ٣٢٠٠٠ كيلومتر مربع (١) .

هناك اعتلاف في سبب النسعية - أي تسمية عُمان - فعنهم من يقــول إن الأد مُت عُمَان ، يقال له عُمان له عُمان له عُمان له عُمان له عُمان الأه منازهم كانت على ضفة واد بمارب، يقال له عُمان، وقبل سميت معليل الرحمن، لأنه بسبى مدينــة عُمان (1) ، وقبل بعُمان بن قعطان أخي يعرب بن قعطان وقبل بعُمــان بسن قعطان بن يجا بن يفنان بن إبراهيم خليل الرحمن وقبل إلهم من قبيلة العمالقــة وهم من العرب العاربة البائدة، وهم من بني عمليق ويقال عملاق ابن لاوذ بسن أرام بن سام بن نوح، قال الطهري: وتفوقت منهم أمة في البلاد منهم أهل المشرق وأهل عُمان والبحرين والحجاز (2).

 <sup>(</sup>١) السيابي، أحمد بن سعود: أصول بيت المال في عمان. وغباني، عبيد غانم: عمسان الديمقراطيسة
 الإسلامية تقاليد الإمامة والتاريخ السياسي الحديث ص٣٦.

<sup>(</sup>٢) الحموي ، ياقوت: معجم البلدان ج٤ص٤٨.

<sup>(</sup>٣) الطبري ، تاريخ الأمم والملوك ج١ص١٥٠. وابن خلدون :تاريخ ابن خلدون ج٢ص٤٨

وكتيراً ما لعب الخيال الشعبي العربي دوره في وضع مشحرات أنساب القبائل و الشعوب، رغبة في سد تغرات الأنساب وعاولة ربط الحقب التاريخية المفقودة في تناسل البشرية حتى ولو استندت على مرويات من المصادر التوراتية، أو حتى الشذوذ عن الحقائق والوقائع كما زعم الكندي فقال في نسب اليونان: انه يونان بن عاير وذكر انه خرج من بلاد العرب مغاضباً لأحيه قحطان، فنسزل شسرقي الخليج القسطنطين، فرد عليه أبوعباس الناشئ بقوله (1):

#### تخلط يونان بقحطان ضلحً لعمري لقد باعدت بينهما جدا

حتى لا نبتعد جدا عن تاريخ هذا البلد ذي الموقع الاستراتيجي الغني بتساريخ يعود على حد قول المؤرخين وعلماء الآثار إلى ثلاثة آلاف سنة قبل المسيلاد في الأقل ؛ فإن عُمان كانت معروفة بالاسم السومري مغان – ماحان ( Magan ) وكانت مساحتها تزيد كثيراً عن مساحة عُمان الحالية، فهي تمتد من حدود شبه جزيرة قطر إلى حدود حضرموت، وقد عاصرت حضارة مغان حضارة دلمسون برايرة قطر إلى حدود حضرموت، وقد عاصرت حضارة مغان حضارة دلمسون .

كانت بين حضاري مغان ودلون صلاة وثيقة بالحضارات الأحرى في بالاد سومر وبابل، ونتيحة هذه الصلات انشقت منشآت بشرية بعود عهدها إلى الألف الثالث قبل الميلاد ، اعتمدت على تطور النشاط التحساري في الأراضي اللهمانية، وقيام مستوطنات سومرية اهتمت بصهر النحلس وتصديره، و قامت في القرن الأول الميلادي مستوطنات كلدانية، وكانوا يسعون عُمان الميسا، ويعسد صهر النحلس وتصديره إلى بلاد ما بين النهرين من أهم ما تميزت بسه حسضارة معاملة القديمة.

<sup>(</sup>١) القلقشندي، أبو العباس أحمد: قامة الأرب في معرفة أنساب العرب ص٢٩.

 <sup>(</sup>٢) غباش، حسين تبيد من المان للمقراطية الإسلامية وتقاليد الإمامة والتاريخ السياسي الحديث ص٣٤.

إضافة إلى تصدير اللبان إلى مصر الفرعونية، فقد تمكن أهل مغان من التمرّس في المشرّس المتوون البحرية وصناعة السفن والقيام بدور الوسيط التجاري بين بلاد ما بين النهرون والهند وبالعكس. وتظهر إحدى لوحات سسرغون (Sargon ) ملسك الأكادين (٣٣٧١-٣٣٦٦ ق.م) سفن مغان ودلمون ومالوخا واسية في مرفساً كاد (١).

لم يقتصر تأثير مغان خلال العصور القائمة على النشاط التحاري بين مسوانئ المحيط المندي والحليج المربي، بل وصل أيضا إلى حوض البحر المتوسط، وتتسامع منا النشاط التحاري في القرن الرابع قبل الميلاد حتى وصل إلى الصين وبقيست العلاقة التحارية المحارية المحارية المحارية المحارية المحارية الفاحة وقد الرسطي، ويدو أن حضارة مغان بدأت بالأقول مع بداية الحروب الطاحنة وقد تحكن الملك الفسارسي كورش من الاستيادة على ما تسمى الآن تحسسان المحارة على مناحم النحاص، واستطاع أن يحقق أحلامه في السيطرة على الخلج العربي ومواته المزدهرة فاحتاح البالمين وأزائهم عنها كلياً، وأحل محلسهم الفرس "أ، استفاد الفرس كثيراً من مهارة ودراية العُسانين بفنسون الملاحسة، ((ومجمت عُمان المؤون وهي تعني الملاحين في أصل التسمية)) "أ.

تزخر محمان بالكبير من بقايا المعالم الأثرية التي تروى قصة حضارات ضربت بمحذورها في عمق تاريخ هذا الجزء الحيوي من حزيرة العرب، وتشير المكتشفات الأثرية الحديثة أن عجان شهدت نشاطاً حضارياً في العصر الححسري الحسدية والعونزي بعود إلى الألف الحامس قبل البلاد، وقد قامت مستوطنات زراعيسة

<sup>(</sup>١) بن عمير، عامر بن علي: حضارات عمان القديمة ص١٤.

<sup>(</sup>٢) السيابي، سالم بن حمود بن شامس: عمان عبر التاريخ ج١ص١٨.

<sup>(</sup>٣) ابن منظور: لسان العرب ج١٣ص٤٠.

وتم العثور على لقى أثرية في رأس الجنر بولاية صور وهي عبارة عن قطـــع فخارية قديمة ذات نقوش وزخارف تعود إلى الألف الرابع قبل الميلاد.

وفي مدافن بات بولاية عبري هناك مقابر قديمة تعود إلى الألف الثالث قبـل الملاده، وقد بينت اللقى الأثرية من بقايا أحرار فخارية وشقف حجرية عمر تلك المستوطنات القديمة. وفي ظفار تم كن نشاط السكان التحـاري قــديما في وادي دو كه الذي يقع في منطقة نجد بعد المنحدرات الشمالية لسلسة جــال ظفــار، ويعد ح كيلومتراً إلى الشمال من مدينة صلالة الحالية، ويعد هذا الوادي مــن أمم المناطق المناسبة لنفو شجرة اللبان التي تنتشر في ظفار، ومن أهم مواقع إنتاج عصول اللبان إلى جانب وادي دو كه قديماً؛ وادي انظور، ووادي حنون، ووبار، ووادي حون، ووبار،

بينت التنقيبات الأثرية التي جرت مؤخراً في منطقة شصر بظفار، وحود مدينة ذات حضارة عريقة كانت ملتقى التحارة والطرق البرية ما بين حنوبي الجزيسرة العربية وبلاد مابين النهرين، والعالم القديم وهي مدينة وبار التاريخية.

كانت واحة الشصر نقطة النقاء مهمة لعبور الصحراء الشمالية لمنطقة ظفار، إذ ترحل إليها القوافل من مراكز إنتاج اللبان من وادي غدون وحنون وذهبــون وبقية الأودية، ثم تنطلق هذه القوافل من ثغر ثمريت شمالاً في مسير يومين تقريبــاً عبر صحراء مقفرة، وقد تتحنب القوافل طريق الشصر، وتنطلق من حنــون إلى وادى غدون (مشديد، ثم إلى مضي ثم إلى حبروت أو كما يلفظ علياً (حيره) ثم إلى سناو ثم إلى ثمود ثم إلى وادي حضرموت ثم إلى المنافذ الأخرى في الجزيــــرة العربة (¹) .

وعلى بعد ثلاثين كيلومتراً من مدينة صلاله في المنطقة التي تعرف محلياً بــ (( خور روري )) يوجد موقع منشأت ميناء سمهرم أهم المـــواني المـــشهورة في حنوبي الجزيرة العربية في تجارة تصدير اللبان، وعرف بنعوت وأسماء مختلفة مئـــل موشكا أو موجا أوموسكا، ومبناء البخور والعطـــور ( <sup>()</sup>). وقـــد ثم ذكـــره في نصوص يونانية فنهة تعود إلى الفترة مايين القرن الأول والثاني الميلادي.

كما تم الغور على لوح برونزي عليه كتابات قديمة تتكون من ستة أمسطر تقرأ من البين إلى الشمال، وبرخّع الدكتور البرايت انه يعود إلى القرن الشاي للميلاد. وترجع أضح إلى انه يعطي لنا اسم المدينة سمهسرم ( س م هــــــر م) وبذكر في الوقت نفسه (سين ذالم) معبود حضرموت الرئيس وبذلك يتبست في أسطر قلبة الصلة الفديمة بين ظفار وحضرموت ").

ولا زالت بقابا القلاع التاريخية المندثرة تقبع أكوام حجارتما فوق تلال سهول صلالة في موقع عين حمران وغيرها من المواقع الأثرية.

لقد تضافرت عوامل كثيرة على قيام تطور حضاري في ممالك حنوبي الجئزيرة العربية شرقها وغرامًا، منها ما يتعلق بالموقع الجغرافي فعلى الرغم من بعدها عسن مراكز الحضارات الرئيسة في العالم القديم فهي من ناحسيسة أخسسسسرى لم تكسن يمعزل عن تلك الحضارات التي تميزت بما كل من مصر وبلاد الرافسدين وحوض البحر الأبيض المترسط وبلاد فارس والهند والصين، فقد كانت مسواتئ

 <sup>(</sup>١) لمعشني، سعيد بن مسعود: الآثار التاريخية في ظفار ص٨٦ .
 (٢) المصدر نفسه ص٨.

 <sup>(</sup>٣) بافقيه، محمد عبدالقادر: تاريخ اليمن القديم ص٤٨.

حنوبي الجزيرة العربية تشهد نمواً و نشاطاً تجارياً ويرياً وعرياً مزدهراً، وكانست تلك الموانئ العربية قبلة للسفن القادمة من موائئ مصر وفارس والخيشة والهنسد، حيث تفرغ هذه السفن حمولتها من المعادن الثمينة والأقمشة الحريرية والتوابل ثم تحملها القوافل المربة عبر طريقين رئيسين:

الطريق الأول: يسير من عُمان أو حضرموت ويتحه شمالاً عبر بادية الــــدهناء حتى يصل إلى الخليج العربي ثم ينعطف غرباً فيحترق نجد حتى يصل إلى الححاز، ثم إلى الشمال حيث تنفرع الطرق إما شمالاً إلى فينيقية وفلسطين فتدمر وإما غرباً إلى مصر.

الطريق الثاني: ويدأ من عُمان إلى حضرموت ثم إلى مختلف حواضر السيمن ويسير شمالاً حتى عليج العقبة ماراً بمحطات مهمة مثل مكة ويثرب ثم يسير إلى البتراء فعمان ومنها يتفرع إلى الاتجساهات نفسها التي يتفسرع إليهسا الطريستى السسابق (1).

ازدهرت وترعرعت شحرة الحضارة في حنوبي الجزيرة العربية وازدهـــرت الموانع التحارية وتوسعت مدارك سكان حنوبي الجزيرة العربية ودرايتهم بمسالك البحر وتقلبات أنواته ومعرفة اتجاهات الرياح الموسمية، وظهرت الموانئ العربيـــة التحارية، ونشطت صناعة المراكب والسفن، وأصبح لعـــرب حنــــوبي الجزيـــرة السيادة على البحار في الجزء الجنوبي من للعمورة.

وهذا الازدهار الحضاري كان في وقت لا يقل عن الألف الثاني قبل المسيلاد، وهو الوقت الذي تم فيه استخدام الجمل وسيلة للنقل والانتقال بين تلك الموانئ

 <sup>(</sup>١) النعبم، نوره عبدالله: الوضع الاقتصادي في حزيرة العرب في الفترة من القرن الثالث ق.م حتى الفرن
 الثالث الميلادي حر١١٠ و ٢١٠ و ٢١٠.

والأطراف الصحراوية النائبة من شبه الجزيرة العربية، و عبر تلك القوافل التحارية يتم التواصل مع الأمم والحضارات الأخرى.

وظهرت سلع عربية حنوبية مهمة في مقدمتها اللبان والمر (1) لأول مرة في الأسواق الشمالية حول البحر الأبيض التوسسط، وقسد ازدهسرت عُمسان وحضرموت تجارياً؛ إذ تميزت حبال ظفار بإنتاج اللبان، وكان ميناء (قسا) في حضرموت وميناه (سمهم) في ظفار والنابعة أيضا للملكة حضرموت، وميساء صحار في عُمان من أهم المواتئ في حنوب شبه العربية.

يمع اللبان من مناطقة المختلفة، ويشحن عن طريق ميناء سمهرم أو غمره من الموايق بي ظفار رأساً إلى ميناء قال بر علي) بجنوب البمن وهي الطريق الأكشر سهولة للبضائع القادمة من ظفار إلى المنافذ في حنوب البمن. ومن هناك ينفسل اللبان على ظهور الجمال مرة أخرى إلى وادي مضعة نزولاً إلى وادي حسردان، ومنه إلى أطراف يحان السفلي، حيث يوحد طريق آخر من قنا مائلاً إلى المختوب عاديًا أطراف قنا وهي أكثر سهولة. وتأخذ قوافل الرحلات المسار نفسه المشار إليه سلفاً. وهناك طريق بحري آخر، من ظفار إلى خليج عُمان والحليج العربي إلى بالمراق، والمؤانع الفارسية، والهندية وبالمنات ميناء (( ياركيم )) الذي أتى

<sup>(</sup>٢) بافقيه، محمد عبدالقادر: تاريخ اليمن القديم .

في ظل ذلك الازدهار الحضاري المبكر ازدهرت العلاقات بين ممالك حسوبي الجزيرة العربية، وتم يرفي المجلوبية المجرية، وفي الجزيرة العربية، وتم ين معرف المجلوبية المجلوبية المجلوبية المؤسسة عكمة حضرموت إلى غزوات السبنين والحميوين، فإن تحسان لم تكن بمناك عن غزوات الأشوريين والكلدانيين والبابليين والفرس، ومن ثم ممالك العربية الجنوبية، (روتمان حضعت للملكة الحميرية الين تلت مملكة سبأ)) (1).

### ب: الأزديون والأسبذيون والمزون:

#### ١ـ الأزد:

الأرد ويقال لهم الأسد، وهي أقصح من الأرد (")، وإبسدال الحسروف في اللغات السامية ظاهرة شائمة، وأيضا كانت القبائل العربيــة تبسدل حروفـــاً في المخافة، (( وفي لغة عبدالقبس الشخر لغة في الشخص، وهــــو ─الاضـــطراب- والمشارزة- المشارسة - المنازعة، والرجز- الرجس- أبدلت السين زاياً كما قبل للأسد بسكون السين: الأزد. وقبل الأسد جرثومة العرب، فعن أضـــل نــــبه فليأهم، الأسد بسكون السين، والأردُ أبدل الزاي سيناً والحرثومة الأصل)، (").

مع ملاحظة أن رسماً لحرف في اللغة العربية الجنوبية (﴿ۚ ﴾ِ)تداخل في النطق بين أحرف (﴿ س، ز، د، ذ ﴾ وهذا يعطي دلالة على تقرّب الأسند – الأزد– إلى ثقافة العربية الجنوبية بصرف النظر عن كونحم أعراباً.

هناك أساس حقيقي لتقسيم العرب إلى شماليين وحنسوبيين، وأبسضا هنساك استقطاب لسكان أواسط الجزيرة العربية في كل اتجاه ضمن حراك اجتماعي عبر

<sup>(</sup>١) مايلز، صامويل باريت: الخليج بلدانه وقبائله ص١٥.

<sup>(</sup>٢) إسحق، أبويوسف يعقوب: إصلاح المنطق ص١٨٥.

<sup>(</sup>٣) الجزيري، المبارك بن محمد: النهاية في غريب الأثر ج ١ ص٢٥٤.

التاريخ، ومع هذا الحراك الاجتماعي تعددت وتنوعت المؤثرات، وتوزعت القبائل إلى عدنانية وقحطانية، فعن الغريق العدناني نجد أن مضر وربيعة يعودان إلى أرومة واحدة ((زوار)).

ومن الفريق القحطاني نجد اسم (( قحطان)) نفسه إلى جانب كندة، وكذلك الأزد(الأسد)، ومذحج وغسان.

وزعم النسابون أن العرب العرباء هم من بني قحطان المنتمين إلى السيمن وإلى اصلين أو شعين :

الشعب الأول : جُرُهُم وهم بنو جرهم بن قحطان، وكانت منازلهم باليمن ثم انتقلوا إلى الحجاز فنـــزلوه.

الشعب الثاني: يعرب وهم أبناء يعرب بن قحطان، وقيل إنه أصـــل عـــرب اليمن ومنه تناسلوا إلى قبيلتين:

الأولى قبلة حمر: وذكروا أن لحمير عشرة أولاد ولكن حلَّ قبائل حمر مسن انبه الهميمع ومالك، والى مالك تنسب فضاعة وإلى قضاعة تنسب سبعة أحياء من أحياء العرب هي بلي، وحهينة، وكلب، وعفرة، وقعراء، وفحد، وحرم.

أما القبلة الثانية من القحطانية وهم بنو كهلان بن سبأ: وحطوا منهم أحسد عشر حباً: الحي الأول الأرد يفتح الهنرة وسكون الزاي وبالدال المهملة، وبقال بالسين بدل الزاي.

> - أزد شنوءة وهم بنو نصر بن الأزد وشنوءة لقب لنصر غلب على بنيه. - أدرال القراد النقر أدرال العربية المسالية والمسالية والمسالية والمسالية والمسالية والمسالية والمسالية والمسالية

- أزد السراة بإضافة أزد إلى السراة وهو اسم الموضع الذي نزلوا به.

- أزد عُمَان بإضافة أزد إلى عُمان.

ثم تأتي بقية أحياء كهلان وهي: طي ومذحج وهمدان وكندة و قيل إن اسم كندة ثور بن عفير، و مراد وأنمار وجذام ولخم والأشعريون، وعاملة.

ثم زعموا أن الأغلبية من تلك القبائل هم من قوم سبأ، وكانـــت مواطنـــهم مأرب، وقد أجروا على الهحرة نتيحة للكارثة الطبيعية الطارنة التي تمثلت في سيل العرم، وتصدّع سد مأرب ومن تم الهياره.

ولعل قصة مجرة قبيلة الأرد بنوع خاص أقوى الهجرات تمثيلاً لحركة التعازج القبلي، وهذه المحبرة العجيبة التي دكت أرض الجزيرة العربية أمامها وضسربت أطرافها، فترلت هنا وتزلت هناك، وطلعت الجبال حتى اعتلت قممها، وهبطست الأودية حتى غلبت عليها، وقاربت بين القبائل الأخرى ثم افترقت عنها، ومضت في هجرتما وتوزعت في الأرض العربية شمالها وجنوما شرقها وغرقما، في العسراق والشام ومكة والحجاز وعمان والبحرين وأطراف بلاد فارس، ويحدثنا عنسها الهمدان فيقول:

 والإبل والشاء والقر وغيرها من أجناس السوام، وفي ذلك تضرب الرواد تلتمس لهم الماء والمرعى، وكان من روادهم رجل من بني عمرو بن الغوث حرج هسم رائداً إلى بلاد إحوقم همدان... و رائد حرج لهم رائداً إلى بلاد إحوقم همير... ثم إفكم أقاموا بأزال وجانب بلد همدان في حوار ملك حمير في ذلك العصر حسى ناحية سهام ورمّ، وهبطوا منها على ذؤال، وغلوا غافقاً عليها، وأقاموا بتهامة ما أقاموا حتى وقعت الفرقة بينهم وبين عك، فساروا إلى الحيجاز فرقاً فصار كل فحد منهم إلى بلد، فعنهم من نزل السروات، ومنهم من تخلف بحكة وما حولها، ومنهم من حرج إلى العراق ومنهم من سار إلى الشام، ومنهم من رمسى قسصد عُمان واليعامة والبحرين... ولحق كثير من ولد نصر بن الأزد بنواحي السشحر وأطرف بلاد فارس) (1).

وعلل رواة الأخبار والسير اسم الرعيم الأردي الذي قاد شنات الأرد((عمرو مُرَيِّهَاء بن عامر بن ماء السماء)) وقالوا : (( إن مزيقياء هو لقب عمرو المذكور وكان من ملوك الرمن وإنما لقب بذلك لأنه كان يلمس كل يوم حلتين منسوحتين بالذهب، فإذا أمسى مرتها وخلعها، وكان يكره أن يعود فيهمسا، ويسأنف أن يلمسها أحد غيوه...) (").

<sup>(</sup>١) الهمداني: صفة جزيرة العرب ص ٢٠٦-٢١٠ باختصار.

<sup>(</sup>٢) ابن منظور: لسان العرب ج ١٠ ص٣٤٣. ووفيات الأعيان ج ٥ص٣٥٧.

عمرو ((عمران )) - مزيقياء ((تمزّق)) - ماء السماء (( السّيل)).

وييدو واضحاً محاولة رواة الأحيار وكتاب السيم إحالة مدلولات اسم هسذا الزعيم الازدي استنادًا إلى واقعة قصة قوم سبأ كما حاء بما الفسرآن الكسريم في سورة سبأ ﴿ لَقَدْ كَانَ لَسَبًا فِي مُسْكِيهِمْ آيَّةٌ حَتَّانَ عَن يُعِينٍ رُشِمَالٍ كُلُوا مِسن رَزْق رَبَّكُمْ وَاشْكُرُوا لَهُ بَلَدَةٌ ظَيَّةٌ وَرَبِّ غَفُورٌ﴾ (أ)

والشواهد تثبت أن على ضفيّ تلك الجنتين قامت الحضارة وأنشين (( العمران – الإعمار))، لكن الله بدلهم بمتنيهم بعد أن أعرضوا وأرسل عليهم سسيل العسرم (( ماء السماء)) ﴿ فَأَعْرَضُوا فَأَرْسُلُنا عَلَيْهِمْ سَيْلَ الْعَرِمِ وَبَدَّلْنَاهُمْ بِحَثَنْتُهِمْ حَتَّشِنْ

ثم يابي العقاب الربماني لقوم سبا والذي تمثل في اقسى صسور السنتات لهسم والثمرق (( مريفياه)). ( فَلَوْبَحَنْكَا بَيْتُهُمْ وَثِينَ الْقُرَى الْتِي بَارْكُنَا فِيهَا قُرَى ظَاهِرَةُ وَقُدْرَا فِيهَا السِّيْرَ سِمُوا فِيهَا لَيَالِيَّ وَالْمَامَ آمِينَ (1٨٤) فَقَالُوا رَبَّنَا بَاعِسَدْ بَسَيْنَ أَسْفَارِكَا وَظَلْمُوا أَنْفُسَكُمْ فَحَمَّنَاهُمْ أَحَادِيثَ وَمَرَّقَاهُمْ كُلُّ مُمَرَّق إِنَّ فِي فَلِسكَ لَآيَاتِ لَكُلُّ صَبَّارٍ شَكُورًا﴾ (\*).

ثم نقف أمام كارثة مأرب الطبيعية وأثرها في تشكيل الوعي القبلي العربي مما عكس نفسه في مشجرات الأنساب العربية الموضوعة التي تم التعسارف عليهسا فنستخلص الآتي:

<sup>(</sup>١) سورة سبأ الآية ١٥.

<sup>(</sup>٢) سورة سبأ الآية ١٦.

<sup>(</sup>٣) سورة سبأ الآية ١٩و١٩.

أولاً: إن قبائل الجنوب كانت قبائل مستفرة عرفت ملكية الأرض، وعرفت كل منها حدوداً لا تتعداها، وإن سكان مملكة مأرب طرقوا مسسالك ودروب التحارة واعتمدت حضاراتها على دور الوسيط التحاري في نقل البضائع من وإلى الشعوب والحضارات الأعرى، وإن الزراعة شكلت رافعاً ثمترياً مهماً لاقتصادها.

ثانياً: تبايت تقديرات مساحات - أرض الجنين - تبايناً ظاهراً، فحرجسي (ناه) ذكر أن مساحتهما مع مفوح الجبال المجيطة قمما حوالي 271 كم مربع (ا) ، وقد نزيه ، وي (علة العربي) قدرت مساحة الجنين بسر (۸۰) كم مربع (ا) ، وقد نزيه العظم مساحة الجنين بعد نزول ميداني وبطريقة اقرب للواقع، وكانت مساحة الجنين مودا كم مربع ومساحة الجنية الومني و170 كم مربع ومساحة الجنين و170 كم مربع ومساحة الجنين و170 كم مربع والساحة الجنين و170 كم وتكسون مسساحة بخيرة العرب، يلغ طول السد للبي من الحجارة للصقولة ١٠٦ متر وارتفاعه ١٤ متر، وهو سد يمنع ومورَّع للمياه، ومساحة الأراضي الزراعية التي تروى من السد في واحة مأرب تقارب ١٠ آلاف مكتار حسب آخر للعطيات)) (ا) .

ثاثا: إن دوافع المحرات من حنوب الجزيرة تختلف عن دوافعها من وسط الجزيرة وشحالها، ومن السهل إرجاع سب هجرة قبائل وسط الجزيرة إلى عاسل الجفاف، ولكن من الصعب إرجاع هجرات قبائل حنوب الجزيسرة إلى عاسل الجفاف، لأن تصدع السد أو الهاره لا يعني أن مساحة مسن الأرض تقسدر ب

<sup>(</sup>١) زيدان، حرجي: تاريخ العرب قبل الإسلام ص١٧٤.

<sup>(</sup>٢) العدد ١٨٤ مارس ١٩٧٤ ص٨٨.

<sup>(</sup>٢) العظم ، زيه: رحلة في بلاد العربية السعيدة ج٢ص٩٣.

 <sup>(</sup>٤) العلامات ، محمد حلال : السبئيون وسد مأرب ص٢١١
 (٥) بتروفسكي، م.ب : حنوب الجزيرة العربية في العصور الوسيطة المبكرة ص١٣٤.

(1909) كم مربع هي الجنتان الوحيدتان في اليمن، وإلها كانت سلة الغسداء لعموم اليمن أوعمود اقتصاده القدم، بينما الواقع يقول إن الظسروف المناحية للمرتفعات الغربية من اليمن تعد من أغزر مناطق الجزيرة العربية أمطاراً وأحصبها تربة وأكثرها مدرجات خضراء، وهي التي كانت ولا نزال ترفد أودية مسأرب وسدها بالمياه المنحدرة من تلك المرتفعات.

رابعاً: بالرغم من أن تاريخ مأرب وتاريخ السد مرتبطان كيدين في البدايـــة والنهاية فإن السد قد تم إعادة بنائه مرة أخرى وفي المنطقة التاريخية نفسها الـــــيق شهدت حضارة سبأ، وعلى الرغم من استعمال التقنيات الزراعية الحديثة ودخول الآلة بشكل واسع؛ فإن مأرب لا تكاد أن تفي بحاجية حسكالها مسن الغـــداء ومستلزمات الحياة الضرورية لسكالها الذين لا يتحاوز إحصاء نفوسهم بـــضعة الرف نسمة.

يدو أن هناك عوامل أعرى منها اقتصادية ومنها سياسية، عحلست بالخيسار حضارة سبا قبل الهيار السد و كانت نتائج ذلك الالهيار هجرة من هساجر مسن قبائل مأرب نحو الجنوب والشمال والشرق، ولكن هجسرة قبلة الأزد هسي المشهورة وطفت أخبارها على غيرها من الهجرات، في حين لم تترك قبلسة الأزد آثاراً وكتابات بالخط المسند يستدل منها علسى أخبارها وآثارها ومآثرها وهجرقا، عدا إشارة نشوان بن سعيد الحميري( ٣٥٣٥ها) في قصيدة له (أ):

من الغوث عن شـورى زهع ورأيه إلى مــأرب بالأمـــر والنـــهى للأزد على أن بعــد الفـــوث للأزد أمره وتجبى له الأطراف في الغور والنجــد ولا يــتــــنى طاعـــة الأزد مــأرب منى الدهــر مــا وهم براكبــــه يعدي

وإن كان نشوان الحميري ابن محيطه الاجتماعي الذي عاش فيــــه وجــــاءت قصيدته ((ملوك حمير وأقيال اليمن )) انعكاسًا لاتجاهانه الفكرية والسياسية الـــــيّ

<sup>(</sup>١) الحميري، نشوان بن سعيد: ملوك اليمن وأقبال حمير ص٢٧.

ظهر كيان للأمد (( الأرد)) رعا بقيادة ملك يدعى الحارث بن كعب لعلم نفسه الذي انتسبت إليه فيما بعد قبيلة بلحارث بن كعب، ويجمسع المؤرخسون الهينيون على أن (( الأرد قبيلة بمنية، ولكنها لا تنتمي ( في ما وصل إلينا) إلى أي من الكيانات السياسية اليمنية القديمة المعروفة.. بل كانوا في الغالب يتركسزون حول نجران) ( أ .

جاء في نقرض المسند في الكنابات الحضرمية أن مملكة حسضرموت تعرضت لغزوات منظمة، من قبل السبئيين والحميريين ، وكانت لها تداعياتها الديمغرافيسة على التوزيع السكاني في حضرموت ، وقد استعانت مملكة حضرموت بقبائسل البدو في أواسط الجزيرة العربية للتحدمة ضمن الفرقة المقاتلة لحماية التحسصينات العسكرية، والمواتئ التحارية، وصد غزوات للمالك الجنوبية الأخرى، والحد من أطماعها في الاستيلاء على مملكة حضرموت ، ومن ضمن هذه القبائل العربسة قبيلتا فضاعة و الأسد – الأزد ، وكندة.

ونجد في بعض المصادر العربية أن (ر الأرد تفرقت مع من تفرق من أهل اليمن بسبب كارثة سيل العرم، وكان أوّل ذلك - على ما حملته الرواة- بناءً علسى نصيحة رئيسهم وكاهنهم عمرو بن عامر بن حارثة بن امرئ القيس بن تعلية بن

 <sup>(</sup>١) بانقيه، محمد عبدالقادر: في العربية السعيدة دراسات تاريخية قصيرة ص٣٦٠.
 (٢) بتروفكي: اليمن قبل الإسلام والقرون الأولى للهجرة ص٧١٠.

مازن بن الأزد، الذي رأى أن مأرب عرضة للغرق ، وأن السدّ معرض للافيسار فصح قومه بالرحيل فارتحلت الأرد إلى يترب وكانت حلفاء للأوس والخسزرج، وتفرقت بيثرب فنازعتهم اليهود وغلبتهم ، وسار قوم منهم يؤمون السراة، فأقام أزد شنوءة بالسراة وما حولها، وخرج منهم قبائل إلى عُمان، فكان أوّل من صار منهم إلى عُمان: مالك بن فهم بن غنم دوس. وتسرّوج مالسك بسامرأة مسن عبدالقيس، فولدت لسه عدّة أولاد. ثم لحق بعد مالك بن فهم جماعة من بطون ... الأرد)(١)

وبروي السالي: (( أنه قبل الإسلام بألفي عام وذلك بعد ما أرسل الله على سبأ سيل العرم، خرجت الأزد منها إلى مكة وخرج مالك ابن فهم في جملة من خرج إلى الســـراة ثم منهــــا إلى عمان... ثم إنه سار في مسيره ذلك حسيق أخذ على برهوت وهو واد في حضرموت، فلبث فيه حتى راح واستراح وبلغه أن بعمنان الفرس، وهم ساكنوها، فعباً أصحابه وعساكره وعرضهم فيقال إلى بم بلغوا زهاء ستة آلاف فارس وراجل، ثم انه أعد واستعد يريد عُمان، وقد جعل علمى مقدته ابنه هناة (هنأة) بن مالك ويقال فراهيد بن مالك في ألفي فسارس مسن صناديد الأزد وفرسالها؛ ثم سار يوم عُمان حتى انصباً على الشحر فنخلفت عنه مهمرة ابن حيدان بن عمرو بن الحاف بن قضاعة ابن مالك بن حمسير فســـزلت الشحر)) (٢).

وفي عُمان واجه مالك بن فهم وقومه جيشاً من الفرس من جهة الملك دارا بن دارا بن يهمن بن اسفنديار وهم يومئذ أهلها وسكانها، وكانوا يسيطرون علسي

<sup>(</sup>١) اليعقوبي، أحمد بن إسحق: تاريخ اليعقوبي ج١ ص ١٧٥.

<sup>(</sup> ٢ ) السالمي، عبدالله بن حميد: تحفة الأعبان بسيرة أهل عمان ج١ص ١٥.

الموانئ الساحلية ومرافقها التحارية، وعلى الأخص مرفأ صحار (\* ) ، وقد طسرد مالك بن فهم الفرس وأسس حكمه على الأراضي الشمانية، ومن جهة أعطست الأزد عُمان اسمها الذي يحيل كما تقول المأثورات إلى (( اسم هضبة كانت تعيش عليها قبائل الأزد قرب مأرب)) (\* ).

ثم لم يزل الملك في أولاد مالك بن فهم و لم يرجع أحد من الفرس إلى عُمان حتى انقضى ملك ولد مالك بن فهم، وصار ملك عُمَان إلى آل الجلنـــدى ابــن المستكر، وهو من معولة بن غمس، وصار ملك فارس إلى آل ساسان وهم رهط الأكامرة فتهادنوا هم وآل الجلندى بعُمان على أن يجعلوا فيها أربعة آلاف مــن الأساورة والمرازبة مع عامل يكون له بحا عند ملوك الأزد، فكانـــت القـــرس في السواحل وخطوط البحر، والأزد ملوك في سائر البلاد والأمور كلها منوطة بحم.. فيفي الفرس المذكورون هناحتى حاء الإسلام، فارتحلوا كلياً من عُمَان <sup>(7)</sup>.

ويذكر السالمي في تحفته ؛ قصيدة تنسب لمالك بن فهم زعم أنه قالها في مسيره الذي ساره من السراة وخروجه من برهوت بحضرموت إلى عُمان يقول فيها:

> وواصلت الثنايا غسير دان وغلفسات تعاطاها بضائي يردن الماء تنزحه السوائي وأوباش من الأمم الـضوائي إلى قلهات من أرض عمسان

جلبت الغيل من سروات نجت وسرنا بين أحقاف وومسسل وأودية بهسا نعم وشساء به أولاد ناجيسة بن حسرم جلبت الغيل من برهوت شعشا

<sup>(</sup>١) مايلز، صاموبل باريت: الخليج بلدانه وقبائله ص١٨.

 <sup>(</sup>٢) الأزكوي، سرحان بن سعيد: تاريخ عمان كشف الغمة الجامع لأخبار الأمة ص٣٦.
 (٣) السالم، عبدالله بن حميد: تحفة الأعيان بسيرة أهل عمان ج اص٣٢.

لا يبغي لنا أن نتحاهل بعض الألفاظ المستحدثة في هذه القصيدة والمفتسرض لما أن تكون من العصر الجاهلي، ولا يبغي لنا أن نغلق على أنفسنا باب الاجتهاد النقدي في الأدب كما قد أغلقه بعض الفقهاء في الفقه، والمتكلسون في علسم الكلام، ولو وضعنا منهج الشك بقيمة هذه القصيدة فسوف تبدو لنا بألها ليست من الجاهلية بشئ، وإنما هي منحولة بعد ظهور الإسلام في عُسان، وأن تساثير السياسة والعصبية دعت إلى نحلها وحشوا ألفاظها حضواً، لتمجيد قبلسة الأزد العربة وخروجها وانتصارها البطولي على العنصر الفارسي في عُمّان، لأن رغيسة أزد عُمان في حامة أن يعتزوا بأصوهم العربية، التي يحرصسون عليها في ظلل ظوف محلية تحيط بمم حين كان الزاع السياسي بين العنجر الفارسي والعنسصر العربي حقيقة واقعة في تاريخ عُمان القدم. ومن ثم فيما بعد ظهور الإسلام حين القحالية والمضرية.

مهما اتفق المؤرخون المُمَانيون وغير المُمانيين بأن الهبار سد مـــأرب هـــو السبب الذي دفع بالقبائل اليعنية للوصول إلى عُمان، إلا أن الـــعبب الـــرئيس سيظل وراء حراك القبائل العربية عبر الصحراء بدوافع اقتصادية، والصراع على المصالح والفوذ وتأمين طرق التحارة البحرية والرغبة في التوسع وإحكام السيطرة على جميع موانئ سواحل شرق وغرب جنوب الجزيرة العربية، والوقوف أمـــام الأطماع الفارسية وغيرها من أمم تلك الحضارات القديمة.

إن ما سمعه المؤرخ العماني السالمي (( ممن يدعي المعرفة قوله كان قبل الإسلام بالفي عام...)) ( أن جنوح على مشارف حقيقة بداية الوحود العربي في عُمـــــان، ولكن بتحفظ حذر نختلف معه في التعليل بأن ذلك الحروج العسري السيمني إلى

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه : ج١ص١٢.

عُمان جاء بعدما أرسل الله على سبأ سيل العرم. والمصادر التاريخية تختلسف في تحديد حراب وانديار سد مأرب بين القرن الخامس والسادس الميلادي.

وإذا حلّت علاقة الأزد بمأرب وقصة سيل العرم كما تصوِّرها بعض روابات الإخباريين مشكلة نسب الأرد، فإلها لا تحلَّ مشكلة نسب كل القبائل الأحرى التي دخلت في تحالف، أو حاول القحطانيون احتذابها إليهم، وهي القبائل السيّ عرف بألها فضاعة.

ثم إن هناك شكا كبيراً في أن المهرة تخلفت عن الأرد حين سارت من مأرب تزم عُمان، أو أقما من قضاعة، فالمهرة أصيلة في أرضها ولفتها السيتي تعسود إلى الألف الحاسم قبل المبلاد في أقل تقدير.

وهذه الهجرة التي يقولون إن فريقاً من عرب اليمن قد اضطر إليها اضطراراً بعد حادثة سيل العرم. ولكن من الذي يستطيع أن يثبت لنا الآن أن هذه الهُجرة حق لاشك فيه، فهي من أحادث القصاص إلى أن تقوم عليها الأدلة العلمية. نعم! ذكر القرآن سيل العرم ، وأثبت البحث الحديث أن قد كان سيل العرم. وذكر القرآن أن هذا السيل قد تمزقت له سبأ كل مجرق، ولم يزد القرآن على هذا، فلم يمدد تاريخ سيل العرم، ولم يقل كيف مزقت سبأ كل مجرق، و لم يسم لنا القبائل السبقة التي مزقت، و لم يين لنا المواطن التي هاجرت إليها، و لم تستكشف بعسد نصوص تسعى هذه القبائل أو تدل على هذه المواطن (") .

والعُمانيون شأفَم شأن كل العرب والعرب شأفَم شأن الأمم القديمة السين خضعت للمؤثرات التي دعتهم إلى نحل الأعبار والسير والتاريخ، ولا نزول هذه

<sup>(</sup>١) حسين، طه: في الأدب الجاهلي ص١٣.

المؤثرات لألها ممزوجة من عنصرين قويين جداً، هما الدين والسياسة. هم مسلمون لم يظهروا على المسرح العربي إلا بالإسلام، وهم محتاجون إلى أن يعتسروا بمسلما الإسلام، ويرضوا به دينا، وهم في الوقت نفسه أهل عصبية وأصحاب مطسامع ومنافع، فهم مضطرون إلى أن يراعوا هذه العصبية ويلائموا بينهما وبين منافعهم ومطامعهم ودينهم.

والباحثون المختصون في علم الكنابات الفدية ((الابيغرافيا)) استنطقوا النقوش وتوصلوا إلى استناجات تؤكد بأن التحام قبائل الأزد ((الأسد)) وكندة ضسمن النسيج الاجتماعي لسكان حنوبي الجزيرة العربية في العصور الفديمة والقسرون الرحسل السذين المحتلفة ومن ضمنها المملكة الحسفرمية في يستخدمون من قبل الممالك البعنية المختلفة ومن ضمنها المملكة الحسفرمية المراقق العسكرية المقاتلة؛ فمثلاً كان أحد قادة الجيسوش الحسفرمية المستمى (( ثوبسي)) في عهد الملك الريام يدم في أواسط القرن الثالث الميلادي يحمل لقب (( سيد الأعراب )) swd rbu نقش المعسال ٣: سطر ١١٩ ٩٩: وفي نقسوش العقلة يذكر شهر بن وائل بلقب (( كبير مهرة )) RES رواضافة إلى استمالة المملكة الحضرمية مثلاً للبدو الرحل فوي الأهسول الحيزية إلى اجانبها، فأفا حاولت في الوقت نفسه أن تكسب أعراب وسط الجزيرة العبد.

كانت قبيلة الأزد (( الأمند- الأزد)) / sdn / تنمنع بــــالنفوذ الأكــــر في حضرموت بين أوساط قبائل الرّحل من وسط الجزيرة العربية، وقد تقرب يـــــدع أيل بين بن رب شمس موسس عائلة يهيئر الملكية، تقرّب عن طريق الــــرواج، إلى قبيلة الأزد في النصف الثاني من القرن الثالث المــــالادي ( حـــــام RES = 90 V).

الأزد، وقد حصل على لقب ((خير الأزد)) / hyr sdn / ( جام ٩٧٧ - PES = ٩٧٧ ( جام ١٩٧٧)...)) (١٠)

#### ٢\_ الأسبذيون:

كتب النبي صلى الله عليه وسلم (( من محمد رسول الله لعبادالله الأسدين مواهــل مبلوك عُمان..)) وأمند مُعان من كان فيهم بالبحرين وروي الأسبدين، وأهــل العلم بالنسب يقولون في القبيلة التي في اليمن التي يسميها العامة الأرد – الأسد والأسبدون لمنه تامعنه معناها عَبْدة الفرس وكانوا يعبدون فرســـا، والفسرس بالقارس من أكت ").

ومن المرجع أن الأسبذين من الأرد اعتمادا على رسالة النبي صلى الله عليب وسلم، المرجمة اليهم. ((وينسب الرحل لل الأسبذين وهم قوم كانوا يعبدون الحيل بالبحرين ويقال نسبة إلى قرية بالهجر يقال لها الأسبذ) <sup>(7)</sup>.

تعدّدت الأقوال في سبب تسمية هؤلاء القوم بالأسبذيين، ومن الأقوال السيق نقلت بل أشهرها ألهم وسموا بمذا الإسم لألهم كانوا يعيدون الخيل وألهم ينسبون حسب المشهور إلى تميم قوم المنفر بن ساوى.

و لم يرد في المأثورات التاريخية العربية أن الحيل كانت ضمن معبوادت سكان الجزيرة العربية قبل ظهور الإسلام، و لم توكد معطيات الآثار المزاعم التي تقول:

<sup>(</sup>١) فرانسوزوف، سرجيس: تاريخ حضرموت الاجتماعي والسياسي قبيل الإسلام وبعده ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) الزمخشري، محمود بن عمر: الفائق في غريب الحديث ج١ص٤٣.

<sup>(</sup>٣) البلاذري، أحمد بن يجيى: فتوح البلدان ص٨٩.

((إن أسبّذ بالفتح ثم السكون ثم فتح الباء الموحدة، ودال معحمة. في كتساب الفتوح: أسبّد قرية بالبحرين صاحبها المنذرين سساوي، وقسد احتسلف في الأسبّدين من بني تميم لمّ سمّوا بذلك؛ قال هشام بن عمد السائب: هم ولسد عبدالله بن عبد السائب: هم ولسد وقبل لهم الأسسبة أسسان المقام الأسبب فأسب ن وادوا فيه ذالاً تعريباً، قال: وقبل إلهم يسكنون مدينة يقال الماسبة بعمان فنسبوا إليها، وقال الهيم بن عدى: إنما قبل لهم الأسبيذيون أي الحمّاع، وهم من بني عبدالله بن دارم، منهم المنذر ابن ساوى صاحب هجر الذي كاتب رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقد جاء في شعر طرفة بن العبد) (1):

#### فأقسمت عند النصب إني هسالك بمسلفة ليسست بغبط ولا خضف خذوا حذركم أهل المشقر والصفسا عبيد اسبذ والقرض يجزي على القرض

وذكر ابن منظور في حديث ابن عباس ((جاء رجل من الأسبذين إلى النبي صلى الله عليه وسلم.. قال: هم قوم من المجرس لهم ذكر في حديث الجزية وقبل كانوا مسلحة لحصن المشقر في أرض البحرين) (").

وما قاله ابن منظور يؤكد أنهم بجموعة استثنائية ممثلة للحكم الفارســـي علــــى الجانب الغربي للخليج العربي.

<sup>(</sup>١) الحموي، ياقوت: معجم البلدان ج١ص١٧١.

<sup>(</sup>٢) ابن منظور، لسان العرب ج£ص٤٩.

يدو أن شعوب فارس أطلقت على هؤلاء القوم الأسبذيين حين رأوا منسهم شدة عنايتهم بالخيل، مجيث عدوها نوعاً من القديس بل ربما تخيلوها ضرباً من العبادة، نوسموهم بمذه النسعية التي أخذها عنهم من جاء بعدهم فتوهم ألهم كالوا يعيد لحا حفًا.

#### ٣۔ المسرون:

إن التحالفات القبلية ظاهرة عربية شاتعة من قبل ظهور الإسلام وبعـــد ظهوره ، إذ تقوم على أسسها كيانات قبيلة متعددة البطون واسعة النفوذ، و قول الشاعر عمرو بن الدراك العبدى :

#### وإني إن قطعت حبال قيس وحالفت المــزون على تمـيــم لأخسر صفقة من شيخ مهـو وأجورُ في العكومة من ســــذوم

بين لنا عدم حاجته الشاعر إلى تغير لعبة التحالفات، حتى لا يخسر قواعد اللعبة.

ومرون بفتح أزّله وضم ثانيه قبل إلها من أسماء عُمان، والمســزه البـــرون البعـــد، وقبل ان مزون اسم من أسماء عُمــان بالفارسية<sup>(۱)</sup>. وقبل قرية من قــــرى عُمـــان يسكنها اليهود<sup>(۱)</sup> وكانت العرب أيضا تسمي عُمان المزون إلاّ أن الأزد كانـــت نكره أن تنسب غذا الاسم قال الكميت:

#### فأمّا الأزد أزد أبى سعيد فأكره أن تسميها المزونا

<sup>(</sup>١) الحموي، ياقوت: معجم البلدان جه ص١٢٢.

<sup>(</sup>٢) البكري، عبدالله بن عبدالعزيز: معجم ما استعجم من أسماء البلدان والمواضع ج٤ص٢٢٢.

قال الجوهري: هو أبوسعيد المهلب المزوني، إني أكره أنسبه إلى المزون وهــــي أرض عُمان، يقول هم من مضر، وقال أبوعبيدة: يعني بالمزون الملاحين، وكــــان أردشير بابكان حعل الأرد ملاحين بشحر عُمان، قبل الإسلام بستمانة عام ('' .

ويعود النسابون بالمهلب بن أبي صفرة إلى أسّد بن عمران بن عمر بن مازن الأزدي، ولعل الاسم جاء نسبة إلى جدهم مازن وإليه انتسب المزون .

وما جاء في خير أبي عبيدة بأن الفرس جعلوا من الأرد ملاحين بشحر عُمان، يسوِّعُ ما تعرضت لسه الأرد من السخرية والتندر والهجاء في الشعر العربي وروى الجاحظ <sup>(1)</sup> شيئاً من هذا الهجاء الذي قاله واثلة بن خليفة السدوسي في عبدالملك بن المهلب وربط الشاعر فيه بين الأرد والمؤون:

تقوم عليها في يديك قضيبُ وكادت مسامير العديد تذوبُ يصيب سـراة الأزد حين تشيبُ وفيك لمن عاب المزون عيسوبُ وينالمسر دور جسمة ودروبُ مرونية إن النسيب نسيب

لقد صبرت للنذل أعواد منبير بكى النبر الغربي إذ قست فوقه رأيتك لا شبت أدركك اللذي سفاهسة أحسلام ويخل بنائل وقد أوحشت منهم رساتيق فارس إذا عصبة ضبت من الجرح ناسبت

وصرّح شاعر مضر عباد بن الحارث بن سريج من تبرمه في أن يكون للأزد العمانيين شأن في الحكومة والقضاء بأرض (مرو ) حين قال:

> رو تقضي في الحكومة ما تشاءُ كم على مضر وإن جار القضاءُ

وأصبحت المزون بأرض مسروٍ يجوز قضاؤهـا في كل حكـم

<sup>(</sup>١) ابن منظور: لسان العرب ج١٣ص ٤٠٧.

<sup>(</sup>٢) الجاحظ، عمرو بن بحر: البيان والتبيين ج٢ ص٣٨٤.

وذكر البلاذري أن الهيئم بن عدي قال: استيطأ الحجاج المهلب فكتب إله: 
(( إنك مروني وان مروني، وللعجب منك حين تماب قتال الأرارقة، كأنك ترى 
أنتك ترت الأرض..)) فكب إليه المهلب: (( أما بعد فقد حاءني كتابـــك وإلى 
مروني وابن مروني ما أنكر ذلك، وإنما مرون عُمان سمتها العجم بذلك، ولكس 
الأمير أصلحه الله من قبلة ادعت إلى حِمَر، ثم إلى أياد، ثم إلى عـــدوان، ثم إلى 
قيس بن منه)) ( أ .

والأزد قد جعلوا الأزدي قائدهم فقت لتهم جنود الله فانتقضوا إن المزون رجوا ما لم يكن لهسم في سالف الدهسر معروفاً ولا عرضوا

وكل ذلك بأي ضمن سياق الدعابات التي يررّج لها وسط عسيط يسشهه صراعاً سياسياً تحتدم فيه العصيات القبلية، التي ظهرت بعد مقتل الخليفة عمر بن الحطاب(رضي) وانتهت بالحلافة بعد المشورة إلى عنمان(رضي) الذي مكن لأبي سفيان أن يخطو بفكرته السياسية خطوة لا تحصر الحلافة فيها في قريش فحسب، بل أصبحت في بني أمية خاصة. واشتدت عصيية قسريش، واشستدت عسصية الأمويين، واشتدت العصييات الأخرى بين العرب، وعاد العرب إلى ما كانوا في في حاطبتهم من التنافس والنفاخر في جميع الأمصار الإسلامية.

وفي سياق هذه العصبيات استطاع لسان اليمن أبو محمد الحسن بسن أحمسد الهمدان بذكائه أن يخلد خطرات أفكاره، ويصور ألوان نزعاته الهمدانية اليمنية،

<sup>(</sup>١) البلاذري، أحمد بن يجي: انساب الأشراف ج٧ص ٤٣٤.

<sup>(</sup>٢) بن أعدم، أحمد: الفتوح ص٢٥٥.

ويصغ بما كل ما يقع نظره عليه في مؤلفاته عن تاريخ البمن القـــديم وأتـــساب قبائله، وكان الهمداني شاعراً يجيد الشعر ويحسن تكلفه، له دواوين شعر بلغــــت ستة بحلدات على ما نقله السيوطي عن مؤرخ اليمن الحزرجي <sup>(1)</sup>.

وقد حاء الهمداني بأشعار زيّن بما كتبه وقصصه على ألها صدرت عن البعنيين حقاً، فحدعت فريسـقــاً من العلماء والمورخين فقبلوها، وعلى مــا في هـــذا الشعر من تكلف حيـــاً وإسفاف حيــاً آخر، فإنه يستحيل أن يكون قـــد صدر عن الذين ينسب إليهم من قوم عاد أو حمير أو تبّى، وإنما هو مجرد دعــوة لتمحيد اليمانية ورفع شألها، وإثبات أن لها سابقة في الجاهلية تستطيع أن تثبت لما أمام نبوة المشريين وخلافتهم.

وأنت أيها القارئ أنظر إلى هذه الأبيات من هذه القصيدة التي نسبها الهمداني إلى بعض من آل أسعد بن ملك يكرب تيع وذكر فيها منازل من خرج من اليمن في سائر حزيرة العرب وغيرها:

فصاروا بأرش ذات تبدكي ومحصور كريماً لمدى البيت العقيق المستر اتموا مرباً من دارعين وحصور كرام المساعي قد حووا أرش قيصر بعيداً فاست في بسلاد المشغور وأرض عمسان بعد أرض المشغور إلى برجر حتى أتسوا أرض بسربر

وقت فارقت منها ملوك بلادها وقت نزلت مناً خراعة منسزلا وفي يشرب منا قبانان إن ذغسوا وعسان حي عزهم في سيوفيسم وقت نزلت منا قضاعة منزلا وأد لها البحران والشيف كله ومنا بارش الغرب جند تعشوا

<sup>(</sup>١) الهمدان، الحسن بن أحمد: الإكليل الكتاب العاشر ص١٩.

ثم انظر إلى هذه الأبيات من قصيدة أضافها الهمداني إلى (جماعـــة البــــارقي) يذكر فيها مسير الأزد إلى السروات ومكة وما حولها وإلى العراق ومنهم من سار إلى الشام ومنهم من رمى قصد عُمان واليحامة والبحرين يقول جماعة البارقي:

رَقَارَضُ العجدارَ فالسّدرواتِ
مُنجداتٍ تغوض عرض الفسلاة
سعان والغيل والقناء والرماة
فعمُسان محدثُ تلك العماة
م على التبيينية المشعراتِ
فلهم ملك باحية الشامات
و نشسًان سادة السادات

ختت الأزد بعد مأربها الفسوّ ومضّ منهم كتانب صسدق فأتت ساحة اليمامة بالأفلس فأقسرت قسرارها بعمُسان وسمّ منهم ملوك الشسط فاحتووها وشيدوا الملك فيها تلكم الأكرمون من ولد الأز

إلى أن يقول فيها:

إن هذا الشعر الذي وقفت عليه أيها القارئ، جساء لإرضاء العسصبيات وتأييدها وهو وسيلة لتسجيل طائفة من المفاخر التي كانت تضاف إلى القبائسل اليمانية، ولا يتعدّى أن يكون هذا البشر وغيره متصلاً بالقصص والأيام والمفاخر والعصبيات، التي ظهرت وازدهرت في عهد الدولة الأموية، وراحت مع أيام ذكر المثالب والمفاخر بين دعاة العصبية للقحطانية أو العدنائية، من وضع دعاة العصبية اليعنية في عهد الدولة الأموية وهو متصلٌ بالقصص والأحبار والأساطير، ثم طوّع بتكلف ولوي عقه لهاً لأسباب سياسية وعصبية.

لابد من إدراك أن النطور الناريخي هو ذو مغزى وأهمية لـــسكان الجزيـــرة العربية، وأن الحراك الاجتماعي هو مفتاح العلاقـــات الاجتماعــــة والــــــياسية المستقرة قبل أن تبدأ ظاهرة تقسيم الأقاليم في حزيرة العرب، والمقصود بالحراك الاجتماعي انتقال قبائل البدو الرّحل بين المسصادر السشحيحة مسن الأمطار في الصحراء وبين المراعي والزراعة ومرافئ الصيد واستخراج اللولسو وممارسة النشاط التحاري بين الموانئ الساحلية من شواطئ الخليج العربي وحتى شسواطئ شرق أفريقيا والهند والصين، وهذا الحراك الاجتماعي شكل عبر تاريخ المنطقسة التحولات السياسية وكان يقود أحياناً رغبة التحول في النبعية من شيخ إلى آخر، ومن إمعراطورية إلى أخرى.

لقد كان في شدة الجدب والقحط دافع مهم أقبائل وسط الجزيسرة العربسة للتحرك في موحات من الهجرة للالتحاق في جيوش الممالك الجنوبية الفنيسة، أو جيوش الممالك الجنوبية الفنيسة، أو جيوش الممالك والامراطوريات الروطانية والفارسية، أو ضمن جيوش الفتوحات الإحدامية وذلك ما يريده منهم شعوب تلك الممالك والامراطوريات باستمرار، وظلت بنية تلك المالك والامراطوريات باستمرار، وظلت بنية وظل وضع الأفراد داخل تلك الدول و المتغير، وهو السائد في معظسم تلسك الامراطوريات قبل الإسلام وبعده، وهذا الشعط كان على دراسة المؤرخ وعالم الاحتماع ابن خلدون حين مرس وبحث الاتحاط الحضارية في التاريخ في مقدمت الشهيرة، وعالم فيها القيم التي تشكل أسس الحضارة، وإز بان طور الدولة أولها الشهيرة، وإطلاع المناط الموارة أيا من تقدن في التروحكام الصنائع المستعملة) (10).

وعلى الرغم من الفجوة التاريخية التي تواجهنا أمام تاريخ واسم عُمان، فإن الفجوة أيضا تتسم حين يتطرق البحث عن الأصول العربية للقبائل التي كانــــت

<sup>(</sup>١) ابن خلدون: المقدمة ص٣٠٤.

بعُمان قبل الإسلام، وبناءً على الترر البسيط من المعلومات المستخرجة من ترجمة النقوش البعنية، ومن ملتقطات كتب السير والنراجم والناريخ والأدب واللغنة وغيرها من الأمغار التي شكلت الوعي العربي، عن مسلمول كلمسات(( الأزد الأسد الأسيذيون – المؤرن )) لا يمكن لنا أن تحكم بالجزم المطلق حول الأصول القلمة لحذه المبينة المعاينة وجودها في عُمان.

من المرحح أن الأزد من قبائل وصط الجزيرة العربية. شأتها شأن قبائل كنسدة وتميم وقبائل من عبدالقيس، تحركت قبل الإسلام وبعده في موحات مختلفة من الهجرات العربية إلى حنوبي الجزيرة العربية وشرقها.

## ج – سكان عُمان :

إن النظام القبلي العربي قبل ظهور الإسلام؛ وفي ظل وحود بعض المستوطنات الفارسية في سواحل عُمان، كان بشكل عام يتألف من عدة عشائر قميمن على مساحات واسعة من عُمان، ضمن حدودها التاريخية القديمة والمستدة من شب حزيرة قطر حتى حدود حضرموت ؛ فكان معظم أهـل عُمـان منستظمين في محموعات قبلية، تتخذ من المناطق اللناحلية تجمعات رئيسة لها، لمزاولـة الرعـي والزراعة، وتتخذ من حواضر الساحل نقاطاً للنشاط التحاري، وتأتي قبلة الأزد على رأس الهرم القبلي، إذ وصفت عُمان بألها (( دوارالأزد)) "وقبل إلهم هـم الأغلبون على عُمانا"، وكان أزد عُمان عند ظهور الإسلام مكونين من عـدة عشائر وبطون أهمها بنو معولة ابن شمس بن عمرو ومنهم حيفـر وعبـد ابنـا الحندى بن المستكر حكام عُمان عند ظهور الإسلام، وكان مركزهم صحار نما

<sup>(</sup>١) أبوالفداء : تقويم البلدان ص٩٩.

<sup>(</sup>٢) البلاذري، أحمد بن يجيى: فتوح البدان ص٧٨.

يدل على سكناهم أيضا عند الساحل، وأن بيدهم القيادة السياسية على مـــوانئ عُمانية مهمة.

ومن القبائل العربية التي استوطنت عُمان قضاعة، ومنها بنو حرم ومن أهـــم ، بطون بين حرم، ناحية، وراسب بن الحزرج وقدامة، وملكان، ويطلق عليهم أتلاد عُمان وإلهم استوطنوها بجاورين للأزره، وقبل الأثلاد بطون من عبد القيس يقال لهم أتلاد عُمان (۱).

ومنها بنو ريام، قال الهمداين فعن قبائل القعر بنوريام، وبلدهم قرية يقال لها رضاع على ساحل بمر عُمان ولهم جبل حصين بناحية عُمان يمتنعون فيه يعرف يجبل بني ريام، <sup>(۲)</sup>.

استوطنت عُمان من أزمنة قديمة بعض من بطون عبدالقيس، وإن أتلاد بطون من جلالقيس وإن أتلاد بطون من عبدالقيس أتلاد عُمان لألهم سكنوها قسديماً <sup>(77)</sup> ، ودخلست قبائسل مسن عبدالقيس.... حوف عُمان فصاروا شركاء للأزد في بلادهم وهم الأثلاد أتلاد عُمان<sup>(1)</sup>. ومن القبائل العُمائية للشهورة عند الفتح الإسلامي بنو سامة بن لوي، عُمان<sup>(1)</sup> ومن القبائل العُمائية للشهورة عند الفتح الإسلامي بنو سامة بن لوي، وينسبها النسابون إلى قريش، احتفظوا بوحدهم القبلية فلم يندعوا بالأزده إلا ألهم صاروا فيما بعد حلفاء للأزد <sup>(10)</sup> . وإن مناطق سكناهم توام (( قرية ليني سسامة بن لوي)، (<sup>10)</sup>

<sup>(</sup>۱) ابن منظور: لسان العرب ج٣ص١٠٠.

<sup>(</sup>٢) الهمدان: الإكليل ج اص ١٩١-١٩٢.

<sup>(</sup>٣) جمهرة اللغة ج٢ص٩.

<sup>(</sup>٤) البكري، عبدالله بن عبدالعزيز: معجم ما استعجم ج١ص٨٢.

 <sup>(</sup>٠) ابن حبيب، الهيم ص١٦٨. ابن كثير: البداية والنهاية ج٢ص٣٠٦. البكري: معجم ســـا اســـتعجم ج١ص٣٤.

<sup>(</sup>٦) الحموي، ياقوت: معجم البلدان ج٢ ص ٥٤.

وهناك انتماعات أثنية أخرى لا تدخل ضمن سلاسل الأنساب العربيسة، ولم تحرص أن تقنفي أصولها التي تتمي إليها، كما أن لبعض تسميات القبائل والمناطق التُمائية مدلولاتما التاريخية، كقبيلة بين ريام وهي من الألفاظ الواردة في النقوش اليمائية ومنها معيد ريام.

كما إن ظاهرة أسماء الأماكن المحتومة بلفظ ( أوت ) ظـــاهرة شـــاتمة في حنوب الجزيرة العربية وخاصة في حضرموت والمهرة و ظفار مئـــل كالبـــوت، وديعوت، وسيعوت، وبرهوت، وخرفوت، وضـــلكوت، ورخيــــوت، ووادي ريثوت، ووادي عربوت، وريسوت، التي أشار إليها الهمداني بألها في المتتــصف بين عدن وعمان، وهي قلمة منية بنيانا جيلاً على جيل، والبحر محيط بما إلا من حانب واحد، وبما سكن من العرب الأزد من بـــني حديــــد، والقعـــر، وبـــني خـــزيت ").

وهناك مسميات في المهرة وغرب عُمان - منتهية ب : أيست : كثمريست ورخميت، وخصيت.... إلخ

وعلل السيد علوي بن طاهر الحداد لفظ ( أوت ) على أنه يدل على مصيخ قرية أو ما يشبهها ، ثم يضاف إليه الأسماء المختلفة كما هو مؤجسود في بعسض بلاد العراق والهند من الأسماء المضافة إلى كلمة أباد، مثل أسد أباد، وأحمد أباد، الله أباد وغير ذلك)) <sup>17</sup>.

<sup>(</sup>١) المعشني، سعيد بن مسعود: الآثار التاريخية في ظفار ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) الحداد، علوي بن طاهر: الشامل في تاريخ حضرموت ص ٢٤.

ويبدو أن لفظ ( أوت ) في اللغة الجنوبية القديمة يدل على معنى أرض أو بلاد ولعل في تعليل اسم حضرموت المركب هو أرض الحضر أو بلاد الحضر.

هكذا كان التكوين الجيوسياسي لعُمان عند ظهور الإسلام، قبائل شاءت أن تنقطع عن منطقة قلب صحراء العربية، إما يفعل السلسلة الجبلية التي تفصل عُمان عن اليمن أو يفعل نمط الحياة في المناطق الساحلية في الحليج العربي، حيساة نميسز خصائص البدوية بين تمدد واستبدال أفقي عبر الصحراء العربية الواسعة، وتحسرك إلى المناطق الغربية من المياه والزراعة حيث توجد المراعي الصحراوية الموسية، أو البحث عن أنشطة أنعرى مكملة للنشاط الرئيس مثل التحارة والأنشطة البحرية الأخرى.

ومن اللافت أن ظاهرة هذا الحراك النشط عبر التاريخ لزم منطقة عُمسان التاريخية الممتدة حدودها من شبه جزيرة قطر حتى حدود حسضرموت. حيست تشهد حراكاً اجتماعياً مستمراً، يتمثل في انتقال البدو الرحل من سكان أواسط الجزيرة العربية إلى مناطق ساحل الخليج العربي ((ساحل عُمان الشرقي)). وظسل هذا الحراك يقود إلى تحالفات واستقطابات بين القبائل المختلفة في الحليج العسربي بشكل عام، تزامن أخيراً مع هجرة قبائل آل مرة والدواسر في القرون الأحسيرة، وكان متوازياً مع هجرة قبائل العتوب، وبعض الجماعات من قبائل تميم في أواخر الشار ناسابع عشر الميلادي.

إذ شكلت قبائل ((العتوب)) حلفاً عشائرياً واتحاداً قبلياً كان موازياً لاتحــــاد القبائل التي تنحدر من تميم، ونشأ من هذين الإتحادين حلال القرون الأخيرة قيام عدة مشيخات صغيرة تحولت بعد ظهور النقط إلى دول ذات سيادة معترف بما.

والعتوب هم (( حلف عشائر متعددة تضم أسرة آل خليفة وآل صباح وآل حلاهمة وبعض العشائر المتحالفة معهم، وقد تنقل العتوب من قطر إلى البصرة ثم الكويت، وفي الكويت استقر آل صباح وهاجر آل خليفة وآل جلاهمة إلى قطر مرّة أخرى في منطقة الزبارة، ومن الزبارة أتجه آل خليفة إلى جزيسرة البحسرين (أوال) وأمسوا كياناً سياسياً عثل آل الصباح في الكويت)) (17.

وهذا تشكلت صياغة الجغرافيا القبلية والاقتصادية للمنطقة من عُمان وحسىية شط العرب. وظهرت بذلك كل الأسماء الحالية للأسر الحاكمة الرئيسة. وبذلك استمرت قصة السيادة السياسية لعرب وسط الجزيرة العربية على الخليج وإمارات ساحل عُمان التي تمند فصولها منذ زمن عبد القيس في عصور ما قبل الإسسالام. واستمر معها إعادة تكرار قصة ربط أصول بعض العائلات الحاكمة إلى قبائسل وسط الجزيرة العربية أو إلى مأرب كما ربطت من قبل أصول قبيلة الأزد.

وعلى العموم فإن هذه المعلومات مدعاة للشك، ويزيد من السشك حولهــا احتلاف الروايات المتعدّة في مأثورات العربية، المتمثلة في التحريجات المحتلفــة لتسمية مزون - الأزو- الأسد- الأسيد. بالراي، بالسين- بزيادة الباء والــــدال المعمة. . إلخر.

و مما لاشك فيه أن الحزيطة الجيوسياسية لما كانت عليه عُمــــان في القـــرن السادس الميلادي وقبل ظهور الإسلام تتمثل في:

أ- أن الفرس كانوا هم المهمينين على المناطق الساحلية من عُمان، وكـــان والأؤهم المطلق للحكومة المركزية في فارس، وظلت بنية الدولة الساسانية ذاتهـــا مهمنة عليهم، والامواطورية الساسانية قامت على اساس نظام حضاري راق في الحكم.

 <sup>(</sup>١) الخليفة، عبدالله عنالد: من تاريخ العتوب في القرن الثامن عشر، مجلة الوثيقة عسدد ينساير ١٩٨٩م
 ٥٦٠٠

ب- أن العشائر العربية ذات الأصول القادمة من أواسط الجزيرة العربية كابوا يهمنون على المناطق الداخلية من عمان، و العرب الذين ينتسمبون إلى العربيسة الجنوبية يهمنون على غرب عمان - المجتمع الظفاري-، وأن الزعامة التقليديسة كانت في أسرة آل الجلندى من يطون الأزد، وهي زعامة تقوم على بنية قبليسة هشة وتحالفات نشأت بين البدو القادمين من أواسط الجزيسرة العريسة وبقيسة السكان من عرب الجنوب في المناطق الغربية من عمان. وأن السلطة المركزية لم تكن مهمنة على عمان.

ج- يتشكل المجتمع المماني من خليط فارسي وعربي، ويتكون الحليط العربي
 من قبائل عدنانية شمالية و قحطانية عربية جدوبية كانت والازالت تتحدث بلغنها
 الحاصة، ولم تمثل الهوية القومية بين الفرس والعرب حاحزاً بين العلاقات التحارية.

لقد كان الحاجز بين العنصر الغارسي والعنصر العربي القادم من وسط الجزيرة العربية هو حاجز فكري وثقافي نحو السلوك والتعامل مع النمط السياسي الحاكم، فالفرس يؤمنون بالحضوع والطاعة لزعامة مركزية يمثلها وريست حساكم مسن الأكاسرة السيسانيين، ومن مظاهر ملكه وهيته تاج الملك المسئفول بالسذهب المرصع بالأحجار الكريمة يوضع على الرأمى، ولبس الأساور. وعرش وسط بلاط تحف به الوزراء وتحيط به الحراسات.

أما النمط العربي البدوي فهو مزيج مركب، حاء يزعامة عبر التخاب قبلسي ضمن مقايس الأحلاق العربية التقليدية كالكرم والوفاء والسشجاعة والسدهاء ورجاحة العقل والحلم والفصاحة والقدرة على القيادة وحـل النـــزاعات والإشراف المباشر على مصالح القبيلة ورعاية شؤولها، وإن من مظياهر علامــة الشرف والسودد لهذه الزعامة العربية التقليدية وضع الحاكم اوالشيخ عصابة على رأسه أوعمامة كبيرة يعقدها من خلفه أو على الجنب، تميزه دون سواه، وبروى أن سيدنا عمر بن الخطاب ( رضي) قال: العماتم تيحـــان العـــرب وقــــالوا في المأثورات (( سيد معمّم )) وهم بريدون أن كل جناية بجنيها الجمايي في العــــشرة معصوبة برأسه. وقال الشاعر دريد بن الصعة (<sup>10</sup>):

### عاري الأشاجع معصوبً بلمَّـتِه أَمْرُ الرّعامة في عِرنينيه شممُ

بل لقد حملوا من عمائم أشرافهم ألوية يعقدونما لجموشهم عند اللقساء في السوعي الحروب، وهذا النصط من الزعامات العربية القبلية التقليدية ترسسخ في السوعي العربي و كان هو الشائع عند عرب أواسط الجزيرة العربية قبل الإسلام، وظل في حالة من الجمود برفض كل أشكال التغير من داخله، و لم يطمح أن يتحول إلى دولة أو امواطورية تضفى عليها الشرعية بالحكم الورائي وتسضلع بحهام إدارة حهاز بيروقراطي وعسكري لاستمرارية هذه الدولة.

ولعل خصائص الحياة البدوية هي السبب في ذلك وكما علل ذلسك ابسن خلدون (( والسبب في ذلك احتلاف الآراء والأهواء، وان وراء كل رأي منسها هرئ وعصية تمانع دولها؛ فيكتر الاتفاض على المولة والخروج عليها في كسل وقت، وإن كانت ذات عصية؛ لأن كل عصية ثمن تحت يدها تظن في نفسسها منعة وقرة)) (1).

حتى حاء الإسلام وكان ما كان من الحوادث والفتن والصراع على الحكسم وخروج قبائل وسط الجزيرة العربية ثمن يتمون إلى تلك القبائل من أزد وتمسيم وقبائل عبد قيس وكندة وحضرموت، فترعمت الحسروج السسياسي الأول في

 <sup>(</sup>١) الجاحظ: البيان والبين ج٢مي٤٦٤. الأشاجع مفرد أشجع: والقصود به عروق ظاهر الكف.
 (٢) ابن خلدون، عبدالرحمن: المقدمة ص.٢٩٠.

الإسلام، الذي عرت عنه حركة الخوارج ضمن إطار ديسي، وقسد بحسث الشهرستاني في بداية ظهور الخوارج فقال: (( أعلم أن أول من خرج على أمسير المؤمنين على رضي الله عنه جماعة ممن كان معه في حسرب مسفين، وأشدهم خروجاً عليه، ومروقاً من الدين: الأشعث بن قيس الكندي، ومسعر بن فسدكي التميمي، وزيد بن حصين الطائي حين قالوا: القوم يدعوننا إلى كتاب الله، وأنت تدعوننا إلى السيف... )) (10.

### ١ - الوضع الديني في عُمان قبل الإسلام:

تميزت عُمان في بداية القرن السابع الميلادي بتنوع العقائد الدينية، ويعود هذا التنوع في كثير من جواتبه إلى احتلاف التركيب الإثني للمسكان في هسذه الفترة، حيث كان التعايش بين المحرسة واليهودية والوثنية العربية جنباً إلى جنب. وارتبطت عبادة الإله ((سين )) وهو الإله الرئيس والرسمي لمملكة حسضرموت القديمة، في الحفارات على نقوش وعربشات في منطقة ظفار حاء فيها ذكر الإله سين المعبود الحضرمي القدم. ولكن بعد الاستقلالية السياسية المبكرة لمذا الإقليم اختفى هذا المعبود وانقرضت العبادات المرتبطة به وحلت بدلاً عنه معبودات علية أخرى.

<sup>(</sup>١) الشهرستاني، الملل والنحل ج١ص١٣٣.

أما القبائل العربية الفادمة إلى عُمان من وسط الجزيسرة العربية الفدية فقسد حافظت على معبوداتها الوثبية الفدية التي نقلتها معها، ولو ثبتت صحة مرويات المأثورات التي زعمت انتقال قبلة الأرد - الأسد- من مأرب إلى شرق وشحسال ووسط عُمان، لبينت لنا اللقى الأرثية ذلك، وظفر الأربون بشيء يسدل علسى معبودات وثبية بمنية قديمة جاء ذكرها في صات مسن النقسوش المتسائرة علسى مسطحات المستوطات الحضارية البعنية الفديمة، على سبيل المثال الإله القمسر، فهو عند السيئين (( المئة ))، وعند الحضارمة ((سين ))، وعنسد الأوسسانيين والمعينين ( ود) ، وعند الفتائين ( عم) وكانوا يرمزون إليه بالهلال.

عموماً كانت أديان العرب ومعتقداتما قبل الإسلام مختلفة بالمحاورات لأهمل الملل والنحل الأحرى، وكان لكل قبيلة صنم يميزها عن غيرها، وهذا يأتي ضمن استقلالية المعبود عند العرب، (( فكان لقريش وحزاعة هبل، ونائلة، وإساف، وكان لبطون قضاعة ود، منصوباً بدومة الجندل، وكان لحمير وهمدان نـــسر ، منصوباً بصنعاء، وكان لكنانة سواع، وكان لغطفان العزي، وكان لبحيلة و خثعم ذوالخلصة، وكان لطى الفلس، وكان لربيعة وإياد ذوالكعبات، وكان لثقيف اللات، منصوباً بالطائف، وكان للأوس والخزرج مناة منصوباً بفدك ممسا يلسي ساحل البحر، وكان لدوس صنم يقال له ذوالكفلين وكان للأزد صنم يقال لـــه رئام، وكانت كلما عزمت قبيلة على الحج وقفت عند صنمها تلبي، حتى يدخلوا مكة مختلفين في تلبياقم، فكانت تلبية قريش لبيك اللهم لبيك، لا شريك لـــك تملكه وما ملك. وكانت تلبية كنانة : لبيك اللهم لبيك، اليوم يوم التعريف، يوم الدعاء والوقوف. وكانت تلبية بني أسد، لبيك اللهم لبيك، يارب أقبلت بنو أسد، أهل التواني والوفاء والجلد إليك . وكانت تلبية بني تميم، لبيــــك اللـــهم لبيك، لبيك عن تميم قد تراها، أخلقت أثوابًا وأثواب من وراثها، وأخلصت لربمًا دعاءها . وكانت تلبية قضاعة، لبيك عن قضاعة، لربما دفاعة، سمعاً له وطاعة . وكانت تلبية الأزد ، لبيك رب الأرباب، تعلم فصل الخطـــاب، لملـــك كـــل مئاب(١).

وأمام هذا التنوع من أنواع التلبيات العربية الذي يأتي ضمن المعقدات الوثنية العربية التي تتخذ من الأصنام صلة المتقرب من الله، كان للكهان وسدنة المعابسد. دورٌ مهمٌ وبارزٌ في التأثير علم, الحياة الدينية للعرب.

قبل بحيء الإسلام كانت الأزد وغسان يهللون ويححون إلى صنم لهم اسمــــه (منوان) في حهة البحر تما يلي قديداً بالمشلل على سبعة أميال من المدينة (<sup>1)</sup>.

وكان الصنم ناحراً مبوداً ضمن المبودات الوثنية في عُمان، وكان له معبد في منطقة سمائل، وتنظمه بنو خطامه وبنو الصامت من طبي (٢٠) . وقيل اسمه بساحر، وقد أطلقت العرب على شهر صفر ناجر وقيل إنه اسم كل شهر من اشهر الحر لا على شهر معين، جاء في اللسان شهر ناجر؛ وكل شهر من صعيم الحر فاسمه ناجر لأن الإبل تنجر فيه أي يشتد عطشها حتى تيس حلودها والجذر في العربية ((نجر)) فيفيد الحر. وجاء في اللسان باحرٌ صنم كان للأزد في الجاهليسة ومسن حاورهم من طبي وقالوا باحرٌ بكسر الجيم (٤٠).

قال مازن بن غضوبة الطائي العُماني حين اشهر إسلامه:

#### كسرت ناجراً جداداً وكان لنا رباً نطوف به ضلا بتضلال

<sup>(</sup>١) اليعقوبي، تاريخ اليعقوبي ج١ص٢١٨.

<sup>(</sup>٢) الحموي، ياقوت: معجم البلدان ج٥ ص ٢٠٤. ؛

<sup>(</sup>٣) السيابي، سالم بن حمود: عمان عبر التاريخ ج١ص١٥.

<sup>(</sup>٤) ابن منظور : لسان العرب ج٤ ص١١ .

كما آمن المسلمون بالله تعالى وحده رباً يقيهم عذاب وحر نار جهـــنم، نقد اتخذت الأزد وطئ قبل الإسلام ناجراً معبوداً وثنياً ، لعله يقيها حر الأنـــواء الشديدة ولفح هجير شمس صحراء العرب، ويفيء عليهم بفيء الظل الظليل.

وكان الطواف حوله من المظاهر الطقوسية المقدسة التي كانت تؤدّى في تلك المعابد الوثنية القديمة. وللعرب كافة مظاهر طقوسية يلتزمون مراعاتما عند تأديتهم مناسك الحج قبل الإسلام، وكانوا في أديائهم على صنفين الحمس والحلة، فأما الحمس فهم قريش كلها واما الحلة فهي خزاعة لمجاورتما قريشا، وكانست تشدد على نفسها في إقامة الشعائر والمناسك الدينية، وقال اليعقوبي فإذا نسكوا لم يسلأوا سمناً ولم يذحروا لبناً ولم يحولوا بين مرضعة ورضاعها حتى يعافه، ولم يحزوا شعرا ولا ظفراً، ولم يدهنوا و لم يمسوا النساء ولا الطيب و لم يأكلوا لحماً ولم يلبسوا في حجهم وبراً ولا صوفاً ولا شعراً ويلبسون حديداً ويطوفون بالبيت بنعالهم ، لا يطؤون أرض الحرم تعظيماً له ولا يدخلون البيوت من أبسوالها، ويسكنون في حال نسكهم قباب الأدم.

أما قضاعة وحضرموت وعك وقبائل من الأزد، فكانوا أقل تــشدداً علــى نفسها من قريش، في إقامة المظاهر والشعائر الطقوسية، إذ أنهـــم(( لا يحرمــون الصيد في النسك ويلبسون كل الثياب، ويسلأون السمن، ولا يدخلون من باب بيت ولا دار، ولا يؤويهم ماداموا عرمين، وكانوا يدهنون ويتطيبون، ويــأكلون اللحم، فإذا دخلوا مكة بعد فراغهم نزعوا ثياهم التي كانت عليهم، فإن قدروا أن يلبسوا ثياب الحمس كراء أو إعارة فعلوا وإلا طافوا بالبيت عــراة. وكــانوا لا يشترون في حجتهم ولا يبيعون)) (١).

<sup>(</sup>١) اليعقوبي، احمد بن أبي جعفر: تاريخ اليعقوبي ج١ص٩٠٦.

كان لتأثير العبارات المسجعة للكهان وسدنة المعابد في صياغة التسضرعات والطلبات مفعولٌ سحريٌ قويٌ في مخاطبة الوعي الديني العربي ، ويسأتي سياق الحكاية الأسطورية التي تدور حول الصنم ناجر وحاصة فيما يتعلق بتنبؤاته حول ظهور الإسلام، تكراراً مشابحاً مع الحكايات الأسطورية الأخرى لبقيسة سدنة الأصنام الوثنية في المجتمع العربي الجاهلي.

وحكاية السادن مازن بن غضوبة العُماني (( أول من أسلم من العُمانيين )) حين سمع صوتاً منبعثاً من داخل الصنم ناجر يقول له: يا مازن اسمع تسر، ظهر خير وبطن شر، بعث نبي من مضر، بدين الله الأكبر، فدع نحيتاً من حجر، تسلم من حر سقر (۱) ، تكرارٌ متشابه لتلك الأساطير التي زعمت عن أحاديث وتنبؤات هواتف الغيبيات من وسط حلاميد صحور أصنامهم الصماء.

# هـ. ظهور الإسلام في عُمان

تناقلت المأثورات العُمانية أن بداية ظهور الإسلام في عُمان كان على يدي رجل من أهلها اسمه مازن بن الغضوبة الطائي النبهاني ثم الخطامي، وهو من أبناء سمائل إحدى المدن المشهورة بعُمان، وكان مازن بن الغضوبة من رجال الدين الوثنيين المكلفين بالإشراف على خدمة المعابد والقيام بوظيفة السادن لصنم قيل اسمه: ناجر، وقيل باحر، وقيل دقين.

في السنة السادسة للهجرة وفد مازن إلى مكة حين علم من كفار قريش ببعثة النبي محمد صلى الله عليه وسلم؛ فقصد النبي صلى الله عليه وسلم وعرض نفسه

<sup>(</sup>١) ابن كثير: أبو الفداء الحافظ: البداية والنهاية ج ٢ص ٣٣٧.

أن يسلم، وشرح الله قلبه للإسلام فاسلم وطلب من رسول الله صلى الله عليب وسلم أن يدعو الله تعالى لأهل عُمان، فقال: (( اللهم اهدهم وأنبهم )) قال مازن فقلت زديي يا رسول الله: فقال: ( اللهم ارزقهم العفاف والكفاف والرضا بمسا قدرت لهم ) فقال مازن قلت يا رسول الله، البحر بجانبنا، فسادع الله في مورتسا وخفنا وظافنا، فقال:((اللهم وسع عليهم في موقم، وأكثر حيوهم من بجرهم)) ، قال قلت زدي يا رسول الله قال: (( اللهم لا تسلط عليهم عدواً من غيرهم، قل يا مازن آمين، فإن آمين يستحاب عندها الدعاء)) قال فقلت آمين (10 .

عاد مازن بن الغضوية الطابي إلى عُمان، بعد أن تشرف بلقاء النبي صلى الله عليه وسلم، ونال شرف السبق بلقب أوّل من أسلم من أهل عُمان، وتولى دعوة قومه للإسلام، وشرع في بناء مسجد في موقع المضمار، ويبدو أنه كان في السابق معبدًا لمجودهم الوثني (ناحر)، (( ومن آثار مازن الباقية إلى الآن مسجد المضمار الذي بناء بعد رحوعه من المدينة سنة ست للهجرة، وهو أوّل مسجد أبني بعُمان على الإطلاق)) <sup>(7)</sup> أ

إن لسدنة معابد العهد الوثين في عُمان وغيرها من بلاد العرب دوراً كبيراً ومؤثراً وموجهاً على الحياة الدينية في يحتمعائهم، وقد تعززت مكانتهم الاحتماعية لدورهم في حدمة المعابد والإشراف على أداء الطقوس الدينية كسالتطهير مسن الذنوب والآنام، ونلقي الأموال والناور والهبات المخصصة للمعبودات الوثنية في الجاهلية العربية، وهذا كان دور مازن بن غضوية ومهمته بين قومه العُمانيين، قبل أن يشرح الله صدره للإسلام، وتكون له شرف الصحبة ويتولى كسسر أصسنام قومه، قال مازن بن الغضوية(( فكسرت الأصنام وقدمت على رسول الله صسلى الله عليه وسلم، فاسلمت فدعا لي فانهب الله عني كل ما أحد وقال: ححجت

<sup>(</sup>١) السالمي، عبدالله بن حميد: تحفة الأعبان بسيرة أهل عمان ج١ص٣٧.

<sup>(</sup>٢) البطاشي، سيف بن حمود: إتحاف الأعيان في تاريخ بعض علماء عمان ج ١ص٢٤.

حجاً وحفظت شطر القرآن وحصنت أربع حرائر ووهب لي حبان بن مازن )) (١) .

تشرف مازن بن الغضوبة بمقابلة رسول الله صلى الله على وسلم والإنسصات إليه وتلقى تعاليم الإسلام والاستماع إلى القرآن الكريم، والوصول إلى يغين راسخ بأن ما حاء به الذي صلى الله عليه وسلم هو دعوة محاوية صادقة ودين حسق لا يأتيه الباطل. فاندفع نحو قومه في محائل بعُسان يدعوهم للإسسلام (( وقسام إلى الصنم وأخذه إلى مكان معروف بالبلد وهو سفح جبل غربي الحصن قريب مسن لهاية ستى فلج الدغالي فرماه من ذلك الجبل) (أ). واستطاع أن يغير نظرة قومه لمعبدهم الوثني، ويدفهم عنه بمسجد ليكون أول المساحد ليس في عُمان فحسب، ولكن في أقصى حنوب الجزيرة العربية.

لمس مازن استحابة دعوة الرسول الأهل عُمان، إذ منَّ الله عليهم بالإسسلام وأخصبت أرضهم، وكترت أرباحهم وصيدهم لها، فعاد مازن إلى الرسول صلى الله عليه وسلم فقص عليه حال أهل عُمان فقال مازن : (( يا المبارك ابن المبارك بن المبارك بن الطبين، قد هدى الله قوماً من أهل عمان ومنَّ عليهم بدينك، وقسد أخصبت عمان، خصباً هنياً، وكترت الأرباح والصيد لها، فقال عليه السصلاة المسلام: ( ديني دين الإسلام سيزيد الله أهل عُمان خصباً وصيداً، فطوي لمن آمن بي ورآنٍ، وطوي ثم طوي لمن آمن بي ولم يرني ولم يرني ولم يرمن رآني، وإن الله سيزيد أهل عمان إسلاماً)، (")

<sup>(</sup>١) العسقلان، أحمد بن على بن حجر: الإصابة في تمييز الصحابة جه ص٧٠٤.

<sup>(</sup>٢) البطاشي، سيف بن حمود: إتحاف الأعاد في اربخ بعض علماء عمان ج ا ص٢٣.

<sup>(</sup>٣) السيابي، سالم بن خمود: عمان عبر التاريح ٢٠ص١٠.

على الرغم من الظروف والأحوال التي قضت على النبي صلى الله عليب
وسلم حصر اهتمامه بالمدينة وما حولها في السنين الأولى للهجرة، إلا أن هذا لم
يُسم نشر دعوته العالمية، وفي سبيل التحضير لنشر الدعوة حارج بحسيط مكمة
وللدّبية هناك إشارات متعددة إلى محاولته صلى الله عليه وسلم نشر السدعوة في
عيدال أوسع من مكة منذ أيام ما قبل الهجرة، حيث أجمعت كتب السيرة علمى
اتصاله بعدد من القبائل ورحالها في مختلف أنحاء الجزيرة العربية.

بعد فتح مكة في العام الثامن من الهجرة؛ ظهرت قوة الرسول صلى الله عليه وسلم وعلت محمته وطارت في آفاق الجزيرة العربية وأدركست القبائسل قوّسه وسلطانه وبدأت تشعر بأن الدين الجديد الذي يدعو إليه محمد حسلى الله عليسه وسلم هو دين يدعو إلى السلام والأمن وإيقاف كل مظاهر الفوضى والاضطراب والقرائل وتأمين السلم الاجتماعي العربي، وجاءت مرحلة الاتصالات والواسعة والمشرة مع مختلف القبائل والرؤساء تدعوهم إلى الدين بالطرق السلمية، وجاءت الوفود تعلن إسلامها، فأصبحت الدولة الإسلامية تشمل معظم الجزيرة العربيسة وضارت مصلحة العرب ومنافعهم في الانضمام إلى دولة الإسلام التي تومن لهسمناغ كبرة وكبرة.

كان الرسول صلى الله عليه وسلم يعوّل كتيراً على إيمان العرب بدعوته، وكان سغراؤه صلى الله عليه وسلم وحملة كتبه يجوبون أنحاء الجزيسرة العربيسة وأطرافها، وما جاورها من البلدان، في حركة نشطة هدفها تبليغ الدعوة وإيصالها إلى أقصى حدودها إوعقيق الوحدة في بلاد العرب؛ لينهضوا بأعباء حمل الرسالة ونظها إلى العالم. وفي هذا السبيل بعث عليه السلام، رسائل كستيرة إلى عسرب الحجاز، وقمامة، ونجد، والبحن، وحضرموت، وعُمان، والبحرين، وغيرها مسن أعمال جزيرة العرب.

أدرك الرسول صلى الله عليه وسلم أحمية عُمان الإستراتيجية وموقعها في جزيرة العرب، وما يمكن أن تؤديه من أدوار مهمة في تحيق وحسدة العسرب، ثم المساحمة في نقل دعوة الإسلام إلى العوالم المحاورة، التي ترتبط بينها صلاة تُحاريسة وغير تُحارية، فخص عليه السلام أهل عُمان - خاصستهم وعامتهم و بطائفة من الرسائل تحظى بقيمة خاصة، فهي تلقى الضوء على جوانب مهمة من تاريخ عُمان في صدر الإسلام. وتكنف ملاسح الحياة السمياسة والاقتصادية والاجتماعيسة. ونجد الباحث في الرسائل التي خص محما عليه الصسلاة والسسلام أهل عُمان، ألها توزع على عدة عاور رئيسة أهمها.

المحور المثاني : البلاغ النبوي العام إلى أهل عُمان، حاءت في رســـالتين نبـــويتين بعنهما عليه الصلاة والسلام إلى العُمانيين عامة يدعوهم إلى الالترام بالإسلام.

المحور الثالث : تمثل في مراسلاته عليه الصلاة والسلام مع قبائسل الأزد عامــــة، ومنهم أزد عُمــان، ورسالته صلى الله عليه وسلم مع وفد ثمالة والحدّان، من بطون أزد عُمــان.

كان منطلق الحكمة البيوية من استهلال دعوة العُمانيين بمعاطبة حكامهم آنذاك حيفر وأسموه عبد، لكونهم كانوا أصحاب القرار الأوّل و قدرة التأثير على رعاياهم في إحابة الدعوة أو رفضها، ومن منطلق الحكمة التي تقول الناس علمــــي دين ملوكهم. ولأهمية تممان الاستراتيجية وما يمكن أن تتبرأ هذا المنطقة الغنيسة بخيراتها من أدوار مهمة في تحقيق وحدة العرب ، ونقل دعوة الإسلام إلى الأمصار المجاورة.

كُلّف صلى الله عليه وسلم الصحابي الدادية عمرو بن العاص مهمة القيام بدور السفيم، وحمّله رسالة إلى حكّام عُمان جيفر وعبد أبناء الجلندى يــــدعوهما إلى الإسلام، والتاريخ المضبوط لهذه الرسالة موضع حدل، بين السنة الــــسادسة والثامة للهجرة، أماً تص الرسالة التي حملها عمرو بن العاص فكانت على النحو الآتـــي:

(( من محمد رسول الله لل حيفر وعبد ابين الحلندى سلام على من أتبع الهـــدى (رأما بعد)) فإن أدعوكما بدعاية الإسلام ؛ أسلما تسلما فـــإي رســـول الله إلى الناس كافة؛ لأنذر من كان حياً، ويحق القول على الكافرين، وإنكما إن أقررتما بالإسلام وليتكما؛ وإن أبيتما أن تقرا بالإسلام فإن ملككما زائل عنكما، وخيلي تحلّ بساحتكما، وتظهر نبوتي في ملككما)) (10.

تقوم رسالة النبي صلى الله عليه وسلم على ثلاثة محاور أساسيّة شألها شأن الرسال النبوية في العبسارة المحوريـــة ((فلن أدعوكما بدعاية الإسلام)) وهذه العبارة كانت هي الشعار النبـــوي في عرض الدعوة على الملوك فقد تردّدت في الرسائل الموجهة إلى كسرى، وهرقل، والمقوقم، وغرهم. و بأي فيها عرض الدعوة بصيغة الحطاب المباشر والوضوح والمساطة، مع ترك مهمة تفصيلات الدعوة للمشراء الذين كانوا يحملون هـــــــة الرسائل. مع التأكيد على عالمية الإسلام وشموله، وأنه ((إلى الناس كافة))، وأنه

<sup>(</sup>١) القلقشندي، أحمد بن على: صبح الأعشى في صناعة الإنشاء ج١ص٢٦٦.

رسول الله عليه الصلاة والسلام، ونذير من الله ومبلغ لرسالة ربه ليكون حجـــة على الناس ، فلا يبقى لهم بعد ذلك عذر.

المحور الثاني : الترغيب بدعوة الإسلام، وإقناع المدعوين بما، مع عرض بعسض المحفزات التي ترغب الملكين من (( آل الجلندى)) في قبول الإسلام، إذ يعسدهم عليه الصلاة والسلام ،أن الإيمان بدعوته أفضل السبل لتحقيق سلامتهما وسلامة قومهما، وهذا منوط بالعبارة الواردة في الرسالة (( أسلما تسلما)).

ثم أخذت الرسالة منحى مهماً إذ خاطب النفس الثوافة للإيثار والحفاظ على مصالحها، ورغبت الملكين المُمانين في قبول الدعوة، فحاءت على نحو صسيغة العرض المغري لهما والإقرار لهما بمبدأ بقاء الحساكم في منسصبه إذا اسستحاب للإسلام. (( وإنكما إن أقررتما بالإسلام وليتكما))، وهذا الخور يلامس الجوانب النفسية في الإنسان، لأن الإنسان بطبعه قطر على النظر إلى مصالحه، وغالباً سا يعادي الأفكار إلى تعاول أن يُحرّده من مكسباته، وتعارض مع مصالحه.

المحور الثالث: انتقال صيغة الحظاب من الترغيب إلى الترهيب من رفض قبـــول الدعوة، وتضمنت تمديداً واضحاً بإلهاء ملك الملكين، إذا لم يستحبيا إلى دعـــوة الإسلام ، إذ ستقضى الجيوش الإسلامية على ملكهما وتعرضه للزوال والضياع (( وإن أيتما أن تقراً بالإسلام فإن ملككمــا زائــل عنكمــا وحيلــي تحــلً بساحتكما)).

تركت هذه الرسالة الأثر في نفسي (( ابني الجلندي)) وحـــاولا أن يتأبيــــا ويتشدّدا في موقفهما من الدعوة الإسلامية، وطلبا مهلة يوم لدراسة الرسالة، فلما كان الغد رجع عمرو بن العاص إلى حيفر فقال جيفر: (( إني فكرت فيما دعوتني إليه فإذا أنا أضعف العرب إذا ملكت رجلاً ما في يدي)) <sup>(١)</sup>.

قال عمرو بن العاص : (( قلت فإني خارج غداً، فلما أيقسن بخروجسي أصبح فأرسل إلي فدخلت عليه فأحاب إلى الإسلام هو وأخوه جميعساً وصسدقا بالدي وخليا بيني وبين الصدقة وبين الحكم فيما بينهم وكانا لي عوناً على مسن خالفي. )) (1) .

لم يكن استجابة الأخوين من آل جلندى إلى دعوة الإسلام وليسد صسدة أوعدلاً آتياً ومفاحساً، بل كان بعد دراسة وتفكير عميقين، و إدراكاً مسهما لقيمة العرض المغري الذي حمله إليهما داهية العرب عمرو بن العاص، والسذي حاء في ثنايا رسالة الرسول صلى الله عليه وسلم، وتعهد نسص منسه في حسال إسلامها الشمان لهما بمزاولة مهامهما كحركام على عُمان ، إن هسندا العسرض المغرى ضمن لهما استمرار حكمهما على عمان، ناهيك عن المتنفع الدنيوية التي يجيافا، والمصالح التي يكن أن يؤمنها انضمامهما للدولة الجديدة، فانسضمامهما إلى دولة الإسلام بجلب لهما منافع ولا يوقع لهما أي حسائر، فضلاً عما للسدين الإسلامي من مزايا عقائدية؛ مع الإحقد بهن الاعتبار المطروف التي كانت تحسيط لهما علية والخليبة وهي على النحو الآق:

<sup>(</sup>١) الزهري، محمد بن سعيد: الطبقات الكبرى ج١ص ٢٦٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

— الظروف المحلية: بالمنة التعقيد تنعثل في ضعف التحالفات الهشة في حريطة عمان الحجوسياسية، وزيادة تنامي معارضة أهل عمسان لحكسم آل حلسدى، والانقسامات القبلية في عمان، و يتضح ذلك من خلال تلك الاتصالات برسول الله صلى الله عليه وسلم، وقدومهم في وفود عشائرهم بصورة مستقلة، منهم من الأود أسد بن بعرح الطائبي ((الطاحي)) وسلمة بن عباذ الأزدي ووفد ثمالسة وحدان، بزعامة عبدالله بن على الثمالي ومسلمة بن هزان الحداثي ().

وقد أشارت المصادر أن لقيطاً بن مالك الأودي من أزد دبا وهسو مسن ((العبك)) كان يلقب بذي التاج، كان يسامي الجلندى وأنه كان يعتمد علسى عشيرته ورجالها كما ضمّ حوله بعض العشائر الأعرى ورؤسايهم، ومن ضعنهم سيد بني جديد ، وقد قاد لقيط بن مالك فيما بعد تمرد القبائل على آل الجلندى واتخذ من دبا مقراً له، ومنها اتسع سلطانه ويروي الطبري عن سيف أن جيفسر وعبد ابني الجلندى، هربا إلى الجبال (") وهذا يدل على أن لقيطاً استطاع أن يسيطر على السهول الساحلية ويقصى آل الجلندى عنهما.

- الظروف الإقليمية: وهي ظروف حطوة لا قندد مصالح عسرب عُمسان التحارية فحسب؛ بل تنذر بتحدد أطماع فارس التوسعية للسيطرة الكاملة على عُمان (( التاريخية))، وسقوط حكم آل جلندى، كما قد تحقق للفرس ذلك حين سيطروا على اليمن بعد الهيار سلطة الأحياش ووفاة الملك اليمني سيف بسن ذي يزن، واستيلاء الأبناء من فارس على صنعاء، وحكمهم لليمن حتى ظهور الإسلام في القرن السابم الميلادي.

 <sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص٢٥١. وابن الأثير: الكامل ج٢ص٣٠١، وابن كثير: البداية والنهاية ج٢ص٣٠١.
 (٢) الطبري، محمد بن جرير: تاريخ الطبري ج٢ص٣٢٦.

لم تقصر عاطية الرسول صلى الله عليه وسلم للحكام الممانيين خاصة من آل الجلندي، بل أحدت رسائله صلى الله عليه وسلم تسشق طريقها إلى المحموعات الأنية الأخرى من ملوك ورعية سواء كانوا فرساً أم أسسيذيين أم يطون متفرقة من أزد عُمان ، وبين أيديا رسالنان تشرحان تحت هذا المضمول، فالرس حملها صلى الله عليه وسلم على أهل أهل عمان حكامهم ومحكوميهم، وقد أطلق صلى الله عليه وسلم عن أن المقصود بحذه التسعية هم أهسل عُمسان ، الرسول صلى الله عليه وسلم عن أن المقصود بحذه التسعية هم أهسل عُمسان ، ما كهم ومن كان من قبيلة الأرد فيها، وقد حاء في رسالته صلى الله عليه وسلم: (( من عمد النبي رسول الله لعباد الله الأسبذيين ملوك عُمان وأزد عُمان، ومن كان منهم بالبحرين، إلهم إن آمنوا، وأقاموا الصلاة، وآنوا الزكاة، وأطاعوا الله ورسوله، وأطاعوا حق النبي، وتسكوا نسل للسلمين، فإلهم آمنون، وإن لهم مساخلين أملوا عليه إن اللم الميت النار ثبيا لله ورسوله، وإن عُمُور الممر صدقة، أملوا علم على المسلمين نصرهم ونصحهم، وإن لهم على المسلمين نصرهم ونصحهم، وإن لهم على المسلمين طر ذلك، وإن لهم أرحاهم يطحون بها )) (\*).

من الواضح أن رسالة الرسول صلى الله عليه وسلم فيها أمانٌ متكافئيٌ بسين الجانين، إذ يطلب عليه الصلاة والسلام مسن أهسال عُمسان قبسول السدعوة الإسلاميسة والإيمان بالله، وإقامة الصلاة، وإيناء الزكاة، وطاعة الله ورسوله، في مقابل بذل الأمان والأمن لهم وحمايتهم. وإياحة حرية التملك المشروع والعمل لرعاية مصافحهم وكسب أرزاقهم.

وإزاء تلك الشروط للتكافئة، تضمن الأمان استثناءً خاصاً لبيوت العبادة التي كان عليها العُمانيون، إذ يحدد الرسول عليه الصلاة والسلام مصير بيوت النــــار

<sup>(</sup>١) القلقشندي، أحمد بن علي: صبح الأعشى ج١ ص ٣٦٦.

فيقرر أن ملكيتها لله ورسوله، فليس لأحد حق في أموال المعابد، لأنما حقّ شرعيٌ يتصرف الرسول عليه الصلاة والسلام فيه.

بعد أن حاطب عليه الصلاة والسلام الصفوة الحاكمة في عُمسان، اتخسدت رسائله طريقها إلى العامة من أهلها، وفي هذا الاتجاه نظالع رسائله صلى الله عليه وسلم إلى العامة من أهل عُمان يدعوهم إلى قبول الدعوة للإسلام، أو البقاء على عبادقم ودفع الجزية للمسلمين، ويبدو أنَّ كثيراً من المُعانيين كانوا في هذه الأثناء يعتقون المجوسية، ويتبعون الفرس في ديانتهم، وعما يعزز وجود المجوسية وانتشارها بعُمان إشارته عليه الصلاة والسلام إلى وجود بيت النار في عُمان.

ونص الرسالة النبوية لعموم أهل عُمان حاء مقتصداً في ألفاظه، مقتضباً خالياً من الديباحة، واضحاً في دلالاته، قال صلى الله عليه وسلم عاطباً أهل عمان((أن أسلموا فإن لم تسلموا فأدوا الجزية)) (11) . فكانوا أمام خيارين إما الإسلام ولهم ما للمسلمين، وعليهم ما على المسلمين، أو دفع الجزية مقابل المحافظة على حرية الاعتقاد.

نستشف من رسالة أخرى حص بما الرسول عليه الصلاة والسلام العُمانيين ، دليلا واضحاً على أن الإسلام بدأ ينتشر في أوساط المُمانيين، ويسدو أن أهسل عُمان بقوا محافظين على بيوت النار، فحاء موضوع الرسالة كما رواها أبو شداد ((رجل من أهل عُمان )) قال جاءنا كتاب من رسسول الله صلى الله عليه وسلم : (( من محمد رسول الله إلى أهل عمان، سلام عليكم، أما بعد: فسأقروا بشهادة أن لا إله إلا الله، وأي رسول الله، وأدوا الزكاة، وخطوا المساحد كسذا

<sup>(</sup>١) المانجي، على الأحمدي: مكاتيب الرسول ج٢ص٣٦٦.

وكذا، وإلا غزوتكم)). فسئل أبوشداد من كان على عُمان يومند ؟ قال: سوار من أساور كسرى <sup>(١)</sup>.

ق هذه الصيغة تأكيد على حقيقة الدعوة التي حاء بما الرسول صلى الله عليه وسلم، وإعلام بشخصيته فهو المبعوث من الله لأداء الرسالة، ودعاهم لإقامة الصلاة بما تستدع من هدم بيوت النار وإحلال المساحد مكافا، والقيام بغريضة الزكاة، والأدلة التي تحتضها ثنايا هذه الرسالة تدل على أن الرسول صلى الله عليه وسلم كتبها إلى أهل عملان بعد أن استحابرا الدعوة الرسول ودحسولم في الإسلام، أنه عليه الصلاة والسلام استعمل تحية الإسلام (( سلام عليكم))، وكان الرسول صلى الله عليه وسلم يغرق في رسائله بين صيغين من صسيغ التحيسة، (( فقس ل في خطاب المسلم وركما قال سلام على من آمن بالله ورسوله، وفي خطاب الكافر سلام على من أبسع الهدى وركما أسقط السلام مسن صسدر الحظاب)) (").

ولا يعني أن دعوة الرسول صلى الله عليه وسلم للعُمسانيين إلى الالتسزام بتعاليم الإسلام، لكونهم كفاراً، فيمكن أن يكونوا أسلموا ولكن منعوا الزكساة وتركوا الصلاة، ومن الثابت أن غير للسلم يطلب إليه أداء الجزية، فإن أبى قوتل، يخلاف للسلم غير الملتزم، فإنه ينذر بالعودة أو القتال .

ولإيضاح أهمية دور ونفوذ قبيلة الأزد في الجزيرة العربية، فبين أيــــدينا رسالتان نبويتان كتبهما الرسول صلى الله عليه وسلم في هذا الاتجاه :

<sup>(</sup>١) الهيشمي، على بن أبي بكر: بحمع الزوائد ج٣ص٦٤.

<sup>(</sup>٢) الفلقشندي، أحمد بن على: صبح الأعشى ج١ص٥٦.

الرسالة الأولى: إلى عموم بطون الأزد على نشتها، بعثها عليه الصلاة والسلام مع عبدالرحمن بن عبيد الأزدي أبي راشد المشهور بكتيته (") رئيس وفد الأزد في السنة الناسعة، ومقتضى الخطاب فيها كان يشمل نفوذ القبيلــــة الكـــبيرة : أزد شنوة، وأزد السراق، وأزد عُمان، جاء فيها:

(( من محمد رسول الله إلى من يقرأ كتابي هذا، ممن شهد أن لا إلـــه إلا الله، وأن محمداً رسول الله، وأقام الصلاة، فله أمان الله، وأمان رسول الله)) <sup>(1)</sup>.

وواضح أن الرسالة الموجزة غير موجهة إلى شخص بعينه، أو فغة معينة، بل هي عامة الخطاب ((إلى من يقرأ كتابي هذا..)) كانت تتكفل بالأمان والحماية من الرسول عليه الصلاة والسلام، لكل من آمن وصدّق بدعوته من الأزد.

الرسالة الثانية : كتبها عليه الصلاة والسلام بعد فنح مكة لوفد تمالة والحدّان، من بطون الأرد التي كانت تسكن ((صحار)) توضع مقدار الزكاة المترتب على مسا يجنى من ثمار النحيل، حاء فيها:

(( هذا كتاب من محمد رسول الله لبادية الأسياف ونازلة الأجواف، مما حازت صحار، ليس عليهم في النحل خراص، ولا مكيال مطبق، حتى يوضع في الفداء، وعليهم في كل عشرة أوساق وسق)) <sup>(7)</sup>.

وفي ذكرهذه الجماعة الذين نعتسهم عليهم المسلاة والسسلام في الرسالة بـ (( بادية الأسياف ونازلة الأجواف مما حسازت صحسار)) بيان واضح عن مناطق نفوذ بطني ثمالة والحدان الأرديين، ومما يدل على أهم عُمانيون إضسافتهم إلى ( صحار) التي كانت (( قصبة عُمان نما يلى الجبل)) (<sup>()</sup>

<sup>(</sup>١) العسقلان، أحمد بن على بن حجر: الإصابة، ج٢ص ٢٣١.

<sup>(</sup>٢) الميانجي، على الأحمدي: مكانيب الرسول ج٣ص٢٧٩و٠٢٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ج٣ص١٣٨.

<sup>(</sup>٤) الحموي، ياقوت : معجم البلدان ج٣ص٣٩٣.

ألقت هذه المحموعة من الرسائل النبوية الموجهة لأهل عُمان، الضوء على بعض من جوانب الحياة السياسية والاحتماعية والدينية والاقتصادية في عُمان في صدر الإسلام.

وفي المقابل هناك مزيع آخر يمثل كيانات سلطوية محدودة التأثير، وأخرى لكل وتجمعات سكانية وقبلية مؤثرة ذات نزعة إلى استقلال القسرار، قـــدمت للرسول صلى الله عليه وسلم تمثل نفسها وتضع الوزن السياسي لمناطق نفوذها في الخريطة الجيوسياسية، وأخذت بعين الاعتبار في رسائل الرسول صلى الله عليـــه وسلم ضمن الخطاب الدعوي للإسلام.

وهذا بدل على أن الوضع الاثنو قبلي الداخلي في عُمان غير متحــــانس، وأن هناك صراعاً داخلياً على النفوذ بين البطون المحتلفة من قبيلة الأزد، وقد بدا واضحاً بعد وفاة الرسول صلى الله عليه وسلم، وتحل في إعلان الردة، أو كمـــــا يجرم بعض من المؤرخين اللمانين ألها تمرد داخلي وعصيان محدود.

وفي الجانب الاجتماعي : تبين هذه الرسائل تشكيلة المجتمــــع المُــــــانِ والقبائل المهمة ذات التأثير على القرار، وأهمها قبيلة الأزد على احتلاف بطونحا، وبينت الرسائل أن بعضاً من بطون هذه القبيلة تحضر ومال إلى الاستقرار وسكنى المدن واتخذوا من الزراعة مهنة لهم، بينما ظل بعضها مؤثراً الترحال والتنقل وراء الكذة والماء.

وفي الجانب الديني : صرحت الرسائل على انتشار المجوسية في عُمـــان، ليست بين الأقلية الفارسية المهيمنة على أحزء من الشواطئ العُمانية فحسب، بل أيضا بين القبائل العربية، كما أشارت رسالة من هذه الرسائل إلى وحود بيست النار في عُمان آنذاك، في المقابل كشفت الرسائل عن موقف العُمانيين الإيجابي من الدعوة الإسلامية، وسرعة استحابتهم لله ورسوله، ودخولهم في دين الله، فصدق فيهم قول الرسول صلى الله عليه وسلم حين بعث رحلاً إلى حي مسن أحياء العرب فسيوه وضربوه فحاء إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فأخوه فقسال رسول الله صلى الله عليه وسلم فاخوه فقسال مرسول الله صلى الله عليه وسلم الحيول ولا ضربوك).(١)

وصدق فيهم قول رسول صلى الله عليه وسلم (( إني لأعلم أرضاً يقال لها عُمان ينضح البحر بناصيتها، ولو أتاهم رسولي ما رموه بسهم ولا حجر)) (<sup>1)</sup> .

وفي الجانب الاقتصادي: أشارت الرسائل إلى نمط الحياة التي كسان يعبــشها الشُمانيون آنذاك، إذ كانت بلادهم تتمتع بوفرة الغلال مسن حبــوب وتحــور، وأشارت إلى الوسائل المتبعة في سقي هذه المزروعات، وانتشار الأمطار الموسمية، ووجود الآبار والعيون ووفرة المياه، ووفرة الغلال والحبوب، صــاحبها انتــشار لطواحين الحبوب التي كانت تشكل في ذلك الوقت إحدى مستازمات عمليــة الإنتاج الغدائي بكميات وافرة واقتصادية.

مع بداية إشراقات الإسلام ووصول الدعوة الإسلامية إلى عُمان شساركت عُمان بعدد كبير من الصحاية الذين وفدوا على رسول الله صلى الله عليه وسلم أفراداً وجماعات، ولقوه وتشرفوا بصحبته، ودخلوا الإسلام طائعين راغين دون أن يرسل إليهم حيشساً، وبعد ازدياد وصول تلك الطلاع المُسانية للومنســــة

<sup>(</sup>۱) ابن حبل، أحمد : مستدأحمد ج2ص ٤٣٠. والتبيعي . ومحمد بن حبان البسني: صحيح ابن حبسان ١٩٢٠م ٢٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) المقدسي، محمد بن عبدالواحد: الأحاديث المختارة ج١ص٧٨.

انتشـــر الإسلام في عُمان على نحو سريع وواسع، وبعث النبي صـــــلى الله عليــــه وسلم بعض أصحابه مع تلك الوفود وأمرهم أن يعلموا الناس أمر دينهم.

وأيقى عمرو بن العاص في عمان ويقول ابن حبيب (( وأرسل عمسرو بسن العامل المسيود بسن العامل المسيود المين الحلندى ..... بعُمان فأسلما وغلبا على عمان أن عبد وجهر استفادا من المدخول في الإسسالام يتوسيع سلطافما في عُمان وتقوية مركزهما داخلياً، والتخلص من النفوذ الفارسي والنمت بالاستقلالية الكاملة، والوقوف في وجه المعارضة الداخلية بحجسة أن المخروج عن سلطافم وطاعتهم يعد خروجاً عن الإسلام.

### و. آل الجلندي الأزديون:

تعود أصول آل الجلندى إلى بني المستكبر بن الأزد، - الأسُـــد - قــــال شاعرهم منشداً فيهم:

قَـرَمُ جَوَادُ مِن بني الجلندي يمشي إلى الأقران كالسَّبندي

والسّبندَى في اللغة من أسماء الأسّد. والجلندى لغة كما حاء في اللسان هو الرجل الفاحر أو الذي يتبع الفجور، وأنشد <sup>(1)</sup>

### قامت تناجي عامراً فأشهدًا وكان قِدَمًا نَاجِيساً جَلنَدَه! قد انتهى ليلته حتى اغتَـدى

<sup>(</sup>١) ابن حبيب: المحبر ص٧٧.

<sup>(</sup>۲) ابن منظور، لسان العرب ج۳ص۱۲۹.

لم تذكر المصادر الثمانية تاريخ بداية سلطان آل الجلندى ((جيفر وعيد)) على عُمان، والعوامل التي ساعدتم على الحكم، فقد وصفهما ابن هشام، وابن سعد بأفسا ملكا عُمان، وذكر الطبري وابن كثير وابن خلدون أقسا صاحبا عُمــــان، وذكر ابن عبدالبر أنه رئيس عُمان (<sup>0)</sup>.

وييدو أن نفوذهما كان يتارجح بين حالة من المد والانحسسار ،بساءً على حسابات داخلية تحدد متانتها وقوقها تحالفات العشائر العربية في عُمان. وكسان حكام آل الجلندى على استعداد للتعاون مع الحكم الفارسي ولكن دون السماح لوصول الدولة المركزية إليهم، إذ أن تلك القبائل القادمة من وسط الجزيرة العربية إلى عُمان، كانت قد تعودت على أسلوب حياة تميزت بالسلب والنهب، ويكفي فب عدد من الجمال أو الشيات أوالحرفان؛ أن تجمل القادم على هذا العمل بطلاً وفارساً في نظر القبيلة، وكانت مآثر القبيلة نقاس بالمغازي والغارات التي تسشنها على القبائل الأخرى.

إن ذلك الأسلوب الذي كانت تلجاً لده تلك القبائل عبر الصحراء العربية إلى شرقها وانصرف العربية الى شرقها وانصرف أم العربية إلى شرقها وانصرف نحو البحر، إذ جأت القبائل إلى القرصنة وقب الدغن الماعزة عبر سواحل الخليج المحملة بالبضائع والنفائس الثمينة، وقد تمركزت بعض القبائل العربيسة في حسزر الحملة بعاضما مدخل مضيق هرمز وهناك بين آل الجلندى قلعة ابن عمارة ((وهمي قلعة منعة على سيف البحر قرية طريرة هرمز المقابلة لجزيرة قيس بسن عمسرة

<sup>(</sup>۱) ابن هشام، عبدالملك: السيرة النبوية ج3ص204 والحياط، عليفة: الطيقات ج7ص ۱۸ درالطسوي، ج1ص/۱۵۲۱. وابن كثير: البداية والنهاية، ج3ص/۲۷۳. وابن خلسفون ج3ص/۱۹۸.وابس عبسدالره، يوسف بن عبدالله: الاستيماس ج1ص۲۷۵.

تعرف بقلعة بني عمارة وتنسب إلى الجلندى ولا أحد يقدر أن يرتقي إليها بنفسه إلاً أن يرتقى في شيء من المحامل)) (١٠ .

وتروي المأثورات العربية أن صاحب هذه القلعة هو الذي قال الله تعسال في حقه فر رَكَان رَرَاعُهُمْ مَلْكُ يَأْخُلُ كُلِّ سَهَيْهَ عَصْبًا ﴾ (٢) . وقال ابن حوقل كان اسم هذا الملك الجلندى بضم الجيم واللام وسكون النون وبفتح الدال المهملة وبعدها ألف واليه أشار بعضهم يخاطب بعض الظلمة (٢) :

### كان الجلندي ظالماً وأنت منسه أظلسم

لم نكن عائدات عشور السفن والبحر وحدها التي يعتمد عليها حكم الجلنـــدي، في دعائم اقتصاد عُمان، فقد كانت هناك أسواق محلية دورية منتظمة، وأخـــري

<sup>(</sup>١) الحموي، ياقوت: معجم البلدان ج٢ص٤٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف الآية ٧٩

<sup>(</sup>٣) أحمد، محمد بن أبي بكر: وفيات الأعيان وأنباء الزمان ج٧ص٤٧.

<sup>(</sup>٤) الحموي، ياقوت: معجم البلدان: ج٢ص ٤٤ه.

أمواق حولية تأتي إليها العرب، وقد ذكر اليعقوبي أن من بين عشرة أمسواق مشهورة للعرب في الجاهلية كان اثنان منها يقومان في وقت متقسارب بعُمسان أحدهما سوق صحار، والآخر سوق دبا(( من أسواق العرب صسحار يقسوم في رحب ولا يختاج فيها إلى خفارة، ثم يرتحلون من صسحار إلى دبا يعشرهم فيها الجلندى وآل الجلندى)) (").

وعوجب تعليمات الرسول صلى الله عليه وسلم بقي عمرو بسن العساص في عمان لنشر الدين الإسلامي والإشراف على تطبيق تعاليمه وشراتمه، ويسدو أن بقاء عمرو بن العاص في عمان حاء بطلب من آل الجلندى رغبة منهم أن يكون معارضيهم، وتحت غطاء الإسلام الذي اشترط فيه الرسول صلى الله عليه وسلم على ابني جلندى أن يدينا بوحدانية الله تعالى ويعترفا بنبوته، قبل ابنا الجلندى دعوة الإسلام طوعاً، ووضعوا في حساباقم أقم دخلسوا في حلسف سياسسي وعسكري أكثر منه دينياً، وكانت هذه الرؤية السياسية لازمت تفكير بعض من زعماء العمائر العربية التي أصاب نفوذها الوهن وجلاك إلى الرسول صلى الله عليه وسلم عليه وسلم بحثاً عن حليف سياسي وعسكري يعزز وجودها ويبت نفوذها بين عثارها.

وبإسلام آل الجلندى أسلم من معهما من العرب في عُمان، أما المحوس فقسد: فرضت عليهم الجزية، وهكذا انضمت عُمان إلى دولة الإسلام. وحقق العُمانيون ً بمذا الدين انتصارين مهمين عمر تاريخهم:

<sup>(</sup>١) البعقوبي، أحمد بن يعقوب بن جعفر: تاريخ اليعقوبي ج١ص٢٣٠.

ومكملة للقيم السامية النبيلة، والانتصار على تلك الديانات الوثنية الجامدة السين شتتهم إلى شراذم متناثرة تغلب عليها الأهواء والعصبيات والمنازعات.

الثاني: الانتصار على هيمنة الفرس المجوس وفرض الجزية علسيهم، وبدايسة تلاشي نفوذهم، وانحسار وجودهم من حدود عُمان التاريخية.

توقى الذي صلى الله عليه وسلم وهو راض عن أهل عُمان وكان صلى الله عليه وسلم قد بارك عُمان، وحفظ لها مكانة كبيرة في نفسه الطاهرة السشريفة، ويدل على ذلك الأحاديث الدوية المذكورة ، ومن أقواله صلى الله عليه وسلم (( طوي لمن آمن بي ورآني، وطوي ثم طويي لمن آمن بي و لم يرني و لم ير من رآني، وأن الله سيزيد أهل عُمان إسلاما))

## ز۔ ردّة عُمان

أمر الخليفة أبوبكر (رضي) ابني الجلندى أن يتولوا قيادة اللمانيين ومعهم 
بعض من القبائل العربية للقضاء على ردة آل حفنة بالشام، وقام اللمانيون بهـــنـ 
المهمة خبر قيام. وذكرت المصادر التاريخيــة أن الخليفـــة أعـــاد آل الجلنـــدى 
واستعملهم على عمان، و ضمن من استعملهم على عمان: عكرمة بن أبي جهل 
ثم عزله وسوه إلى اليمن، واستعمل حذيفة القلماني، وأســره بأحـــد صـــدقات 
السمانين، واحتلفت المصادر في اسم حذيفة القلماني، قبل إنه حذيفة بن حصين 
الفاغاني، وقبل القلهان، وقبل حذيفة بن اليمان، وقبل إنه من بـــارق و كـــان 
حليفـــاً للأنصار (1).

 <sup>(</sup>١) أنظران الأثير: الكامل في التاريخ ج٢ص٢٤٠٠. والإصابة ج٢ ص٤٤٠. والسالمي: تحفسة الأعيسان ج١، ص٤٤٠. والسابى، سالم بن خوود: عمان عبر التاريخ ج١ص١٤١.

وخلاقاً لما كان متبعاً، فقد أمضى الخليفة أبوبكر(رضي) أمر الرسول صـــلى الله عليه وسلم في أن توزع صدقات عُمان على فقراء عُمان. وأمر حذيفة بـــن حصين الغلفاني بأحد الصدقة، وتروي المصادر الإسلامية ضمن من ارتدوا عـــن الإسلام بعد وفاة الرسول صلى الله عليه وسلم قوماً من أهل عُمان.

قال ابن الأثير: أما عُمان فإنه نبغ بما ذو التاج لقيط بن مالك الأردي وادعي مثل ما ادعى من تباً، وغلب على عُمان مرتداً، والتحا حيفر وعباد إلى الجيال وبعث حيفر إلى الجيال وبعث حيفر إلى الجيال وبعث حيفر الله إلى بحر يخبره ويستمده عليه، وبعث أبوبكر حذيفة بن محسس المثلقاني من حمير، وعرفحة إلى إعلى أهل المثلقاني من حمير، وعرفحة إلى عمل ان يلحقها على معه ويساعدهما على أهل عُمان الماهرة... وأرسل عكرمة قبل عُمان فلما وصلوا رحمان وهي قبل عُمان الماهرة منه ويساعدهما على أهل عُمان كاتبوا حيفراً وجداداً، وجمع لقيط جموعه، ثم التقوا على دبا فاقتلوا قسالاً في المشاد، واستعلى لقيط جموعه، ثم التقوا على دبا فاقتلوا قسالاً واستعلى لقيط وماء من المثل واستعلى الملمون الحلام، فينما هم كذلك واستعلى الملمون الحلام، فينما المؤلسة، وسن راشمه، وسنن المشلمة، وسنالتيس وعليهم سيحان بن صوحان وغيرهم فقوى الله تحميم عشرة الأموال وبعنوا بالخمس إلى أبي بكر مع عرفحة، وأقام حذيفة بمُسان المناس (1).

وعلى الأرجع فإن عدد قتلى العُمانيين في هذه المعركة كان رقماً سالماً فيه حداً، وييدو أن رواية ابن أعتم للمعركة و سير أحداثها فيها شيء من الدقةً فقد قال: لما ورد كتاب أبي بكر على عكرمة نادى بأصحابه وأمرهم بالمسير إلى

<sup>(</sup>١) ابن الأثير: الكامل في الناريخ ج٢ص٢٦.

أهل دبا.قال: ودنا القوم بعضهم من بعض فاقتتلوا، ورزق عليهم الظفر فهزمهم عكرمة حتى بلغ تمم أدن بلادهم، وقتل منهم زهاء مائة رحل، ثم سسار إلسيهم عكرمة بريد تفالهم ثانية، ودخل القوم مدينتهم فتحصنوا بمما، ونزل عليهم عكرمة في أصحابه فحاصرهم وضيق عليهم (1).

ينما يرى الورحون الأمانون ومنهم السالمي أن إطلاق مصطلح الردّة على على أقل غمان أمر كان مبالماً فيه، ويتحاثون إطلاق ذكر مصطلح الردّة على أهل غمان، ويزعمون أن الأمر لم يكن سوى بحرد حادثة عابرة جرت أحداثها في موضع بسمى ((دبا)) بالجانب الشرقي من عمان على ساحل البحر الشمالي، وأن المسألة كانت مشاجرة بين قلة من عامة الغوغائين، استجابوا الاستغاثة المرأة زعموا أنه بقي عليها من جهة أحرى، وتحول الشجار إلى دعوى للعصبية التي في عنها الإسلام، نما استغز لها مشاعر الطرفين عشيرة المرأة، وعامل حليفة رسول الله صلى الله عليه وتوسع دائرت وتحوله إلى فتنا عامة، وتمرد لا يمكن السيطرة عليه، فعامل مع الموقسف بسشدة وحرم شديدين.

ونقل السالمي عن الشيخ حلف بن زياد البحراني في سيرته أن أبابكر بعث إلى أهل عمان مصدقً يأحد صدقات أموالهم وهم مقرون بالحكم كله، فأعطوه الصدقة جميعاً لم يمنعها أحد منهم، غير أن امرأة من أهل ديا شــــاجرت بعــــض المصدقين، فزعمت أنه استون جميع حقه، وزعم أنه بقي عليها بقية منه، فتنازعا في ذلك فقرعها فرعة فاستغاث بمعض أهلها فأغاثها، فاقبل ومن معه إلى الــــذي قرعها ومن معها من المصدقين، فتواقعوا وتنادوا عند ذلك: يا آل بني فلان ، حين

<sup>(</sup>١) ابن أعثم، أحمد : الفتوح ج١ص ٦٠

رأوا أن القبلية قد نشبت بينهم... قال: وكانت دعوة حاهلية قد كان يقسال إن من دعا كما حل دمه حين يدعو لها أو يتوب، فاقتتلوا ما شاء الله؛ وظهر المصدقون عليهم فحاء حذيفة الغلفاني وكان ولي ذلك؛ فسبأ أهل دبا وفيهم ذرية مسن لم يقاتلهم من النساء والولدان، وذرية من قد غاب أو كان قد مات وهو مسلم ونساؤه في غير إنكار منهم بشيء من التتريل، ولا امتناع منهم كما قبلهم مسن الحق (1).

ويدو أن السالمي وقع في روايته لأحداث ردة عُمان تحت تــأثير الأهـــواء المذهبية والعصبية، وحاول أن يناقض رواية ابن الأثير التي قال عنها ((بألها باطلة لا صحة لها)) (<sup>77</sup> .

إلاَّ أن ابن أعتم قد أضاف بعداً آحراً لقضية الردة في عُمان، غاب عسن الورحين الشمانيين، فقد ربطها ضمن موقف اتخذه المُمسانيون لمناصرة أبنساء عمومتهم من الكنديين بحضرموت.

قال ابن أعشم: إن الحليفة أبابكر(رضي) كتب إلى عكرمة بن أبي جهل، وعكرمة يومنذ بمكة: أما بعد فقد بلفك ما كان من أمر الأشعث بن قيس وقبائل كندة، وقد أتاني كتاب لبيد يذكر أن قبائل كندة قد احتمعوا عليه وعلى أصحابه وحصروهم في مدينة تريم بحضرموت، فإذا قرأت كتابي هذا فسر إلى زياد بن لبيد في جمع من أصحابك ومن أحابك من أهل مكة.

سار جيش عكرمة حتى صار إلى نجران ودعاهم لمحاربة كندة فأبي أهـــل نجران و لم يجبه أحدٌ، ثم سار إلى مأرب فترلها، وبلغ ذلك أهل دبا فغضبوا عـــن

<sup>(</sup>١) السالمي: تمَّعَة الأعيان بسيرة أهل عمان ج١ص٩ يمو٠٠.

<sup>(</sup>٢) الصدر نفسه.

مسير عكرمة بن أبي جهل إلى محاربة كندة، وجعل بعضهم يقول لبعض: تعسالوا حتى نشغل عكرمة وأصحابه عن محاربة بين عمنا من كندة وغيرهم من قبائسل اليمن، فعزموا على ذلك، ثم إلحم وثبوا على عامل لهم من قبل أبي بكر (رضسي) فطردو عن بلدهم، فنحرج عاملهم هارباً من بين أظهرهم حتى صار إلى عكرمة بن أبي جهل فلجأ إليه. فكب خذيفة بن عصن إلى أبي بكر (رضي) يخبره بسأمر أهل دبا وارتدادهم عن دين الإسلام وطردهم إياه ثم أخيره في كتابه أنه أتى إلى عكرمة فصار معه (1).

وحين علم أبوبكر (رضي) بتمرد المُمانين وموقفهم لمناصرة إحسوالهم الكندين بمضرموت (( اغتاظ غيظًا شديدًا وكتب إلى عكرمة وأمره بالمسير إلى دبا قائلاً له: فإذا فرغت من أمرهم سر إلى حضرموت)) (")

ورواية ابن أعتم احتلفت عن روايات المصادر الإسلامية والعُمانية المحلية في ذكر الأسباب التي دفعت بأهل دبا إلى إعمالان المصيان أو التمرد والردّة، وقد بدا الموقف على أنه دعوة إلى نصرة للمصيبة القبلية ووقوف أزد عُمان بجانب أبنساء عمومتهم من كنة حضرموت وقبائل اليمن، وكان هــدف العُمــانيين شـــغل وتشتيت قوة المسلمين وتخفيف الضغط العسكري على كندة، وبدا الموقف أنــه صراع على أسلم عصبي لا ديني، وما قصة شاة المرأة الأزدية في دبا وناقة الغلام الكندي في حضرموت إلا دفع للأمرر نحو النوتر وإعلان تمرد قبائل جنوبي الجزيرة على حكم قريش وعدم الاعتراف لما بشرعية تحلاقة رسول صلى الله عليه وسلم.

<sup>(</sup>١) ابن أعثم، أحمد: الفتوح ج١ص ٥٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

لجأ حذيفة الغلقاني إلى أقصى مظاهر الشدة والانتفام من أهل دبا، فلم يسق أمد أمن أهل دبا، فلم يسق أمد أمن أهل وبا، فلم يسق أمد أمن أهل وبا، قلم يسق بالرغم من أن أهل دبا أرسلوا إليه يسألونه الصلح على أفسم يسودون الركسة وبدعون إلى عبته وينصرف عنهم عكرمة، فأرسل إليهم عامله أنه لا صلح يننسا وينكم إلا على إقرار منكم بأنا على حق وأشم على باطل، وأن قبلا في الجنسة أن اخرجوا النار، وعلى أن نحكم فيكم عا رأينا؛ فأحابره إلى فلك فأرسل إليهم أن اخرجوا الآن عن مدينتكم بلا سلاح، فقعلوا ذلك ودخسل المسلمون إلى حصنهم فقتلوا أشرافهم وسبوا نساءهم وأولاهم وأعذوا أمرافهم وزيل عكرمة ما منيتهم، ووجه أيضاً برحالهم إلى أبي بكر وهم ثلاثانة من المقاتلة وأربعمانة من المقاتلة وأربعمانة من الشاء والذية <sup>70</sup>.

بعث حذيفة بالأسرى إلى المدينة مكبلين بأغلالهم وقودهم عور بوادي بلاد العرب و كانت لهؤلاء الرحال والسوة وأطفالهم من أهالي دبا وبقية من انسضم معهم من أهل خمان، تجربة قاسية ومريرة مع الأسر، ورحلسة طويلسة مستشية ومهينة، قطعوها عبر سباسب صحراء العرب، ينتقلون فيها بين الأحياء والعشائر العربية، وكانت فيها من الدروس والعبر لغيرهم من العرب أكثر مما فسسم، فقسد ألفت بالحرف في قلوب القبائل العربية الواهنة التي كانت تراودها فكرة الامتناع عن دفع الصدقة أو حتى شق عصا الطاعة على الدولة الإسلامية الجديدة.

أقر الخليفة أبو بكر(رضي) تصرفات عامله حذيفة الغلفاني مع أهل عُمان ولم ينكر عليه اللحوء إلى منتهى الشدّة والقسوة والقتل والسي، ولم يحد نفعاً ترسط وجهاء عُمان كأمثال سبيعة بن غزال الصيلمى والمعلا بن سعد الخسامي

 <sup>(</sup>۱) السالمي: تحفة الأعيان ج ١ص٠٥.
 (۲) ابن أعثم: الفتوح ج ١ص٦١.

والحارث بن كلئوم الحديدي، الذين لحقوا مع وفد مسن أصحب؛ .. . . . .. الأسرى، فوفدوا الله : إنا على إسلامنا الأسرى، فوفدوا الل أي بكر(رضي) فقالوا يا خليفة رسول الله: إنا على إسلامنا لم نقل عنه؛ ولم نمنع زكاة و لم نزع يداً من طاعة؛ و لم نرجع عن ديسن؛ وقسد عجل علينا صاحبك وكففنا يدنا إلى أن أتيناك (°) .

ولما همّ أبوبكر(رضي) بقتل المقاتلة من أهل عُمان وقسمة نسائهم والذريـــة قال لـــه عمر بن الخطاب (رضي): يا خليفة رسول الله صلى الله عليه وسلم إن القوم على دين الإسلام وذلك أي أراهم يجلفون بالله يجتهدين: ما كنا رجعنا عن دين الإسلام، ولكن شخوا على أموالهم، وقد كان منهم ما كــــان ولا تعجـــــل عليهم واحبــهم عندك إلى أن ترى فيهم رأيك "".

لم يشأ الخليفة أبو بكر ( رضى ) أن يتراجع عن قرار حسروب ردّة وتحسره العرب، ولم يرد أن يكون ضعيفاً أمام هذه الأحداث التي كسادت أن تعسصف بالجزيرة العربية بعد وفاة الرسول صلى الله عليه وسسلم وتعيسدها إلى عسصور حاطيتها الأول.

ظن كفار العرب بالمسلمين الوهن، وظهر من العرب مسن ادعــــى النبــــوة، واستغلظ أمر مسيلمة وطلبحة على عوام طيء وأسد، وقالوا(( نيقٌ من الحليفين -أسد وغطفان – أحـــــ، إلينا من نيي قريش))<sup>70</sup>. وبدأت كل قبيلة عامة أو خاصة من قبائل وسط الجزيرة وعُسان وحضرموت واليمن تعلن الردّة.

<sup>(</sup>١) السالمي: تحفة الأعيان ج١ ص٤٩.

<sup>(</sup>٢) ابن أعثم: الفتوح ج١ص٦١.

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير: الكامل في التاريخ ج٢ص٥٠٠.

تنوعت مظاهر ردة القبائل العربية الحديثة عن الإسلام فعن العرب من أقسام الصلاة ومنع الركامة، وقد تكلم الصحابة مع الصديق في أن يتركهم وما هم عليه من منع الركاة ويتألفهم حتى يتمكن الإيجان في قلوبكم ثم هم بعد ذلك يزكسون، وروي أن عمر بن الحطاب قال لأبي بكر: علام تقائل الشام، وقد قال رسسول الله في أمرت أن أقائل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا ألله أوأن محمداً رسسول الله فإذا قالوها عصموا مني دماءهم وأمواهم إلا بحقها؟ فقال أبوبكر (رضسي) رأله لو منعوني عقالاً كانوا يؤدونه إلى رسول الله صلى الله على مناها. إن الزكاة حق المال، والله لأقائلن من فرق بين الصلاة والزكاة (1). وكان (عقال الصدقة على أهل الصدقة).

استمدت قيادات الجيوش التي بعثها الخليفة أبوبكر(رضي) لقمع الردة فرقسا وعزمها وحزمهما من موقف الخليفة الذي أصر على قمع المرتدين مسن أنبساع مدعي النبوة ومانعي دفع الزكاة، والعودة بحم إلى حظيرة الإسلام. وأطلق قادت وعماله أيديهم في قتل المرتدين وسبي رحاهم ونسائهم وذواريهم واعتبار أمواهم وأمواتهم غيمة لجيش المسلمين يشتركون فيها بعد أحذ الحس ليت المسال في المدينة وأن تقبل الفدية عن الأسرى والسبايا منهم كما صرح بسفلك الخليفة أبوبكر (رضي) للوفد المماني وقال لهم: أصنع بكم ما صنعت بالعرب؛ إن شتم طيت المال وأحذت السبي. ففادوا السبي فقالوا: على كسل أيسسر أربعمائية وهسون درهما (٢).

هذا التعامل مع الأسرى العُمانيين؛ لم يقرّه الخليفة الثاني أمير المؤمنين عمر بن الحظاب (رضي)، فبعد موت الخليفة أبي بكر (رضي) ولي المسلمين عمسر بسن الحظاب (رضي) وقال: إنه قبيح بالعرب أن يملك بعضهم بعضاً، وقد وسع الله

 <sup>(</sup>١) ابن كثير: البداية والنهاية ج٦ص١٦١.

<sup>(</sup>٢) السالمي: تحفة الأعيان ج١ص٩٦.

عز وحل وفتح الأعاجم واستشار في فداء سبايا العرب في الجاهليــــة والإســــــلام وجعل فداء لكل إنسان ستة أبعرة أوسبعة (١) .

قدم وفد عُمان مرة أخرى إلى المدينة فكلم أمير المؤمنين عمر بن الخطاب (رضي) في سبي أهل دباء وقال المعلا بن سعد الحمامي: يا أمير المؤمنين إن حذيفة بن المحصن تمدى طوره وعظم في الناس حدث، ولولا مراقبة أمير المؤمنين لكان المثن مثانا على محافة نكله شكامة متاناً جزاء له عن غوه واعظاً لغيره، ولكن حملنا على محافة نكله فرادف العثرة وسكنت الحرة ولم نكد. فقال عمر: يامعلا إن في الحق سسعة وكف عربك أول بك، إن الإسلام سرى بين الناس قرف عالوضيع ورفع الشريف، وأعطى كل امرئ قسطه من خيره وشره، ثم أمر عمر بسرد السسبي، وتكلك بجهودات سيعة بن غزال والمعلا بن سعد بالنجاح وفكوا أسر قومهما بعد مغاوضات شائة أكرا فيها الحل والترحال بين عُمان والمدينة، وفي هذا قال في مدحهما الشاعر يزيد بن حسان الإبادي (٢)

## في زمان سبيعة بن غزال والمعلا إذ يبنيان الفعسالا حين ردّا سباء أهل عُمان أكثر الحل فيه والترحسالا

وتغي المأثورات الثمانية بشدّة قمة الردّة عن أهل عُمان، وسافت مسوغات لقصة الردّة على أمّا (رضفة من صفات الشح في آل الحارث بن مالك بن فهم، وهم المعروفون في أهل عُمان بالشحوح الآن؛ إذ علقوا علسيهم صسفة السشح بالصدقة، فقيل لهم الشحوح وشاع فيهم. وإن الخليفة عمر بن الخطاب (رضي) قد غضب على العامل الذي قيض على أهل دبا متأولاً فيهم الارتداد وقد غضب

<sup>(</sup>١) ابن الأثير: الكامل في التاريخ ج٢ص٢٣٣.

<sup>(</sup>٢) السالمي: تحفة الأعبان ج١ص٤٩.

عله غضباً لم ير مثله، حيث قال له: والله إن لو أعلمك تسبيهم، وغنيمة أموالهم لفطُـعتك طوائف ثم بعثت إلى كل مصر منك بطائفة )) (') .

فُسْرَعلماء عُمان تصرف عامل الخليفة حذيفة بن المحصن تجاه سبي أهل دبا يأه سرءٌ في التأويل وأنه اعتمد على شبهة ظنها حقـــاً فأحطأ فيما فعل، والدين لا ينب بالاحتمال وقال السالمي في حوهره :

# تأوّل السَّابِسي لهم يوم دبّا وأنكر الفاروق ذاك المذهبًا

أي أنكر عليه تأويله ارتدادهم حين تداعوا بدعاوى الجاهلية، فإنه لا يكفيي للحكم عليهم بالارتداد بذلك <sup>(7)</sup> ...!!

يدو أن قبيلة آل الحارث بن مالك بن فهم الأزدية قسد رأت في تسميلمها السدة ضرباً من ضروب الإهانة لها، وضعوراً بخلطه المرارة بغقد عزها وبجسدها التبليد والقريب تعتاد أخسله السيشر والسطايا من قبائل عُمان الأحرى ومن قبائل العرب الوافدة إلى أمواقها، انطلاقاً أيضاً من مرورة الحالمة القبلية في الشورى، فإن الأزد لم ترغب أن ترى حليفة لرسول أفضى الله على وسلم يختار من قريش فقط؛ دون العمل بالرأي والمسشورة في أغاذ مثل المقارا الملهم عبر وجهاء وزعماء القبائل التقليدين، وهم في هسلما يتوافق مع رأي قبلة كندة التي أعلنت العصبان والنمرد على الخليفة بإعلائم وفض دفع الزكاة، وتسويغهم لهذا التصرف بعد هزيمتهم أنه شح بالمال لاردة عن الإسلام.

<sup>(</sup>١) المدر نفسه.

<sup>(</sup>٢) السيابي، سالم بن حمود: عمان عبر التاريخ ج١ص ٦١و٦٢و٦٦ و١٦٧.

وسياق قصة ردة عُمان كما أرادت لها المأثورات العمانية لا تُختلف كثيراً عن قصة ردّة كندة في حضرموت، فأحداث قصة ردة عُمان حسميما حساءت في المأثورات اللمانية كانت على النحو الآن:

حذيفة (عامل الخليفة ) --- امرأة من آل الحارث بن مالك --- شأة الصدقة --- اختيار البديل رفض العامل ---- نادت يا آل مالك القام بالردة --- حرب وقتل وسيي --- التعليل ( شح بالمال لا ردة عن الإسلام ).

أما أحداث قصة ردة كندة فقد جاءت في المصادر الإسلامية على الــــسياق نفسه وهي على النحو الآتي:

زياد بن لبيد (عامل الخليفة) \_\_\_\_\_فلام مــن كنــدة \_\_\_\_ه ناقــة الصدة \_\_\_\_ه احتيار البديل \_\_\_\_ه رفض العامل \_\_\_ه نســادوا بالكدة \_\_\_ه القام بالردة \_\_\_هحرب وقتل وسي \_\_\_ه التعليــل شع بالمال لا ردة عن الإسلام).

وكذلك في حصر السبايا وضرب أعناقهم، ثم العفو عنهم وكلام عمر بـــن الخطاب (رضي) مع أبي بكر في كلنا الحالتين.

وبجب الوقوف بحذر أمام رواية السالمي الذي نقلها في تحفته لأن فيها مسن اللمس والخلط حول تسجيل وقائع الأحداث و الأسباب، فيدت ردّة أهل عُمان مطابقة تماماً لأحداث وأسباب ردة كندة وحضرموت. عرف الأمم في حضاراتها القديمة جباية الضرائب الضرورية بأشكالها ونظمها التعددة من الحزاج أوالمكس ، أوالعشر، وهذه الوظائف يرى ابن حلدون أنما في نظمها عبر ديوان الأعمال والجبايات ضرورية للملك، لأمّا تحفظ حقوق الدولة في الدخل والحرج وإحصاء العسكر بأسمائهم وتقدير أرزائهم وصرف أعطيساقم في إنافقا ().

والخزاج اصطلاحاً هو غلة الأرض وتحارها، والمكس هو جباية الــــدراهـم نؤخذ من باتع السلع في الأسواق الجاهلية، والماكس هو العشار، والعشر حــــزء من عشرة، وهو ما كان من الأموال للتحارة والصدقات وعشرهم أخذ عــــشر أمواهم ومنه العاشر.

حايت التوراة بوصايا أمر الرب بها موسى ليني إسرائيل وفي الكتاب المقدس الهيد القدم اللاورة لو الشريعة الهيد القدم اللاورة قد جعل على ما وهب الله من سسعة المهودية، وكان الدي سليمان بن داود قد جعل على ما وهب الله من سسعة اللك ((اده نيرام بن عبدا)) على الحراج، وكانت مملكة النحائسي في الحبيشة عظيمة الشأن وبحا من الملوك العظام تحت يد ملكه يعطونه الطاعة ويؤدون إليسه الحراج. وكان الملوك المناذرة في أطراف الحيرة يؤدون لكسرى فسارس الطاعسة ويؤمون إليه الحراج.

عرف ممالك حنوب الجزيرة العربية الفدية للكس وحاء ذكرها في القسوش لبينية الفديمة، وكانت مملكة قبيان تفرض على التحار للكس، أما مملكة سبأ فكانت تأخذ على القوافل التي تستخدم أراضيها مكساً على كل بعسير. وقبسل الإسلام كانت العرب تدفع العشر في أربعة من أسواقها للوسية العشرة: - سوق صحار وسوق دبا من أرض عمان؛ كان يعشرهم فيها آل الجلندى.

<sup>(</sup>١) ابن خلدون: المقدمة ص٤٣١.

سوق الشحر شحر المهرة؛ كان يعشرهم بحا الأبناء قوم من (( الفرس)) .
 سوق صنعاء اليمن يعشرهم الأبناء.

أما سوق عكاظ الذي كانت تترله قريش وسائر العرب وأكثرهم من مضر، فكان لمفاخراتهم ومهادناتهم (١).

فى الرسول صلى الله على وسلم عن دفع العشر للعرب المسشركين السذين يأخذونه على الطريق، وحاء في الأثر البري (( إن لقيتم عاشراً فاقتلوه)) أي إن وحدتم من يأخذ العشر على ما كان عليه أهل الجاهلية يأخذه مقيمساً علمى ديسه فاقتلوه. وقال الرسول صلى الله عليه وسلم: (( ليس علمى المسلمين عشور إنما العشور على اليهود والتصارى)) وفي الحديث (( أحمسد الله إذ رفسع عنكم العشور)) يعني ما كانت الملوك تأخذه منهم (<sup>7)</sup>.

حين حاء الإسلام فرضت الزكاة على المسلمين، وثبت في الصحيحين: بسبي
الإسلام على خمس شهادة أن لا اله إلا الله وأن عمداً رسول الله، وإقام الصلاة،
وإناء الزكاة، وحج البيت، وصوم رمضان. وهي ركن مسن أركسان الإسسلام
الحمسة حيث حاء ذكرها مقرونة بالصلاة في عديد من آيات الكتاب العزيسة،
تؤخذ من مال المسلم مقابل حماية الدولة لجانه وماله. وتذهب الزكاة إلى فقراء
المسلمين وما فاض منها يودع في بيت مال المسلمين لتكون نواة دعامة اقتسصاد
الدولة الإسلامية.

كتب النبي صلى الله عليه وسلم الصدقة،(( فلم تخرج إلى عماله حتى قبض الله صلى الله عليه وسلم، فلما قبض أخذها أبوبكر(رضي) فعمل بما من بعده، فلما

<sup>(</sup>١) اليعقوبي، أحمد بن إسحق: تاريخ البعقوبي ج١ص٣٣٠.

<sup>(</sup>۲) الجزري، المبارك بن محمد: النهاية في غريب الأثرج٣ص٢٣٩.

نيض أبابكر أخذها عمر (رضي) فعمل 14)) (أ) وصدقة الحيوانات فيها نسسب معروفة ومحددة، ففي الإبل في كل خمس شاة إلى خمس وعشرين، فإذا بلغست خساً وعشرين ففيها بنت محاض، وهكذا تزيد النسب المعروفة إلى عشرين ومائة بإذا زادت ففيها في كل حمسين حقة، وفي كل أربعين بنت لبون. وقيست عليها الهز، وفي الغنم تبدأ في كل أربعين شاة ، إلى العشرين ومائة، فإذا زادت ففيها غانان، وهكذا تزيد النسبة حتى إذا بلغت أربعمائة شاة في كل مائة شاة. أما زكاة النحارة

كانت تجربة تحصيل أو جباية الزكاة وتنظيم سحلاتما وإبراداتما ونوزيمها، تجربة جديدة على المجتمع العربي في صدر الإسلام، وقد صاحب تحسصيل هسذه الفريضة الدينية التي شدّدت على تطبيقها وأدائها الشريعة الإسلامية كسيْرٌ مسن الاحتهادات والتأويل.

لم يكن العرب في البدء خاصة الأشراف منهم مقتنين بفكرة دفع زكاة من أمواهم، ولم يكن العمال الذين تم إرساهم إلى بلاد العرب المتراب الأطسراف مهيئر تماماً في القيام بتنظيم تحصيل وتوزيع الصدقات، ومن الملاحظ أن بعسض عمال الصدقة كانوا متأثرين بأسلوب الشريعة اليهودية في تحميل العُسْر، في حين أن الرسول صلى الله عليه وسلم لهى عن الشئب باليهود والنصارى ودعسا الملسنين إلى مخافقتهم؛ فإن العمال الذين أرسلوا على الزكاة قلدوا اليهود في شيء من قانون شريعتهم فيما يعرف بتحصيلهم للعُسْر ولم يخسالفوا اليهسود إلا في طريقتهم في وضع الوسم على البهيمة العاشرة، فالمسلمون كانوا يوسمونما يميسم الميادة أو الآلة وهي من حديد يوسَم مما، واسم الأرا الذي غله على حسم البهيمة الوسمة على اليهمة والمأسرة، أما اليهود فإلهم كانوا يلونون هسائم السحدة تملك على حسم البهيمة الوسمة. أما اليهود فإلهم كانوا يلونون هسائم السحدة عليه على حسم البهيمة الوسمة. أما اليهود فإلهم كانوا يلونون هسائم السحدة

<sup>(</sup>١) الدرامي، عبدالله بن عبدالرحمن : سنن الدرامي ج١ص٥٤٦.

بعصاة مطلبة بطلاء أحمر. و الشريعة اليهودية ترفض إبدال البهيمة الين جساءت تم ت العصا ويعدون العاشرة بألما أعطيت كعشر للرب، فإن عمال الصدقة منهم حديمة بن المحصن الغلفاني في عمان وزياد بن لبيد في حضرموت قد رفضا أيضا إبدال البهيمة التي جاء عليها العشر، وعدها صدقة إجبارية لا تستغير اوتتبسدل بغيرها، وكان لهذا التصرف المشدد عواقب وخيمة على أهل عمان وحضرموت.

والفُشر في الأساس هو قانون الجايات في الشريعة اليهودية، وكانت اليهسود تجمع البهائم ويعدها الراعي فإذا مرت البهيمة العاشرة (( العُشر)) تحت عسصا الراعي تكون نذراً للرب و تلون بطلاء أحمر وجاء في التوراة العهسد القسلم – اللاوين الفصل ٢٧:

٩- إن كان النذر من البهائم مما يقرب للرب قربانـــاً فإنه بميمة تعطى للـــرب تكون مقدسة له.

 ١٠ لا يبدلها ولا يغيرها لا جيداً برديء ولا رديساً بجيد، فإن أبدلها ببهيمسة تكون هي والبديل مقدستين للرب.

٣٠- عُشر محاصيل الأرض كلها من الحب ومن ثمر الشحر يكون للرب. .

٣٢- وأما البقر والغنم فالعاشر من كل ما تمر من تحت عصا الرّاعـــــي يكـــــون للـ ب.

٣٣ جيداً كان أم رديساً، لا يفحص ولا يبدل، فإن أبدل يكون هو وبديله مقدماً للرب لا يفك (1).

إن الامتناع أو رفض دفع الزكاة يعدُ في الشريعة الإسلامية إسقاطاً لركن من أركان الإسلام، ويعدُ ردة وخروجاً عن الإسلام، شأنه شأن إســـقاط الـــصلاة،

<sup>(</sup>١) الكتاب المقلس اللاويين ٢٧.

نالإسلام قام على أركان خمسة مترابطة فأي ركن يرفض منسها تـــسقط بقيـــة الأركان.

وحول أسباب الردة في عُمان وحضرموت وتصرف عمال الخليفة وتعاملهم مع أهل حضرموت وعُمان، أجد نفسي أميل مع رأي علامة حسضرموت ابسن عيالله فيما وقع عنده من إشكال أعظم من الجبل في إصرار زيساد بسن ليسك ويُضرمون) على أحذ ناقة الفي الكندي ( شفرة ) وقد قالوا إلها ضنيفة بل قد حامي العجدي الطبري - بأن لا صدقة على صاحبها، وكيف ينفق هذا مع ما يال وحصله واتق دعوة المظلوم فإنه لبس بينها وين لله حجاب، والحال لا احتجاد مع النص الذي يعدد أن يخفي وذلك أن امتاع القرم مما لا يلسرمهم بالدفاع عن أنفسهم إزاء من شاء أن يأخذ منهم أكثر من الواحس، لا يعرب المنب الذي المحتج إذا من شاء أن يأخذ منهم أكثر من الواحس، في يان لا اسبب الذي سوغ لزياد أحداها وإراقة دماء بني معاوية وبني الحارث من أحلها، وإما أن يكون زياد سيء السيرة فتكون تبعة ذلك كله عليه. ولسو لا تستديهم إلى السب الذي سوء المسرة فتكون تبعة ذلك كله عليه. ولسو لا تستديهم النا السب مع اقتصارهم على ما ذكرنا لقلنا عا قاله الإمام المستنفي مسن أن وناه الأحدال يتطرق إليها الاحتمال، فلا يصح عا الاستذال (\*).

وكذا وقع في نفسي شيء من هذا الإشكال في إصرار حذيفة الغلفاني علسى أعذ (شاة) للصدقة ضنينة على صاحبتها، وقد صرحت ألها استوفت جميع حقها، وإصرار حذيفة على أنه بقي عليها بقية، وسالت دماء الأزد من أجلها.

<sup>(</sup>١) السقاف، عبدالرحمن بن عبيدالله: بضائع التابوت في نتف من تاريخ حضرموت ج١ص١٨٤، مخوط.

في الواقع لا يوحد أي قول بجزم بأن قضية دبا في عُمان من ناحيـــة الطـــابع الله... كانت ردّة بمفهرم الردة من الوحهة الشرعية، ذلك إذا أخذنا برواية ابــن أعشم بأن القصة هي دعوة إلى نصرة للعصبية واستحابة من أزد عُمان لاســــتغالة أيناء عمومتهم من كندة ، ولا توحد معلومات تؤكد ما ذهب إليه الطبري وابن الأثير تهيد بأن اللهاتين استحابوا لدعوة نبوة لقبط بن مالـــك الأردي، بــل لا توجد معلومات تؤكد ادعاء لقبط بن مالك بالنبوة وإن العملية كما يبدو كانت دعوة بل عصبية.

يدو أن الأمور أتخذت مسارات متشعة يحركها صراع داخلي على النفسوذ بين ابي الجلندى من حهة وبين لقيط بن مالك الأزدي الملقب بذي التاج مسن جهة أخرى، استطاع ابنا الجلندى بمؤازرة واستشارة ارطبون العرب وداهيتها عمرو العاص ان بجيرًا هذا الصراع لصالحهما، بعد أن أزما للوقف نحو الانفحار ورفعا نفريرهما في رسالتهما للحليفة أي بكر (رضي) وصورا لسه الموقف علسى أنه رقة وفتة كيرة .

وجاء الحسم لصالحهما بعد ضرب منافسيهم ضربة قاضية، وكان ذلك على حساب دماء العُمانين ومعاناتُم في الأسر.

وإذا ثبت أن العُمانين رفضوا دفع الزكاة حقاً؛ فإسقاط ركن مـــن أركــــان الإسلام بعدُّ عروحاً عن الإسلام وردَّة أيضا، مثل إسقاط الصلاة وغــــره مــــن أركان الإسلام.

 لقد تركت نتائج تلك المعاملة التي وصفت بالشدة والفسوة في نفوس أبساء ينية الأرد وعبدالقيس في عُمان؛ و قبيلة كندة في حضرموت؛ تركت أثراً سليباً بنيت آثاره غائرة في نفوس وقلوب أبناء تلك القبائل العربية التي تسستند علمى تراكمات من المفاهيم القبلية تصور الهزيمة بأنها عار مدى الدهر، وأن نار النسأر إنه أن تبقى حذوقا تحت الرماد تنتظر بوماً يتهيأ فيه الانتفام بصورة أو أخرى.

وهذا ما عكس نفسه في ما بعد وعمر تلك المواقف اللاحقة التي شهدتما المدينة واليمرة بعد الحوداث التي أعقبت مقتل الحليقة عثمان (رضي )، وبروز شعور الشعة والثار والانتقام من قريش، وكان موقسف معظسم أبنساء قبائسل الأرد وعدالتيس وكندة مويدة للفرق الحارجة أو الرافضة في حصر الحلافة في قريش.

وهذا الشعور بالنقمة تراكم وزادت حدته في العهد الأموي، وهذا ما عمر عنه أنعد المتاتين الأزدين الذي كان ضمن جند القائد الإباضي أبي حمزة المحتسار جن دخلوا المدينة وأتحنوا القتل في قريش سنة ١٢٨هـ. قسال الأزدي لابسه تنتياً (را الحمد الله الذي أقرّ عيني بمقتل قريش، فقال لسه ابه: الحمد الله الذي أثلم بأيدينا... فما كانت قريش تظن أن من نسزل علسي عُمسان مسن الأزد عميل) (10.

<sup>(</sup>١) الأصفهاني: الأغاني ج٢٢ص٢٤.

الجلندى في كتابه الذي حمله إليهم عمرو بن العاص، و لم يقــصهم الخلفــــاء أو ينقصوا من سلطافم أو يتدخلوا في شؤون عمان كثيراً.

وفي زمن الخليفة عثمان بن عفان (رضي) ربطت عُمان بالبصرة، وكانست البصرة القاعدة الرئيسة لانطلاق جيوش المسلمين لفتح فارس والأقاليم الأحسرى فيما وراء النهر، وهذا الارتباط لم يفقد آل الجلندى مركزهم ونفوذهم، فقد ظلوا عنفظين بمراكزهم، بمارسون سلطاقم الواسعة في عُمان ضمن التوجه العام للدولة الإسلامية دون أن تعارض مصالحهم مع مصلحة للسلمين.

نشأ من ارتباط عُمان بالبصرة أن ظهرت الهحسرة العُمانيـــة إلى البـــــــــــــــــــــــــة وتعززت صلات الهاجرين اللُمانين بين البصرة وعُمان، وكانت هذه الصلة من جملة عوامل الني ساعدت في تعلمي هحرة أزد عُمان إلى البصرة.

وحين اضطربت أحوال دولة بني أمية بعد وفاة يزيد سنة ؟ اهم، ظهرت قوة الحزارج في الحزارجي علمي الحزارجي علمي الحزارجي علمي الحزارجي علمي المجتبئ أبقادة عطية بن الأمود الحنفي، وكان بحكم عمان آنذاك عباد أن المجاربة بنا عبدالله الجلندي ويعاونه ابناه سعيد وسليمان، وهما يعشران السفن ويجوبان البلاد فهاجمهما عطية الحارجي وقتل عباداً واستولى على عُمان، وبذلك أصبحت جزياً من دولة الحزارج الذين كانوا من أعنف خصوم الأمويين.

غو أن أهل عُمان لم يؤيدوا حكم الخوارج، وظلوا على ولاتهم لحكامهم من آل الجندي، فلما على على ولاتهم لحكامهم من آل الجندي، فلما عاد عطية إلى البحرين بعد أن أمضى بضعة اشهر في عُمسان، الرميد وسليمان بمساندة أهل عُمان على أي يوسف نائب عظيمة بالعودة إلى عُمان بعد أن اختلف مع نجدة، غير أن المُمسانين لنبرو لم يكثره من دحو لها.

بعد أن تمكن الأمويون في عهد الخليفة عبدالملك بن مروان من الفــشاء على معارضهم الرئيسيين، اتجمهوا إلى استعادة سيطرقم على الأقاليم الإســلامية لبيدة عن مركز الحلافة، وكانت عُمان ضمن دائرة اهتمامهم لسبين رئيــسين من:

أ- سياسياً: القضاء على معاقل الخوارج الذين يفضلون طبيعة عُمان الجليسة وائتلاها عبر صحارى جرداء شاسعة أشسلها لأن تكون ملحاً ومعقلاً حصيساً في تساعدهم على الانسحاب التكنيكي في حالة الخطر أو الهجوم، بحيست لا غور لم قائمة في هذا الصقع البعيد عن مركز الخلافة.

ب- اقتصادیساً: موقع عُمان على الخليج العربي وتحكمه على الطريسة التعاري البحري مع أفريقيا والهند وبلاد الشرق الأقصى، وتأثيره على مسلامة اللاحة في الخليج العربي، وسيطرة الأمويين على عُمان تعني لهم حرمان النسوار ومناهني الحكم الأموي من معقل طبيعي محصن، وقطع خطوط الإمسادات لجربة عنهم.

لذلك وحه الحجاج بن يوسف الثقفي عامل العراق لعبدالملك بسن مسروان الناسم بن شعر المزين (<sup>10</sup> على رأس جيش كبير عن طريق البحر، فسالتقى قسم ملميان وسعيد أبناء عباد بن عبد الجلندى، ومعه الأزد فتصدواله فكانت بينهم

<sup>(</sup>١) السالمي، عبدالله بن حميد: تحفة الأعيان بسيرة أهل عمان ج١ص٥٦.

قامع أمغرت تبحتها عن انتصار أهل عُمان وقتل القاسم وصلبه وتشتت حبشه، غير أن وقع خور المنزكة على الحجاج زاده إصرارا وتصميماً على فرض سسيطرته على عُمان، فأرسل أخا القاسم بمحاعة بن سعر على رأس قوة كبيرة تقدر بأربعين إلفا كلهم من العرب العدنانية توجهت هذه القوة إلى عُمان عن طريستى السير والبحر، وقد استطاع بحاعة أن يتصر على آل الجلندى ويسيطر علسى عُمسان، فانسحب القائدان الأزديان إلى الجبل الأعضر، ثم توجّها بأولادهما وأهلهما إلى أفريقيا وكرًا حكومة عمانية وانتشر الإسلام في تلك النواحي (<sup>11</sup>).

## ح ـ دور المهالبة الأزديين في الدولة الأموية:

قال ان خلدون: إن التاريخ إنما هو ذكر الأحبار المخاصة بعصر أو حبلٍ. وقال: والمفمول عن تحري الأغراض من التاريخ؛ اللهم إلاّ ذكر الوزراء السذين عظمت آثارهم وعفت على الملوك أعبارهم، كالححاج وبني المهلب والعرامكـــة وبني سهل وأمنالهم؛ فغير نكيرٍ الألماع بآبائهم والإشارة إلى أحوالهم لانتظامهم في عداد الملوك (<sup>10</sup>).

لقد قطن عُمان من الأزد إضافة إلى آل الجلندى بنو المازن، ومن بني مـــــازن يأتي نسب المهلب بن أبي صفرة واسم أبي صفرة ظالم بن سراق وقبل غالب بن

<sup>(</sup>١) الخروصي، سليمان بن خلف: ملامح من التاريخ العماني ص١٠١.

<sup>(</sup>٢) ابن خلدون: المقدمة ص ٥٣.

إمراق بن صبح بن كندة بن عمرو بن عدي بن وائل بن الحارث بن العنيك بن الأ<sup>ق</sup> ن عمران وينتهي إلى مازن زاد الركب الأزد <sup>(۱)</sup> .

ب: كر صاحب الأغاني أن ابن الهيثم بن عدى وأبو عبيدة وابن مزروع وابن لكني وسائر من جمع كتاباً في المثالب ذكر أن أصلهم من عجم عُمان، وأفسم لكني وسائر من جمع كتاباً في المثالب وخرف وحالا استلحقوه. ونقل عن الهيثم بن عدى أن ودا المثلثة في الأزد أزد عُمان، ومواليهم وأحلافهم فكان فيمن وفد منهم أوسفرة، وكان يقب بدلتك لأن لحيثه كانت بخضوية بسصفرة، فقسال عصر الرخي) لابن الجلندى أكل من معك عربي؟ قال لا فينا العربي وفينا غير فلسك، فالفت عمر رحمه الله إلى أبي صفرة فقال له أعربي أنت؟ قال: لا أنا من من الله أن هذا من الأقوال المعول عليها وزعم أن لا هذا من الأقوال المعول عليها وزعم أن لا هذا من المثالب التي وضعها زياد بن أبيه فإنه لما أدعى لي أبي سفيان وعلم أن المعرب كلها المعرب المعرب كلها بالمرب كلها كل عب وعار وحق وباطر، ثم جاء من بعده وبن على ذلك "كا.

والأصفهاني هو علي بن الحسين الأمري، الأصسفهاني الأمسل، البفسدادي التفاوت الترابر التفاوت الترابر التفاوت الترابر التفاوت الترابر التفاوت التف

متبجحٌ في ذروتي شرف الهذرى بين الهاب منتماه وقيصر

<sup>(</sup>١) الأصفهان، أبو الفرج: الأغاني ج ٢٠ص ٨٥.

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه ص ۸۱ و۸۷.

<sup>(</sup>۲) التعالي،عبدالملك: يتيمة الدهر ج٢ ص٢٦٥.

#### شمس الضحى قرنت إلى بدرالدجى حتى إذا اجتمعا أتت بالشاتري

إن مكانة المهلب في نظر الأصفهاي تسامي مكانة قيصر الروم عزاً وشرفاً، وذلك لما للمهلب من مكانة في مأثورات البطولات العربية وما حوته كتب سير قادة النوحات الإسلامية، في القرن الأول الهجري، حيث حظي المهلب بن أبي صفرة الأردي أمير عراسان وصاحب الحروب والفتوح بمكانة مرموقة في تاريخ الفتوحات الإسلامية، وفي تاريخ الدولة الأموية.

قيل كان مولده عام الفتح، ولأيه صحبة، وهو من أزد دبا من أرض عُمان، وكانت أول مهام المهاب العسكرية توليه قيادة جيش المسلمين الذي غزا نخسر السند ستة أربعة وأربعين للهجرة، فسار إلى قنفا ابيل ثم أحد إلى بنه والاهسوره وهما في سفح جبل كابل فلقي أعداء هناك وأظهر شحاعة ودهساء في القيسادة وتمكن بعراعة من فك الحصار المضروب حول جيش المسلمين في خراسان حينما كان مع الحكم بن عمرو في إحدى غزوات جبال الثرك، وحاصرهم النسرك في الشعاب والطرق فعي الحكم بن عمرو بالأمر فولي المهلب الحرب وتمكن بدهائه ومكينته من النحة وحروج جيش المسلمين سالماً من الحصار.

وفي السنة السادسة والحسون من الهمرة غزا سمرقند مع سعيد بن عثمــــان، وفي السنة الخامسة والسنون تولى صد الحوارج عن البصرة وحارتهم وأبادهم، وفي السنة الرابعة والسبعين أمره عبدالملك بن مروان بحرب الأزارقة، وبعد أن فرغ من حربهم ولاه الحجاج بن يوسف أمر عراسان في سنة ثمان وسبعين.

وفي السنة ثمانين قطع المهلب فر بلخ ونزل على - كش ونسف - في بسلاد خراسان وحاصرهما وحارب أهلهما ثم صالحهما. وفي رجب من سسنة انستين وثمانين توفى المغيرة بن المهلب وكان قد استحلته أيوه على عمله فى حراسان. رفي السنة نفسها اشتد المرض بالمهلب فحمع أولاده وقبل قد بلغ عسدهم ياللة ولداً فوصاهم وأحضر سهاماً فحزمت فقال: أتكسرونها بحمعة؟ فالوا لا نار: أفتكسرونها متفرقة؟ قالوا نعم قال: فكهذا الجماعة، ثم قال أوصيكم بتقوى نه وصلة الرحم فإلها تنسئ في الرجل وتنزي المال وتكثر العدد، وأنماكم الفطيعة إلما نقب النار والقلة والذلة، وعليكم بالطاعة والجماعة وليكن فعالكم أفسضل بن مقالكم واتقوا الجواب وزلة اللسان، وآثروا المجود على البخل وأحوا العرف، وأحوا العرب ثم مات رحمه الله في مرو الروز من نواحي هراة وقبل في رئائه:

#### ألا ذهب المعروف والعرُّ والغنى ومات الندى والجُودُ بعد المهلبِ

قال عنه عبدالله بن الزبير هو سبد العراق، وقال أبو إسحق السبيعي لم أزّ أمواً أبن تقية ولا أشجع لقاء ولا أبعد مما يكره ولا أقرب مما يجب مسن المهلسب، وعبت البصرة بصمرة المهلب (1)

والهلب بن أبي صفرة قائدً عربي عُماني أزدي شحاع كان على دراية واسعة فنون الحرب، كلف بمهام عسكرية عبر رقعة حغرافية واسسعة بالفسة التعقيد. والتركب، إشياً وجووسياسياً امتدت بين البصرة إلى ما وراء النهر إلى سمونسد، ونشما أكثر من همسة أقاليم تميزت شعوها بشدة البأس في المقاومة والحسروب، ونذه الأقاليم ضمن ما تسمى في العصر الراهن بالعراق وإيسران وباكسستان وافغانستان وجزء من جمهوريات آسيا الوسطى. وكانت عمل أطمساع كمل لبراطوريات التاريخ ولازالت كذلك، وظلت عصية في التعامل معها من القادة

<sup>(</sup>ا) این الآثیر الکامل فی التاریخ جهٔ ص ۱۳و۱۳۳ و۱۹۸۸و۱۳۰۱و۲۰۰۰. و ۲۰۷۶۳. وتاریخ طیفهٔ این الحیاط چامها-۱۳ وص ۲۲۴ و ۲۷۹ و۸۸۷ و ۲۹۰ و والعکزي، عبدالحق بن أحمد : شـــفوات الــفعب ص)ه (۱۳وکه.

برز المهلب بن أبي صغرة كواحد من الفادة العسكريين العظماء والفائحين لهذه الأقاليم والذين استطاعوا أن يحملوا تحت أفياء سيوفهم رسالة الإسلام الحالسدة ويساهموا في نشرها وسط تلك الشعوب التي أصبحت بعد مدّة وجيزة تعمم بقيم وتعاليم الإسلام وتدين به، واستطاعت أن تقدم للبشرية معاني حضارية حديسة عرف فيما بعد بالحضارة الإسلامية.

أثر الحماج بن يوسف يزيد بن المهلب على خراسان عمارً بوصية أبيه المهلب الذي استخلفه وهو ابن الثلاثين سنة، وكان يزيد بن المهلب كريمًا شحاعاً، وكان المهلب في الكرم، وكان يزيد بسن المهالبة في دولة الأمويين كالبرامكة في دولة العباسيين في الكرم، وكان يزيد بسن المهلب كتر الذو والفتوح "أ. وفي سنة خمس وثمانين عزل الحماج يزيد بسن المهلب عن خراسان، وقيل إن سبب عزله إياه بناءً على نيوة راهب سأله المحاج إن كان بعلم من يلي بعده؛ فقال له الراهب رحل يقال له يزيد، قسال أتعسر ف سفت؟ قال: يغدر غدرة لا أعرف غير هذا. فوقع في نفسه أنه يزيد بن المهلسب

<sup>(</sup>١) العكري، عبدالحي بن أحمد: شذرات الذهب ج١ ص١٢٤.

وكب إلى عبدالملك يذم يزيداً، وآل المهلب ويخبره إلهم زبيرية، وخوفه غدره وبما نال الراهب (۱) .

أذن عبدالملك للحجاج بعزل يزيد، وكان الحجاج قد أذل أهل العراق كلهم إذال اللهلب ومن معهم بخراسان، وكان في نفسه شيء من تسامي نفسوذ آل انهلب والأزدين بالبصرة وخراسان، وتفردهم بالنجاح العسسكري والقيسادي انهاء حققوه، واستثنارهم يحسن الصيت الذائع من الشرف والكرم والطولات والمنجاعة التي كانت على إعجاب القبائل العربية في العراق وغير العراق، وقسد نحت ألسنة شعراء العربية بشجاعة وكرم آل المهلب، ومما قبل في كرمهم:

## نزلت على آل المهلب شاتياً غريباً من الأوطسان في زمن مَعسلِ فعا زال بي إكسرامهم واقستفاؤهم والطافهم حتى حسبتهم أهلي

وقد بالغت المأثورات العربية في وصف كرم يزيد بن المهاب، ونظم الشعراء اتصائد في مدحه طمعاً في الهبات والعطايا التي يصرفها لهم مسن يست مسأل السلمين. مما حدا بمعض الشعراء أن يصرف وجهه عن باب الححاج، إلى يزيسد بن الهلب وقال يمتدحه ويذم الححاج بالبخل:

لنز أرتع الخجاج بالبضل بابه فياب الفتى الأزي بالمرف يُفسَحُ
فَسُ لا يباني المهره فقل مائه . إذا جملة إلسياي الكارة تسنج
يداه يد بالمعرف قنهب ماحسوت وأخرى على الأعماد تصطووتجرع
ضرّ يزيد هذا للدح وأمر للشاعر بمائة وحمين ألف درهم وحمله على الرفال له الحق بعلياء نجد واحذر أن تعلقك حائل المحاح " .

 <sup>(</sup>۱) إن الأثير: الكامل في الناريخ ج٤ ص٢٢٧.
 (۱) الأصفهان: الأغان ج٢٢ص٢٣٢.

نجا العديل بن الفرخ من حبائل الححاج، وصدق طن بزيد بن المهلب فقـــد عرّضت به مدانج هذا الشاعر وعلقت حبائل الحجاج بيزيد. وقد كتب الحجاج إلى يزيد بن المهلب أن أقدم فسار إليه من خوارزم فكان لا يمر ببلد إلاّ وفـــرش أهلها الرياحين ('').

حين الحجاج بن يوسف يزيد بن المهلب وإعوته الذين قدموا معه وحسين بلغه أن الأكراد غلبوا فارس، عسكر قرياً من البصرة، وأخرج معه بني المهلسب وجعل عليهم كهينة المختدق وحعلهم في فسطاط قريب منه وجعل عليهم الحرس من أهل الشام وأخذ يعذهم فكان يزيد يصر صراً حسناً ("، ولا يعبأ بالحجاج ولا حرسه الذين من حوله، وهيء به إلى الحجاج وهو يرسف في حديد فأقبسل يخطر بيده، فغاط ذلك الحجاج فقال جيل الحيا، بختري إذا مشي، وقد ولَّى عنه فالفت إليه فقال وفي الشرع ضحم لشكين شياف، فقال الحجاج: قاتله الله! ما أمضى جنانه وأحلف لسانه (").

والسب الذي افتعله الحجاج لحبس بريد وإخوانه مطالبتهم بمبلغ من مسأل الحراج كان على يزيد و مقداره مائة ألف درهم، وقد جمعت قبيلة الأزد له المبلغ المطلوب وهو في السحن، فحاءه الشاعر الفرزدق يزوره فقال للحاجب استأذن لي عليه فقال إنه في مكان لا يمكن الدخول فيه، فقال الفرزدق إنما أتبت متوحماً لما فيه ولم آت تمتدحاً فأذن له فلما أيصره قال:

> أبا خالد شاقت خراسان بعدكم وقسال ذوو الحاجات أين يزيد؟ فما قطرت بالشرق بعدك قطرة ولا اخضر بالروين بعسدك عسود وما لمسرور بعد عزك بهجة وما لجسود بعسد حسودك جسود

<sup>(</sup>١) ابن الأثير: الكامل في التاريخ ج£ص٢٢٨.

<sup>(</sup>٢) المدر نف م ٢٥٦.

<sup>(</sup>٣) الزمخشري، محمود بن عمر: القائق ج١ ص٨٣.

قال يزيد للحاجب ادفع إليه المائة ألف درهم التي جمعت لنا ودع الحجــــاج الحمي يفعل فيه ما يشاء (١٠) .

لخالحجاج بن يوسف إلى القصوة و الانتقسام، في تعسفيب أزد العسراق وطارفقم، فقد سحن علماءهم، ومن بينهم جابر بن زيد، أحد زعمساء الأزد ونام البصرة ونقيهها وقد حشى الحجاج من تأثيره على قبيلته، ووقوفهم مسح نهاية في محتهم، فنفي حابر بن زيد مع بعض العلماء من أصحابه إلى عُمسان حث كان المذهب الإباضي قد انتشر فيها انتشاراً واسعاً، والواقع أن نفي القادة لل مُعان لم يجرد الحركة من سلاحها، بل أسهم بالأحرى، في نوطيسد مكانسة على البصرة كقاعدة للمذهب الإباضي (").

تمكن يزيد بن المهلب وإخوته من الهروب من سحن الحجاج نقدم فلمسطين وَرَّلُ عَلَى وهيب بن عبدالرحمن الأردي وكان كريمًا على سليمان بن عبدالملك أثّى تم إليه فامنهم، وحاول الحجاج إلحاق الأذى تمم ولكنه لم يتمكن منهم.

بدوفاة الحجاج عاد يزيد بن المهلب ثانية إلى واحهسة الأحسدان وجمسح سلمان بن عبدالملك لسمه العراق، وفي سنة صبح وتسعين غزا حرجان ثم غسزا فرستان وفي عام مائة من الهجرة كتب عمر بن عبدالعزيز إلى عدي بن أرطاة فاوثقه وبعثه أبره بإنفاذ يزيد بن المهلب إليه موثوقاً فلحق به عدي بن أرطاة فاوثقه وبعثه لل عمر بن عبدالعزيز، وكان عمر بن عبدالعزيز ينفض يزيد، وأهل بيت ويقول: لل عمر بن عبدالعزيز، وكان عمر بن عبدالعزيز ينفض يزيد، وأهل بيت ويقول:

<sup>(</sup>ا) الأبشيهي، شهاب الدين عمد بن أحمد: المستطرف في كل فن مستظرف ص٣٥٣. (ا) فبلز، حسين عبيد: حمان الديمقراطية الإسلامية تقاليد الإمامة والتاريخ السياسي الحديث ص٤٢.

ولما أحضر بزيد بن المهلب بين بدى عمر بن عبدالعزيز سأله عن مصير أموال الخراج، وأمر بحبسه في حصن تحلب، فلما أي يزيد بن المهلسب أن يسودي إلى عمرين عبدالعزيز غيثاً ألبسه جبة من الصوف وحمله على جمل وقال: سيروا بسه إلى دهلك، وكانت حزيرة دهلك بالبحر الأخمر هي منفى الأمويين لخسصومهم الممارضين وللصوص والفساق من العرب .

حين علم يزيد بمرض الخليفة عمر بن عبدالعزيز خشي على نفسه من ولايسة يزيد بن عبدالملك فتمكن من الهرب من عبسه، قبل أن يتولى يزيد بن عبدالملك الحلافة، وحين تولى يزيد الحلافة سنة مائة وواحد من الهجرة دخل يزيسد بسن المهاب العمرة وأعلن ثورته وتمرده على الحليفة يزيد بن عبسدالملك واحتمعت الأزد والقبائل الناقمة على الأمويين له، واستجوذ على أمر البصرة فعين أحاه زياد بن المهلب على عمان، فقتل الحيار بن سمرة المخاشعي عامل الحجساج وصسلبه، وكان الحجاج ولاه إياها فأضرً بالأزد (1<sup>1</sup>).

وبعد هذا انتقاماً قبلياً للروابط التي كانت تربط آل المهلب بالأزد، وبذلك أوحد لحكمه في شمان سنداً شعيباً، وبدت الثورة ذات صبغة أزديسة تواحب الحكم الأموي، وتجمع المعارضة تحت لواتها.

<sup>(</sup>١) ابن حبيب: المحبر ص٤٨٦ .

حهز الخليفة الأموي يزيد بن عبدالملك حيشاً من سبعين ألف مقاتل من أهل الشام يقودهم أحوه مسلمة بن عبدالملك وابن أخيه العباس بسن الوليد بسن عبدالملك، فساروا إلى العراق، وبلغ أزد حراسان ذلك اللبأ فحرج منهم نحو ألفي فارس، فلما استحمع أهل البصرة ليزيد بن المهلب خطبهم واحرهم أنه يدعوهم إلى كتاب الله وسنة نبه صلى الله عليه وسلم، ويختهم على الجهاد، وزعسم أن حهاد أهل الشام أعظم ثواباً من جهاد الترك والديلم (1).

أحسم تحت راية يزيد بن المهلب مائة وعشرون ألف مقاتل من مختلف العرب الثاقيق على الثاقيق على الثاقيق على الثاقيق على الثاقيق على الثاقيق المن على المؤلف من المؤلف في أكثر من الطرفين في أكثر من جيئة ، فأقام مسلمة بن عبدالملك يطاول يزيد بن المهلب ثمانية أيام ودارت معركة غو متكافئة، قتل فيها يزيد بن المهلب وتشتت حيشه والفزي، واحتمع حجسم آل النهاب بالبصرة وأعدوا السفن وتجهزوا للركوب في البحسر، وحملسوا عسالهم وأمواهم حتى وصلوا كرمان ومنها توجهوا بالدواب نحو خراسان ثم مسشوا إلى ثقا ايل.

سرّ الأمريون من خلفهم حيشاً بقيادة هلال بن أحوز النميمي فلحقهم، والتخرا بمم وتقاتلوا معهم وقتل جميع من كان من أبناء المهلب في تلك المركسة، وحملت رؤوسهم وفي أذن كل واحد رقعة فيها اسمه، وبعثوا برؤوسهم ونسائهم وبفية الأسرى من آل المهلب إلى مسلمة بالحيرة فيعثهم مسلمة إلى يزيسد بسن عبدالملك فنصبت رؤوسهم، وأراد مسلمة أن يبيع الذرية فاشتراهم منه الحرّاح بن

<sup>(</sup>١) ابن الأثير: الكامل في التاريخ ج٤ص٣٣٧.

تعد ثورة القائد العُمالي يزيد بن المهلب الأزدي امتداداً لثورة وخووج القائد الحضرمي عبدالرهمن بن محمد بن الأشعث بن قيس الكندي، الذي تُسار علمى الحجاج بن يوسف وخلع عبدالملك، وعرض ملك آل مروان للزوال. وقد كان خروج و ثورة ابن الأشعث وابن المهلب كتبيحة منطقية بعدما فقسدت كنسدة حضرموت وأزدعُمان قوقما وتأثيرهما السياسي والاجتماعي واضمحل نفوذهما.

ومن المؤرخين من ربط خروج يزيد بن المهلب على يزيد بن عبدالملك بظهور أول فرقة متطرفة من الإباضية تنادي بالثورة ضد الحكم <sup>(17)</sup> .

وليس بالضرورة في جميع الأحوال أن ما دفع بابن الأشعث وابن المهلب إلى الحرورة وإعلان الزورة هو العامل العقدي، بل إن القضية همي قضية القبائل اليعنية من حنوبي الجزيرة العربية ، ومعها ربيعة من شرق الجزيرة العربية مسن حانسب، ومضر ( قربش من غربحا ) من حانب آخر. وبيدو أن سبب الصراع برجسح إلى تتاقض مصالحها، واستثار قربش بالسيادة والحكم وتعارض المصالح الاقتصادية.

لًا فضى الأموبون على ثورة يزيد بن المهلب أعادوا سيطرقم على عُمسان، فأخذوا بينون عليها ولاة يحتارونم من قبائل محتلفة، وليس فيهم أحد من الأرد. ولم يكن تأييد العُمانين للأموين توياً، ولكن كانت السيطرة الأموية قويّة علسى عُمان، وهذا يدل على أن الأحوال كانت هادئة حين سنة ١٣٣هــــ

<sup>(</sup>١) ابن الأمر: الكامل في التاريخ ج؛ ص، ٣٤٢ر٢٤٢. وابن خلسدون: تساريخ ابسن خلسدون ج٢ ص ١٦١ر١٧٩ او١٨١م و١٦١م ١١٩١١م١٩١ (١٩١٨.

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير: الكامل في التاريخ ج؛ ص ٣٣٩.

## ط. عُمان بين الوحدة والانفصال

بعد انتشار الإباضية في حضرموت استطاعت الحركة الإباضية في سنة
١٦٨هـ إطلاق أول ثورة في جنوب الجزيرة العربية امتدت سن حسضرموت
وضعاء إلى مكة والمدينة، وقد بارك العمانيون هذه الثورة وحضر الإمام الجلندى
بن سعود إلى حضرموت عند مبايعة الإمام عبدالله بن يحى الكندي – طالب
الحن- ولكن هذه الثورة انتهت بعد حوالي سنتين وعادت الحركة الإباضية في
حضرموت وعمان إلى دور الكتمان عشية التكيل بأتباعها.

ولما رأى المُمانيون تدهور الدولة الأموية، قاموا يديرون السرأي ينسهم في الانتصال عن القرم، ورأوا أن سلطان المسلمين العام ظافم، ونظرها عن مسائر بلاد الإسلام. ورأى المُمانيون ضرورة إقامة إمام لهم، ونظرها فيمن هو الأصلح لظا الأمر قوقعت خيرقم على الجلندى بن مسعود ابن حلندى الجلنداني وهو من بَيْعَ ملوك عُمان (١٠).

أشعلت الحركة الإباضية في عُمان سنة (١٣٣هـ) الثورة على الدولة الأموية، وأدّت إلى إعلان أول إمامة مستقلّة، ولكن هذه الإمامة التي است. نفوذهـا إلى حضرموت، لم تعمّر طويلاً، إذ أجهز عليها العباسيون عام ١٣٤هـ فخسضت عُمان للدولة العباسية، ويقيت بين الرحدة الاسمية مع الدولة العباسية بارتباطهـا بالبصرة، وين الانفصال الحقيقي عن دولة الحلافة للمناطق الداخلية واستمرار الحكم في بني الجلندي.

وفي بادرة من العباسيين نحو رد الاعتبار للمهالبة الأزديين وكسب ود الأزد النين تعرضوا للتنكيل والمطاردة من قبل الحكام الأمويين، ولى السمفاح علسي

<sup>(</sup>١) السبابي، سالم بن حمود: عمان عبر التاريخ ج١ص٢٢٧.

البصرة سفيان بن معاوية المهلي ثم عزله وولى مكانه عمه سليمان بن علي الأهواز وعمه عبدالله بن علي على الشام وعبدالملك بن يزيد بن المهلب على مصر (١٠).

أظهرا لعاسبون في خلافتهم الشماماً كيراً بعُسان، وذلك لاهتسامهم بالتحارة البحرية التي تم طريقها من الهند عمر عُمان ثم إلى البصرة، وقد ظلست عُمان ضمن الوحدة الإدارية التي كان وإلى البصرة بشرف عليها وعلى الأقساليم الواقعة على الخليج العربي، والعباسيون أوّل من اهتموا بالوحدة الإدارية لمنطقة الحليج العربي وعيّوا وإلياً واحداً لها ذا سلطة واسعة، ومن اختصاصه تعيين الولاة على الأقاليم الأحرى من الخليج العربي.

ولكن نزعة المُعاتين للخروج والانفصال عن إطــــار الحُلافـــة والأوضـــاع الشاكة والمُعتدة ديباً واحتماعاً، في عُمان منذ القرن الثاني الهجري على خلفية المناحب الإباضي، حاولت في مسيرة تاريخها إقامة إمامة عادلة وناحجة مستقلة، وفق السوذج الإباضي، تعدد على للبادئ الأماسية الثابتة حول مبدأ الـــملطة، أي احتيار الإمامة القائمة على مبدأ الإجماع والتعاقد الحر المبني على مبدأ الشورى بين الحاكم والمحام والخام والمُعارفين.

إلا إن بوادر الفتن التي دائماً ما تلوح في الأفنى كثيراً ما أجهضت مثالية هــذه الفكرة والحُروج أجياناً عن سباق هذا المبدأ، وتركت عجمان في معمعة ودوامة من صراع الأنمة الخارجين على بعضهم البعض، ولجوء أفراد من الأسسر الحاكمـــة ومعهم عامة الناس إلى ممارسة الشغوط لتوريث الإمامة، أو عدم خروجها مسن بيت إلى بيت آخر. ولكن الجميع في نخاية المطلباف – حسسب الإرادة القبليــة والعمسية، وليس بإرادة مذهبية - يجمعون بان تنصر الإمامة في قبلة الأود.

<sup>(</sup>١) ابن خلدون: تاريخ ابن خلدون ج٢ص٣٧.

منذ وقت مبكر من تاريخ عمان تعاقبت فروع قبيلة الأزد على حكم عُمان، ومن قبل دخول الإسلام إلى عُمان وإلى سنة ١٩٧٥هـ كان لأسرة الجلنسدى الدأن في حكم عُمان، ثم تلتهم أسرة البحد فحكمت منذ سنة ١٩٧٥هـ إلى المنظمة المنظمة عمانين من غيرهم، وصراع قبلي منا ١٩٩٧هـ تخللتها فترة وحيزة لبعض أئمة عمانين من غيرهم، وصراع قبلي عليهم ولكن سرعان ما كان الحكم يعود إليهم. وكان لخصومهم التقليدين من بني نهان دولة في عُمان، وآل نبهان الذين ملكوا عُمان فترة من الإمامة مس خود متصف القرن السادم الهجري إلى القرن العاشر الهجري، (( كانوا على شيء من البذخ والجروت وأكمة السلطان وعلى حانب مسن القسرة والسطوة والنذية الأخذة بقسط من الابتكار والإنشاء والعمران وهم الذين أطلقوا مسعى المطلان على الحكام منهم)) (1)

استطاع أحمد بن سعيد جد العائلة المالكة في عُمان ومؤسس الدولــة الوسعيدية الحديثة. الذي كان والياً على صحار من قبل بلعرب بن حمر البعربي بفضل همته العالية أن يضمد حراح الممانيين بعد الحلافات الواقعة بسين الأنمـــة السابقين التي أدت إلى فنن عظيمة وحروب علية قاسية كانت نتائجها انحدار بحد عُمان التاريخي.

في عام ١٥٤هـــ بويع أحمد بن سعيد بن أحمد المنصل نسبه بالقائد 'عماني الهلب بن أبي صفرة بالإمامة بنـــزوى، وسعى إلى توطيد دعائم الحكم ووضع

<sup>(</sup>١) الخروصي، سليمان بن خلف: ملامح من التاريخ العماني ص١٣٥.

القوانين لإدارة البلاد وتوحيد عمان في دولة مركزية فوية، وتنظيم الجمسارك وتشجيع التجارة مع الهند وشرق أفريقيا، كما أسس جيشاً دائماً علمى السبلاد وأشرف بنفسه على تنظيمه وتسليحه كما أعدّ أسطولاً بحريساً زوده بالرجسال والسلاح وفي سنة ١٩٧٢م استطاع أن يوحه أسطوله لانقاد البصرة كما أرسل أسطولا آخر تمكن من القضاء على الفراصنة الذين كانوا يقطعون الطريق علمى تجار الهند بمسقط وكانت وفاته بالرستاق سنة ١١٨٨هـ ودفن بها (١٠).

# ي. انتشار الإباضية في عُمان:

ضمن حدلية الصراع بين الفكر والواقع تنسشكل المسذاهب السحياسية والاجماعية والأخلاقية، وإن اختلف باختلاف الغايات والاتجاهات والنظروف المعيشة للإنسانية، إلا إلى تسمى نحو التوفيق بين الدعائم الأساسية التي يقوم عليها حياة المجتمع سواء من الجانب الروحي الذي يمتثل في العقائد التي تشكل القاعدة النظرية، أم الجانب المادي الذي يشكل الاقتصاد عسصيه السرئيس، أم الجانسب التنظيمي ويضل في هيكل وترتيب نظم المجتمع الإدارية.

وبعد الجانب الروحي (الدين) الدعامة الرئيسة لحياة المختمعات البشرية وجزءاً من كل ثقافة، فهو يقدم صورة منظمة للكون، ويقيم علاقة منظمة بين الإنسان وربه الخالق المعود من جهة، وبين الإنسان والمختمع الذي من حوله مسن جهسة أخرى.

ومن المؤكد أن أشكال السلوك الديني تختلف كيوراً من بجتمع إلى آخر، فهناك فروق لا تحصى فيما يمثل بالمنقدات والشعائر والجوانب الأخرى من للمارسة الدبية. ولكن يجب أن لا تخدعنا هذه الفروق، ولا نرفض أيضاً كل الأديسان أو

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه ص١٦٨.

نرفض كل المذاهب الأخرى باستثناء ديننا أو مذهبنا الذي نسلكه في أداء عباداننا وشعائرنا الدينية.

تعود عند المسلمين حذور الأصول العقائدية والفكرية والفلسفية إلى العقدة الإسلامية، بالإضافة إلى حصيلة واسعة من الاحتهادات والآراء الفقهية لل لفكرى الإسلامي وعلماء الأمة وفقهاتها. ولعل أهم ما يتميز به الفكر الإسلامي عند المسلمين أنه لا يفصل الدين عن الدولة، وأن كل أغاط السلوك الديني تدور حول السيطرة والتحكم في حياة الإنسان، ويأيي هذا التحكم ضسمن منظوصة متكاليم المسعاوية التي جاء بحا القرآن وجسدها الرسول الأعظم محمد الله عليه وسلم في تعاليمه وسنته ومثلت حقيقة القيم المطلوبة والمثل العلياء الى أسامها عبادة الحائل للعبود وحده، وإشاعة العدائة الاجتماعية بين النساس، يمركها الرعي ويزحرها الوازع الديني، وإذا ما حدث نجاب هذا الموعي وقسم الموزا الدينية وقسعه، وحينها بيداً الصدع وتسمع الموزا المادي .

في القرآن الكريم ومضات عن الفكر السياسي تتعلق بمـــوالاة المـــومنين بعضهم بعضا، ووحوب طاعة أولي الأمر، وقتال الفنة التي تبغي، والإصلاح بين رأخوركمي. كما أشار إلى نوع من الملكية الطاغية : ﴿ يَاحَدُ كُل صَفِيتَا غَصِبا﴾.

في السنة الحادية عشرة من الهجرة توني الرسول الأعظم محمد صلى الله عليه وسلم فعولى الحالافة من بعده أبوبكر الصديق (رضي)، فالترم التراماً كاملاً بنطيق المدالة الاحتماعية بعيداً عن النزعات والأهواء والعصبية، فخلا عهده من افراق المسلمين. ثم تلاه في . " "الله عشرة من الهجرة عمر بن الخطاب (رضي) فكان عهده كما تجمع عليه كتب السير والتاريخ مثالاً لصرامة الخليفة العادل، احتها في وضع النظم ضمن إطار الشريعة الإسلامية حسبما تقتضيه مصلحة المسلمين والظروف الموضوعة التي كان يمر بما الإسلام في بدايته، خصوصاً أن رقعة الدولة الإسلامية بدأت تمند خارطتها خارج الجزيرة العربية، وتضم ألواناً وأطبافاً حديدة من الأحتام البشرية تلاقحت أفكارها المميزة، وثقافاقاً وقيمها الأحلاقية والاجتماعية ضمن حضارة حديدة عرفت فيما بعد بالحضارة الإسلامية الجديدة، التي كانت تسيّم، شؤوفاً قيادات إسلامية عادلة نجحست في ردم الهويسات والفروقات الأثبة بين ما هو عربي وعصمي، ورفعت شعار الإسلام الخالد لا فرق بين عربي وعصي إلاً بالتقوى.

في السنة الرابعة والعشرين من الهجرة وبعد مقتل أمير المؤمنين عمر بسن الحطاب قولى عندان بين عامر والتاريخ الحطاب قول عندان بن عقال (رضي) محاياة بداية ظهور النعرات والعصبيات القبلية من جديد، والهم عثمان (رضي) بمحاياة ذوي القري واتخاذهم بطانة لمه يستشيرهم في أمور الحسلانة وتوليهم أمسور الملمين.

استفحلت الأمور وزاد عطرها واستمرت الأوضاع في اضطراب وترد، فاجتمع من المسلمين عليه، وقتل الحليفة عنمان بن عفسان (رضسي) وخلفه في السنة الخاسة والثلاثين من الهجرة على بن أبي طالب(رضي) في ظلل أوضاع مأساوية شهدها بادئ ذي بدئ بمنع تلدية حاضرة الإسلام وعاصمة الحلائقة، ثم انقل مذا الصراع إلى الحواضر الإسلامية الجديدة في العراق والشام، فتطورت الأحداث تطوراً عطهراً، وبنأ الصراع بظهر في حسم الحلافة الإسلامية لتطور ال مراع مسلم، آلت بعده الأمور إلى تحزب وتشرده فصارت الأمة فرقاً

ومذاهب تدعي كل منها أنما أهل الحق وأن الحق بجانبها وأنما الفرقـــة الناجيـــة وغيرها على ضلال، وأن هذه الفرق هي الفرق الباغية أو المارقة.

كان ظاهر هذا الخلاف حلاقاً فقهياً حديباً إله في الحقيقية بعكس الامتداد التاريخي للصراع التقليدي بين الطبقات ذات السيادة في المجتمع العسري الذي قبل ظهور الإسلام، وجاءت تكراراً لقصة العداوة بين هاشم وأمية، وفيما روت الأخبار حين ولي هاشم بعد أبيه عبد مناف ما كان إليسه سن السسقاية والرفادة فحسده أممة بن عبد شمس على رباسته وإطعام، فتكلف أن يصنع صنيع هاشم فلمز عنه، فشمتت به ناس من قريش، ففضب ونال من هاشم ودعاء إلى المائزة على حمسين ناقة والجلاء من مكة عشر سنين، فقضي لهاشم بالغلبة، وأحذ هاشم الإبل فنحرها وأطعمها وغاب أمية «أمية عن مكة بالشام عشر سنين فكانست هذه أول عدادة وقعت بين هاشم وأمية (").

وجاء الإسلام وبقي هذا الصراع حول السيادة والحكم في البيت القرشسي بأخذ أشكالاً دينية ودنيوية، حتى استقر الحكم عند العباسيين.

في خضم ذلك الصراع التاريخي حول منصب الخلافة وأحفينها برز كنير من الكتاب والمفكرين تناولوا هذه المسألة بالبحث والدراسة والتنظير، وكل منسهم يسمى إلى إضفاء الصبغة الشرعية على الأحداث السياسية واستقراء مسدلولاقا وإحالتها إلى نصوص وأحاديث تعبر في الغالب عن آراء الفرق التي تشمي إليها. فيايت وجهات النظر بين المسلمين، وذهب كل تأويل النصوص حسبما يمليسه المونس السياسي أو يراه المنظور المذهبي.

<sup>(</sup>١) ابن الأثير: الكامل في التاريخ ج١ص٤٥٥.

فالشيعة ترى أحقية على (رضي) وأبنائه في تولي منصب الخلافة، من مبدأ أساسي يقوم على أن الحلاقة تحصر في آل البيت وتنقل بوصية الإمام لمن يعده ويكون معصوماً، الأمر الذي شجع الخوارج وأهل السنة بالرد عليهم، أما الموالون ليني أبية فإضم يرون وحوب تنصيب الخليفة بالبيعة والشورى علسى أن يكسون الخليفة ترشياً عدلاً.

ونتيجة للصراع السياسي بين الشبعة الموالين لأهل البيت من جهة وبين الفرق الموالية لحكم الأمرين من جهة أخرى ظهر حزب آخر تزعمه عبدالله بن وهب الراسي ( المحكمة) ويتعد هذا الحزب في موضوع الحكم على المبادئ الآتيسة: الميعة والشورى والعدالة- دون اعتبار الجنس، فإن استرق الإمام هذه المقسايس والترم بما وجب طاعته ولا يجوز الحروج عليه. أما إذا انحرف كان أمر الحروج علمه يد أهل الحل والمقد وهو حائز وليس واحباً، ومن هذا التكمل ظهرت فيما بعد الإباضية.

في ضوء ما تقدم نحاول في هذه الدراسة أن نلقي ضوءاً على التحربة الفكرية السياسية الإباضية عمر تاريخ هذه الحركة الإسلامية، التي كانت و لا زالت لهـــاً آراؤها الفكرية في موضوع الحكم وحايت ضمن مجال حيوي زماني( تــــاريخي) ومكاني(حفرافي)، ومعت في فقهها إلى أدلة وأصول تحتوي في طياهًـــا مـــالا يتعارض مع إفامة المجتمع المدني في الإسلام.

حاولت التحربة الإباضية أن تبقي العلاقة بين الدين والدولة قائمة على أسس تضمن التوفيق بين الجانين لتحقيق للصالح الدنيزية في حدود الشرع، وترسسيخ مكانة هذه الحركة الإسلامية في اللوحة السياسية والثقافية في المختمع الإسسلامي التي تبلورت أفكارها بعد أن تنبت دعائم الحكسم في بسين أميسة ((مستفيانين ومروانيين))، وصاغ فقهاء الحكام الغطاء الشرعي المطلوب للحكم، وتم توظيف الأحاديث النبوية الصحيحة ووضع ما يلزم منها لتكريس الاستبداد وخدمته.

ظهرت حركات الاحتجاج ومنها حركة الإباضية التي رفعت في بداية فلهرت حركات الاحتجاج ومنها حركة الإباضية التي ولسدأ السين والسامع والعمل في سرية نامة لإرساء دعاتم الدعوة تمح حساير بس زيسد الأردي العمسايين إرت 19هـ) في كسب ود السلطة وثقة الحكام الأسويين، وارسطاع في أثناء ذلك أن يبدي نشاطاً ملحوظاً في نشر الدعوة سراً في مأمن من المنا الحكم الأمويين، حتى تمكنت هذه الحركة فيما بعد أن تعان الثورة ضسد الحكم الأمويين، عين المكدي – طالب الحسق- ثورت في حضرموت قاعدة الإباضية العسكرية، وتوجهه إلى صنعاء ثم مكة والمدينة في ثورة مسلحة سلحت حضرموت والمين والمحجاز لعامين ( ١٢١ - ١٢هـ) حست فني أن يهزم حيشه في ناحية الساعدي وذلك في سنة ثلاين ومائة من الهدة.

قبل قيام التورة الإباضية بحضرموت؛ فعن المؤكد أن الشكل النهائي الذي أصح عليه الفكر الإباضي ومنهج الإباضية قد تأسس وتبلور في البصرة، ثم حاء دور الدعاة من أهل العلم لنقل ذلك الفكر المذهبي وتعاليمه إلى حتوبي الحربسرة العربية عُمان وحضرموت، ومن ثم إلى شمال أفريقيا بواسطة الدعاة الحسفارمة المبينية (( ومن المعتقد أيضاً أن أولئك الأهالي الخلين قد وحسدوا في التعساليم الإستيدادي للأمويين والعباسين معاً، وإلى

ذلك فإنه من الواضح أنَّ الدور الأساسي الذي ساهم في تأسيس ونشر الـــدع: الإياضية في شمال أفريقيا قد قام به العرب الحضارمة واليعنبون)) (١٠).

كانت عُمان من أوائل أقطار الجزيرة العربية التي وصل إليها الإسسالام ودخلت فيه في عهد الرسول صلى الله عليه وسلم، وأسلم أهلسها وحسسن إسلامهم، وشاركوا في كل الفتوحات الإسلامية برأ وجراً، وظهر من بينهم قادة عسكريون عظماء كان لهم الدور الرئيس في فتح كثير من الأمصار في السشرق، ولهم دورٌ في التأسيف الأحداث السياسية التي حرت في النسصف الأول مسن القرن المحري الأول، وظهر من بين المعانيين علماء نبعوا في أحكام المسسائل الشركية للشمل الأداب والعلوم جمعاً، وتواصلت الحركة الفكرية والسياسية بين البعادية وغث البعرة والله السياسية بين البعرة وغث السياسية بين البعرة وغث المناسبة بين البعرة وغث البعرة وغث البعرة وغث المناسبة بين البعراس البعراس البعراس المناسبة بين المناسبة بين البعراس البعراس البعراس البعراس البعراس البعراسية بين البعراس البعر

ولم تكن عُمان بمنأى عن الأحداث التي مرّت بما الأمة فقد وحدت الأحداث السياسية التي تجري في الدولة الإسلامية صدىً في عُمان.

أما الصلة الحقيقية التي قامت بين أهل عُمان وبين الإباضية فقد كانت في عهد مبكر من ظهور هذه الحركة السياسية والمذهبية، وترجع تلك السصلة للعلاقــة

<sup>(</sup>١) النامي، عمرو: دراسات الإباضية. الباب الثاني ص٢٠.

الذائدة بين العُمانيين والقبائل التي هاحرت منها وأقامت في البصرة، والتواصل الدائم بينها لصلة القربي، أو أقما مضت لطلب العلم والتفقه في الدين، وزاد هذه العسلات ما عرف عن العُمسانيين أقم أهل تجارة لا تقطع رحلاقهم إلى العمراق وسواها من الأمصار، وكان موقف المُعانيين بالبصرة موقف من آثروا الاعتدال ولم يجيزوا الحروج بالسيف، ولم يوافقوا من استعرضوا النامى وانتهكوا حرماقم وأنمواهم وكفروا مخالفيهم، وكان المُعانيون مطيعين لتوجيهات قسادقم وزعماء عشائرهم والعلماء من أبناء عشيرقم.

كان دعاة الإباضية بصفة خاصة من رؤساء الأرد وشيوخها ساهوا في نقل ملهبهم من البصرة إلى عُمان، حيث انتشر بين أبناء قبائلهم، ووجدوا أنسصاراً ودعاة كثيرون. واستطاع جابر بن زيد الذي نقاه الحجاج بن يوسف إلى عُمان أن يعمق انتشار آراته وأفكار مذهبه بين أبناء عشيرته من الأرد لتكون له منسهم عصة بوازرونه.

قام الشاعر عمران بن حطان ويكن آبا شهاب وهو ((ضاعر فصبح من شعراء الشراة ودعاقم والمقدمين في مذهبهم وكان من القعدة لأن عمره طال فـضعف عن الحرب وحضورها فاقتصر على الدعوة والتحريض بلسانه)) (1) . بدور مهم في نقل أفكار الحركة الإباضية في عُمان. (( فيعد أن أطلق مراحه الحجاج بسن يوسف أحذ يتنقل بين محتلف القبائل حق انتسهى بـه المطاف إلى عُمـان ودنـاك استقر به المقام تحت حماية قبائل الأزد ووحدهم يعظمون زعمـاء الهكمة من أمنال أي بلال مرداس بن أدية التبيمي ويعتقون آراء، فأظهر أمره

<sup>(</sup>١) الأصفهاني: الأغاني ج١٨ ص١١٤.

بينهم ونشر أفكاره ودعاهم إلى مذهبه فبلغ ذلك الحجاج فكتب إلى عُمان فيه، فهرب عمران حتى أتى قوماً من الأزد فلم يزل فيهم حتى مات)) (١)

ومن قبائل الأزد باليصرة انتشرت الإباضية في عُمان ووصلت إلى كل القبائل الأخرى من أزد عُمان في وقت مبكر فاعتقوها ودخلوا فيها وتشجعوا لها ومنهم انتقلت إلى مواهم من القبائل الأخرى (<sup>17)</sup>

بالإضافة إلى ذلك فإن عُمان أنجت كتيرين من أتمة الإباضية وفقهاتهم محسن كان لمم دورٌ في نشر المذهب والدعوة إليه، منهم: حساير بسن زيسد الأزدي، المروف بأيي الشمناء، وبلج بن عقبة الأزدي، وصحار المبدي، وهلال بن عطبة اللهاق.((نعود أصوله إلى خراصان جاء إلى عُمان))والربيع بن حبيب الفراهيدي، وأبو سفيان عبوب بن الرحيل وغيرهم.

ولرغبة الشمانين نرعتهم المستعرة في الاستقلال عسن مسلطة الخلاف. المركزية التمثلة بالخلافة الأموية ثم العباسية فيما بعد. تينوا العقيسدة الإباضية واتخذوا منها ذريعة ووسيلة لمقاومتهم للخلفاء الأمويين ثم ال بين الذين عدهم الإباضيون ظالمين فاصين للحكم، ومن ثمّ قإن سلطتهم غير شرع، <sup>77</sup> .

<sup>(</sup>١) الدرجين، أحمد بن سعيد: طبقات المشاتخ بالمغرب ج٢ص٢٠٠.

<sup>(</sup>٢) الصوافي، صالح بن أحمد: الإمام جابر بن زيد العماني وآثاره في الدعوة ص١٩٤.

<sup>(</sup>٢) خليفات، عوض: نشأة الحركة الإباضية من ١٢٩.

<sup>(</sup>١) الصوافي ، صالح بن أحمد: الإمام جابر بن زيد العماني وآثاره في الدعوة و ص١٩.



## الباب الثاني

# الظروف السياسية لظهور الإباضية

الفصل الأول :

ظهور الإباضية أ - الخوارج

ب- نشوء الفكر الاباضي

ب سوءِ اسر. ج- أصل التسمين

د- رأى الإباضية في الخوارج

ه- انتشارالمذهب

#### الفصل الثاني:

أ- عبدالله بن إياض

ب- جابر بن زيد الأزدى

ج- أبوعبيدة مسلم بن أبي كريمت

د- الربيع بن حبيب بن عمرو الأزدي

هـ - أصول العقيدة عند الأياضيّ

و- أهم المسائل الخلافية بين الإباضية والمذاهب الأخرى

ز- الفكر السياسي ومسألة الإمامة عند الإباضية

#### .\_....

الفصل الثالث:

أ-الإباضية بحضرموت ب- ثورة عبدالله بن يحيى

ج- حضرموت والإمامة الإباضية

د - أبو اسحق ابراهيم بن قيس الهمداني الحضرمي



## الباب الثانى الفصل الأول الظروف السياسية لظهور الحركة الاناضية ظهور الإياضية

أ. الخسوارج:

ينفق المؤرخون على أن لفظة الخوارج تطلق على المحكمة الأولى الذين أنكروا التحكيم حين اعتزلوا حيش على بن أبي طالب (رضي ) وخرجوا عليــه يــوم صفين، وقد كانوا من أشد المناصرين له، واجتمعوا بحروراء من ناحية الكوفية. فلما حاربهم في النهروان غدت هذه التسمية تطلق على كل من حضر النهروان ضد على (رضي) أومن قال برأيهم.

أما كيف بدأ الفكر الخروجي في التكوين، فقد بدأ مع مــوقفهم مــن أحداث صفين، إذ أكلت هذه الحرب أكثر من مائة ألف مقاتل بين صحابي رتابعي، ففكروا في ضرورة وضْع أساس لاختيار الخليفة، ولما كان المتحــــاربون فيها من قريش بدأ التركيز على مبدأ أو مفهوم القرشية، فحوزوا أن تكون الإمامة في غير قريش، وكل من نصبوه برأيهم وعاشر الناس على ما مثلوا له من العمدل واحتناب الجور كان إماماً، ومن خرج عليه يجب نصب القتال معه، وإن غـــير السيرة وعدل عن الحق وحب عزله أو قتله، وهم أشد الناس قــولاً بالقيـــاس، وحوزوا أن لا يكون في العالم إمامًا أصلاً، وإن احتيج إليه فيحوز أن يكون عبداً أوحاً، أو نبطياً أو قرشياً (١) .

وذهب البعض أيضاً في وصف الخوارج إلى أنهم قوم من المسلمين مرقوا من الدين وحرجوا عن الإسلام، بإنكارهم أصلاً من أصول الدين كحالة ابن الأزرق

<sup>(</sup>١) يمير، أحمد: الحنوارج طليعة التكفير في الإسلام رسالة الرد على مسائل الإباضية .تحقيق إمام حنفسي لبدص٢٥

وأشياعه، فقد أحدث وارتد وكفر بعد إسلامه، فوقع الخلط بين الخــــروج عــــن طاعة علي( رضي ) وبين الخروج عن الدين. •

إن النفسير التاريخي بالمعنى العلمي لهذه العبارة يهتم أو لا وأحيراً بتطور السياق العام الذي تدرج تحمه الحوادث التاريخية، والحوارج تحدد حروحهم في بسادئ الرأي أي ثورقم على على بن أي طالب (رضي)، بما أدعوه من أنسه لجساً إلى التحكيم في أمر قائل فيه، وهو يعلم أن الله حكم فيه، ويعتقد أنه على حسق وأن خصمه معاوية هو الطاغى عليه، ومن هنا كان شعارهم (لا حكم إلاً لش).

لقد رد عليهم على بقولته المشهورة ( كلمة حق أريد بجسا باطل)، أي أن الشيء الذي دفعهم إلى الحزوج عليه شيء آخر غير قولهم (( لا حكم إلا لله))، وهذا الشيء الآخر هو السبب الحقيقي الذي يفسر تمردهم عليه.

تجمع الصادر الإسلامية على أن قوام حيث علي وحيش معاوية كان خليظاً من قبائل بعضها بنتمي إلى (مضر) وهما خصصمان تفليدان. وأن المضرين في حيش على بن أبي طالب(رضي) مسعوا إلى إقناعه بعدم الحرب حتى لا يجدوا أنفسهم بقاتلون بني عمومتهم في حيش معاوية. فلما علمت القبائل المينية من حيث على ثاروا في وحوههم واقموهم بمكاتبة معاوية والعمل بالسر لحسابه. و حتى ينظب على بن أبي طالب(رضسي) علسى هسفه المشكلة وحود القبلة الواحدة في حيشه وحيش معاوية، وضع خطئت على أساس أن تكنيه كل قبلة في حيشه يوعمومها في جيش معاوية.

كان لهذه الحنطة تأثيرها السليم، فقد وحدت كل قبيلة نفسها تقاتل أختسها، حول قضية سياسية لا تممهم مباشرة، ولا تجمد لها أساساً دينياً في وجدائهم أو حتى في وعيهم القبلي، بل رمما كان الواحد منهم يفكر إذا كان من القبائل اليمنية أو من ربيعة ويقول في نفسه علمي ومعاوية قرشيان فأي منهما انتصر كان الحكم في النهابة لقريش.

وهذا ما عبر عنه أحد زعماء الأزد حين قام خطياً في قومه عندما كلفهــم على بقتال إخوائهم في صفوف معاوية فقال: إن من الحنظ الجليل والبلاء العظيم أمّا صُرفنا إلى قومنا وصرفوا إلينا ، والله ما هي إلا أيدينا نقطعها بأيدينا، وما هي إلا أضحتنا مجذفها بأسيافنا، فإن نحن لم نؤاس جماعتنا ولم نناصح صاحبنا (علمي) كفرنا. وإن نحن فعلنـــا فعرانا أنحنا، ونارنا أحمدنا. ويروى أنه لما قتل أبو كعب رئيس خشــمم العراق لم يستطع قاتله في صفوف معاوية أن يمنع نفسه من البكاء والانصراف وهو يقول: رحمك الله، أبا كعب ، لقد قتلك في طاعة فوم أنست أمنً بي رحما منهم، وأحب إليَّ نفساً منهم، ولا أرى إلا قريشاً قد لعبت بنا.

من أجل ذلك جاء تبلور فكرة افتراح قبول الاحتكام إلى كتاب الله، بعدما وجد الناس أنفسهم في وضعية مأساوية، وظهر تيار واسع في صفوف علمي كان يربد تجنب الحرب ووقفها بعد اندلاعها، وبالمقابل كان هناك في صفوف علمي بن أبي طالب جماعات تضغط من أجل مواصلة الحرب تدفعها اعتبارات ومصالح أخرى. وتأتي الحصومة والمنافسة التقليدية بين قبائل ربيعة من شسرق الجزيسرة المربعة ومعها اليمنيون من حنوها وبين مضر ((قريش من غرفسا)) مسن أهسم الاعتبارات، ناهبك عن التناقض في المصالح والنفوذ ورفض سيادة ونفوذ قسريش على تلك القبائل.

ورغم ما يبدو في حانب من أفكار الخوارج من النسورة علسى الأوضاع السياسية في الغنم، إلا أن بحمل أفكارهم كانت في الحقيقة تجسل إلى تنبيست العصبية العربية، ولكسن ألما المعابية العربية، ولم تصدر آراؤهم عن فلسفة عقلية أو نصوص شرعية، ولكسن أملت عليهم ظروف يبيئة وعصبية قبلية ما ذهبوا إليه من آراء تعاقبت واستفحلت مذاهبهم من حراء معاداقم للمجتمع، وما أصروا عليه من أحكام ثم معساداقم

لبعضهم البعض. ولذلك يمكن تفسير السبب الذي من أحلم أحجم الفسرس والعجم عن المشاركة في ثوراقم أو تبني أفكارهم.

ويمدر الإشارة إلى أن الحوارج انقرضوا عدا الإباضية التي انتشرت في جنوب شرقي الجزيرة العربية والمفرب العربي، وصاغت أصولها الفكريسة والعقائديسة، وأصبح لها فقه عملي متطور، بعد أن كان النشاط السياسي قد غلب عليهسا في المراحل الأولى لظهور هذه الحركة التي يتموأ أتستها أن تكون من الحوارج.

وتعد الإياضية الغرقة الإسلامية الوحيدة التي صرفت جهودها واهتمامها نحو ثلاث قضايا رئيسة ومحورية ظلت تلازم كتاب هذه الفرقة ومفكريها وأنمنسها طول تاريخ نشأة هذه الحركة:

أولاً: إيجاد الادلة التاريخية والمنطقية التي تنفي انتماءهم إلى الخوارج.

ثانياً: عاولة التحلص من شبع الخوارج عنهم، ونفي اسم موسسها عبدالله بن إياض الذي تسب إليه، لعلمهم أن ابن إياض كان أحد الخوارج، ولعلمهم أيضاً أن اللس من غوهم يعلمون ذلك ولا يمكن عوه كحقيقة واقعية مسن ذاكسرة التاريخ (1). ويفشلون العودة بمذهبهم إلى حاير بن زيد. ولكن أعداءهم فرضواً هذه التسبة أي الإياضية، بدلاً من الجايرية، وإن السمية الحقيقية لهم هي أهسل الاستفاعة.

' ثالثًا: إصرارهم على اعتبار مذهبهم مذهباً حامساً احتهاديا فقهياً سنياً، يقف حنباً إلى حنب مع الشافعية والحذية والمالكية والجنبلية، والدفاع عن آرائهم التي تخالف رأي أهل السنة والجماعة.

<sup>(</sup>١) صالح، عمرين الحاج محمد:دراسة في الفكر الإباضي ص٣٨.

إن معظم المصادر الإسلامية التي تحدثت عن الفرق تجعل الإباضية من ضمن فرق الخوارج، وألما افترقت فرقاً، معظمها فريقان حفصية وحارثية، فأما البريدية من الإباضية، والميمونة من العجاردة فإلهما فرقتان من غلاة الكثرة الحارجين عن الأمة (أ). ويفق الشهرستاني مع هذا الرأي، عندما يعرف فرق الحوارج بالهم المحكمة والأزارقة، والنجدات، والبيهسية، والمحاردة، والتعاليسة، والإباضسية، والصغرية، والباقون فروعهم (أ). أما الأشعري فإنه يجعلسهم مسن الخسوارج الفتلين، لأن الإباضية لا ترى اعتراض الناس بالسيف، لكمهم يرون إزالة أنعسة الجور، ومنعهم من أن يكونوا أثمة بأي شيء قدروا عليه، بالسيف أو بغره (أ).

أما كتاب الإياضية خاصة المعاصرين منهم فإلهم يرفضون انتساهم للعوارج، ويفدون هذه الآراء والمزاعم، ويرون أن معظم ما كتب عن الإياضية سواء كان حماً أو باطلاً، فإنما هو إلا تشنيعات وتلفيقات لمن يريد الفتية مسلة الإياضية، وإثارة الرأي الإسلامي العام متسدهم، وأن يجعلهم مكروهين ومنوفين من بقية الجواج الذين حرحوا على على بن أبي طالب (رضي) بعد التحكيم، وذلك من وجهة نظر أن الذين رفضوا التحكيم لم يشككوا في شرعية الحليفة على بسن أبي طلى أبدي الصحابة وبقية الشورى، وقاله لطلحة والزبير وعائسشة أم المسومين لم المن عن عند الله تعلى، لشقهم عصا الأمة، وأنه حكم بأن من حكم فهسو رضى) حق عند الله تعلى، لشقهم عصا الأمة، وأنه حكم بأن من حكم فهسو رضى بالحكومة وقتله، وقائل من أنكر الحكومة وقتله، وقال أربعة الإف أواباً من

 <sup>(</sup>۱) البغدادي، عبدالقادر بن طاهر: الفرق بين الفرق وبيان الفرقة الناجية منهم ص٥٥.
 (۱) الشهرستنان، محمد بن عبدالكريم: الملل والنحل ص١٠٠.

 <sup>(</sup>٦) الأشعري، أبوالحسن على بن إسماعيل:مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين ص١٨٩.

أصحابه، واعتذر فقال: (( إخواننا بغوا علينا فقاتلناهم )) فسلم أهل الشرك من بأسه، وتورط في أهل الإسلام بنفسه <sup>(۱)</sup> .

وأقم حرجوا عنه لرفضه استمرار القتال في صفين واستحابته لضغوط الذين رغبوا وقف القتال لما رفع أهل الشام المصاحف على أسنة الرماح، وأقدم مثلسوا بموقعهم هذا صفات المؤمن الذي لا يقبل في الحق مساومة. وأن الذين عرجسوا على على بن أي طالب (رضي) كانوا حزباً ثورياً يعتصم بالتقوى، ولم يستشؤوا عن عصبة العروبة، بل عن الإسلام، وكانوا ينظرون إلى حذاق التقوى، والتقوى في الإسلام، فات أنحاه سياسي عام، والأمر كذلك إلى أعلسي درجسسة عند الحسوارج (1)

في حين نجد منهم من يغض الطرف عن ذلك الانتساب ويقبل بالتسمية على أن المقصود بالحروج الحروج المحمود في سبيل الله أو الحروج سياسياً لا الحروج عن الدين أو مروقاً منه أنا. وأن كلمة الحوارج كانت تشير في الماضي إلى هؤلاء المسلمين الذين خرجوا للقتال في سبيل الله وأقم سموا خوارج وهو جمع خارجة وهي الطائفة التي تخرج في سبيل الله أخذاً من قوله تعالى فإ رَكُو أَرَادُوا المُحْسَرُوح عَلَيْ المُعْلَقِيلُ إِلَى معنى مشوه حسين طهر من الحوارج القول بإباحة الدم والمال بالذنب، والمصادر التاريخية التي ذكرت أن ابارغ من ما فوارج هي نفسها التي عادت وذكرت أنسه خسافهم بالرأي فاقصل عنهم وتواً منهم فيما بعد في رسالته إلى عبدالمللك بسن مسروان

<sup>(</sup>١) الورحلانِ، ابويعقوب يوسف إبراهيم: الدليل والبرهان ج١ص١٤.

 <sup>(</sup>۲) معمر، على يجي: نشأة المذهب الإياضي ص١٣٦.
 (٣) طالى، عمار أراء الخوارج الكلامية ص ج١ص٠٣.

 <sup>(</sup>٤) سورة التوبة الآية ٤٦.

(إيراء إلى الله من ابن الأزرق وصنيعه وأتباعه، لقد كان حين خرج على الإسلام نبا ظهر لنا ولكنه أحدث وارتد وكفر بعد إسلامه فنبرأ إلى الله منهم )).

يدو أن مصطلح الخوارج كان مصطلحاً سياسياً أكثر منه ديباً، استنظاع الأبريون ومن ورائهم دعاة العصبية القرشية، والهاشميون ومن ورائهم السشيعة، لتظافوا بذكاء أن يصكوه على الثائرين الذين بنادون في إصرار بالمبادئ المادلة إدافلانة، الذين يسمون إلى تقويض مفهوم احتكار الحلافة الإسلامية في قريش وهذا دون سائر العرب والمسلمين، وإلا أماذا لم تطلق تمسية الحسوارج علسى الذي عرجوا خروجاً سياسيا على خليفة تمت له البيعة الشرعية؟ ولماذا يرفشون بلاك اسم الحوارج على معاوية وطلحة والزيو أو على (رضي) أو أتباعه، أو على الشائرين على عدادية وطلحة والزيو أو على (رضي) أو أتباعه، أو

والتبع لأسماء القادة والأشعاص الذين تزعموا الحركة ضد التحكيم ثم كانوا لغة الورات المتلاحقة ضد على بن أبي طالب والحكام من بني أسية، يجدد أن سظمهم بتنمي إلى القبائل العربية التي نزحت من وسط الجزيرة العربية، ومعظم أباء تلك القبائل أنت الرسول صلى الله عليه وسلم في آخر الوفود، ثم كانست أزّل من ارتدت بعد وفاته، وطمع أفراد منهم بالزعامة فادعوا البوق، منهم طليحة الأمدي، وتبعه كثير من العرب عصبية، فلهذا كان أكثر أتباعه من أسسد، وفظاف، وطيء، وظهرت ببلاد بني تميم سحاح بنت الحارث بن سويد التبعي العت النبوة، فقصدت بحدوها بني حنيفة في الهماة فحاءها مسيلمة الكذاب (مدعى النبوة) في أربعين من بني حنيفة فقال لها: لنا نسصف الأرض، وكسان لزبش نصفها لو عدلت وقد رد الله عليك النصف الذي ردت قريش (10).

تمكنت جيوش المسلمين القادمة من المدينة من الفضاء على مسدعي النبــوة را بخضاع المرتدين من العرب، والعودة بمم إلى جادة العقيدة الإســـــلامية مـــن

<sup>(</sup>١) ابن الأثير محمد بن عبدالكريم: الكامل في التاريخ ج٢ص٢١٤.

جديد، وامتطاعت الخلافة الإسلامية في المدينة ان تجدد أبناء القبائد العربية وتبعدهم عن مراكز ثقلهم القبلي بدعوى الحهاد في سبيل الله، فانضم الكخيرون منهم إلى جيوش المسلمين المتحجة نحو فارس والروم، إما تحسست تسأثير السدعوة لفريشة الجهاد، أو بغية كسب المفاتم والفيء، أو أنه الحزوج من حدود حزيرقم إلى أقاق واسعة وأمصار خضراء تجري فيها الأنحار تعوضهم عن حفاف وقسوة حاة الصحاء العربة.

انطاق هؤلاء العرب حاملين معهم نزعاقهم القبلية والعصبية وكــــــانوا يمثلــــون خليطًا من قبائل بدوية ليس لها إرث حضاري راسخ، عرف عنها إنما لا تقبـــل الخضوع للسلطة المركزية، وخاصة إذا كانت تتركز في قبيلة بعينها كقريش.

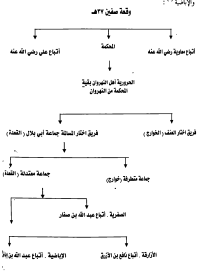
### ب نشوء الفكر الإباضي:

تعود نشأة المذهب الإباضي بالدرجة الأولى إلى الظروف السياسية التي مرت بما الأمة الإسلامية في الثلين الأعيرين من القرن الأول الهمتري، بالإضافة إلى تلك الأوضاع الاحتماعية المتنافضة، التي تولد عنها احتلاف الأمة الإسلامية حول بعض القضايا في الفنة والسياسة، ومن ثم تباينت الأفكار وتعددت الآراء وكسر الحدل بين العلماء، وصار لكل عالم أتباع وأشياع، وتحربت الأمة وصارت فرقاً ومذاهب، تدعي كل فرقة منها أن الحق بجانها وأتما هي الوحيدة الناجيسة مسن النار، وبالفت كل فرقة في ذم الأحرى. ومرتن على الأمة الإسلامية ظلورف متورة لم تكن حذوة الصراع الفكري وحدها تكفي في إذكاء نار الفستن، بسل تفاقم الوضع وتحول الخلاف من حرب كلامية إلى صراع مسلح.

• كان الخليفة عنمان بن عفان (رضي) أول ضحية في هـــذا الــــصراع، ثم تطورت الأحداث واشتد الخلاف وتفاتل المسلمون في معركة الجعل سنة٣٦هــ وفي معركة صفين سنة ٣٣هــ. وحدثت بعدها فنن وانقسامات وبدأت الخوارج في الظهور كفرقة منشقة تؤصل لفكرة سياسية تقوم على أساس الملــساواة بــين السلمين في الحكم، وتنادي بأحقية كل مسسلم كفسوه في أن يكسون إماساً للسلمين، وسعت هذه الدعوة إلى نسف فكرة الخلافة في قريش وحسدها دون الأمة، وقد غلب على الخوارج انتماؤهم إلى غير قريش من العرب. وفي سسبيل هذه الفكرة السياسية خاض الخوارج حروهم المهلكة وضحوا من أجل تحقيقها بأرواجهم وأموالهم، وتحملوا ملاحقة الحكام لهم والتنكيل ثمم.

لقد شهد الحراك الاجتماعي في المجتمع الإسلامي في عهد الخليفة الأمسوي عبداللك بن مروان (ح٦-٨٥٦) ظهور تيارات وفرق سياسية ناوتة لسملطة الحكومة وشرعت المنزنة المواقعة المستواحة المسلطة السياسية الحاكمة وشرعت الاستبداد المطلق للحاكم، واحتلطت الأطروحات الذكرية بين السياسة والكفسر والامتارة وإلكان، والحقوة والمحتفظة الحسنة، بأيات السيف والجهاد، واعتماد الترادف أله إلى تقام المواقعة الحسنة، بأيات السيف والجهاد، وعداد الترادف المصرم المأثورة عند بعض الغرق الإسلامية الي أفرزها الحسراك الاحتماعي الإسلامي في البصرة والكرفسية، في حين شهدت السياحة الفكرية تعداد أو الرادة وتبايينا في الأفكار واعتلافات في سائل الفقه والسياحة، وأمام هذا الحقيقة وحسامة تعلق والكلومة على وسئلة الفقد والسياحة، طبح المسابقة المسابقة المسابقة المسابقة المسابقة المسابقة المسابقة المسابقة المسابقة على ومسابقة المحام في مثلة تعلى ولحامة على والمسابقة الملابقة والسياحة، على متالغة المناهجيم هو مسابقة الحلاية، ومسابقة تقل أس الحكم في دولة الحقيق وسامة وسام وسام على أهده خلفاؤه الراشدون.

ولهذا جاء طرح شعار لا حكم إلا لله، لسحب السلطة السياسية من الحاكم، بغة جمع السلطة الدينية والسياسية في حهة واحدة، فصل بينهما معاوية بن أبي عيانان وكانت تناتخ فصلها الصراع التقليدي الموجود والمشتد عبد تساريخ المخافزات والدول الإسلامية وظهور المترى الحارضة و وجود تنافر بسين الحراف الإسلامية أيضا مما أذى إلى حروب خاضتها الحوارج ومن خلال المواقف السياسية فامت تكارات وجاعات لحأت بعضها إلى النطرف وأسلوب الحرب والاغتيالات، وانتهجت أعرى الاعتمال ومهادنة السلطة الحاكمة، وهذا مخطط انقسام جماعة المحكّمة وظهــــور الحـــوارج والإماضة (1):



<sup>(</sup>١) حهلان عدون: مفهوم الإمامة ومشروعيتها وشروطها ص٥٥.

ولكن هل يمكن إعادة حذور نشأة الإباضية إلى ذلك الطسرح السمياسي الذي ظهر في اجتماع سقيفة بني ساعدة؟ وإن كانت المسميات لم تظهر آنسة. كما عميت من بعد بقية الفرق بأسمائها.

إن أصول الطرح السياسي ورأياً من آرائهم كان موجوداً إيسان احتمساع المقينة والمقصود بمذا الطرح مهدأ الشورى، المتمثل في حرية اعتيسار الحليف...ة وبدأ أحقية كل مسلم في الوصول إلى هذا المنصب بغض النظر عن حسه ولونه، ونذا ما صرح به سعد بن عبادة الحزرجي (ت11هـــ) مع جماعة من الأنسصار الذي قالوا يجواز الإمامة من غير قريش.

ولولا أن بقية باقية من العصبية القبلية والحوف من عودة ظهــور الـــصراع الفليدي بين الأوس والحنزرج الذي انتهى بمحيع الإسلام، لاستطاع الأنصار من أبناء الأوس والحزرج حسم موقف مسألة المخالفة بيرم الـــــقيفة لـــصالح الأســة الإسلامية، ولو أن الأنصار من أهل المدينة أصروا و ثبتوا على موقفهم السياسي راطروا فكرقم السياسية وجعلوا اختيار الحلاقة شورى بين المــــملمين عامـــة، لتحبّب الأمة كنية أمن الاختلاف والمآسى، والحروب والقنار.

و يدو أن الشعور بالصدمة والحزن لوفاة الرسول صلى الله عليه وسلم وفراقه والفراغ الروحي الذي حلفه عند قوم كان يجبهم وبجونه، تفلب القرار نحت تأثير العراطف على القرار تحت تأثير التفكير العقلي، وحاء قرار حسم الموقف لصالح الهاجرين من قريش. إلا إن قريشاً انقسمت فيما بعد على نفسمها وكسان في انسامها افتراق المسلمين إلى مذاهب وفرق لا تحصى.

تبلورت فكرة الحالافة لأن تكون لأحد المسلمين عبر الشورى، وارتبطت مع الأحداث التي شهدتها الأمة الإسلامية في منتصف القرن الأول الهجري، وطالبت الإناضية بتطبيق أسس هذه المبادئ السياسية، إلا أنه لخروج الإياضية تاريخياً من تحت عباءة الحوارج وارتباط نشأتها بنشأة الحوارج عنقم الغالبية العظمى مسن

## ج ـ أصل التسمية :

الأباضية أو الإباضية هي إحدى أقدم المذاهب الإسلامية، وعرفت بالفرقــة المعتدلة التي رفضت آراء نافع ابن الأزرق المتطرفة وآثرت القعود علمـــى قتـــال المسلمين، ولقد أحذت هذه المدرسة نسبتها إلى عبدالله بن إباض المركبي التميمي، ونسبة الإباضية إلى أباض - بضم الهمزة - وهي قرية بالعرض من اليمامة نزل بما يحدد بن عامل أفريقيا. وإباضـــة- بالمنتع - في شمال أفريقيا. وإباضـــة- بالكتع - في شمال أفريقيا. وإباضـــة- بالكتع - في شمال أفريقيا. وإباضـــة- بالكتع - في شمال أفريقيا. وإباضـــة-

ظهر عبدالله بن إياض رمزاً فيادياً رافضاً لشعار الحرب والقتال الذي تبناه نافع ابن الأزرق وفياديون آخرون من الخوارج. و لم يفلح زعماء الخوارج في استدراج عبدالله بن إياض للخروج معهم فامنتم وأخبرهم أنه لا يخرج على قسوم يرتفسع الأذان من صوامعهم والقرآن من مساحدهم. ويموقفه هذا جسد حقيقة بدايسة ظهور الإباضية، وأصبح الرمز القيادي المتكلم باسم هذه الفرقة، وساهم بتأسيس

 <sup>(</sup>١) تحدة بن عامر (ت ٧٦هـــ) صاحب إلتحدات من الحوارج، بايعه بعض الذين حالفوا ابن الأرزق
 وسموه أمو المؤمنين. كاتب عبدالملك بن مروان، وأعطاه الرضى، فنقم عليه أصحابه، وفتله أموفديك أحد
 أشاعه

هذا المذهب. وتشير المصادر الإباضية الفديمة والحديثة إلى إن تسميه المسندب بالإباضية لا يعني أن عبدالله بن إياض هو الزعيم الروحي للمذهب وغيره أنساعً له، وإن كانوا يعدونه من علماتهم ومشائحهم البارزين في العقسود الأولى مسن تاريخ الحركة، وإنما التأسيس الحقيقي لفرقة الإباضية كان على يد جابر بن زيد الأردي العُماني.

ويرى كتاب الإياضية أن الأمويين هم الذين أطلقوا عليهم هذا الاسم نسبه لل عبدالله بن إباض، ولا يريد الأمويون نسبة الفرقة إلى حاير بن زيد حسى لا يجنوا الأنظار لمكانت العلمية الرفيعة في اليصرة، وهذه التسمية بالإياضية لم يخزعها أتباع هذه الفرقة بل أطلقها عليهم مخالفوهم<sup>(۱)</sup> وبعد إصرار على رفض هذه التسمية من جهة الإياضية وإصرار مخالفيهم على تسميتهم بمنا الاسم قبلوا به، فالإياضية قدياً وحديثاً يجمعون على إن الاسم الحقيقي للذهيم ليس الإياضية وإنما التسمية المفضلة لديهم هي أهل الدعوة أو جماعة المسلمين أو أهل الاستفامة والحق (الحقيق).

درحت الإياضية خاصة إياضية المشرق عند الحديث عسن مذهبهم علسى استخدام مصطلح: الشراة أو جماعة المسلمين أو أهل الدعوة والاستقامة. هذا في الأقل إلى القرن الثالث عشر الهجري، و بشيء من التحفظ الشديد يمكن القــول بأن غالبية الإياضية هم عُمانيون، والإمام حاير بن زيد عُمــاين، لــفا وحـــد الشابيون أقيم أولى به من غيرهم، وأن العصبية لم تسامح أن ترى حاير بن زيد إبداً للأمة كلها شأنه شأن التابعين أمثال حاير وسعيد بن المسعيب والحــمن البعرى.

<sup>(</sup>١) معمر علي يحى: الإباضية في موكب التاريخ ص ٦ .

<sup>(</sup>٢) خليفات عوض محمد: الأصول التاريخية للفرقة الإباضية ص٥.

إن معظم الإباضية كانوا من قبيلة غيم والأزد، نزلوا البصرة، وكانت تربطهم روابد. أسرية وقبلية، ولعل تجم ( البصرة ) تفاعست عن نشر هذا المسفحب في مواطنها الأصلية في وسط الجزيرة العربية، بينما استطاعت الأزد أن تنشر المذهب الإباضي في موطنها الأصلي عُمان وامتدت دعومًا إلى البمن وحضرموت، ولعل أزد عُمان هي التي شددت بأن جابراً بن زيد هو المؤسسس الحقيقسي لمسذهب الإباضية قبل أن يظهر عبدالله بن إياض على السماحة المسياسية، وأن السدور السياسي الذي قام به ابن إياض أكمان الموجعة من الإمام حابر بن زيد، السذي سيق له وجود نشط في البصرة مع الشراة الأوائل من أمثال أبي بلال بن مرداس بن حدير وأنه عروة (\*).

وهذا يتناق مع المنطق، إذا لا يعقل أن يكون صبي ولد ما بين عــــامي( ١-٨-٢٢هـــ) أن يتول في السادسة عشرة من عمره عند مقتل عبدالله بن وهــــب في معركة النهروان عام ٣٨هــــ شؤون الإمامة والزعامة لحركة سياسية بـــرزت في منعطف تاريخي خطو، ووسط مسرح الأحداث المضطربة، وبين زعامات قبليـــة عربية نقليدية لها نقلها ووزغا الكبير.

لكن الحوار الذي انتهجه ابن إياض ومراسلاته مع عبدالملك بن مروان الذي لم يدعه بلقب الحليفة، ومناظراته، إضافة إلى حماية قبيلته تميمه، إحدى أهم قبائل البصرة، جعلت منه شخصية سياسية بارزة، لها مكانتها في المجتمع الإسسادمي، وعد في نظر أتباعه بأنه المجاهد علماً في سيل تحقيق الحق. يقول الشيخ أبو العباس الدرجين (ت سنة ١٦٠هـ) في طبقاته: (روأنه إمام أهل الطريق وجامع الكلمة لما وقع الخبرين، فهو العمدة في الاعتصادات، والمسين لطسرق الاستدلالات والاعتمادات وكان رأس المقد ورئيس من بالبصرة وغيرها من الأمصار والمقدم

<sup>(</sup>١) ناصر، الدكتور محمد صالح: منهج الدعوة عندالإباضية ص ٣٨.

في حلبة الفضل بين أولئك الأخيار)) <sup>(١)</sup> . وهذا تأكيد على أن ابن إباض هـــو رأس المذهب وإليه ينسب.

#### د. رأي الإباضية في الخوارج:

استطاع بنو أمية تثبيت حكمهم وقمع أي معارضة لهم، من ثمُّ كان لزامــــأ على الخوارج و المتعاطفين معهم من ( المحكّمة) أن يخفوا مذاهبهم وآراءهم فيما يعتقدون أنه الحق، وباشروا عملهم وتحركاتم سراً. وكانت البــصرة مركـــزا لنشاطهم، وكان من بين هؤلاء ممن كتبت لـــه النجاة من معركة النهروان، عروة بن أديّة وأخوه أبوبلال بن مرداس وقد استمرا في نشاطيهما انطلاقاً من البـــصرة وكان أبوبلال بن مرداس زعيماً لهذه الجماعة وكان على صلة وثيقة بجابر بن زيد المنتمى إلى قبيلة الأزد، وهي القبيلة نفسها التي ينتمي إليها عبدالله بـــن وهـــب الراسبي الزعيم الأول لتلك الفرقة، وكانت نشاطات حابر بن زيد ذات طـــابع روحي وفكري، وقد آلت إليه زعامة المحكمة، وأتاح له مركزه بوصفه مفتياً بارزاً في البصرة أن يباشر في بث أفكاره ومعتقداته المذهبية بأسلوب منظم دون أن يثير شكوك الحكام الأمويين واضطهادهم المستمر لأفراد المحكمة في البصرة على أيدي عبيدالله بن زياد، وهذا الاضطهاد المتزايد أجبر بعضاً على تــصعيد ردة الفعــل . لديهم وبعنف، مما جعلهم يقرون العمل بمبدأ الشراة الذي يعني لهـــم التــضحية بالنفس، بينما آثر بعضهم القعود ويعني لهم السكوت في ظل حكم سلاطين الجور، وعدم الخروج للجهاد واللجوء إلى مرحلة الكتمان والعمل بمبدأ التقيــة، ومبدءا ( القعود والتقية) هما الوسيلة التي لجأ إليهما الإباضية ونــصح أتباعهمـــا

<sup>(</sup>١) الدرحيني: طبقات المشائخ بالمغرب ج٢ ص ٢١٤.

بالعمل بما، بلورت الإباضية مذهباً فكرياً كغيره من المذاهب الإسلامية بعيداً عن النط ف والغل

حدُد الإباضية علاقتهم بخصومهم من الفرق الأخرى وبينوا هذه العلاقة على الأسد الآنه (¹):

- على الإباضية محاربة من يحاربهم وأن لا ينتهجوا سياسة الاستعراض.
- ٣. يجب عدم سلب ممتلكات خصومهم من المسلمين كمعنام، وأن لا تقتل نساؤهم أو أطفاطم أو أن يؤخلوا سبايا وهذا المبدأ قد عمل به إقتداء بما فعله المسلمون في حرئم ضدّ عثمان وأتباعه، وطبقه علمي في حربه ضــــدً طلمة والربير عدما كان الخليفة الشرعي.
- الحروج للحهاد ليس إجراراً، ويمكن للمسلمين أن يعيشوا في ظل حكم سلاطين الجور وهم يخفون دينهم بإتباع أسلوب التقية عندما تـــسندعي الضرورة.
- مبدأ الشراء أو الفداء بالنفس هو مبدأ تطوعي لمجموعة من أربعين رجلاً فأكثر عندما يقرون ذلك على أنفسهم.

حافظت الحركة الإباضية على التمسك بمذه المبادئ وأصبحت تميز مسسورةا السياسية، ولكن حركة نافع بن الأزرق( قتل سنة ٣٥هـ) وانشقاقه الحظيرعن فرقة المحكمة وتعاليمها وأفكارها وإعلان ثورته وانتهاجه لهجاً معاكساً خلق ردود فعل مختلفة تجاهه وقد اعترض كل من عبدالله بن إياض وجابر بن زيد على آراء

<sup>(</sup>١) النامي، عمرو: دراسات الإباضيتص٣٣.

نافع وتيراً الاثنان منه ولقد عبر عبدالله بن إياض عن ذلك بقوله: ((إنا براء إلى الله من ابن الأزرق وصنيمه وأتباعه، لقد كان حين حرج على الإسلام فيما ظهر لنا، ولكه أحدث وارتذ وكفر بعد إسلامه، فبرأ إلى الله منهم)) (1)

يعتقد الإباضية أن مبادئهم ليست سوى مبادئ المحكمة قبيل أن تظهر تلسك الفرق الأخرى من الحوارج المنطرفين، الذين هم في نظرهم ((المارقة)) السندين خرجوا من الدين وورد ذكرهم في حديث لرسول الله صلى الله عليه وسلم إذا يقول: ((يخرج فيكم قوم صلاتكم مع صلاقم، وصسيامهم مسع صسيامكم، وأعمالكم مع أعمالهم، يقرؤون القرآن ولا يجاوز حناجرهم، يمرقون من السلين كما يمرق السهم من الرمية تنظر في النصل، فلا تسرى شبئساً وتنسارى في الفرق)).

ولكن ما رأي الإباضية في الخوارج؟ وما هو مفهومهم للخروج؟

هناك آراء متعددة تنحصر بين موقفين أساسين الأول منهما الحكسم علسي الإباضية بأنما فرقة من الخوارج، وثانيهما أن الإباضية ليست من فرق الخوارج.

يقر الشيخ نورالدين السالمي (٣٣ دهـ) بخروج الإباضية لكن بمفهـوم الجهاد إلى سبيل الله ( و لما كثر بذل نفوسهم أي - الإباضية- في رضـم رئيـــم وكانوا بخرجون للحهاد طوائف... سموا بالخوارج جمع خارحة وهي الطائفة التي تخرج في سبيل الله أخذا بقوله تعالى فح وكو أزكوا المُحرُرَّ فَأَضَدُوا لَــهُ ... ﴾ (٢)

 <sup>(</sup>١) ناصر، محمد صالح: منهج الدعوة عند الإباضية ص٥٣٣.
 (٢) النوبة الآية ٤٦.

فهذه هي أصل تسميتهم بالخوارج وهي تسعية محمودة وسبب مسشكور، ولمسا فارقتنا الأزارقة والصفرية أخذوا عنا اسم الخروج وانقلب المدح ذماً واختصصنا باسم أهل الاستقامة <sup>(1)</sup>.

ويحمع الإباضية بأن الخوارج هم الأزراقة والنحدات والصفرية، الذين كانوا 
مع الإباضية فخرجوا عنهم بخروجهم عن الدين حين أحلوا الأمسوال والسدماء 
بالمصية، والحديث الوارد في الخوارج إنحا كان المقصود منه هسولاء لأن أخسر 
الحديث (( يستحلسون الأمسوال والدماء بالمحصية والأباضية لا تستحلها )) (أ) . 
وبالنسبة للمصطلحين ((خوارج وحروج)) فقد استعملهما الإباضية بمعسى 
الشروع في الجهاد، ولكن معظم علماء الإباضية الأوائل، قد استعملوا الكلمتين 
((خروج – وخوارج)) بما يعني الإشارة للإباضية، وخصوا غلاة المنطرفين بتمبر 
خوارج الجور، واستعملوا أيضا كلمتي شراء وشراة بدلاً من خروج وخسوارج) 
وإن كانت كلمة شراء وشراة قما مدلولاقا الخاصة عندالإباضية.

والتأخرون من الإباضية يرفضون انتساقيم للعنوارج، ويدافعون عن ذلك بقوة في حين نحمد منهم من يغض الطرف عن ذلك ويقبل بالتسمية على ان المقسصود بالخروج الخروج للحهاد في سبيل الله أو الحروج سياسياً لا خروجا عن السدين ومروقاً منه <sup>07</sup>. ويقول كاتب إياضي معاصر: إن الاعتبارات التي سمي الحوارج – من اجلها- خوارج لا وحود لها عند الإباضية مطلقاً. بل إلهم أبعد النام عنها

<sup>(</sup>١) أطفيش: محمد بن يوسف الرد على العتي ص٢٥.

<sup>(</sup>٢) السالمي: نورالدين، في هامش الرد على العتبي في القطب ص٢٦.

<sup>(</sup>٣) طالبي:عمار، آراء الخوارج الكلامية ج١ص٣٠.

عقيدة وقولاً وعملاً وجميع كتاب المقالات – رغم إصرارهم على أن الإباضية من الخوارج – يشهدون بذلك ويسجلونه في كتبهم (١).

ألزم نافع ابن الأزرق أتباعه بالخزوج والهحرة وأعلن أقصا إجباريان لفرقت. وأعد دار خصومهم من المسلمين المخالفين لهم دار حرب، وعد أولئك الذين لا يخرجون معه ( القعدة ) هم عبدة أوثان بنص الآية ﴿ وَإِنْ أَطَشُسُومُمْ إِنَّكُمُ لَمُشْرِّ كُونَ﴾ (17) ، وهذا يناقض ما سارت عليه المحكمة من حيث إن نظرقم إلى خصومهم المسلمين ببساطة كفاراً، وليسوا يمشركين ويمكنهم العبيش وسسط خصومهم، وشرّعوا لأتباعهم القعود و لم يلزموهم بالخروج أو الهجرة، وهذا المبدأ في إطار الحديث الشريف عن رسول الله صلى الله عليه وسلم (( لا هجرة بعسد الشحي )). وقد لجأ الإباضية إلى هذا النص في معظم كتابالهم في العقيدة للتعبير من معظم كتابالهم في العقيدة للتعبير من مسألة المحرة أو الحروج.

وفيما يختص ممعاملة الخوارج للمحالفين لهم من المسلمين فإن الإزارقة يسرون أن مخالفيهم مشركون، وعلى ذلك حكموا عليهم بأن ديارهم دار حرب، يملون قتل نسائهم وأطفالهم، وأخذهم أسرى وسلب أموالهم، ولا يجسوز لهسم ورث عصومهم أو أن ينزوجوا منهم. وهذه المبادئ طبقها الأزارقة.

عارض هذه الآراء التي سلكها الأزارقة كل من عبدالله بن إباض وجابر بسن زيد وأعلنا براءقمها منها ومن مسالك الحوارج الأعرى الصفرية- والنحسدات وغيرهما. وقد حددعبدالله بن إباض الخطوط العامة فيما يعلق بصلاقم وتعاملهم

 <sup>(</sup>١) معمر، علي يجي: الإباضية بين الفرق الإسلامية عند كتاب المقالات في الفدم والحديث ص ١٧٦.
 (٢) سورة الأنعام الآية رقم ١٣٦.

مع بقبة المسلمين في بيانه حَبِّثُ قال: لا نقول فيمن حالفنا إنه مشرك لأن معهم التوحيد والإقرار بالكتاب والرسول، وإنما هم كفار للنعم ومواريتهم ومناكحهم والإقامة معهم حلَّ ودعوة الإسلام تجمعهم. وقد تكرر هذا البيان في كل أدبيات وخطب زعماء الإباضية الذين عاصروا الجيل الأوّل منهم.

#### هـ . انتشار المذهب :

تعود نشأة الإباضية إلى ظهورعدافة بن إباض على الساحة السياسية والفكرية في اليمرة في عهد الخليفة الأموي عبدالملك بن مروان، إلا أن الدور المتحيز الذي قام به حابر بن زبد الأزدي العماني بدخوله في علاقات سلمية مع الححاج بسن يوسف كان لها المردود الإبجابي على نشاط نشر الدعوة الإباضية سراً، وحعلها في مئاى من بطش وقدى السلطات الأموية، وكان لتحركات حابر بن زيسد نحو قبيله الأزد العمانية في البصرة، مردوداً بالغ الأثر على الحركسة الإباضية وكسب الأنصار والأعوان لها، ويحكم مركزه في قبيلته ومكانته العلمية وفراية الوامعة بعلوم القرآن الكريم والحديث استطاع ضم أعداد كبيرة منهم، وكسان لهم الفضل في نقل وانتشار تعاليم المذهب إلى مواضع شيق في جزيرة العرب.

بعد وفاة حابر بن زيد (سنة ٩٣هـ) الذي وطد أركان الدعوة الإباضية حن أصبحت حركة سياسية شاملة حذبت عناصير مسن قبائسل وأحنساس معددة (١) ، لملكت الزعامة الإباضية الأسلوب نقية الذي سلكم جابر بن زيد في الدفاع عن المذهب والسعى في نفره في كل جهات الدولة الإسلامية، مسن

 <sup>(</sup>١) خليفات: عوض، التنظيمات السياسية الإدارية عند الإباضية في مرحلة الكتمان ص٥.

ورن إثارة غضب السلطة، وبالفعل استطاعت القبادات الإباضية كأمشال أبي 
عيدة أن تمثّل على تنظيم نفسها سراً، وتشكل بحالس تتكون مسن مسشائخ
ورجال العلم منهم، وعملت هذه المجالس على ضمان امتمرارية الدعوة الإباضية
والسعى إلى نشرها في مأمن من الفنن وبعيداً عن أعين السلطة، وكانت تعقد في
الجالس العامة التي تضم الدعاة الإباضيين الدروس والمواعظ حول عقيدة المذهب
وقي، عالدعاة الجدد وتكلف البعض منهم بأوامر عليهم تنبذها.

وبفضل الصرامة وسرية العمل والتحرك الحذر نجح أبوعيدة في أن يكسب
ود السلطة ويحظى بثقة الحكام الأمويين، وبوجه دعاة المذهب للخسروج سن
البصرة انتشر في أرحاء العالم الإسلامي فوصلت إلى الكوفة والموصل وبقية
المراق ودخلت مكة والمدينة ووسط الحجاز، ثم أتجهت نحو الجنوب لنستقر في
العراق ودخلت موت.

لعبت قبيلة الأرد الععانية دوراً مهماً في الإسهام في نشأة و قيادة الحركـــة الإباضية وإثراء فكرها المذهبي والسياسي من خلال نجاحات جابر بن زيد ومــــا المنافقة في العلوم الدينية، ولا غرابة في أن يجد للمسلمت الإباضي تربة صالحة له في عمان، وأن تقوم عمان بدور رئيس في تاريخ الإباضية وخاصة بعد انتقال شيوخ البصرة إليها وتصبح المركز الروحي للإباضية، ويعود الفصرة للعمانية في انتشار الإباضية في الهند والصين وجزيرة زنجار بشرق أفريقيا.

واصلت الإباضية انتشارها شرقاً حق حراسان ثم واصلت سيرها نحو المغرب عن طريق مصر ثم إلى المغرب العربي نحو طرابلس وحيل نفوسة وبفضل قبائـــل الربر انتشر المذهب الإباضي في شمال أفريقيا. اجتهد دعاة المذهب الإباضي غو تحقيق أمدافهم ونشر مبادئهم، وركسزوا على المبادئ المحمدة البسطاء من النساس، على المبادؤة في الحقوق والواجبات بين المسلمين، وأحقية كل مسلم في الوصول إلى أعلى مراتب السلطة، على أن هذا الأمر ليس مقصوراً على قريش و لا علسى المرب، وأعلوا ألم ميطبقون العدل والحق، ولتيت هذه الشعارات تجاوباً سريعاً لدى الوبر الذين يشكون من ظلم الولاة ومن فقدان العدل والمساواة مع أقربائهم ما الهرب المدل والمساواة مع أقربائهم ما الهرب المدل والمساواة مع أقربائهم ما الهرب المدل والمساواة مع اقربائهم ما الهرب المدل والمساواة ما المدل والمدل و

#### الفصل الثانى

#### أ ـ عبدالله بن إباض:

تتسب الإباضية إلى عبدالله بن إباض بن تميم اللات بن ثعلبة وأصله من بين صريم بن الحارث بن مقاعس من بين تميم، وقبلة تميم من القبائل المتفرعة من مضر، ولقد حاء اسم الإباضية اشتقاقاً منسوبا لاسم الأب، لأنه أعرف من ابنـــه عبدالله وأشهر منه، وإليه النسبة اليوم في العقائد، معدولا بحا عن اسم الولـــد إلى الوالد، طلبا للتخفيف واحتــصاص الأشـــهر، وذلـــك في اللغــة معـــروف لا يكرى (١).

ولا تروى المصادر التاريخية الإباضية أي إفادات مدونة عن سيرة حياة عبدالله بن إياض في السنين الأولى من عمره، وفيما يبدو أن عبدالله بن إياض هاحر من موطن قبيلته في غمد بن يوصف إطفيش روايات تفيد بأنه قد كان صحابياً لفترة قصيرة، بينما يرى مؤرخسو الأحسدات الإباضية أن ابن إياض هو من التابعين الذين عاشوا في النصف الثاني من القسيرة الذين عاشوا في النصف الثاني من القسيرة المحرودات منه ؟ 3هـ وحول المور الذي أسهم به للدفاع عسن مكسة المكرصة بوقوفه مع قيادات من الحوارج من بينهم نافع بن الأزرق وعبدالله بين صفار وأخرون بجانب قوات عبدالله بن الزبير ضد القائد الأموي الحسمين بسن نحسر السكرية .

إلا إن الخوارج تفرقوا عن عبدالله بن الزبير بعد أن رفض آراءهم بأخذ وحهة نظرهم والتبروء من عشمان بن عفان ( رضي )، وانوا البصرة. فلما حرج نـــافع

<sup>(</sup>١) الدرجيني: طبقات المشائخ بالمغرب ج٢ص٢٤.

نيموه واصطلع أهل البصرة على عبدالله بن الحرث فتحسرد النساس للحسوارج وأحافوهم فلحق بالأهواز في شوال سنة أربع وستين وخرج من بقي منهم بالمسهرة على ان الأزرق إلا من لم يرد الحروج يومه ذلك منهم عبسدالله بسن الصفار، وعبدالله بن إياض، ورحال معهما على رأيهما (17). فدعا نسافع بسن الأزرق أصحابه المواءة منهم وأقم لا يحل لهم مناكحتهم ولا أكل ذباتحهم، ولا يجرز قبول شهادة، وأخد علم الدين عنهم ولا يحل ميراثهم ورأى قتل الأطفال، جميع المسلمين كفار مثل كفار العرب لا يقبل منهم إلا الإسلام أو القتل (17).

ومن هذا الموقف المتطرف والانسلاخ من المجتمع الإسلامي الذي أعلنه نافع بن الأزرق دخلت حركة الحوارج مرحلة دقيقة وحرجة، وأصبحت بين موقفين: موقف ابن الأزرق وقياديين أخرين من الحوارج المتطرفين، الداعيين إلى الحسرب والقتال، وموقف عدالله بن إياض كرمز قيادي رافضي شعار الحرب والقسال، داحضي حجج الفريق الآخر ومعلي مواقفه منهم بوضوح أمام الملاً. ويموقف ابن إباض تشيرمعظم المصادر التاريخية حقيقة إلى بداية ظهور الإباضية سنة ٦٥هــــ

استطاع ابن إباض أن يكون صوتاً حريتاً مسموعاً، معتمداً علسى مسؤازرة قيلته لما يستع فيها من تميز ونفوذ ومكانة كبيرة، مما كان يشكل لسه حمايسة ومنعة، وقد ألزم ابن إباض نفسه بأن يجهر برأيه حول ما ذهب إليه ابسن الأزرق وأتباعه من نطرف وتكفيرهم لمحفرع المسلمين، ومقارعتهم بالحجج والسيراهين علماً وأمام النام، وتراً من تصرفات وأفكار غلاة الخوارج للتطسرفين، وهسفه المواقف السياسة لابن إباض كان الهدف منها كسب سند عامة النام من جهة وأن تكون حركه بمناى عن ملاحقة الحكام لهم من جهة أعرى.

 <sup>(</sup>١) ابن الأثير: الكامل في التاريخ ج٢ص٤٩١.
 (٢) المصدر نفسه ص٤٩٢.

ولابن إباض نشاط سياسي آخر حاه من خلال اتصالاته بالخليف الأمسوي عبدالملك بن مروان وبوساطة المكاتبات التي كان يتبادلها معه، وهذه المواقف التي كان يتبادلها معه، وهذه المواقف التي كان يتبهجها عبدالله بن إباض يمولة الإعلام السياسي المبكر للمذهب الإباضي في مرحلة نشأته وظهوره كحركة سياسية وفرقة عقائدية وإتجاه فكري ومدرسة أصولية فقهية، ونتيجة هذه الآراء والنشاطات أصبح ابن إباض شخصية مسؤثرة تتهج العمل السري في مرحلة ( الكمان) وتنظم الحركة هيكلسها التنظيمسي وتكسب الأنصار والأعوان وعد الدعاة.

ومهما شكك بعض الإباضية المعاصرون بتراهة الكب التي تحدثت عن الفرق الإسلامية، وأكدت إمامة عبدالله بن إياض للإباضية، ونسبتهم إليه، فإن ذاكسرة التاريخ تبقى حقيقة واقعية لا يمكن أن تحمو ابن إياض عنها، ولا تنكر صلة ابن إياض يجابر بن زيد وثقة هذه الجماعة به منذ وقت مبكر، و إسهاماته في نسشأة نقه الإباضية وتحديد معالم أفكارها وأرائها.

#### بـ جابر بن زيدالأزدي:

<sup>(</sup>١) الشعثاء هي ابنته وكان يكنى بما لذا ورد اسمه بمذه الكية في مختلف كتب السير.

 <sup>(</sup>٦) البسيّ التميمي، عمد بن حبان : مشاهو علماء الأمصارص٨٩. والحمري، ياتوت بسن عبدالله :
 معجم البلدان ج٢ص ٣٤٣.

ومن المؤكد أن حابراً قد هاجر مع من هاجر من أفراد قبيلته إلى البصرة، وأقسام في درب الجوف في البصرة، وبلدة درب الجوف اسمها مشتق من اسم المنطقة الني كانت نقطتها قبيلة حابر في عمان، ومنطقة حوف الحميلة موضع بأرض عُمان<sup>(()</sup>. وقد اختلفت للصادر التاريخية على اسم الجوف وحاء في سير أعلام النبلاء: حابر بن زيد الأزدي البحمدي الخوفي بخاء معجمة والخوف ناحية من عُمان<sup>(()</sup> .

كان لصدى دعوة الجهاد تأتير عند معظم القبائل العربية، وقد حاءت مترات مع رغة هذه القبائل للحروج غو آفاق حديدة، حارج حدود الجزيرة العربية واستفرت كبر من القبائل للعروج غو آفاق حديدة، حارج حدود الجزيرة العربية واستفرت كبر من القبائل قبيلة الأزد المعنبية، و كان أفرادها ضمن حيش المسلمين المرابط بالبصرة، إذ ثم تكن البصرة ناعدة ترابط فها الجيرش الإسلامية فحسب، بل إلفا كانت مركز إشماع فكري ينمو فيه المكر الإسلامي والعلوم الإسلامية التي بدأت تحفظ أنجدياقا الأولى سمن قراة و كتابة، والرود لم اسلمل والقرآن الكريم الذي يدأ يشتع في أوسساط المسلمين الذين أقبلوا عليه حفظاً وترتيلا، ودراسة تعاليم السنة النبوية المطهرة والاحتجاد الذي أصمه الحلقاء الراشدون وقد عاصر جار بن زيد عداً منهم ورافقهم وتعلم على أيديهم، وأخذ العلسم منهم. كما قابل البيدة عائدت أم المومن (ت ١٥ه هس) مستفسراً منها عن منة رسول الله صلى الله عليه وسلم وناقشها حول ما استحد في حياة المسلمين مسن أحداث سباحية كان الأم المؤمنين دورًّ رئيس فيها. وكان جايرٌ ملازماً للصحاي

<sup>(</sup>١) الحموي، ياقوت بن عبدالله، معجم البلدان ج ٢ ص٢٤٣.

<sup>(</sup>٢) الذهبي، محمد بن أحمد عثمان: سيرة أعلام البلاء ج٤ص٤٨٦.

عبدالله بن العباس ( ت٦٨هـــ) الملقب بالحبر والبحر نظرًا لسعة علومه وإلماســـه الواسع بعلوم القرآن وتفسيره.

كرّس حابر بن زيد حلّ وقته في الفتوى، وكان حريصاً على تدريس علــــم الحديث لطالبي العلم والمعرفة، وعرف بدمائة الحلق واللبابة، وعن حماد بن زيــــد قال سئل أبوب هل رأيت حابر بن زيد قال نعم، كان لبياً لبياً لبياً لا يُرَ

إذا أن المستحدات والأحداث الخطرة التي مرت بما الأسة الإسلامية والتطورات التي شهدها المجتمع الإسلامي الحديث النشأة، من صراع ونزاع على السلطة والحكم، والتي عاصر أحداثها حابر بن زيد، وهو القيم بالبصرة إحمدى أهم مراكز الأحداث السياسية في تلك الحقية (٢٨-٩٣هم)، والذي لم يكسن يمبول عنها، بل كان يراقب مسارها عن كتب، ويحاول فهم أسباب تفاقفها وهو يتابع المستحدات المتلاحقة على الساحة الإسلامية التي بدأت تتراكم وتفاقم من بعد مقتل الخليفة عنمان، مروراً بتطوراقا الحرية والاتبهاء بميمة معاوية على الحكم، وحين اكتملت الرؤية الفكرية والسياسية لديه استحاب لنداء المسؤولية المن المستحد على عاتقة بحكم كونه رجل علم ودين ومصلحاً احتماعياً عليه السعي للإصلاح بإقرار الحق ونصرة الدين.

<sup>(</sup>١) السيوطي، عبدالرحمن بن أبي بكر طبقات الحافظ ص٣٥.

<sup>(</sup>۲) الزهري، محمد بن سعد: الطبقات الكيرى ج٧ص ١٨٠.

في القابل كان لجماعة أبي بلال مرداس بن أدية التميمي مواقف من الأوضاع السائدة آننذ حيث يرون أن القتال بين المسلمين أمراً لا يقبلسه العقسل ولا الدين، وتروي المصادر الاباضية انضمام حابر بن زيد إلى دعوة جماعة أبي بسلال مرداس، وكان لانضمامه إلى هذه الجماعة أثر بالغ في نشأة فكسرة الإباضية وتحديد معالم آرائها وفكرها السياسي، إلا إن حابراً أثر الدحول هو وجماعته في مرحلة الكمنان، ونشر الدعوة سراً حتى لا يتعرض لما يؤذيه ويؤذي أتباعه، وهذا ما ضبع المتدلين من بقية المحكمة على الالتفاف حوله والاستزادة من علمه، ولم يليث أن أصبح رئيس الجماعة والمؤسس الحقيقي لها (أ).

حظى جابر بن زيد بمكانة عالية ومرموقة في بحتمع البصرة وذلك بفضل سعة علومه وموقفه المعتدلة التي تبد مسلك العنف والقتال بين المسلمين، وقد لعسب دوراً مهماً في حلسق القصة والرد ينسه وبسين الححساج بسن يوسسف (نه ٩هـ) لتحذب بطئه واتقامه من خصصوم ومعارضي الحكم الأمسوي، وتروي مصادر الإياضية أنه بفضل هذه السياسة والابتعاد عن بور التوترات وعدم الجهر بالرأي في وحد المحالفين، والتأقلم مع الأحداث والحافظة علمي الرجسود إلا بأن يعمل لإرساء أسمى المذهب والحداث والحلافات والمعتن، استطاع جابر بن زيد أن يعمل لإرساء أسمى المذهب وقوطيد أركانه سراً عن طريسق عقد حلفات دومي لتكوين وحال المذهب الذين سيكلفون بمهمة نشر المسذهب في البلاد الإسلامية.

انطلق جابر بن زيد أولاً في نشـــــر دعوته من قبيلته ((الأزد)) العُمانيـــة، وبحكم علمه ومركزه بين أقاربه وشخصيته النافذة فإنه لم يلق صعوبة في إقناعهم،

<sup>(</sup>١) خلفات، عوض محمد: الأصول التاريخية لفرقة الإباضية ص٦.

ولهذا انضم إليه العدد الكثير منهم وتحملوا مسؤولية نقل ونشر تعاليم المذهب إلى باقى مناطق الجزيرة العربية.

كان لحلقات ويحالس الدروس التي ينظمها حابر بن زيسد حسفور واسسخ ومشهود، وكان الكثيرون من طلابه يدونون الآراء الشرعة التي كان يفتي هساء ويسحلون ملاحظاته ومعظم آرائه ورواياته وبقيت نلسك الملاحظسات والآراء والروايات الكتابية قيد التداول عند أثباع للقمب الإياضي حتى الآنه وقد ذكر يعفى المؤرجين الإياضيين بأن جابر بن زيد كتب طؤلفاً ضحماً تضمن أحاديث رسول الله صلى الله عليه وسلم وفتاوى وعرف ذلك المؤلف بديوان حابر بسن زيد، وقد كانت هناك نسخة منه وجدت في مكتبة الخليفة العباسسي هسارون وأحضرها معه، إلا أنه قام بإثلاف تلك النسخة من ذلسك السديوان وأحضرها معه، إلا أنه قام بإثلاف تلك النسخة حتى لاتسمل إليها أبسدي

<sup>(</sup>١) النامي. مده: دراسات الإباضية .

<sup>(</sup>٢) الزهري: الطبقات الكبرى ج٧ص١٨١.

وهذا الإنكار المرعوم الذي صرح به حابر بن زيد وهو على فراش المسوت، والذي أتى و وقت غير مناسب تحت شعور النوع بسكرات الموت، هذا الإنكار وغيم من الروايات والحكايات التي سعى المنساوتون الاباتانسية في ترويجها لم يؤمن أنه ارق أن هناك المكتبر من الوقائع والأحداث ترجح صلة حابر الوثيقة التي بليركة الإياضية منذ مرحلتها المكرة، ولعل العنماء العرب وحرصه البالغ على سرية الحركة حسب مقتضيات مرحلة (الكممان)كان أكثر حلراً حتى وهو على في المرتبة فيقد الرق حابر وحرصه المبالغ على ومكاتبات، وعكن ملاحظة ذلك بمؤن من حلك لم و ي سرية تحركاتب ومكاتبات، وعكن ملاحظة ذلك بوضوح من خلال مكاتبات، حيث طلسب في حس من رحالته أن تعدم ولا يقي غا أثر، وقد دكر السبب وراء ذلك في ثلاث منها أذاك في ثلاث بنا المركة المتاكدة ولا يقدم الإنباع فيها اسما فلا أن تعدم واعلم أنك أصلحك الله يأم ثن أردا أنك أن تلار واعلم أنك أصلحك الله يأرض أكره أن تذكر لي فيها اسماً فلا تروشياً عاكنت به إليك أن

كانت علاقة جابر بن زيد بال المهلب علاقة أسرية قوية، فكسلا الأسسرتين تتميان إلى قبيلة الأرد، وحين بطش الحجاج بسآل المهلسب وأصسر باعتقسالهم ومحتهم، خشي من جابر بن زيد أن يكون مصدر عون لآل المهلسب ويقسوم بخطرات لمساعدة أصدقائه، فأمر بنفي جابر وأحد معاونيه واسمه هبيرة إلى عمان، واتبعه بإحراء آخر حيث أمر أيضاً باعتقال قيادي الحركة الإباضية، منهم أبسو عيدة وتشير بعش المصادر بأن الحجاج بن يوسف لم يتردد من أن يأخذ جابر بن زيد نفسه بالشدة ولم يكف بمجرد التضييق عليه، بل أودعه السحن هو وبعض

<sup>(</sup>١) النامي، عمرو: دراسات الإباضية.

ا: حابه، ومنهم ضمام بن السائب، وأبوعبيدة مسلم بن أبي كريمة التميمي وصحار العبدي وغيرهم (۱).

تغرت سياسة الحجاج بن يوسف تجاه قبلة الأزد بصفة عامة، ومع حسابر بن زيد، بصفة خاصة، ليس على إثر خلفية النزاع الذي نشب بينسه وبسين آل المهلب، فحسب، بل أيضا نتيحة الثورة التي قام بحا أهل محمان على بسينى أميسة وتوعمها سليمان وسعيد ابناعباد آل الجلندي، فاضسطر الححساج إلى إرسسال الجيرش، والدحول في معارك متنالة مع المُمانين، والقضاء عليها بعد جهد شاق وحسائر فادحة. لتقضي على طموح أزد عُمان في الحروج عن دولة بني أميسة، وملاحقة المُعاطفين معهم من حملة العلم وأرباب الفصاحة والبلاغة والبسان. ومنهم عمران بن حطان الشاري، وأمن القعدة وخطيهم وشاعرهم "ك.

ويدو أن النحاح الذي حققه دعاة الإباضية وشيوعها مسن الأرد في نقسل الملقب إلى أعمان وانتشاره، لم يغب أمره عن عبون الحجاج بن يوسف، وقسد أعد العدة لقمع شوكة الأرد في البصرة وملاحقة زعمائهم والزج عمم في السحون وإقعادهم عن نصرة عشيرتم في عمان، ومن ثم التحرك إلى معاقلهم في عمسان لضركما وسحقها، وهذا ما أمكن لسه، إذ لا يوحد مسوغ غير ذلك يستمدعي

<sup>(</sup>۱) الشماخي: السير ص٧٦ وما بعدهما.

<sup>(</sup>٢) الزهري : الطبقات الكبرى ج٧ص١٨٠.

<sup>(</sup>٢) الدرجيني: طبقات المشائخ بالمغرب ج٢ ص٢٣٠-٢٣١.

الحجاج أن يغير من سياسته في التعامل مع جابر بن زيد، والزج به في الــــسحن، وهو العالم الفقيه والورع الزاهد والقاضي بالحق بين الناس.

فعن الطبعي أن يحاظم شعور حابر بن زيد ومن معه من وحوه الأزد بمرارة الغين والظلم الذي مارسه والي الخليفة الأموي الحجاج بن يوسف في حقهم، ويبدو أن جابر بن زيد عاش تحت وطأة الشعور بالنقمة والسنحط على الأوضاع المي لم السائدة في دولة بني أمية، ومكنت له خلوته في السحن أن يدرس بتعمق كل نيارات والأسالب الأحرى في التعامل مع الواقع السياسي، التي تجيز الثورة واحروج السياسي على الحاكم الحائر، واستطاع هو وأبو عيدة مسلم بسن أبي كريمة ال يضعا الأطر التنظيمية للحركة وأساليب نشر الدعوة والحفاظ على سرية المعلم والنحول والدحول في مرحلة (الكتمان).

ومع ذلك فما لب الحجاج أن أطلق سراح جابر بن زيد وصحبه من السحن ونفاه إلى موطه عُمان، و لم يدم نفي جابربن زيد إلى عُمان طويالاً، فمن الثابت أنه عاد من منفاه إلى البصرة، فقد تمكن آل المهلب من الفرار من سحن الحجاج ولجـــأوا إلى سليمان بن عبدالملك بدمشق فأحارهم، ولعل العلاقة المميزة السيق كانت قائمة بين آل المهلب من جهة وبين سليمان بن عبدالملك وأخيه الوليد من جهة أخرى كان لها الأثر في عودة جابر إلى البصرة قبل وفاته بمدة وحيزة.

لما حضرت حابر بن زيد الوفاة آتاه ثابت البناي وقال له: با أبالشعثاء، هل تشتيي شيئاً ؟ قال: إن لا أشتهي إلا أن ألتي الحسن قبل أن أموت، فحرج ثابت ودخل على الحسن فأعلمه بقول حابر بن زيد قسال وكسان الحسسن إذ ذلك مستخفياً، وأركبه بغلته وأعطاه طلسانه، حتى لا يعرض لهم، ودخل علسى أبي الشعاء وهو مضطحع فانكب عليه الحسن وهو يقول: يا أباالشعثاء قل لا إله إلا الله. فقال أعوذ بالله من غدو ورواح إلى النار، فكررها الحسن عليه فقال حابر: باأباسيد (( يوم يأتي بعض آيات ربك لا يضع نفساً إتماضاً لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيمانها حيراً)) قال فقال الحسن هذا والله الفقيسه العسالم، ثم قسال ياأباسعيد حدثني بحديث ترويه عن رسول صلى الله عليه وسلم، في المسؤمن إذا حضرته الوفاة. قال: قال رسول الله صلى الله عليسه وسسلم ((إن المسؤمن إذا حضرته الوفاة وحد على كيده بردا )) فقال حابر الله أكبر، والله إن لأجد برداً على كيدي.

أتى قتادة وهو إذ ذاك قد عمى وقال أدنوني من قره، فأدنوه حتى وضع يده على قبره ثم قال اليوم مات عالم العرب. واحتلف كتاب السير السذين اهتمسوا بكابة سيرة حابر بن زيد، في تاريخ وفاته فقد ذكروا عدة تواريخ عتلفة لوفاته منها: مسوته سسنة ٩٣هـــ مسع أنس بن مالك في جمسة واحدة.

وذكرت بعض المصادر إنه مات سنة ١٠١هـــ أو ١٠٣ أو ١٠٤ هــــ (١) . وأمام تباين المعلومات غير المؤكدة يظل تاريخ ٩٣هـــ هــــــ (النـــــاريخ الأقـــــرب للحقيقة.

في يوم دفنه قبل (ر اليوم دفن علم أهل البصرة أو كما قبــل علــم أهــل العراق أو كما قبــل علــم أهــل العراق أو كان جاير بن زيد لا يماكس أن في ثلاث، في الكرى إلى مكة، وفي الرقبة يشتريها لتحتق، وفي الأضحية. وقال: لا تماكس في شيء يتفرب به إلى الله والشجاف: لأن أتصدق بدرهم على يتيم ومسكين أحب إلى من حجة الإسلام. وقال: إذا جئت يوم الجمعة إلى المسحد فقف على البـــاب

<sup>(</sup>۱) أنظر التسيمي عمد بن حيان: مشاهر علماء الأمصار من ٨٩. والزهري، عمد بن سعد بن منيسح الهمري: الطبقات الكورى ج٧ص-١٨، والسيوطي، عبدالرحمن بن أبي بكر:طبقات الحافظ من ٣٠. وامن الأمر، الكامل في التاريخ ج٤ ص ٢٧٠.

<sup>(</sup>٢) الذهبي، محمد بن أحمد بن عثمان: سيرة أعلام النبلاء ج؛ ص٤٨١.

 <sup>(</sup>٢) جاء في لسان العرب: مكن الشيء نقص. ومكس درهم: أي نقصان درهم بعد وجوبه.

يعد حابر بن زيد من الطبقة الثانية من أئمة التابعين كالحسن البصري وبحاهد وغيرهم من حملة الآثار النبوية وكان عالم البصرة <sup>70</sup>. ولذلك فقد أقيسل نقلسة السنة على الأحد عنه، فروى البحاري ومسلم في صحيحهما أحاديث معروفة، وشهد له الكثير من أهل العلم بالضبط والفطانة والأمانة فنقلوا آثاره في مؤلفاقم، واحتجوا بأبوابه في أحكامهم <sup>70</sup>.

ويروى عنه أنه قال ليس للعالم أن يقول للحاهل اعلم مثل علمي وإلا قطعت عفرك، وليس للحاهل أن يقول للعالم احهل مثل جهلي وإلا قطعت عفرك، فإذا قال العالم ذلك للحاهل قطع الله عفر العالم وإذا قال الجاهل ذلك للعالم قطع عقر الجاهل.

تجمع آراء الإباضية على التمسك بفقه حابر بن زيد واعتمادهم على مروباته كسند للتشريعات والفترى، وقد اتخذوه إماماً لهم وفي هذا الخصوص يقول أبـــو عيدةً مسلم: ( كل صاحب حديث ليس له إمام في الفقه، فهو ضالً، فلولا أن الله من علينا بجابر بن زيد لضلك).

<sup>(</sup>١) ابن كثير، ابوالفداء الحافظ: البداية والنهاية ج٩ص٤٩.

<sup>(</sup>٢) الذهبي، محمد بن أحمد بن عثمان: المعين في طبقات المحدثين ص٣٧ .

<sup>(</sup>٣) معمر، على يجيى: الإباضية في موكب التاريخ الحلقة الأولى ص ١٤٣.

## ج ـ أبو عبيدة مسلم بن أبي كريمة:

أبو عبيدة بن أبي كرعة التعيمي مولى بين غيم، ويكن أباعبيدة بابته ((عبيدة)) النهات العلم عن والدها فروت عنها كتب الفقه الإباضي فيما بتعلق باخبار الناساء وترجح للصادر الإباضية مولده حوالي سنه ١٤هـ أو بعدها بقليل، وأبوعيدة مولى عروة بن ادرّية أو أديّة كما ورد في بعض المصادر (١٥ وأديّة مي أم عروة بن جرير بن ربيعة أحد أخوة أبي بلال مردام التعيمي وقد قتل عيسد الله بن زباد ابن أديّة وابته معاً (سنة ٥٩هـ) (١٠ . وكان سبب قتله أنه أقبل على ابن زباد بعن العقله وكان عمل النارية وابته معاً (سنة ٥٩هـ) (١٠ . وكان سبب قتله أنه أقبل على ابن زباد بعظه وكان عمل قالله أن أثبون بكلٌ ربع آية تُعَبُّونٌ وتُتَحدُونَ مَسَماتِيَ

وليدو أن أباعيدة قد شهد في طفولته قتل عروة وكيف حَل به ابن زيــاد، ولمل هذه الحادثة تركت آثارها النفسية على تكوين شخصيته وسلوكه و نظرته وعلاقاته مع الحكام والولاة. عاش أبوعيدة في اليصرة وتتلمذ على يدي عــالم اليمرة وفقيهها حابر بن زيد، وعلى يد للشائخ جعفر السماك وصحار العبدي وصالح اللمان، وقد كرّس أبو عيدة نفسه لتلقي العلوم الشرعية وتعليمها، وقد ذكر أنه أمضى أربعين سنة أخرى يعلم كما تعلّم، ويصفه الشامخي في كتابه السير (( تعلم العلوم وعلمها ورتب روايات الحديث وأحكمها، وهو الذي يشار إليه بالأصابع بين أقرانه، ويزدحم لاستماع ما يقرع الأسماع من زواجر وعظه).

وكان أبوعبيدة من أبرز تلاميذ جابر بن زيد وأكثرهم علماً، وبعــد مـــوت جابر بن زيد انتهت إليه رئاسة المذهب، وقد معى إلى توطيد أركـــان الـــدعوة

<sup>(</sup>١) ابن الأثير: الكامل في التاريخ ج٣ص٣٠.

<sup>(</sup>٢) ابن كثير: البداية والنهاية ج٧ص٢٧٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء الآية ١٢٨.

الإباضية حتى أصبحت حسركة سياسية شساملة اجتذبت عناصر من قبسسائل وأجناس متعدّدة <sup>(١)</sup> إ

لقد تركت شخصية عروة من أديّة تأثيرها الواضح على أبي عبيدة، إذ أن عروة بن أديّة من أوائل الرحال الذي اعترضوا على مسألة التحكيم بين على ومعاوية، وهو أوّل من نادى بالعبارة المشهورة ((لا حكم إلاّ فقي) (<sup>11</sup>. بالتي أصبحت مبدأ عقائدياً للحوارج، وشعاراً برفعونه، وذلك حين عرج الأشعث بن قيس الكندي مع نفر معه ممن شهدوا على صحيفة الاتفاق على التحكيم بين علمي ومعاوية لعرضها وقرايقا على الثامن، فعروا على طائفة من بين تميم فيهم عروة بن أديّة، فقرأها عليهم، فقال عروة: تحكمون في أمر الله عزّ وحل، (( لا حكم الإلاّ في) ثمّ شدّ سينه نفرس عجز دايته ضرية خذية فاندفعت الدابة (").

كان عروة بن أدية على حانب كبير من الدراية والمعرفة في فهــــم مــــا وراء التراعات الدبية والسياسية التي أفرزقا الحروب التي نشبت بين أنــــصار علـــي ومعاوية، وشارك في الحرب ضد علمي في معركة النهروان، وقتل بعد ذلك علـــى بد عيدا فله بن زياد صرأ، وكان أبوعيدة تابعاً لذلك الرجل الذي وصفه حادمه لعيد الله قائلاً: ما قدمت له فراشاً بليل قط، ولا قدمت له طعاماً في غار قط<sup>(1)</sup>، كانية عن أن عروة كان كثير الصباء دائم القيام، وبيدو أن التشدد وروح التمرد والثورة والحروج عن السلطة والوقوف في وحه الحاكم الجائز والظالم عند عروة بن أدية ترك أثرها على سلوك أبي عيدة، و ترك مقتل عروة بن أدية أيضاً أثراً

<sup>(</sup>١) خلبفات، عوض : التنظيمات السياسية والإدارية عند الإباضية في مرحلة الكتمان ص٥.

<sup>(</sup>٢) اليعقوبي، أحمد بن يعقوب: تاريخ اليعقوبي ج٢ص١٩٠.

<sup>(</sup>٢) الطبري: تاريخ الطبري ج٢ص١٠٤.

<sup>(</sup>٤) الشهرستاني: الملل والنحل ج١ص١٣٧.

بالغاً في نفس أبي عبيدة، ناهيك من أن أباعبيدة أودع السحن مع زميله ضمام بن السائب وبقي فيه إلى ان توفي الحجاج بن يوسف الثقفي سنةه 9هــــ

في سحن الحجاج تعرض أبوعيدة وضعام بن السائب إلى فون من التعذيب قال ضعام بن السائب: أدخلنا في سحن ظم يكن يوصل إليناء ولا يدخل عليا حديدة ولا جلم، قال: إنحا كنا نقص شوارينا بأسناتنا، وإن كان الرجل مسا ليفض لحيته فيتساقط منها القمل، وكان يطعمنا خبز الشعر والملسح الجرش، وبعمد إلى مراكن عظام فيسكب فيها الماء ثم يؤتى عملح فيلتى في تلك المراكن ثم يضرب حتى تحرج رغوته ثم يقال با أهل السحن خذوا ماءكم، فمن أحد مسن أوله كان أمثل قليلاً، وأما من أحد من أمفله فهو العذاب (<sup>10</sup>).

ويمدو أن آثار هذه التحربة التي مر بما والتعذيب البدني والنفسي التي تعرض لما أبو عييدة ألقت بضلالها عليه فحعلته يتصف بالينين وقوة الصوء إلى حانسب الخصائص القيادية والتنظيمية التي امتاز بما، وأهلته ليكون القسائلة الإباضسي في مرحلة عصيبة من مراحل الحركة، امتدت لفترة تقارب نصف قرن من الزمان ( ٩٠- ٤٥ / هـ ).

.

إ. تول أبوعيدة رئاسة الإياضية وكانت نظرته للحكام والولاة بالهم حكام جرر وظلمة، وتعمد أن يعزل نفسه تماماً عنهم، بل كان يأمر أتباعه بذلك، وهو ألذي قال حين سأله شخص من أتباعه رأيه بأن يلازم الحاكم فقال له: فيسل في الحكمة: قال الثعلب: لديّ تسمة وتسعون حيلة لأكثرها نعماً عنسدما لا يسراني كلب ولا أراه. وهذا الاتجاه المتشدد الذي اتبعه أبو عيدة بشأن علاقة الحركمة الإباضية مع الحكام وعمّالهم كانت ظاهرة مميزة لسياست، وها أيسفا موراقما

<sup>(</sup>١) الدرجين، أحمد بن سعيد:: طبقات المشائخ بالمغرب ج٢ص ٢٤٧.

التنظيمية للحركة منها أنه يهدف من وراتها إلى . "٠٠ ج الاستقلالي للحركة من بداية نشأته ورسم ملامح شخصيتها وهويتها المذهبية والسياسية.

بعد أن انتهت إلى أبي عبيدة مسئولية زعامة الإباضية عمل جاهداً في الخافظة والدفاع عن المذهب، وسعى إلى نشر الدعوة إلى المستدهب في كسل الأقطار الإسلامية عبر وسائل وخطط منظمة اتخذت من مبدأ الكتمان والسرية أسسلونا بميزاً لنحر كالما واحتماعالها، وذلك من أحل تفادي عيون السلطة، أو إثارة ريتها وغضها مما يعرض أتباع المذهب للملاحقة والبطش. وبالفعل استطاع أبو عيدة أن يشكل حكومة سرية لها هبكلها التنظيمي الخاص، حيث يتبراً فيها كبار وضام من السائب وأبي نوح قمة هذه الحكومة وإدارة شتون الحركة، وقام ينظيم دقيق في نشر المبادئ الأساسية للدعوة الإباضية بحيث يتم تعايش أتباع يسمى الدعول في مرحلة الكمان ألا

إن الحركة الإباضية شأن كل التنظيمات السرية التي تنشأ في ظل وحدود سلطات حاكمة تلاحق المعارضة وتقمعها، سعت قياداتما نحو تطوير أسساليها ونشاطها باستمرار، لتكفل تميز نشاطها المكتف في إطار من السرية والستحفظ الشديدي، وقد اضطلعت بحالس شيوخ الإباضية التي أنشئت في المرحلة المبكرة من نشأة الحركة بدور مهم في التنظيم والتحطيط لسياسة الحركة، وإعداد نخية منفقية في الدين من بين الأتباع ومن ثم إيفادها إلى الأقطار نفسها التي تبست فيها الدعوة ومن ثم إرسالهم للبصرة لتلقي المؤيد من العلوم وتأهيلهم تولي زعامة الحركة في أقطارهم. وفي أجواء من العمل بالسرية والكتمان يمكن القول بأن الحركة الإباضية تحت زعامة أبي عبيدة مسلم قد نجحت في تلك الفترة في إرساء تعاليم المسذهب الإباضي ونشر تعاليمه في العراق وخرسان ومكة المكرمة وشمال أفريقيا ووصلت في الجنوب إلى اليمن وحضرموت وعمان، وأصبحت حركة ديبة ثقافية غلب على أنشطتها الطابع التعليمي، ولكن الأهداف السرية غيرالملتة من وراء ذلسك التعطيط أهداف بعيدة المدى، ذات طموحات كبرى، كانت غايسها تأسيس أمامة شاملة تضم الأقطار الإسلامية، تحت توجه زعامة المذهب في البصرة، ولذا نأى أبو عيدة مسلم بنفسه تماماً عن الحكام.

وفي عهد يزيد بن عبدالملك(۱۰-۱۰-۱۰هـ) ظهرت فرقسة متطرفسة مسن الإباضية استغلت خروج القائد المهلي يزيد بن المهلب وأعلنت معسه الخسروج والثورة ضد الحكم الأموي (( فتصدى لها الجيش الأموي وقضى عليها في معركة العقر صنة ۱۲ هـ قتل فيها يزيد بن المهلب زعيم الثورة)) (<sup>(۱)</sup> وكثير من المهالية والأزد المناصرون له.

كانت هذه نقطة تحول حاسمة في سياسة تاريخ الحركة الإباضية، فقد تــأثر قادة الأزد لمقتل المهالية، فغضبوا وغضبت معهم الإباضية على الأمرين وطــااليوا بالثورة وبضرورة الانتفام وتغيير الأرضاع ووضع حد لتعسف الحكم الأمـــوي. والانقال من مرحلة الكتمان إلى مرحلة الظهور.

أمام هذه المستحدات الطارئة كان على أبي عبيدة أن يجنهد في تمدته النسوار ويدعو إلى التريث والترام الهدوء، ولكه أمام ضغوط الأزدين وغير الأردين من أتباع الحركة شرع في التفكير العميق في إيجاد عزج مناسب يتماشى والتعساليم

<sup>(</sup>١) ابن الأثير: الكامل في الناريخ ج؛ ص ٣٣٩.

الأساسية للإباضية، وبعد استشارة المشائخ وزعماء المذهب أضطر إلى تغيير موقفه خوفاً من وقوع انقسام شديد داخل صفوف الإباضية.

لم يكن قرار أمر حروج الإباضية بالمين، فالمسألة تنطلب كتيراً مسن النسأي والتعقل، والاستعداد الجيد، لأن مصير الحركة كان يتوقف على هذه المسألة، وقد وعلى بيدة جيداً الدوم السابقة للحركات الحارجة والمصير الذي آلت إليه من قبل من تشريد وإيادة، ولهذا تبنى وجهة نظر معقولة تنضمن له تحقيق إقاصة عرف إلى البيرة حايدة والمحتمد عن نطاق مركز دعوق الرئيس البيسرة – إذ لا يمكن أن يجرح إلاياضية من البيسرة ويعلنون فيها إقامة إمامة مستقلة حتى ولو كان ذلك في ضواحي البيسرة كما فعل نافع بن الأروق وأتباعه، لأن ذلك يعرضهم لوصسول ذراع السلطة القري إليهم والقريب منهم، إضسافة إلى أن إمكانية الإياضية المنافعة على كانية للدفاع عن أنفسهم. لذا شدّد أبو عبيدة على الناط الأي:

أولاً : على الامتمام بالمسائل التنظيمية للحركة وإقامة حكومة سرية داخسل البصرة تولى تنظيم الحراق ومن مهامها الأساسية البصرة تولى تنظيم الحركة الإياضية داخل وخارج العراق ومن مهامها الأساسية تكرين الدعاة تكرينا عقائدياً واجتماعياً وسياسياً ثم تكليفهم بإقامة دولة إياضية في جهات مختلفة من الأقطار الإسلامية، كبداية لإقامة إمامة إياضية شاملة علمى أتقاض الدولة الأمرية.

ثانياً : الوقوف موقف المتندد ضد إقامة أي اتصال مع أهل المذاهب الأخرى من غلى من غور الإباضية سواء كان ذلك على المستويات السياسية أم الدينية، وحيى على المستويات السياسية أبو عبيدة استطاع بحتمع الإباضية في البصرة أن يحافظ على سياسة الكتمان في ظل زعامته و تمكنت من الانظلاق بدعوقا وفكرها من مركزها الرئيس – البصرة – لتنسشر في أرجساء العسالم الإسلامي فوصلت جنوباً لليمن وحضرموت وعمان، واستقرت غرباً في شمسال

أفريقيا ثم شرقاً نحو حراسان، وسعت نحو تحقيق أهدافها في استقلالية تامسة دون أي التماس أو تملس مع تيارات ومذاهب أخرى، وبدأت تتبين ملامع شخصيتها الدينية والسياسية.

كان تأثير أبي عبيدة على قرارات واستشارة المواقع الإقليمية التي تنشر فيها الإياضية البعيدة والقريبة عن المركز الرئيس واضحاً، وعلى سبيل المثال لم يعلسن عبدالله بن على المكتدى (طالب الحق) فورته في حضرموت إلا من بعد ما جاءته الموافقة والدعم من أبي عبيدة وكذلك الحال في ظهور الإمامة الإياضية في غمال أفريقيا بزعامة أبي الحطاب فقد جاءت وفقاً للتحطيط الذي رسمه أبوعيدة والذي استطاع أن يسهم بخططه وآرائه في قيام دولتين إباضيين كاننا عطراً حقيقياً على الكيان الأموي وعلى العباسي فيما بعد في الجزيرة العربية وشمال أفريقيا.

الدم أبر غيدة بموسم الحج اهتماماً بالغا فقد كان لا يفوته الحج إلا نسادراً، وكان على حرصه في نيل الأحر والنواب من حراء تأدية شعائر فريضة الحسج، يسمى للاستفادة من احتماع الأمة الإسلامية في هذا الموسم السديني السستري، فيحتم بفقها، وجلماء الأمصار، ويعرف بالحجاج الإباضيين القادمين من شئى الأمصار، ويجد في لقرائهم فرصة سائحة لحل مشاكلهم، والرد على استفسساراتم فيما يخص أمورهم الدينية والدنيوية، وكان يرسل الرسائل مع الحجاج العائدين بل زعامات الإياضية في بلدائم التي كانت تحمل في طياقسا العلسم والفتسوى والتظيم السياسي للحركة وربط إباضية المشرق بالمغرب. إ

تمثل نجاح أبي عبيدة في المجال الدعوي في أولئك الطلاب الخسسة السذين رباهم وعلمهم ودريمم وقضوا معه خمس سنوات بين يديه في سرداب سسري باليسرة ، ثم أرسلهم رسلاً لتبليغ دعوة أهل الإباضية إلى المغسرب والمسشرق . ولم يمض وقت طويل حتى ظهرت آثار دعوقم بالمغرب، وقامت النورات ضد. السلطة الأموية ثم العباسية في السنوات المتوالية ٢٢٢ - ١٦٨هـ، منها نسررة العربر الصغرية سنة ١٣٢هـــ التي قادها ميسرة المطغري، وثورة أبي الخطاب عبد الأعلى بن السمح سنة ١٤هـــ، وقيام الدولة الرستمية الإياضـــية في المغــرب الأوسط -الجزائر - مايين سنة ١٦٠- ٣٩٦هــ، التي اشتهرت بنظامها الشوروي وعدالتها وأمنها وازدهارها.

## د ـ الربيع بن حبيب بن عمرو الأزدي :

هو الربيع بن حبيب بن عمرو الأردي الفراهيدي البصري، وفراهيد بن غضفان من عبان، وهو في البصرة مشهور، ولد في منطقة الباطنة في عُمسان في النصف الثاني من الفرن الأول الهجري ما بين سنتي ٧٥- ٨٠هـ وبما أمسفى طفوك، ثم أنتفل للبصرة وأخذ بما علوم التفسير والحديث والفقه على شهودها من التابعين الذين عاشوا في تلك الفترة أمثال: قتادة وعمرو بن هرم وحمادة بسن سلمة وغيرهم، ولكه كان أكثر ملازمة لأبي عبيدة بن مسلم وروى عنه، وقد وردعته قوله: أخذت الفقه من ثلاثة: أبي عبيدة بن مسلم وروى عنه، وقد بن السائب. وقبل إن الربيع أدوك جابراً بن زيد وهو شاب وقلً ما حمل عنه، سلك الربيع بن حبيب طبلة تحصيله للعلم مسلك شيخيه أبي الشعثاء جابر بن زيد وأبي عبيدة مسلم، في تجنب أي صدام أو احتكاك مباشر مسع مسلطة السولاة الأموين، نما حبه التعرض للاضطهاد أو الأذى في إثناء تفرغه لتلقي العلم.

 (( فقيهنا وإمامنا وتقينا وأميننا وثقتنا)) <sup>(١)</sup> ، وعد ثالث أتمة العلم عند الإباضية بعد حابر بن زيد وأبي عبيدة بن مسلم.

ترك الربيع بن حبيب آثاراً علمية حاءت في أقوال وفاوى ففية متسارة في كب الإباضية، ومن آثاره المحموعة كتاب (آثار الربيع) الذي رواه عن ضبيحه ضعام السالب عن حامر بن زيد، وهو عبارة عن مجموعة قاوى الإبام حامر بن زيد، وهو عبارة عن مجموعة قاوى الإبام حامر بن زيد، وقد جمعها أبوصفرة عبدالملاء في صفرة (10. إلاً أن من أمم آثاره كساب سند، ويطلق علم الإباضية (الجامل الصحيح) ولم يكن في أوّل أمره مربيلاً أو مصنفاً، حتى جاء أبويعقوب يوسف الوارحلاني وأعاد ترتب الأحاديث على غو موضوعي على طريقة الجوامع فقام بحمع الأحاديث على علم سب أبواب الفقسة المربوة وهو مطبوع وصنداول وعي علماء الإباضية بمعربيح أحاديث ومقارئتها كالمرود في كب السنة الأحرى، وللمسنف عثمة شروح أمها شرح الدينع عبدالله السالم. وهو م، علماء عمان ( ت سنة ١٣٣٢ هـ ).

## هـ. أصول العقيدة عند الإباضية :

استندت أفكار العقيدة عند الإباضية على التراث الفكري الإسسالامي، إذ لا يختلف اثنان من مخالفيهم في أن الإباضية هي فرقة من فرق الحوارج المتنلسة، لا تحيد عن أصول الشريعة الإسلامية والكتاب والسنة. والفرق الإسلامية لا تدخل تحت حصر، والمتقدمون الذين كتبوا عن الفرق خاصة من هم من أهل السسنة، أرادوا أن يحصروها استناداً إلى حديث يُروى عن أبي هريرة، ومفاده أن السنيي صلى الله عليه وسلم قال: ( افترقت اليهود على إحدى وسبعين فرقة، وافترقت

<sup>(</sup>١) الكاباوي، عمرو بن مسعود: الربيع بن حبيب محدثًا وفقيهًا.

<sup>(</sup>٢) لازال مخطوطًا وتوجد منه نسخة في المكتبة البارونية بجربة- تونس-.

المصارى على اثنين وسبعين فرقة، وتفترق أمني على ثلاث وسسبعين فرقة، ورواية أخرى تروى عن عبدالله بن عمرو بن العاص ( ت سنة ٦٥هـــ) أن السي صلى الله عليه وسلم قال: (( ليأتين على أمني ما أتى على بين إسرائيل: تقرق بو إسرائيل على النتين وسبعين ملة، وستفترق أمني على ثلاث وسبعين ملة، تزيسة عليهم ملة، كلهم في النار إلاً ملة واحدة. قالوا: يا رسول الله: وما الملسة السني تقلب؟ قال: ما أنا عليه وأصحابي)).

ولهذا الحديث - بصوره المنحلفة - أسانيد كتبرة، استوفاها الحافظ الريليي في غربج أحاديث ( الكشاف )، وتعدَّد رواته عن النبي صلى الله عليه وسلم: كأنس بن مالك، وأبي هربرة، وأبي الدرداء وحابر، وأبي سعيد الحندري، وأبي بن كعب، وعبدالله بن عمروين العاص، وأبي بن أمامة، وواثلة بن الاسقع ، وقد شسكك للدكور عبدالرحمن بدوي في صحة هذا الحديث للأسباب الآتية :

أولاً: إن ذكر هذه الأعداد المحددة المتوالية: ٧١، ٧٢، ٧٣ – أمر مفتعـــلٌ لا يمكن تصديقه، فضلاً عن أن يصدر مثله عن النبي.

ثانياً: لا نجد لهذا الحديث ذكراً فيما ورد لنا من مؤلفات من القرن الثاني، ولا الثالث الهجري، ولو كان صحيحاً لورد في عهد متقدم.

ثالثاً: أعطت كل فرقة لخنام الحديث الرواية التي تناسبها، فأهل السنة حعلوا الفرقة الناجية هي أهل السنة، والمعتزلة جعلوها فرقة المعتزلة وهكذا ('').

ولا عبرة بتشكيك الدكتور عبدالرحمن بدوي؛ بعد أن صحح أسانيد الحديث الحافظ الزيلمي.

<sup>(</sup>١) بدوي، عبدالرحمن: مذاهب الإسلاميين ج١ ص ٣٤.

دونت كتب تواريخ الملل والنحل وجهة نظر مؤلفيها وعكست وجهة نظرهم إلى فرقهم والفرق المناوئة، وتحت تأثير الاعتلاف والتحسزب مسنفت الفسرق الإسلامية إلى صنفين: الفرقة الناجية من النار والفرقة الهالكة فيها، وتم تأطير هذا السرد الناريخي لتلك الآراء والسير للفرق بعيداً عن الحوار الفكري، ولا بد مسن وقفة عند حديث الافتراق أو الاعتلاف هل حاء موضوعاً لسسلب النسائير الاحتماعي والسياسي في نشوء الفرق، أو كان عاولة للبشير بفرقة وحيدة هسي طاقة سليمة ونناحاً فكرياً طبيعاً لم يتحرج القرآن من الاعتراف به، قال تعسال: ﴿ لكلَّ جَمَلنًا مَنْكُمْ شَرْعَةٌ وَمَنْهَاجاً وَلَوْ شَاءَ اللهُ لَمَنَاكُمْ أَمَّةً وَاحدةً وَاكسنُ يُشْرِكُمْ فِي مَا آتَاكُمْ فَاسْتَبُوا الْمَعْرَاتِ لَي الله مُرْحَدُكُمْ حَسِماً فَيَتْتُكُمْ بِسَا يُشْرَكُمْ فِي مَا آتَاكُمْ فَاسْتَبُوا الْمُعْرَاتِ لَي الله مُرْحَدُكُمْ حَسِماً فَيَتْتُكُمْ بِسَا كُشْمُ فِي تَعْتَلُمُونَ ﴾ (") وقوله تعالى ﴿ وَمَا كَانَ اللهِ لَمْ تَعْمُلُمْ حَسِماً فَيَشْكُمْ بِسَا . كُشْمُ فِي تُعْتَلُمُونَ ﴾ (") وقوله تعالى ﴿ وَمَا كَانَ اللّهِ لَمُعْلَكُمْ حَسِماً فَيَشْكُمْ بِسَا اللهِ اللهِ لَمَا مَنْهَا لَاللهُ وَمُعَلَمُ حَسِماً فَيَشْكُمْ بِسَا . وَ ﴿ وَلُونَ شَاءً رَبُّولَ المُنَالَ المُعَالِ اللهُ اللهِ لَقَالَمُ اللهِ اللهُ وَاعِدَهُ اللهِ اللهُ ا

وتبدو الدعوة إلى إسلام بلا مذاهب دعوة تشرقا العاطقة أكثر من الواقعية، وحصر الإسلام بين مذاهب أربعة ضرب من ضروب التعصب والتعسامي عسن القول واحتهاد العقول الأحرى، وحصارً للفكر، والعقل الإسلامي بين مسالك ضيقة فقهاً وعقيدة، ولا بد من الاعتراف بحقيقة تاريخية مسلم بما وهي أن هناك وجوداً كبيراً من الفرق الإسلامية و تيارات منبثقة من داخل هذه الفرق أو ثلك، وان هناك احتلاقاً وقعاً مسلماً به لا يمكن تجاوزه بالتكفير أو الإلغاء، أو يحسرد تعصب لأئمة دون أئمة، أو مذهب دون آخر، إن منهج الإمام الصاوي وقوله في حاضيته على تفسير الجلالين (( ولا يجوز تقليد ما عدا المذاهب الأربعة وأو وافق

<sup>(</sup>١) سورة المائدة الآية ٤٨.

<sup>(</sup>٢) سورة يونس الآية ١٩.

<sup>(</sup>١) سورة هود الآية ١١٨.

قول الصحابة والحديث الصحيح والآية، فالخارج عن المذاهب الأربعة ضال مضل، ورعا أداه ذلك للكفر، لأن الأحذ بظواهر الكتاب والسنة مسن أمسول الكفر) (1) . وذلك منهج ترآت منه الإباضية (( بريعون من هذا الأصل السني رضيه الصادي أن يكون القاعدة التي يقوم عليها صسرح الإمسادم.... وأن الصادي ليس وحيداً في هذا الميادة فهناك من مشى على نفس هذا المنهج كسا يدل على ذلك مسلكة في النقاض... )) (1) .

في حين تتميز الفرق الإسلامية عن بعضها البعض بما تحدّده من آراء احتهادية تختلف باحتلاف وجهات النظر لدى كل فرقة، ومن تمام بحثنا عن الإباضية فإنه يحسن أن نعرض آراء هذه الفرقة في المسائل الإلهية والإنسسانية. مسمع اعتسراف الإباضية بأن ليس لهم مذهب إلاً الإسلام وأنه لم يشرع لهم ابن اباض سندماً، وإنما نسبنا إليه لضرورة التمييز حين ذهب كل فريق إلى طريق وإلهم بحنهسدود يلتمسون الحق ويقبلون الحق تمن حاء به ولو كان بغيضاً، ويردون الباطل علسى من حاء به ولو كان حييباً <sup>(7)</sup>

وتبين الإباضية – رغم وحود تبار محافظ بينهم- مناهج المعترلـــة؛ فقــــالوا بالتحصين والتقبيح العقلين، ومالوا إلى تأويل كل ما يوهم التشبيه ولو ظـــاهواً، ونفوا رؤية الله في الآخرة، هذا مع قولهم القدم بخلود العصاة في النار، وبحريـــة انتخاب الإمام، ولا ينكر الإباضية اعتناقهم لهذه الآراء، واتفاقهم مــــع للعترلـــة بشأنف، وإنما يجادلون في أن المعترلة هم الذين أخذوها عنهم وليس العكس.

<sup>(</sup>١) الصاوي، حاشية الصاوي على تفسير الجلالين ج٢ص٠١.

<sup>(</sup>٢) الخليلي، أحمد بن حمد: الحق الدامغ ص ٩.

<sup>(</sup>٣) السالمي، نور الدين عبدالله بن حميد: العقد النمين من أجوبة نور الدين ج١ص١٢٠.

حدد علماء الإباضية موقفهم حول المسائل التي وقع عليها احتلاف النساس وهي: التوحيد، والعدل، والقضاء، والقدر، والولاية والبراءة، والأمر والنسهي، والوعد والوعيد، والمترلة بين المؤلئين، وأن لا مترلة بين المؤلستين... إلح وقسد اتضحت آراؤهم حولها، وأصبحت أصولاً للعقيدة الإباضية.

## ١- التوحيد ،

التوحيد لغة الحكم بأن الشيء واحد والطم بأنه واحد، وفي اصطلاح أهـــل المغيقة تجريد الذات الإلهية عن كل ما يتصور في الأفهام ويتخبـــل في الأوهـــام والأفهام ويتخبــل في الأوهـــام والأفهام ويتخبــل في الأوهــام الصفات نفياً أو إثباتًا، وما يلزم المكلف معرفته من علوم التوحيد هو افراد المعبود بالبحادة، والتصديق بوحداتية الحالق ذاتاً وصفات وأفعالاً والإقرار بوحود واحد المرحودات، وهو الله الذي لا إله إلاً هو متعال عن صفات المخلوقات فـــلا أوّل ولا تحر، وهو شيء لا كالأشياء (أن فليس هناك ذات تشبه ذاته تعال ولا تقبل أفعاله الإنشام ولا تشبه صفاته الصفات، ولا يدخل أفعاله الإشراك فإن الفعل له سبحانه خلقا وأن يتسب إلى غيره كسياً أنّ.

وما يلزم في مبحث علوم التوحيد هو صفات الله تعالى وقد كان موضـــوع خلاف كبير بين المتكلمين فعند الإباضية بأن ما يستحق الصفات ما يجب لـــه في كل وقت كالوحود والأزلية والأبلية والحياة والعلم. وصفات حائزة لله يوصف بما حين يفعلها، ولا يوصف بما إذا لم يفعلها أو تركها، وقــــوا الصفات الواجبة قــــين، ذاتية وفعلية، والفرق بين صفات الذات وصفات الفعل هو أن صـــفات الفعل هو أن صــفات الفعل هو أن صــفات الفعل بيرسمه في رزق زيـــد الفعل تجماع ضدها في الوجود عند اختلاف المحل، كأن يوســــع في رزق زيـــد

<sup>(</sup>۱) اطفيش، محمد بن يوسف: الذهب الخالص ص٧.

<sup>(</sup>۲) السالمي، عبدالله بن حميد: مشارق أنوار العقول ص٢٠٥.

ويضيق في رزق عمرو، وأن يرزق العلم عمراً ويخلق الجمهل لزيد، وأن يخلق كذا دون كذا، وان برحم فلاناً ويعذب فلاناً.. (¹) .

أما صغات الأفعال فهي قلبمة أزلية كصفات الذات كوصفه بأنه حسائي في الأول اعتبار ما سبحلق، وعسام بما كان قبل أن يكون، أمسا صسسفات الذات كالعلم والقدرة والإرادة فإلها لا تجامع ضدها في الوجود ولو اعتلف الحل، فلا يقال قدر الله على فعل شيء وصفات الذات اعتبارية لا وجود لها في ذاقا ولا في ذاته تعالى، وإنما المقصود بما نفى أصفادها المستحبة في حق الله تعالى وترى الإباضية أن الصفات هي عين الذات، أي أن ذاته تعالى لذاته جمع العلومات انكشاف والتحصيص والتأثير، فكون الله عالماً بذاته يعني منكشف لذاته جمع العلومات انكشافا تاماً من غير صفة قديمة مقتضية لذلك الانكشاف فالله غنى عن كل معنى قدع زائد عليه قائم به للانكشاف (1).

بينما الصفات عند الأشاعرة هي معان قائمة بذاته تعالى زائدة عليها، فهسي عند الأشعري حقيقة أزلية لكنها ليست كصفات البشر، وصسفات الله قائصة بذاته، أي ألها ليست ذاته، ولا غير ذاته، إذ لا يتصور الذات أن يكون حياً بغر حياة أو عللاً بغير إرادة، بل الله عالم بعلم، وقادر بقدرة، وحي يحياة، ومريد بإرادة. وذلك من قال إنه عالم و علم، كسان مناقضاً وكذلك القول في القدرة والقادر والحياة والحي.. إلح وأسماء الله مسشفة من صفات، فلابد من إثبات هذه الصفات له نقولنا: عالم - مشتق من العلسم، وقادر - مشتق من القدرة، وحي - مشتق من حياة، ومريد - مشتق مسن الإرادة "كاب إذ لا يشبهه شيء ولا يشبه شياً (را لأنه لو أشبهها لكان حكمه في الجلائ

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص٢٣١.

<sup>(</sup>٢) جهلان، عدون: الفكر السياسي عند الإباضية.

<sup>(</sup>٢) البدوي، عبدالرحمن: مذاهب الإسلاميين ج١ص٥٥٥.

حكمها)) (1<sup>1)</sup>. وهو العالم والحي القادر والمربد، والصفة الإلهية السيّ توســـع الأشعري في شرحها هي: الإرادة، وذلك لما يترتب عليها من أمور إيمانية متعددة ذات تأثير بالغ في تحديد موقف الأشعري بوجه عام.

أما ما يستحقه القديم تعالى من الصفات فعند المعترلة همي الصفات التي يخالف بما مخالفة وبوافق موافقةً لو كان له موافق- تعالى عن ذلك-، و(هو) كونه قادراً، علماً حياً، سيماً، بصبراً، مدركاً للمدركات، موجوداً مريداً، كارهــاً.

ويبه السالمي حول الغرق بين الاسم والصفة: هو أن الاسم صادل على الذات مع اعتبار معني يوصف به الذات، والصفة ما دلت على الذات مع اعتبار معني يوصف به الذات، وعليه فلا اسم إلا لفظ الجلالة وهو التحقيق لا ما ذهب إليه البعض من أن الاسم هو الصفة والمعرفة بأل فإن عدت عنها فهسي السصفة وعليه فالعليم بالتعريف اسم و بلدونه صفة، ولا استدلال له بقوله تعالى: ﴿﴿ اللَّمَاتُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَسْنَ وَلا قَصْلَتُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى حسن ولا قبح أن وفي صفات البارى، سبحانه وتعالى احتلفت الإباضية مع الأشعرية في عشرة مواطن ذكرها السور حلاتي في الدلو والآن والله والله والله والله المورحلاتي في الدلو والآن الله والمحان على النحو الآن ؟ .

أولاً: إن قلنا إن الباريء سبحانه يوصف بالعلم والقـــدرة والإرادة وســـائر الصفات التي يوصف كما. فقالوا إنها معان وليست بصفات.

والثناني: أنهم أطلقوا على هذه المعاني التي ذكروها: أنما أغيارلله عـــز وحــــل، فأوجبوا التغاير بينهما.

<sup>(</sup>١) الأشعري، ابوالحسن: اللمع ص٧.

 <sup>(</sup>۲) السالمي: مشارق أنوار العقول ص٢٣٨.

<sup>(</sup>٣) الورحلاني، يوسف بن إبراهيم: الدليل والبرهان ج٢ص١٩٢و١٩٤.

والثالث: أنهم أثبتوها معاني غير الله وهي قديمة. ونحن نقول ليس هناك معنى غير الله ولا قديم مم الله.

والوابع: أنه يمتضى هذه المعاني، كان الله موصوفاً، فيــــالعلم كــــان عالمـــًا وبالقدرة كان قادرًا، علم بعلم، وقدرة بقدرة، وإرادة بإرادة، وحي بحياة، وقدم بقدم.

والخامس: أن هذه المعاني التي وصفوه بما، معان قائمة بالذات، ذات الباري، سبحانه.

والسادس: أهم وصفوه بالوجه واليدين والرأس والعينين والجنب والجلسة والقبضة والأصابع والكف والساق والقدم والاستواء والميل و حسرق الححسب، وركوب الحمار إنّه النور الأنور.

والسابع: أن الكلام من المعاني التي وصفوه بما وهو قائم بذاته لم يزل بما.

والثامن: أن الأمر والنهي المتدرجين في الكلام من المعاني التي وصفوه أِلَّا قائمان بذاته، لم يزل كذلك، تعالى الله عن ذلك.

والتاسع: أن القرآن وسائر كتب الله المترلة من المعاني التي يوصف بما في ذاته، لم يزل بما سبحانه.

والعاشر: أن العدل والإحسان والفضل والمن والإنعام صفاته، لكنها أفعاك عدئة.

## ٢- العدل:

العدل لفة مصدر عَدَل يعدل عدلاً، وقد يذكر ويراد به الفعل، ويـــذكر ويراد به الفاعل. وأما في اصطلاح الإباضية أنه وضع الأشياء في مواضعها وإعطاء كل ذي حتي حقه وتتريل كل شخص مترك، وإذا قبل إن الله عدل فالمراد به أنه لا ينسب إليه الجور ولا يوصف به، سواه في أحكامه أو أفعاله (1). وأن الله في المحكامه أو أفعاله (1). وأن الله في أحكامه أو أفعاله ليس بقلام للعبيد، وإنما الخلاف يتركز حول حرية الإنسان وهي بلرتبطة بالعدل الإلهي، هل الإنسان حر في تصرفاته أي حالتي أفعاله إلم أن الخلق لله ولا طاقة للعبد في احتيار ما يريد؟ احتلف المتكلمون حول هذه المسألة، فالأباضية يدينون بأن الأفعال حلق الله تعالى وهي في الوقت ذاته كسب الإنسان، وكل فعل للإنسان بوصفه عبداً يؤكد حريه ومقدرته على الاحتيار دون تعارض مع المشيئة والإرادة الإلهية في عباده، والاستطاعة على فعل شيء يستوجب أيضًا الاستطاعة على قدم فعل هذا الشيء.

ومسألة أفعال الإنسان في مذهب الأشعري، هي أن أفعال العباد علوقة لله، وليس للإنسان فيها غير اكتسافها، أي أن الفاعل الحقيقي هو الله، وما الإنسان إلا مكتسب للفعل الذي أحدثه الله على يدي هذا الإنسان. ومسألة الفعل الإنسان الاستطاعة- قد تناولها الأشعري وحلاصة رأيه أن الإنسان بستطيع بإمستطاعة غيره، لأنه يكون تارة مستطيعاً وتارةً عاصةً أن كما يكون تارةً علما، وتارةً فسيم عالم، وتارةً متحركاً، وتارةً غير متحرك، وعارض الأشعري للمتولك في قسولم بوحوب فعل الأصلح على الله وأطلق حرية للشية الإلهة دون قيد ولا شرط. وقالوا أن يخلق من يعلم أقم سيكترون، وله أن بلطف بالكفار ليؤموا. وكسل ذلك عدا، منه.

أما العدل في اصطلاح المعترلة فإنه إذا قبل إنه تعالى عدل قالمراد به أن أفعاله كلها حسنة، وأنه لا يفعل القبيح، و لا يخل بما هو واجب عليه. وانه لا يكذب في خيره، ولا يجور في حكمه، ولا يعذب أطفال المشركين بذنوب آبـــائهم، ولا يظهر المعجزة على الكذابين، و لا يكلف العباد ما لا يطيقون ولا يعلمون، بـــل يقدرهم على ما كلفهم، ويعلمهم صفة ما كافهم ويدلهم على ذلك ويين لهم.

<sup>(</sup>١) الشاعني، عامر بن على: متن الديانات ضمن كتب مخارة ص٤٧.

#### ٣- القضاء والقدر:

القضاء لغة، الحكم وفصل الأمر قولاً أو فعلاً ولكل منهما وجهان إلهمي بشرى، وفي الاصطلاح عبارة عن ثبوت الحكم الكلي في أعيان الموجودات على ما هي عليه من الأحوال الجارية في الأزل إلى الأبد. والقدر لغة، الاقتدار علي الشيء وقَدر على الشيء قُدرة أي ملكه فهو قادر وقدير، والقدر في الاصطلاح الحكم بوقوع الجزئيات التي بتلك الكليات على سبيل التفصيل في الإنــزال (١١)، وقد يطلق (( القضاء )) على الشيء نفسه، وهو الواقع في قوله عليه الـــسلام: (( اللهم إني أعوذ بك من حهد البلاء ودرك الشقاء وسوء القضاء وشماتة الأعداء والرضى به لا يجب )) (1) . والإباضية لا يختلفون مع علماء المسلمين في أن حكم القضاء والقدر شامل كل شيء منسحب على جميع الموجرودات ولوازمها في الأفعال والصفات والأحوال وغير ذلك، وأن المقدرات ضربان ضـرب يخــنص بالكليات وضرب يختص بالجزئيات التفصيلية، فالكلية المختصة بالإنسان محصورة في أربعة أمور: العمر، والرزق، والأجل، والشقاء، والسعادة. وأن الله تعالى لا يسأل عباده يوم القيامة عن قضائه وقدره وإنما يسألهم عن أعمالهم، لأن قسضاؤه هو إرادته الأزلية المتعلقة بالأشياء على ما هي عليه، وأما أفعال العبد مكتسبة ك مخلوقة لله. والحارثية خالفت الإباضية في قولهم بالقدر، وقالوا إن أفعال العبــاد مخلوقة لله تعالى وفي كون الاستطاعة قبل الفعل. والشيبانية قالوا: بالجبر ونفسى القدر، فنقضت القدرية قولهم بزعمهم أن الله تعالى لم يخلق أفعالهم القبيحــة لأن الله لا يصدر منه ما لا يرضي.

<sup>(</sup>١) السيوطي: شرح السيوطي ج٨ ص٢٧٠.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب القدر /١٣//ورواه مسلم في الذكر/٥٣/ ورواه الإمام أحمد في مسنده.

ومشكلة أفعال الإنسان هل هو حالقها أو هو بمبر عليها؟ كانت من المشاكل الرئيسة التي بدأت في مباحث علم الكلام، وابن حزم يفسصل ذلك ويقسول: احتلف الناس في هذا الباب ((باب: القدر)) فذهبت طائفة إلى أن الإنسان مُحبر على أفعاله، وأنه لا استطاعة لسه أصلاً وهو قول جهم بن صفوان وطائفة من الأوارقة؛ وذهبت طائفة أعرى إلى الإنسان لبس بحرأ، وأثبوا له قوة واسستطاعة لما يغمل ما اعتبار فعله ثم افترقت هذه الطائفة على فرقين، فقالست احدهما: الاستطاعة التي يكون بما الفعل لا تكون إلاً مع الفعل، ولا تتقدمه أبته.وهذا قول طوائف من أهل الكلام ومن وافقهم كالنحار والأشعري وجماعة مسن المرجسة والحؤارج ('').

و قالت الأخرى: إن الاستطاعة التي يكون بما الفعل هي قبل الفعل موجودة في الإنسان، وهو قول المعتزلة وطوائف من المرجة وجماعة من الحوارج والشيعة. ثم افترق هـ لم لاع عـلم فـ ق وطوائف.

وقد اتكرت المعترلة إيجاد الله الأفعالم وحعارها موحدة لمم، وقدرة العبد على حلق العمل، وقالوا إن الله عادل حكيم لا يجوز أن يضاف إليه شين ولا ظلم ولا يجوز عليه أن يريد من العباد خلاف ما يأمرهم به، ولا يجوز عليه أن يخلسق للعباد شيئاً فيحازيهم عليه، والعبد هو الفاعل للخير والشر والطاعة والمسمعية، والله سبحانه وتعالى بحازيه بفعله وقالوا: ليس من الحكمة أن يكون الله سسبحانه وتعالى يخلق الكفر للكافرين به وهو مبغض للكفر معاد للكافرين، فيكون ذلسك كمن أعان على شتم نفسه. وهذه الأقوال والآراء مينة على حعل العقل حاكماً على الشرع و لا يجوز عندهم رد الشرع بخلاف.

وذهبت الإباضية والأشعرية بخلاف ذلــك، إذ أن الــشين والقــبح في اكتسابما لا في خلقها، ذلك لأن القبح ما نمى عنه الشرع لا ما قبحه العقل فقط،

<sup>(</sup>١) ابن الحزم: الفصل في الملل والنحل ج٣ص٢٢.

لأن الحسن والقبح عند الإياضية والأشاعرة شرعيان وأما المعتزلة فعندهم أنهسا عقليان. وأما المعاصي فقد صدرت من فاعلها فإذا كان الله لم يرد صدورها مه فيكون مغلوباً، حيث كان من المعاصي شيء لم يرد الله وقوعه فيكون مكروهساً مقهرراً مغلوباً، ومن كان كذلك فليس بإله.

وقد وقع هذا الجواب من أبي عيدة مسلم لواصل بن عطاء إذ روي أن واصلاً كان يتمنى لقاء أبي عيدة وكانا أعميين فقال قائد واصل هذا أبر عيدة أن الله وقت إلى القدر؟ فقال لا، فقال واصل لأبي عيدة أنت الذي تقول إن الله يعذب على القدر؟ فقال لا، ولكني أقول إن الله يعذب على المقدور، فقال: أأنت الذي تزعم أن الله يحسمي باستكراه فانقطع واصل؛ ثم قبل له سألته فتحلص، وسألك فوقفت، فقال بنت له بناناً منذ أربعين سنة فهدمه وهو واقف. والفرق بين القدر وللقدرو في كلام أن عيدة أن القدر فعل الله والمقدور كسب العيدة (\*).

ولم يجوز لذا الشرع أن نممن الفكر ونستقصيه في القدر لقوله صلى الله عليه وسلم: (( إذا ذكر القدر فأمسكوا )) وفي الحديث الربان (( القدر سري ولا ينبغي لأحد أن يطلع على سري )) وقوله صلى الله عليه وسلم لكل أمة بحرس، وبحوس هذه الأمة القدرية (<sup>1)</sup>. والمراد بالقدرية الذين يقولون إن العبد يخلق فعله، وأن الله لا يعلم به إلا بعد وقوعه، تعسالى الله عشا يقولون.

### ٤- الولاية والبراءة :

<sup>(</sup>١) السالمي، نورالدين: مشارق أنوار العقول ص٤٠٨.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود في باب القدر/ ٤٦٩٦/ ورواه الإمام أحمد في مسنده.

عليهم مع الحب في القلب <sup>(()</sup>، وولاية المسلمين لبعضهم البعض صحيحة لفسول الله – عز وجل – ﴿ وَالْمُؤْمِّرُنَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أُولِيَّاءُ ﴾ وهي واحبة على المسلمين ومن أنكرها ولم يوالٍ جملة المسلمين فهو عند الإباضية قد أشرك وقبل من تركها أوجهلها منافق.

والعراء لغة؛ التزه والتباعد وبريء إذا أعذر وأنذر وبراءة إعذار وإراشار، والصطلاحاً هي وحولها على المؤمنين بأن يظهروا البغض وعدم الرضى للكسائر لكفره، والمقصود بالبراءة الزجر عن المصية وإعانة العاصي علسى الرحوع إلى الصواب والحق لا الانتقام منه أو تغيره بالقسوة عليه، فواحسب السيراءة عنسد الإباضية على بعض من ثبت ارتكابه للكيرة، وبذه، وعدم الاستغفار لسسه، لا المدعاء له يخير في الآخرة، ويقسمونحا أنواعاً منها: براءة الأشحاص وبراءة الجملة وبراءة الحقيقة:

 براءة الأشخاص: وتخص من ثبت ارتكابه للكيرة بالمشاهدة أو السشهرة المحقة أو الإقرار، وتجب العراءة منه بعد إعذاره واستنابته من محرم قطعي الحكم
 فإن تاب عاد إلى الولاية.

براءة الجملة: هي البراءة من جميع الكافرين وأهل المعصية من الأولسين
 والآخرين إنسهم وحنهم إلى يوم الدين.

براءة البيضة: وتخص الحاكم الجائر ومن بعينه على حسوره مسن وزراء
 وكتاب وقواد وبطانته التي من حوله.

براءة الحقيقة: وتنال كل من ورد ذكره باسمه أو بصفته واستوجب غضب
 الله والرسول في القرآن الكريم أو السنة كأبي لهب وهامان وفرعون..إلم.

<sup>(</sup>١) إطفيش محمد: الذهب الخالص ص٣٦.

إما بالمشاهدة على صفة الضلال التي تجب بما العراءة، أو بشهادة رجليين مسن المسلمين من أهل المعرفة في ذلك، أو بالشهرة التي لا يكذب مثلها علمي تلسك الصفة، أو بشهرة العراءة منه فإن شهد رجل من للسلمين عارف بالولاية والعراءة من أهل المعرفة على ولي بصفة توجب البراءة منه أو بريء منه لم يقبل منه ولزم أولياء للشهود عليه العراءة من الشاهد لأن الواحد ليس بحجة في المسراءة إلا أن يكون للشهود عليه محسن ليس له ولاية فالشاهد مقبسول (^)

وقيد السالي التحماين للولاية أو الراءة في إما أن يكونوا علماء بالولاية، أو الراءة، وإما ان يكونوا غير علماء، فإن كانوا علماء بما وحب قبول قسولم، وإن كانوا غير علماء لا يجب قبول قولهم حتى يفصلوا أي يينوا السبب السذي استوجب به ذلك الولي الولاية، أو السبب الذي استحق به العدو البراءة.

ويرى الإباضية أنه يجب الوقوف فيمن لم يعلم فيه موجب الولايسة، ولا موجب الولايسة، ولا موجب الولايسة، ولا موجب الرامة، لقوله تعالى الله وَلَمْ تَلْفَ يَهُ عِلْسَمٌ ﴾ (٣) ، وقولسه: ﴿ قُلُ إِنَّهُ مَرَّتُهُ الْفَوَاحِشَ مَا طُهَرَ مِنْهَا وَمَا يَطُنَ وَالْأَنْمُ وَالْبُغَيِّ بِغَيْرٍ الْحَسَقُ وَأَنْ تُشَرِّعُوا عَلَى اللّهِ مَا لا تَفْلَمُونَ ﴾ (٣) وقولية والوقوف لفة انتصاب القامة واصطلاحاً هو الكف عن القدوم في أحد بولاية أو براوة، ويقسم الوقوف عند الإباضية خمسة أقسام هين:

الأول: وقوف الدين، وسماه البعض وقوف السلامة ومحله في مكلف لم تعلم حاله بصلاح ولا فساد فإنه يجب عليك الوقوف عن ولايته، وعن البراءة منه ديناً.

<sup>(</sup>١) الحضرمي، إبراهيم بن قيس: مختصر الخصال ص٣٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء الآية ٣٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف الآية ٣٣.

الثاني: وقوف الرأي وعلمه فيما إذا كان لك ولي أحدث حدثًا لا تدري أنت حكمه، فإنه يجوز لك عند البعض أن تقف عنه حتى تعلم حكم حدث، فترده إلى الدلامة، ان كان حدثه له يخ جه منها.

الثالث: وقوف السؤال، وهو وقوف الرأي بعيه، لكسن بعسف القسائلين بوقوف الرأي أوجبوا على الواقف وقوف الرأي السؤال عن حكم الولي وقوف سؤال، فهو مع من قال به ملازم لوقوف الرأي.

الرابع: وقوف الإشكال، وعلمه في الولين إذا تلاعنا أو نقساتلا، ولم يسلم المبطل منهما من المحق، فان البعض حوّر الوقوف عنهما لما أشكل من أمرهما حتى يعلم المحق منهما، فيتولى، والمبطل فيرأ منه، وسحوا هذا الوقوف وقوف إشكال، ولا يخفى أنه نوع من وقوف الرأي.

الحامس: وقوف شك، وهو أن يقف الواقف عن ولاية جميع الناس، فلا يتولى أخدا سنهم إلا من شك مثل شك، وهذا الوقوف عرم، ولا يجوز الأحد به، لمسا
فيه من ترك ولاية المحتى بعد وجواها، ولما فيه من الولاية لمن ترك ولاية المحتى بعد ها (1).
- حد ها (1).

### ٥- الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر؛

الأمر؛ هو قول القائل لمن دونه في الرتبة افعل، والنهي هو القائل لمن دونه لا تفعل، وإما المعروف فهو كل فعل عرّف فاعله حُسنّه، أو دل عليه.

السالمي: مشارق أنوار العقول ص٤٧٥.

وإما النكر فهو كل ما عرف فاعله قبحه أودلَّ عليه، وللأســـر بـــــلمروف شرائط يجب وجودها ويسقط بزوالها، وأن يعلم أن المأمور بــــــه معـــــروفٌ، وأن المنهى عنه منكر (°).

والتداري، في سير الإباضية بلحظ بحلاء كيف تأيي الوصايا بإقامة هذه الشعوة في مقده ما يتواصون أنما، الارتباطها بأصل الولاية والبراءة، والأمر بالمعروف والنهي عن المسكر من وسائل الدعوة عند الإباضية وبكاد يكون متداخلاً في تكونسهم الرحي، إذ يتعدون على إداء التربية العملية والاجتماعية بقراءة القرآن وكرة السلم الملاونية المنافقة في المسابقة والمجتماعية بقراءة القرآن وكرة هدف ها موى تبليغ دعوة الله ونبغ موسائل مهمة لتركية النعمي والسبع ها، لا نفسه لما مل المنافقة والمجتماعية المنافقة والاقتداء وإذا وضع المسلم المقياس الصالح لفسمه فسائل لفسه لما المقاتب المائل لمنافقة والمنافقة المتمرف المائل عن من المسكر، ويصبح المختصمة عنافي من المشكر، ويعدو كل فرد غسيم عن المشكر، ويغدو كل فرد غسم على الموسائل المسابق عن المشكر، ويغدو كل فرد غسم على الموسائل المسابق المشتبم استفام المختمع كله.

وعلى وجوب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر يبني الإباضية حكمهم على وجوب الإمامة لأن المسلمين لا تستقيم أمورهم إلا يتعين سلطان يتولى أمسرهم وينفذ حكم الله بالعدل بين الناس، ونحد الاهتمام نفسه عند المعتزلة حيث أحمت على أن هذا الأصل قائم سواء وجد إمام أو لم يوجد. وأنه على ضريين: أحدهما ما يقوم به إلا الأممة، والنابي ما يقوم به الناس كافة. أما ما يقوم به إلا الأفسة فذلك: كإقامة الحدود، وحفظ بيضة الإسلام، وسد الثغور، وتنفيسذ الجسيش، وتولية القضاة والأمراء، وما أشبه ذلك. وأما ما يقوم به غيرهم من عامة الساس

 <sup>(</sup>١) البدوي،عبدالرحمن: مذاهب الإسلاميين ج١ ص٧٠.

فهو الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وإصلاح ذات البين، وما أشبه ذلك ولكن إذا كان هناك إمام مفترض الطاعة فالرجوع إليه أول.

### ٦- الوعد والوعيد،

<sup>(</sup>١) سورة الكهف الآية ٩.

<sup>(</sup>٢) سورة البينة الآية ٦.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران الآية ٩.

#### ٧- المنزلة بين المنزلتين ،

احتلف الناس في هذه المسألة، إذ لا يمكن للعبد أن يكون مومناً كسا لا يكون مؤمناً كسا لا يكون مشركاً في الرقت ذاته، وفي اصطلاح المتكلمين هو العلم بأن لـصاحب الكبيرة اسماً بين الاسمين وحكماً بين الحكمين، فذهب الحوارج إلى أن صاحب الكبيرة كافز، وذهب المحترلة إلى أن صاحب الكبيرة لا يكون مومناً ولا كافر أولا عائفاً، وذهب المحترلة إلى أن صاحب الكبيرة لا يكون مومناً ولا كافراً ولا منافقاً، بل يكون فاسماً (11). وهذه المنازل السلات تعلى: ﴿ لِيُعَدِّبُ اللهُ المُنْفَرِعُنَ وَالشَّافِقِينَ وَالشَّافِقِينَ وَالشَّافِقِينَ وَالشَّافِقِينَ وَالشَّافِقِينَ وَالشَّافِقِينَ وَالشَّمْرِ كَانَ وَيُوبَ اللَّهُ عَلَى اللهُ الشَّمْرِعَانَ وَالشَّمْرِعَانَ اللَّهُ عَلَّولًا وَحِيماً ﴾ (17).

والإباضية برون أن المنافق ليس بمشرك الأنه موحد وليس بمـــومن لأنـــه عاص، والفاق متوقف على الفعل لا على الاعتقاد، وأن لا مترلة بين المترلين وأن الإيمان والكفر ضدان لا مجتمعان، كما لا توجد مترلة بين التوحيد والشرك، فإما أن يكون العبد موحداً وإما أن يكون مشركاً.

كما يجب توضيح مفهوم كلمة الكفر عند الإباضية، إذ ينقسم الكفسر عندهم إلى قسمين: كفر شرك ((الخارج عن الملّة)) و كفر نفاق أو كفر معصيه، ويطلقون عليه كفر النعمة. فالكفر بمعنى الشرك لا يطلق إلاَّ على من أنكر معلوماً من الدين بالضرورة كوجود الله أو أشرك به غيره، أو أنكر شيئاً من السوحي أو الرسالة أو البعث والحساب أو الجنة و النار. وكفر النفاق أو كفر النعمة يطلسق

 <sup>(</sup>١) البدوي، عبدالرحمن: مذاهب الإسلاميين ج١ ص ٦٠.
 (٢) سورة الأحزاب الآية ٥٣.

على كل من ارتكب كبيرة من الكبائر العملية كالسرقة والزن والخمر أو تـــرك الصلاة وعدم صيام رمضان وغيرها.

وقد استغل بعض من الكتاب المتحاملين على الإباضية قدعاً وحديثاً بطلاق الإباضية كلمة الكفر على مرتكي الكبائر من المسلمين، دون ان بيبنوا معين اكتمر المقصود عند الإباضية، ذلك لأن بعض أثماع المذاهب الأحرى تفهم معين الكفر بأنه الكفر المرادف للشرك وهو – الحروج من الملة- ومن ذلسك يفهسم بسأن الإباضية يقولون بأن مرتكب الكبيرة مشرك، وحسين يسمعون أن الإباضية يحكمون بكفر عصاة للوحدين، يحسون أن هذا الحكم إحراج المسلمين مسن الدين والحكم عليهم بالشرك، ينما ذلك محالف لحقيقة الإباضية.

# و. أهم المسائل الخلافية بين الإباضية والمذاهب الأخرى

إن مشكلة وحود معرفة حقيقية وواقعة لبعض الفاهب الإسلامية عنسد أتباع المذاهب الأخرى يعود إلى نشألها التاريخية والمقالدية، فهذه الفرق إسا أن تكون ذات عقائد باطنية، وإمّا ألها اتحذت من العمل السرى أسسلوباً تنظيمياً منهجياً وعقيدة عناصة الأفرادها، مما جعل أتباعها معزولين عن سائر المسملدين خشية من التشنيع وقمة التكفير، فاضطروا إلى أخفاء كتبهم ومؤلفاتم من أعين المتقدين، وفي سحلات كتب التاريخ كثير من الصراعات بين أتباع المسلداهب الإسلامية، ( فالتباين بين الناس سمة من سمات البشر المهودة، فلسفلك تجسدهم متفاوتين في المدارك، متطفين في المشارب، متعاكمين في الأحاسير، وإلى ذلسك يرجع تعدد مذاهبهم في الأمر الواحد وتباين تصوراقم في القضية الواحــــدة (١) ﴿ وَلا يَرْالُونُ مُخْتَلِفِينَ \* إِلَّا مَنْ رَحَمْ رَبُّكَ وَلَذَلكَ خَلَقَهُمُ ۗ (١) .

ليس هناك خلاف في أن الإباضية فرقة إسلامية لا تحيد أصولها العقيلية عن الشريعة الإسلامية - الكتاب والسنة- لكن الحلاف يقع حول بعسض الآراء والمسائل الحلافية بين الخذاهب التي تأولت كتاب الله تعالى تأولات شيءً، وذهبت الناس في ذلك إلى موافق متعددة لمرفة الصحيح وغيره، ومعرفة مقاصد السسنة الثابية في روبت قولاً وعملاً عن الرسول عليه الصلاة السلام. ومن هنا بمسائد الحلافات ونشأت البراعات بين الأمة حول أصول الدين وفروعه، وظهر التصف لدى مؤرخي الفرق، فراشقوا بالنهم وتنايزها بالألفاب وكل فريق رمى الأحسر بالنهم القامية، وتوزعت الأمة شيعاً وأحزاباً، وأصدرت بعضها على مخالفها حكم الشرك والحروج عن الإسلام، وتعددت الآراء الاحتهادية واحتلفت إعطائهم الألقاب المذهبية التي تميز اعتلافاهم واحتهادا هم وآرائهسم في بعسض المسائل.

ولكن هناك تصوراً غير واضح لبعض حوانب هذا التسراث الفكسري الحضاري الإسلامي، نجم عن ظروف تاريخية ورؤى غير موضوعية لبعض كتاب هذا التناج الفكري أو ذاك، ثم حاء اللاحقون فرددوا تلك للقالات، وغدت من وجهة نظرهم حقائق يقينية تعلو على كل نقد وتصحيح، وكأفا حاءت مترلة من لدن الحكيم العليم.

<sup>(</sup>١) الخليلي، احمد بن حمد الحق الدامغ ص٥.

<sup>(</sup>٢) سورة هودالآية ١١٨-١١٩.

تلك هي النظرة السائدة إلى تراث المدرسة الإباضية وأبنائها، منذ فحسر الإسلام إلى اليوم، وهي وليدة أسباب متعددة، بعضها مفروض، وبعسضها مسن إسهام أبناء هذا المذهب؛ وكرد قعل تجاه الوضع الذي فرضته علسيهم ظسروف الثاريخ، مشترا بحكون خزاتهم، وتركز وكا الشار يظنون أنهم الظنون. وتأزرت هذه الثوامل لتشكيل صورة ضباية وقاقة أحياناً عن هذه المدرسة وانباعها لمدى كثير من المسلمين، فوسموهم بالمروق عن صف الجماعة، وبالإبتعاد عن هدى الكتاب والسنة. كما ألصقت بمم قم كافية – عند تحقيقها- لإحسراجهم مسن زمسرة الثلة (!)

عبر عصور التاريخ الإسلامي تشهد الأمة هدوءاً في حدّة الجدل حــول المسائل الحلافية بين المذاهب، وغالباً ما يكون هذا الهدوء في حال ظهور الصبغة الدينية التي تذهب بالتنافس والتحاسد عن أهل العصية، وتقوى الأمة وتصرف نحر ماية شووة أو الاستقرار والبناء والعطاء والسعي نحو الدعوة في نشر الدين. الأم أعداء الأمة يخشون أكثر ما يخشون قوة الإسلام و دوره وتأثيره على الأمم بلغتون إلى الحلافات المذهبية بين المسلمين فيحركرةا وبغذون ظهور العسرات المخاففة، فأول ما للطائفية، من ويزيدون من حدّته حول الآراء والمسائل الحلافية، بغية إظهار الفعرات الفتن وصب عليها وقود العصبيات وإصدار أحكام البديم والتكنير، حتى يتسنى المهرف الأما والشقاق والافسراق، وسن المائل المخلافة على ســطح المنافقة المؤلفة المائلة المائلة والدفقة والدفاقة والافتسراق، وسن المائلة على المائلة والدفاعها في متاهات الحلافات والــشقاق والافتسراق، وسن أصحاها حول الحلافة على ثلاث قضياً هم:

١- نفي رؤية الله تعالى.

<sup>(</sup>١) باجو، مصطفى صالح: منهج الاجتهاد عند الإباضية ص٩.

٢– مسألة خلود الفساق في النار.

٣– القول بخلق القرآن.

هذه القضايا الثلاث ليست من المسائل الخلافية بين الإباضية وحـــدهم صــع غيرهم من أتباع المذاهب الأخرى، فعسألة حواز رؤية الله تعالى وهي الإبـــصار بالدين المجردة عند الإباضية كما عند المعتزلة مستحيلة على الإنسان في الأعــرة فضلاً عن الدنيا، وحجهم بأن حقيقة الله لا تعلم وإنما تعلم صفاته فقط، وذلك لأنه لابد للشيء المعلوم أن يتصور في ذهن العــا لم بـــه وحقيقــة الله تعــال لا تضهر (١٠.

اعتمد الإباضية في نفي الرؤية على النظريات الفديمة التي تقسول باأن الإبصار يتمثل في انصال شعاع الباصرة بالمرقي أو انطبساع صسورة المرتسي في الحسفة (أ) ، وهذه النظرية تعزز موقف الإباضية في نفي الرؤية وعدم حوازها عقلا ألأما تفرض المواجهة بين الرائي والمرتبي والإحاطة به وقد شسدد المسفحية الإباضي في دعوته على نفي الرؤية، واتخذوا منها قضية لأصل مذهبهم، واعتقدوا أن الرؤية تمدم التوحيد وأنكروها لتزيه الله حتو وجل – عن مشابحة الحالق، أما يتا الأشاعرة فالرؤية حائزة، لكن ليس بالإبصار الذي يعرفه الإنسان في الدنيا، لأن حكم تلك الدار ليس كهذه، وأجمعت المعتزلة على أن الله لا يرى بالإبصار ولكم تأكوا الرؤية بأنها بالقلوب، ويقصدون معرفة الله بالقلب، وهذا تأويسل تقيله الإباضية.

<sup>(</sup>١) السالمي: مشارق أنوار العقول ص١٨٦.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه ص۲٤٦.

ومسألة خلود الفساق في النار متعلقة بالعدل الإلمي وهذا متعلق بالوعد والرعيد. وإن هذا عدل الله – عز وحل- وما وعد الله به من الثواب، أو توعد به من العقاب: فقوله الحتى ووعده الصدق، ويعتقد الإباضية أن كل من دخسل النار من عصاة الموحدين والمشركين عظلون فيها إلى غير أمد، كما أن من دخل الجمعة من عباد الله الأجرار لا يخرجون منها، إذ الداران دار خلود. و يسوانقهم في هذا الرأي المعتزلة، بينما برى الأشاعرة إلى خلود الدارين، وعدم انقطاع تسواب الأبرار، وعذاب غير الموحدين من الفحار، أما الموحدون، فقالوا إلهم بعذبون إلى أمد ثم يخرجون من النار ويدخلون الجنة فيتعمون فيها مع الأبرار (\*).

ومسألة القول هل القرآن علوق أوغو علوق؟ وهل هسو حسادت أو قسدم ؟ مسألة شغلت بال الأمة الإسلامية وإن كنا لا نجد لها إشسارة لا عسد الصحابة ولا عند التاميز، ويدو أن المتكلمين السلمين حاضسوا فيهسا نسائراً بالمضارة اليونانية والمسيحية واليهودية التي حاضت في مثل هذه القضايا، وقسد أحدثت هذه المسألة شقاقاً واحتلافاً كبوراً في الأمة، وأول من تعرض لحذه القضية من الإباضية هو ابن يزيد الفزاري، ولكن دون أن يكون لها أثر يذكر في الحسيط الإباضي، واحتلفت الإباضية حول هذه المسألة، فإباضية المغرب لم تسردد في أن تندين بذلك القول.

وأما إياضية المشرق فقد حاول إمامهم محمد بن مجبوب أن يعلن ما أعلنه أنمة وأعلام الجناح المغاربي غير أن محمد بن هاشم اشتدت معارضته لـــه في ذلـــك

<sup>(</sup>١) الخليلي، أحمد بن محمد: الحق الدامغ ص١٩١.

فائثى عنه وانفقت كلمتهم بالاكتفاء بما كان عليه سلف الأمة، وقصر القول عن التصريح بخلق القرآن أو عدمه، ولكنهم عادوا ووافقوا المعتزلة بخلق القرآن ('').

## هـ ـ الأصول السياسية للإباضية:

التى الإسلام على المؤمين واجراً ضحماً في نشر الدعوة الإسلامية في أطراف الجزيرة العربية وبسيداً عن أطرافها. ومن أجل ذلك لم تكن الحياة الإسلامية في هذه الفترة تمثل حياة مستقرة هادئة ضمن حدودها الضيقة، وإنما كانت تدعو إلى الانسياح في الأرض، ونشر الدعوة في أطرافها، وعمارية الذين يخالفوف حين يقادوا أو بسلموا. ومن هذا الطابع الخاص للحياة الإسلامية، طابع التسلد والانشار، وحد العرب أنفسهم متدفقين وراء حدود الجزيرة، متسدين لهانه الكتاب التي كانت تفادر المدينة والجزيرة العربية في طريقها إلى السشام، أو في طريقها إلى السشام، أو في طريقها إلى السشام، أو في

ازدهرت الفتوحات خلال حكم الخلفاء الثلاثة، حتى إذا كسان أواخر حكم عثمان وأبام على ( رضي الله عنهما ) كانت الفتن التي شغلتهم باقسى كا شغلتهم به الفتوح. يقول ابن خلدون (( وإذا نظرت بعين الإنسصاف عسدرت النامى أجمعين في شأن الاختلاف في عثمان، واختلاف الصحابة من بعد، وعلمت ألفا كانت فتنة ابنلى الله بما الأمة، بينما للمسلمون قد أذهب الله عدوهم وملكهم أرضهم ودبارهم، ونزلوا الأمصار على حدودهم، بالبصرة والكوفسة والسشام ومصر. وكان أكثر العرب الذين نزلوا هذه الأمصار جفاةً لم يسمتكثروا مسن صحبة النبي صلى الله عليه وسلم، ولا هذبتهم سيرته وآدابه ولا ارتاضوا بخلقس،

 <sup>(</sup>١) أنظر، السالي، مشارق أنوار العقول ، و الورحلاني، يوسف بن إبراهيم: الدليل والبرهان، و الخليلي،
 احمد بن عمد: الحق الدامغ .

مع ما كان فيهم في الجاهلية من الجفاء والعصبية والنفاخر والبعد عسن سسكينة الإيمان )) (1)

في ظل هذه الأحراء المضطربة والملتية ووسط حراك احتماعي لم يشهد العسرب في تاريخهم له نظيراً ، كانت تحركات الفيسائل العربية وهحسرةا وانسياحها في هذه الأراضي والمواطن الجديدة وعاولة الاستقرار فيها، وكانست في الواقع نقلة مهمة من بيئة صحراية للي بيئة جديدة قلا بد من أن بحاولوا إيجاد عواصل الاستقرار الحضاري فيها، إلا ان حالات الاستشار الدائسة للعهداد، عالم ومصاعب تركهم بيسطرعون مع هذه المصاعب في قسوة بحيث كان يعني الفشل فيها فشالاً لفكرة من حانب وقديداً لوجودهم من حانب تعرف ومن ثم الارتداد بحم عن هذه الأقاف الواسعة التي حاوها إلى تلك الآقاق السقية السيئة حروها منها، وفي خضم تلك الصراعات تبلورت أفكارهم الفقدية والسساسة خرجوا منها، وفي خضم تلك الصراعات تبلورت أفكارهم الفقدية والسساسة أصبح الإسلام لم عقيدة في الفحرة ومطامعهم في الفوزة ولسلمالية

إن حركة الاستغار للخروج للحهاد من نمو آخر، هي دعوات حــارة للمرب إلى الهجرة والخروج من البيئة العربية إلى بيئات أخرى، وترادف معاً على الحروج ليس بمفهوم عقدي فقط، بل تعدى أصول تفكيرهم الديني، من خروج عن عهود الوثنية الجاهلية إلى عهود الوحانية بالله تعالى، والحروج مسن حكــم شيخ القبيلة المحدود، إلى حكم الخليفة وإمام المسلمين الشامل والعام، و تــأولوا حامدين خروجهم فشئات مذاهبهم وآراؤهم السياسية حتى غدا الحروج معقة لا زمتهم، خروجهم للحهاد وخروج بعضهم عن (اتحكم) وحــروجهم عــن

<sup>(</sup>۱) ابن خلدون :المقدمة ص-۳۸.

طاعة الحاكم الجائر، بل خروجهم من ذاقم العربية ( العـــصبية والقبليـــة ) إل خروجهم ثانية نحو ذاقم العربية ( العصبية والقبلية ).

قبل وقعة صغين عاش المختمه الإسلامي حالة وئام مدّة وجيزة، في ظلل وحدة إسلامي المحتملة المجاهلية، إلا أن هذه الرحدة لم يدم حالها بسبب الفتن التي حدثت في منتصف القرن الهجري الأول، ومن هذه الفتن وقعة صغين (٣٣٧هـ) وما تلاها من تداعيات خطيرة كانت نقطة عول في تاريخ الأمة الإسلامية، وكان من تداعيات وقعة صغين خروع سياسيً عن التحكيم، وظهور طائفتين في صفوف الإمام على بن أبي طالسب (رضسي) كانت معه ثم نقمت عليه بقبوله التحكيم وخرجت عنه ومنها ( المحكمة ).

كان أساس الخلاف سياسياً، ثم أنحق ليشمل العقيدة وظهر التحزب السياسي وانقسم المسلمون إلى شيع ومذاهب، فبالغت الشيعة في تقديس الإمسام علسي (كرم الله وجهه) إلى درجة التأليه، واعتقدوا أنه معصوم من الحنظاً لأنه وصسي رسول الله ففضلوه على غيره من الصحابة، وقالوا بأن الإمامة منصوص عليها من قبل الرسول صلى الله عليه وآله للأئمة المعصومين من ذريته وأوجبوها على نسل على (رضي).

ينما رفضت طوائف من المسلمين ومنهم الخوارج هذا الاعتقاد على أنه لبس من الإسلام في شيء، ومع اعترافهم يمكانة وفضل علي على الإسلام، إلا أن الإمامة والقيادة مع كولمًا واحبة فهي لبست مسن اختسصاص آل البست دون غيرهم، بل هي حق مشاع بين المسلمين ويمكن أن تتحقق في كل فسرد مسملم ومؤمن وعاقل بغض النظر عن نسبه وقيلته، إذ لا فرق بين عربي وأعحمسي إلاً بالتقوى. والباحث في المذهب الإباضي يضع هذه قساؤلات في تصنيفه للمنذهب الإباضي، هل يصنف على أنه فرقة عقدية أو حركة سباسية أو أنه حركة فكرية إسلامية أو مدرسة أصولية فقهية؟

في الواقع إن الإياضية ليست فرقة بالمعنى الضيق للكلمة، بل هي مدرسة فكرية تستند إلى مصادر التشريع الإسلامي المعروفة عند المسلمين كافاة، ورغسم اعتدائم من الناحية الملفيية والفقهية إلا أقم كالوا نتاجاً سياسياً طبيعاً لتناعيات الحلالة في الإسلام، على إثر ها ظهرت الفرق الإسلامية كانتعان سياسي وفكري في ظل تلك الاستلافات المثابياته، التي كانت تؤكد وحوب وحود الفيادة والنظام السياسي، إلا أن التوافق في هذا للحن لا يعني الإجماع على نظريسة واحسة في المثلقب الإسلامية في تعريف مفهم الإمامة والحلاقة، وقد بين البسن خلسفون حقيقة هذا لمنسب في (( أنه نياة عن صاحب الشريعة في حفظ الدين، وسياسة الدنيا به، وتسمّى خلاقة وإمامة، والقائم به خلية وإماماً، فأما تسميته إماماً الناب الكسري، واساء تسبيه خليفة فلكونه يخلف الذي في أمنه فيقال الإمامة الكسوى، وأمسول الله) (\*).

ولهذا حين أطلق الإباضية لفظ الإمام دون غيره من الألقـــاب، فــــافم يقصدون من الإمامة مفهوم الاقتداء كاقتداء المأموم بالصلاة فضلاً عمـــا.ورد في

<sup>(</sup>١) ابن خلدون: المقدمة ص٣٣٩.

ذلك من نصوص كقوله تعالى ﴿ وَاحْمَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَاماً ﴾ (1) ، وقوله تعالى ﴿ إِنَّى جَاعَلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً ﴾ (1) .

فمفهوم الإمامة والخلافة والرئاسة عند الإباضية هو (( رئاسة عامة الناس في أمور الدين والدنيا لشخص هي خلافة الرسول في إقامة الدين وحفظ حسوزة الله )) ".

وإقامة الإمامة عند الإباضية أمر واجب وحق ملزم على المسلمين وهسي فريضة لفرض الله الأمر والنهي، والقيام بالعدل وإقامة الحدود على مساين في كابه إذ لا يتم الأمر والنهي إلا بإمام عدل فنصبه واحب، والإمام أو الحاكم أي الفكر السياسي الإنامي شأنه شأن أي مسلم يجب عليه الالتزام المطلق بأحكام الإسلام في كل أقواله وأقعاله وأن يكون أحرص الناس على اتباع أوامر الله تعالى لا يجيد عنها مطلقا، ومهمته الأساسية هي إقامة السدين وتطبيسي أحكام ألله والحافظة على وحدة الأمة والدفاع عنها ورعاية شووها ويفرض علسى الرعية تعالى قتباءه وطاعه ما لم يأمر ممعصية الحالق، وإذا استقام الإمام علسى أمسر ألله تعالى والصابح بالطاعة والمولائة، ولا ينافلة أمر وعصيانه.

مع التأكيد على وحوب الإمامة عند الإباشية واقتناعهم بضرورة تعسين الإمام، إلاَ أَنَّمُم لا يروفا واحبة في ظروف عاصة، بمعنى ألهم جعلسوا وحسوب الإمامة مشروطاً بتوافر العوامل التي تساعد على إقامتها، ووضعوا جملة شسروط

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان الآية ٧٤.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآبة ١٢٤.

<sup>(</sup>٢) أطفيش، محمد: شرح عقيدة التوحيد ص٤٣٧

ينبغي مراعتها في اختيار الإمام وإعلان الدولة، وكما يرى أبواسحق الحـــضرمي (ت 200هـــــــــ) بأن الذي يوجب الإمامة ثلاثة خصال:

أولها: قوة أهل الدعوة، وذلك أن ينلب على ظهم أقم يطبون أهل الباطل. والثاني: أن يكون أهل الدعوة أربعين رحلاً أحراراً بالنين عاقلين أصحاء ليس منهم أعمد..

والثالث: أن يكون فيهم ستة رحال فصاعداً أهل علم بأصول الدين والفقـــه فرو ورع وصلاح في الدين. فإذا احتم في أهل الدعوة هذا الوصـــف وحــــب عليهم أن يعقدوا الإمامة لأفضلهم في الدين والورع (").

والإباضية تميل للرأي الذي لا يجيز تعدد الإنمة في بلد واحد أو مسقع واحد ضيق، وأما إذا اتسع نطاق أقطار الإسلام وكان البحر فاصلاً بين قطبــرين فإن ذلك يجوز(( ولا يجوز أن يكون إمامان للمسلمين في الدنيا إلاَّ في خسصلة واحدة، وهو أن يكون بينهما بحر)) <sup>70</sup>:

ونظراً للتفكر السياسي للإباضية الذي منشوه العقيدة الإسسلامية فسإن الإمامة تقوم على تطبيق مبدأ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وانطلاقا من مبدأ الأصلح دون اعتبار للعرق والسب، فإن الانجاه السياسي للعمل بتعاليم الإسلامية يقوم علمي مبدأ الحريسة الإنسانية والمساواة، وضمان حقوق الفرد ضمن حدود المتربعة الإسلامية، ومن أهم حريات المواطن حرية اختيار من يتولى رعاية شئونه، ومن هذا المنطلق كان الإباضية في اختيار الإمامة اخياراً اتجاهه ديمقراطي إسلامي، وأهم مزايساه

<sup>(</sup>١) الحضرمي، إبراهيم بن قيس : مختصر الخصال ص١٩٤.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه ص۱۹۶.

المحافظة على مبدأ الشورى وهو النهج الديمقراطي الذي ينادي به مفكرو العصر الحديث في دعاواهم نحو إقامة أنظمة الحكم .

ولكن ما هي شروط تعين الإمامة عند المسلمين ؟ هذه مسألة فسنطت الفكر السياسي الإسلامي، لحظة أن اجتمع المسلمون في سقيفة بسيني سساعفة (سنة ١١هجرية) بعد وفاة الرسول صلى الله عليه وسلم حين قسال الأسسار للمهاجرين منا أمير ومنكم أمرء ولعلها أول مشكلة سياسية اختلف المسلمون والمحالم وحيفا وحملتهم يتحزبون أحزاباً، وينقسمون فرقاً، وسبب هذا الاختلاف يعسود لين الأصل إلى الاختلاف في تحديد خروط الإمامة المطلوب توافرها في المرشيح لمصب الإمام أوالخليفة أو أمير المؤمن. ولعلماء الإياضية آراء حول السشروط المطلوبة في الإمامة تعدّدت بين الكثرة والصرامة عند البعض، واتصفت بالساطة والسهولة عند آخرين. وفيما يأتي الشروط التي خصها أبو اسحق إيراهيم بن قيس الحضرة عصلة :

أولاً: أن يكون رحلاً بالفاً حراً عاقلاً. ثانيًا: أن يكون ليس باعمى ولا أصم. ثالثاً: أن يكون ليس بأخرس. رابعاً: أن يكون فصيحاً بالعربية.

خامساً: أن يكون صحيحاً ليس برمن ولا مقطوع اليدين ولا الرحلين.

سادساً: أن يكون من أهل العلم والورع في الدين. سابعاً: أن يعقد له من أهل الولاية ستة رجال أحرار بالغون عاقلون من أفسضل

نسابعا: أن يعقد له من أهل الولاية سته رجال أحرار بالعول عافلون م المسلمين في العلم والورع في الدين ليس فيهم أعمى فصاعداً.

<sup>(</sup>١) المدر نف.

أهماً: أن يكون من أهل دعوة المسلمين عليهم عقد الإمامة لا يكون في ذلسك شرط. تاسعاً: أن لا يعقدوا لأحد قبله من المسلمين وألا يكون بينه وبينه بحر، فسان لم يكن بينهم بحر كان داعية الذي قبله ولبس يامام. عاشراً: أن لا يعقد لسه ولغيره في وقت واحد ولا يدري أبهما من قبل ولسيس

عاشرا: أن لا يعقد لـــه ولغيره في وقت واحد ولا يدري أبهما من قبل ولـــيس ينهما بحر فليس لواحد منهما إمامة، ونرحع الأمر شورى بين المسلمين. الحادي عشر: أن يكون من لم يقم عليه حد من قطع ولا حلد.

والشرط الرابع بلزم الإمام إلمامه باللغة المرية - فصيحاً بالمرية - وهو شرط قد وضعه ابواسحق إبراهيم بن قيس الحضرمي في كتابه (مختصر الخصال)، إلا أن الباحث عدُّون حهلان ذهب في بحثه أن هذا الشرط أضافه محمد بسن يوسسف أطفيش ( ت ١٣٣٣هـ) (( و لم يته إله سواه ولعله لاحظ أن اللسان العربري يغلب على أهل زمانه وأدرك أن العلم لا يتال بالعربرية بالقدر الذي يتال بالعربية .

ينفق الإباضية مع الخوارج على أن منصب الإمامة ليس من حق فرد معين دون غيره، و لا حكراً على أسرة دون أسرة، أو حنسية دون آخر. إنما الحلافــة حق مشاع بين جميع من تتوافر فيه الكفاءة للرجوة من المسلمين عامة لا العرب فحسب كما كان الحال قبل اتساع وقعة الإسلام، ولذلك كان الحوارج في صدر الإسلام يعارضون حصر الحلافة في سلالة معينة، ويعدوفها حقاً لكل عربي، ولما انتشر الإسلام ودخلت فيه جماعات من غير العرب عدلوا من قولهم فنادوا بسأن الإمامة حق لكل مسلم تتوافر فيه شروطها "ك.

<sup>(</sup>١) جهلان، عدون: الفكر السياسي عند الإباضية من خلال أراء الشيخ محمد أطفيش ص١٠٢.

<sup>(</sup>٢). حسن، حسن إبراهيم: تاريخ الإسلام السياسي ج٢ص٣.

و لم يشترط الإباضية القرشية في الإمامة كما حاء في الحديث السشريف ((الأئمة من قريش)) والذي حملوه من باب الترجيح بوصف ما كانست عليسه قريش في عهد النبي صلى الله عليه وسلم من مكانة وسيادة بين قبائل العسرب، ومن هذه الاعتبارات فإن الضابط لدى الإباضية في نسب الإمام هو مصلحة الأمة وتوافر الشروط المطلوبة في الإمام بغض النظر عن النسب والعرق واللسون، ولم يتوان الإباضية من تعين عبدالرحمن بن رستم الفارسي إماماً لهم في للغرب وهو الفارعي المضطرب في النسب.

وأما مسألة جواز إمامة المفضول مع وجود الفاضل فالإباضية تنفق ســع الأشاعرة في جواز إمامة المفضول مع وجود الفاضل، ولا ترى في ذلك مذمــة طالما الهدف هو تحقيق المصلحة العامة في أن يتولى رجل منصب الإمامة مع وجود من هو أعلم منه.

الإمام في نظر الإباضية شخص كسائر المسلمين لا يختلف عنهم في شيء سوون أنه حمل أمانة المسؤولية وشرف التكليف بالقيام بمهسام رعايسة شسؤون المسلمين وإدارة الدولة، وهذا المنصب لم يؤل إليه إلاّ على شروط عاهد الله على السير وفقها يوم تعيين، فإن استقام على أمر الله تعالى وقام بكل ما ألزمه الشرع به، فإن له حق السمع والطاعة والموالاة، ولا يجوز لأحد ممن تشملهم دولت أن يخالف أمره أو أن يشق عصا الطاعة عليه، إما إذا ثبت أنه حاد عن طريق الحسيد واعتدى على الحرات، وأخذ بالمذتب من لا ذنب له، وفسق عن أمر ربه، فإن على الأمة رده إلى حادة الصواب وتقديم التصيحة له، فإن لم يُخد السيصيحة معه نفعاً وإلى واستجد فاحاً.

لخص أبوإسحق الحضرمي في مختصره من ثبنت إمامته فلم نبطل إلا في ثمــــــان خصال (۱) :

اولهما : أن يذهب بصره كله.

الثاني : أن يذهب سمعه كله.

الثالث : أن يخرص.

الرابع: أن يتغير عقله. الخامس: أن يعمل كبرة يوجب عليها حداً فيخلم ويقام إمام غيره فيقيم عليــــه

الحد.

السادس: أن يعمل ذنباً لا يجب عليه فيه حد فيستتاب فإن تاب وإلاَّ انخلعـــت إمامته.

> السابع: أن ينتقل من مذهب إلى مذهب أهل الخلاف. الثاهر: أن يخلع نفسه من الإمامة.

> أما موانع الإمامة التي لا يمكن لأى كان أن يتبوأها هي:

أ**ولاً**: مبدأ التعيين والوراثة، فمنصب الإمام ليس وراثياً، بل هو زمني ولا يتم إلا باستشارة أهل الحلّ والعقد.

ثانياً:إمامة العبد، ويرفض انتحابه لمنصب الإمام انطلاقاً من مبدأ بسيط ينص على أن من لا يملك حريته لا يملك أن يحكم الآخرين، وإذا اجتمعت شسروط

<sup>(</sup>١) الحضرمي، إبراهيم بن قيس: مختصر الخصال ص ١٩٤.

الإمامة في رجل أسود ولكنه حرٌّ، فإلهم لا يعترضون على بيعته بسبب لونـــه أو

ثالثاً: إمامة الصبى لا تجوز على كل حال، لأن إمامته لا تجوز في الــــصلاة، وهي الإمامة الصغرى فكيف يصلح للإمامة الكبرى، وكيف يكون إماماً يــــولَى الأحكام من لا يملك أمره والصبى ليس عليه حساب ولا عقاب، ومن ليس عليه حساب وعقاب عند ربه، كيف بحاسب الناس، ويعاقبهم.

رابعاً: إمامة ولد الزنا.

خامساً: إمامة المرأة لا تجوز مهما أوتيت من كفاءة وتأهل، وإن اختلفوا في كون جوازها قاضية.

وفي كل الأحوال فإن أصول الفكر السياسي عند الإباضية نشأ مبكراً وارتكز على ثلاثة مبادئ عمورية و أساسية حددها أبوحمزة المحتار بن عوف السسليمي ( قتل سنة ١٣٠هـــ) في خطبته التي ألقاها على منير الرسول عليه أفضل الصلاة والسلام حين قال لأهل للدينة ( الناس منّا ونحن منهم، إلاّ ثلاثة مشركاً عابــــد وثن، أو كافراً أهل الكتاب، أو إماماً حاتراً...) ( ")

ولم يكن مبدأ الإمامة بالنسبة للإباضية حيراً على ورق، أو دعوة من فسوق للنابر، وإنما تجسيد حاء على أرض الواقع في حق الأمة بعزل الإمام الجائر والفاسد أو العاجز عن تحمل مسؤولياته، والإباضية مثلها مثل غيرها من الفرق الإسلامية تولي أهمية كبيرة لمسألة الإمامة وشروط تعيينها ومهامها وعزلها وكانست هسله المسألة على درجة كبيرة من التنوع والتعقيد، وتأتي ضعن مقساييس أخلاقية

<sup>(</sup>١) ابن كثير : البداية والنهاية ج١ص٣٦.

مرتبطة بتعاليم الدين الروحية وهي تقوم على نظرية سياسية مبدؤها الديمقراطيسة الإسلامية ( الشورى) كمنهج عام للاتجاه السياسي، وقد طبقوا هذه الديمقراطية على أنفسهم فكانوا يمتارون لخلافتهم أتقاهم وأشحعهم وأكفاهم، وإذا أحسوا ألهم أساؤوا الاحتيار سحيوا الثقة من الخليفة وعزلوه واحتاروا آخر بديلاً عنه.

كانت مسألة الامامة والخلافة القضية المحورية ضمن مفهوم الخروج السياسي للإباضية، ولكنها لم تكن هدفاً يسعون إلى تحقيقه، أو غايسة ومطلب بتذرعون الذرائع ويختلقون السبل للوصول إليها، وإنما هي من أحسل برنامج يهدف في سياسته الداخلية إلى الإصلاح الديني والاجتماعي عملاً بمبــدأ الأمــر بالمعروف والنهى عن المنكر، وتجسيداً لأصول العقيدة الإسلامية، وإلى مبدأ المساواة في توزيع الثروة، وكما قدف من سياستها الخارجية إلى هماية العقيدة والأمة من كل اعتداء ونقل دعوة الإسلام بالتي هـــي أحــــن إلى الأمم الأخرى، وهذا لا يتم إلا وفق منهج تنظيمي يقوم أساساً على مفهوم العمل الجماعي ( الجماعية)، أي أن للحماعة الوزن الحقيقي في شؤون المجتمع سلماً أوحرباً، غلبةً وظهوراً، سريةً أو كتماناً، ويأق ضمن فهم عميسق للمشريعة الإسلامية الحاضة على الشوري، القائمة على التعاون والتضامي، لكل ما من شأنه نقوية المحتمع الإسلامي الذي ينبذ السلوك الأناني وحب الذات. ويؤصل روح الأخوة الجماعية في الإسلام.

تلك هي المبادئ والأفكار الأساسية التي تطبع النظام السياسي الإباضي، بالفرادة والتميز، أسهمت في مد الفكر الإسادي بروافد فكرية غنية ومهمة، نحو مواجهة تحديات النظم السياسية الحديثة، وهذه الأصول السياسية تألى من اتحساه فكري إسلامي حالص لم يتأثر بالاتجاهات الفكرية والفلسفية المحتلفة عدا الاتجاه الإسلامي، وأنَّ (را الإباضية لم يستمدوا عقيدتهم من فلسفة اليونان وغيرها مسن أساطير الأولين كما يحلوا زعم ذلك للذين يهرفون عا لا يعرفون وإنما استمدوه من أصفى ينابيع الحق، وأثوار أشعة الحقيقة)) (1°.

<sup>(</sup>١) الخليلي،أحمد:الحق الدامغ ص ٢١.

## الفصل الثالث

## أ ـ الإباضية بحضرموت :

بعد الإسلام تحوّل مركز النقل العربي إلى دمسشق وبفسداد، وعسدت حضرموت في وعي الإنسان العربي من الأماكن النائية البعدة المنتونة والمفعسة بالمحائب والغرائب، تفصلها عن قلب الجزيرة العربية وشالها مغازات وصحارى موحشة ومقفرة، وقد ذهب الشاعر الشعودل بن شربك النبيعي إلى أبعد مسن ذلك حين عدها أحد أطراف المعمورة كلها توازي في نأبها العين حين أنسشد

> حيث يقال للرياح أسفينا هـوج يصبحن فلا ينبينا وكل وجه للسرى يسرينا بلغن أقصى الرّمل من يبرينا وحضرموت وبلغن الصّينا

وحين ظهرت حركات الخوارج في النصف النساني مسن القسرن الأول الهجري، كحركات سياسية وعقدية، وأى زعماؤها في المناطق النابة والبعيسة، عن مركز الحلافة مناطق مؤهلة لنشاطها وتحركاقا، وذلك عوقاً من ملاحقــة وبطش الولاة والأمراء بما.

تأتي حضرموت ضمن الأماكن التي كانت ملجأ حصياً لطلك الفسرق والحركات المنادية بالحزوج عن حكم بني أمية. وقد كانت صلات الحسوارج بحضرموت منذ وقت مبكر لظهور هذه الحركات بكل فرقها وتباراتها السمياسية والمقدية، وكان أول اتصال للخوارج بحضرموت عو الفرقة التحدية، وهم أتباع نجدة بن عامر الحنفي (قتل سنة ٦٨هــــ)، وقيل إن تجدة بن عامر ونــــافع بـــن الأزرق وعيدالله بن إياض قد احتمعا بمكة مع الحنوارج على نصرة ابن الــــزيير ثم تفرقا عنه، واحتلف نافع مع تجدة: فصار نافع إلى البصرة، وتجدة إلى البماســة، وكان سبب احتلافهما أن نافعاً قال: التقية لا تحل، والقعود عن الفتال كفر (<sup>(1)</sup>.

وذكر ابن *خ*لدون أن النجدية بعثوا إلى حضرموت في عام ٦٦من الهجرة وولوا أبا فديك لقبض الصدقة <sup>(٢)</sup> .

استطاع أبو فديك عبدالله بن ثور بن قيس بن ثعلبة وأتباع نجدة بن عامر أن ينشطوا بين الحضارمة لتهينة وإشاعة الفكر السياسي للخوارج في حضرموت، وبند سنة ١٨هـ، علم خلت نوام ووند سنة ١٨هـ، علم خلت نوام وتلقى النايد الواسع بين كل فئات المختمع، التي كانت تنقط بتلهف الحلاص من وتلقى النايد الواسع بين كل فئات المختمع، الذي لحق بالحيح، وبدأ فكر الحسوارج سرو توسعف ولاة الأمويين وظلمهم الذي لحق بالحيح، وبدأ فكر الحسوارج من انفسهم، وانقسامهم إلى فرق وجماعات السياسي يتبلور عبر عروج الحوارج عن أنفسهم، وانقسامهم إلى فرق وجماعات المهامة مقاهمة المبادئة وقد غربات المجامئة المتدلة (( القعسدة)) ومنسها الإباضة مفاهمها السياسة والمقدية، واعتطت لنفسها طريقاً ومنهماً أقرب إلى الحاجاة والمستعمون لما يتعامل بالخوارج عبر التواصل الدينة في المائل على المناومة الذين يجتمعون كمسم ويسستمعون إلى دعـوهم وأراتهم وأطروحاتهم السياسية والفكرية التي تناهض حكم الأمويين وتـدعو المالورة والشود عليهم.

<sup>(</sup>١) الشهرستاني: الملل والنحل ص٩٩.

<sup>(</sup>۲) ابن خلدون: تاریخ ابن خلدون ج۳ص۱٤۷.

كان من بين هولاء الذين يفدون إلى مكة كل عام للحج ودعوة السلس إلى خلاف مروان بن محمد وآل مروان أبو حمزة المخسار بسن عسوف الأردي السليمي البصري الإباضي الذي لم يزل يختلف كل سنة إلى مكة حتى وال عبدالله ين يحى الكشدي في آخر سنة ثمان وعشرين وبائة (1).

اجتمعت في شخصية أبي حمرة المحتار مواصفات القائد الشحاع والخطيب الأدب، واستطاع من خلال أسلوبه للدعوة بوصفه أحد حملة العلسم أن يسوئر بحسن كلامه تأثيراً قوياً ومباشراً على عبدالله بن يجي الكدي، الذي كان مهيا أن يلقى مثل هذه الدعوة من أبي حمرة المحتار، وكانت استحابة عبدالله بن يجيبي للمذهب الإباضي هي استحابة حضرموت وتطلعاتها إلى المبادئ المبتقراطية وإلى دعوة مبدأ انتخاب الإمام العادل الذي يقره المذهب الإباضي والمسحم مع تقاليد ورغية القبائل الخلية التي تتطلع لهذا النوع من أتواع السسلطة ونظام الحكسم، والتطلع إلى الخلاص من حور ولاة بني أتبة وتعسقهم.

قبل أن يلتقي عبدالله بن يجيى الكندي بأي حرة فإن المصادر تكاد تجمع بأنه كان عالمًا بالفقه، وبعد لتباته بأي حمزة قال له: (( يارحل إن اسمع كلاسًا حسنًا ، أراك تدعو إلى حتى، فانطلق معي فإني رحل مطاع في قومي، فخرج حتى ورد حضرموت فيايعه أبو حمزة على الخلافة، ودعــــا إلى خــــــلاف مــروان وآل مروان)) (7).

<sup>(</sup>١) الطبري: تاريخ الطبري ج٤ص ٣٠٢.

 <sup>(</sup>۲) المصدر نفسه.
 (۲) خليفات، عوض: نشأة الحركة الإباضية ص11۸.

١) خطيفات، عوض: مشاه اخر قه الإباضية ص١١٨.

وإعلان مبايعة عبدالله بن يجيى الكندي إماماً على المسلمين، وعدَّه خبراً يتنساقض مع ما عرف عن العقائد والشرائع القانونية للإباضية في تلك الفترة.

وإذا كان حليفات يقصد أن أتباع المذهب الإباضي في تلك الفتسرة كسانوا يمرون بمرحلة الكتمان، التي تعني العمل في سرية تامة، فهذا لا يعني أن الحركة في
تلك الفترة كانت في وضع توقفت فيه عن نشر الدعوة إلى المسلمب وحسشد
الأتصار لها، وأسلوب أبي حمزة وطريقة دعوته إلى المذهب الإباضي كان له وفع
شديد على التلقي لكلامه فقد ذكر ابن خياط في تاريحه في خبر مرفوع عن من
حدث قال: خطبنا أبوحرة ممكمة خطبة، شك المستيصر، وزاد المرتساب (1).

تبه أبوهرة المحتار للدور القيادي الذي يمكن أن يلعبه عبدالله بن يحيى الملك وحضرموت، فبالإضافة إلى كفاءته الشخصية ومنصبه الرفيع في سلك الفضاء، كان بحنهدا عابداً، وكان أحد بني عمرو بن معاوية (1) ، وقد فقد هذا البطن من البطون الكندية التي ظلّت بحضرموت بعد هزيمتها في حسرب السردة، مكانه العسكرية والسياسية السامية. ولم يعد ينظر إلى كندة – بعد مسرور سايفارب من مائة عام على هزيمتها في حرب الردة – كقبيلة منافسة وخطرة على سواها من القبائل المحلية. وإنما أصبح ينظر إلى أفرادها كأنبل قسم مسن سكان المنطقة (1).

والأهم من ذلك توافق رأيي أيي حمزة للحتار وعبدالله بسن يجسبي في أن الأحوال العامة للمسلمين تمر في مأزق سيء نتيحة السياسة التي يتبعها الأموبون وأتما تخالف تعاليم الدين الإسلامي الحنيف.

<sup>(</sup>١) ابن خياط، خليفة: تاريخ خليفة بن خياط ص٢٥٣.

<sup>(</sup>٢) البلاذري، أحمد بن يجي: أنساب الأشراف ج٩ص٥٦٠. والإصفهاني: الأغاني ج٢٣ص٢٣٠.

 <sup>(</sup>٣) فرانسوزوف، سرجيس: تاريخ حضرموت الاجتماعي والسياسي قبيل الإسلام وبعده ص١٤٨.

كان هذا الرأي هو رأي غالية أبناء حزي الجزيرة العربية، ولمنا الاقسى اختيار عبدالله بن يجيى الكندي إماماً للإباضية في حضرموت قبرلاً عند الحضارمة بكل فناتهم، وبارك هذا التعبين إياضية عمان وقتل في حضور شخصي للحلندى بن مسعود إلى حضرموت، وقد استشهد الإباضية بعد تلك اليمة يجواز أن يكون لكل قطر يمعد عن الآخر أو يفصل بينهما بحر إمامٌ مستقلٌ. فكان أبوعيدة مسلم مول بين تميم إمام علم في البصرة، وعبالله بن يجيى الكندي إسام حكم في حضرموت، ثم بويع الجلندى إماماً في عمان بعد إقاسة الإماسة الإباضية بحضرموت،

. أقام عبدالله بن يجي الكدي بمضرموت، ودعا أصحابه فانصرفوا معه فبايعروه ، فأعلن الخروج عن طاعة الحكم الأموي بمضرموت (( فأتي دار الإمسارة بمضرموت واستولى عليها وأخرج منها إبراهيم بن حبلة بن عزمة الكدي مسن غير قتال)) (17 ، وحبسه بوماً واحداً ثم أطلق سراحه، لكب عشيرته الكديمة والحرص على التعبير عن سماحة الثورة، فذهب إبراهيم لل صنعاء، واحتمست الإباضية إلى عبدالله بن يجيى فيابعوه وستموه طالب الحق، ويقال إنه ستمي نفسه.

يعد أن قويت شوكة عبدالله بن يجيى بحضرموت، بدأ يمهسد للخسروج الكبير والانطلاق نحو عموم البمن ومن ثم مركسز النفسل السديني للمسسلمين (مكة والمدينة) فجمع حوله نحو ألفين من المقاتلين الأشداء وشكل منهم النسواة الأولى للحبش الإباضي في تاريخ هذه الحركة، ((فرأى باليمن حسوراً وعسماً شديداً وسهرة في الناس قبيحة، فقال لأصحابه لا يجل لنا المقام على ما نسرى ولا يسعنا احتماله والصبر عليه، فكب إلى أبي عبدة بن مسلم كورين مولى بني تميم وإلى غيره من إياضية البصرة بشاورهم في الحررج)) (7).

<sup>(</sup>١) ابن خياط، خليفة: تاريخ خليفة بن خياط ص. ٢٥.

<sup>(</sup>٢) البلاذري، أحمد بن يجي: أنساب الأشراف ج٩ص٥٦٨.

حايت رسالة عبدالله بن يجيى لأصحابه بالبصرة لتضع الحركة الإباضية في منعطف تاريخي خطيره إذ احتدم الجدل والنقاش حول هذه الرسالة بسين شسيوخ هسذا المذهب، وأصبح المذهب في عكه الحقيقي بين التنظير والأطر التنظيمية السسرية للحركة الإباضية، وبين الدعوة للظهور والعمل على تنفيذ وترجمة أسس هسنه النظريات ووضع الأطر التنظيمية في الواقع العملي، ويبدو أنه كان هناك رأيسان متايان داخل الحركة حول محتوى رسالة عبدالله بن يجيى الكندي.

الرأي الأول؛ يبناه ورثة القيادة من المؤسسين الأوائل يتزعمهم أبو عيدة بن مسلم ومعه بعض من شيوخ للذهب بالبصرة، وكانوا يرون أن الظروف لم تكن مواتية للحروج والظهور، ويجب أعمد العمر والدروس من حروب الحوارج السباقة في البصرة والكوفة، وما آلت إليه تلك الثورات الحارجة على يدي ولاة الأموين الأشداء أمثال زياد بن أبي وابته عبدالله بن زياد، والمهلب بن أبي صفرة والححاج بن يوسف التفني. ودعوا إلى التأني والتربث وكثير من التعقل والاستعمار في العمل السري – مرحلة الكتمان – حتى يأذن الله يمناء.

الرأي الآمر؛ يبناه أبوحمزة المحتار وبلج بن عقبة الأزديان، وبقية من شيوخ البصرة والمتحسسون للخروج، و كانا يناديان بالخروج وإعلان الظهور والنسورة المسلحة، ويرون أن الظروف مواتية والعوامل المحيطة بمم تساعدهم على الظهور وإعلان الثورة، وذلك من خلال تقويمهم للظروف السياسية على النحو الآتي:

أولاً؛ ظروف الدولة الإسلامية بــــــــــكل عــــــام، رأى الإباضــــية أن بـــوادر الشيخوخة بدأت في أوصال الدولة الأموية، وبدأ ظهور التصدع في حوانبها مذ عهد الوليد بن يزيد، الذي أظهر من الحلاعة والمحانة والاستهانة بالدين مـــا دل على الكفر والإلحاد، فضاقت صدور الناس بأفعاله. فتحرأت النفـــوس علـــى الخروج عليه، بل على التفكير بقتله، و اضطراب بني أمية وصراعهم على الخلافة، وتصدى يزيد بن الوليد الملقب بالناقص لليعة، وهاحت الفتة ينهم سنة ١٢٦من الهجرة وآلت إلى قتل الوليد بن بريد وبويع بزيد بن الوليد، ولم يطل عهده سوى اشهر ومات، وقام مقامه إبراهيم بن الوليد ولم بلبث سوى أشهر حتى قدم مروان بن عمد فحلمه سنة ١٢٧هـ وتحت البيعة لمروان بن محمد وفي العام نفسه الذي يوبع فيه لمروان بن عمد كانت الثورات في دولة الخلافة الإسلامية قسد بلفست أقصى حدها، وغدت تمدد كيان الدولة الأمرية واضمحلالها.

ثانياً : الظروف الداخلية في حنوبي الحزيرة العربية؛ فالأحواء مهياة في اليمن وعمان للالتفاف حول الثورة الإباشية المسلحة، نتيحة الظلم والفهر والمماناة التي عومل بما اليمنيون والعمانيون من قبل الولاة الأمويين المنظرسين الذين أتقلسوا كاهل الناس بالضرائب المضاعفة المأحوذة منهم من نجر وجه حسق. وتبحسة للمعاملة السيئة التي مارسها الخليفة مروان بن محمد ضد اليمنيين جمعاً في الدولة الإسلامية الأموية وتفضيل القيسية عليهم.

فضل أبو حمزة المختار ومعه شيوخ من إباضية البصرة أن تنطلق النورة مسن الأطراف البعيدة للدولة الأموية (حضرموت أو عمان )، ومن ثم تنوجه برحفها نحو المركز الديني الأول للدولة الإسلامية ارمكة والمدينة وقد ثم التوقيت للزحف إلى مكة في اثناء موسم الحج، واستغلال تجمع المسلمين لأداء هذا الشعيرة الدينية، وإعلان مبادئ الثورة على المسلمين وأسباب خروسهم، ومسن ثم الزحسف إلى للدينة والتحضير للزحف الكبير على عاصمة الخلافة بالشام.

أجمع شيوخ الإباضية في البصرة بمن فيهم أبوعبيدة بن مسلم، على خسروج عبدالله بن يجيى الكندي وإعلان النورة المسلحة ضد الأموين، فكبوا إليسه: إن استطعت ألا تقيم بوماً واحداً فاقعل، فإن المبادرة بالعمل الصالح أفضل فإنك لا تدري منى بأتي أحلك، ولله خبرة من عباده بيعثهم إذا شاء لنصر ديه، ويخصهم بالشهادة إكراماً لهم كما ('').

قدمت فرق من المقاتلين بقيادة الأزديين: أبي حمزة المحتار بن عوف، وبلج بن عقبة (\*) (( وعند بن خياط بلج بن المثنى) (\*) ، لمساعدة إخوافحم في حضرموت، للاستهلاء على اليمن أولاً (( وكان أبو حمزة قبل ذلك في الشرط بالبصرة)) (\*) وقد أرسل معهم إياضية البصرة الرحال والأموال والسلاح ، (( وتم جمع مبلئ عشرة آلاف درهم في يوم واحد. وصرف جزء من هذا المبلغ لــــشراء السسلاح الذي نقله أبو حرة مع الشقيل إلى حضر موت) (\*).

وإن كانت هذه المبالغ الضيلة والزهيدة التي جمعها إباضية البصرة، لم تكن كافية لتمون احتياجات تمرد صغير على أطراف البصرة، ناهيك عن دعم أسورة مسلحة هدفها إسقاط الدولة الأموية ذات الإمكانيات الاقتصادية والعسسكرية الكبيرة والواسعة، إلا أن عبدالله بن يجيى الكندي شسرع في التحسضير السورة الإباضية، وإعلان الحروج عن الحكم الأموي، وذلسك حسسب الإمكانيسات والظرف الميسرة له فيذا يتحين التوقيت الزمني السليم والموفق لانطلاقها.

<sup>(</sup>١) البلاذري، أحمد بن يجي:أنساب الأشراف ج ٩ ص٥٢٨.

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير: الكامل في التاريخ جه ص٣٧٣.

<sup>(</sup>٣) ابن خياط، خليفة: تاريخ خليفة بن خياط ص٢٥١.

<sup>(</sup>٤) البلاذري، أحمد بن يجيي: أنساب الأشراف ج٩ص ٢٨٥.

<sup>(</sup>٥) الدرجيني، أحمد بن سعيد : طبقات المشائخ بالمغرب ج٢ ص ٣٦٢

## ب ـ ثورة عبدالله بن يحيى الكندي:

بعد وصول أي حرة المحتار وبلج بن عقبة الأزديان وعامة إياضية البصرة إلى حضرموت بايعوا عبدالله بن يجيى وحوه على الخروج والانطلاق بالورة نحسو اليمن ومن ثم إلى الحجاز، (( وأتوه بكب أصحابه فقالوا لهم: إذا عرجتم فسلا تتلوا ولا تغدروا واقتدوا بسلفكم الصالحين، وصووا سرقم، فقد علمتم أنه إنما أحرجتم على السلطان العيب لأعمالهم)) (").

أحد أنصار الإياضية يتكاثرون بوماً بعد يوم، فكتب عبدالله بن يجى إلى ســـن كان على المذهب الإياضي بصنعاء: إن قادم عليكم. واستحلف على حضرموت عبدالله بن سعيد الحضرمي، وتوجه إلى صنعاء سة ١٣٩هــــ إلى أفي مقاتل من الشراة (٢) ، وسلك بمم طريق أيين في أقصى الجنوب الغربي من اليعن.

ولما بلغ القاسم بن عمر التففي وهو عامل مروان على صنعاء مسير عبدالله بن يجي، استخلف على صنعاء الضحاك بن زمل السكسكي، وذكر ابن خياط أنسه خرج يريد ابن يجي والإباضية، في نحو من ثلاين ألفاً، فالتقوا بالحالج قرية سن قرى أبين، ولعل ابن خياط يقصد لحجاً كما ذكر ذلك البلاذري: أنه تقدم فلقوه بلحج وهي قرية <sup>77</sup>، واحتلفت المصادر في عدد جيش القاسم بن عمسر بسين التلائين ألفاً وثلاثة آلاف ومن المرجح أقم ثلاثة آلاف، كما ذكر ذلك البلاذري وكان في عدد كثير، وعدة وسلاح شاك، فقتل من أصحاب القاسم بشر كثور، ومضى هو إلى صنعاء، ثم خرج منها واستخلف عليها ابن زما، وأقبل عبدالله بن

 <sup>(</sup>١) البلاذري، أحمد بن يجي: أنساب الأشراف ج٩ ص ٢٨٦. والأصنفهان، ايسوالفرج: الأغسان ج
 ٢٣٠ .

 <sup>(</sup>٢) ابن حياط، خليفة: تاريخ عليفة بن حياط ص ٢٥٠. والبلاتري، أنساب الأشسراف ج٥ص ٢٨٦.
 والأصفهان، أبوالفرج: الأغان ج٢٢ ص ٢٢٤.

<sup>(</sup>٣) ابن خياط، خليفة: تاريخ خليفة بن خياط ص٢٥١. والبلاذري، أنساب الأشراف ج٩ ص٢٨٦.

يجيى فنرل على ميلين من عسكر القاسم، فوجه إليه القاسم يزيد بن الفيض الثففي في ثلاثة آلاف من أهل الشام واليمن <sup>(١)</sup> .

وعلى مشارف أموار صنعاء دارت ينهم مناوشات وتحاجزوا، ثم قاتلهم الصُلُّت بن يوسف فقتل في المركة وقتل معه ناس كثير، ثم قاتلهم يزيد بسن الفيض ثم الفزم أهل صنعاء، فأراد أبرهة بن شرحيل بن الصباح اتباعهم فمنعه عبدالله بن يجي، ولحق يزيد بن الفيض بالقاسم وأخيره بقتل الصُلُّت <sup>17)</sup> . فهرب القاسم بن عمر النقفي إلى الشام وترك صنعاء يبد الحيش الإباضي.

دخل عبدالله بن يجين صنعاء فأحد الضحاك بن زمل، وإبراهيم بن جبلة بسن عربلة بسن عربلة بسن عربلة بسن الكدي فحيسهما محافة عليهما من فتك العامة من الناس بمسا، و جمع الحزائن والأموال فأحرزها فقوي بما، ولما استولى على بلاد اليمن ألقى عطيت الشهيرة فقال فيها: ( الحمد لله المتحمد بالآلاء، المنان بالنعماء، ذي الأمر الغالب، والدين الواصب، أحمده في الضراء، وأشكره في السراء، وأستعيد على احتجابه علينا، وأستعيد لما يرضيه، وأومن به إسلاماً وإيماناً، وأشهد أن محسسداً عبسه ورسوله المصطفى ونية المرتضى، أرسله بالحق على حين فترة من الرسل وكفسر من الملل، واختلاف من اللحدل، والتباس من الحق، وانسحاق من الصدق، وظهور من الإعداء، وبعد من الألفة، وأنزل عليه الكتاب، وشرع له الشرائع، وفرض له الشرائع، وفرض له الشرائع، وفرض له الشرائع،

ثم بعد ذلك حذر الناس من المعاصي والآثام والعذاب الأليم وسعير لظسى والهاوية والحاسة، وخيرهم بين ثلاث خصال وقال: (( أبها الناس إنا نخيركم بين

<sup>(</sup>١) البلاذري، المصدر نفسه ص٢٨٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه .

ثلاث حصال آيها شتم فحذوا لأنفسكم، رحم الله امرأ أحذ الحيار لنفسه: إسا قال امرؤ بقولنا، ودان بالدين الذي دنــًا فحملته نبت على أن يجاهد معنا بنفسه، فيكون له من الأجر ما لفضلنا، ومن قشم الفيء ما لبعضا، أو قال هذا القول ثم أقام في داره، فدعا النامي إليه بقله ولسانه فقائه إلا يكون ذلك أحمى منازله، أو كرهنا فليحرج بأمان إلى ماله وأهله، ، ويكفّ عا يده ولسانه، فإن ظفرنـــا لم يكن عرض لنا نفسه، و لم يحملنا على مفك دمه، وإن قلنا كان قــد كُفــــي مؤنتنا، وعسى ألا يُمترً بعدنا إلا قلبارًى (").

صنف طالب الحق مواقف الناس من ثورته إلى ثلاث مجموعات:

المحموعة الأولى: قبلوا المذهب الإباضي ودانوا بالدين الذي دانوا به، وقبلوا شرائعه، وانضموا بنية الجهاد معه، فوعدهم بالأجر من الفضل والمسماواة مسن الغنائم.

المحموعة الثانية: قبلت المذهب الإباضي، ولكنسها لم ترغب في الخسروج والمشاركة في الثورة، وهؤلاء دعاهم للعمل لدعوة الناس إلى المسذهب بفلسويهم والمستنهم.

المحموعة الثالثة: رفضت قبول المذهب، وكرهت أن تكون صع الإباضية، فأعطاهم الأمان ووعدهم بحماية أرواحهم وأموالهم، إذا كفوا أبديهم وألسستهم و لم يعرضوا أنفسهم على سفك دمهم.

ثم حدد ملامح الصورة الحقيقية للمذهب الإباضي التي لا تخرج عن إطــــار الشريعة الإسلامية وقال:

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص٢٨٨.والأصفهاني: الأغاني ج٢٢ص٢٢٦.

ندعو: إلى الله، وإلى كتابه، وسنة نيه صلى الله عليه وسلم. ونجيب من دعـــا إليها، الإسلام دينتا ومحمد نيبنا، والكعبة قبلتنا والقرآن إمامنا، رضينا بــــالحلال حلالاً لا نبغي به بدلاً، ولا نشتري به ثمنًا، ولا قوة إلا بالله، وإلى الله المـــشنكى وعليه المعرّل.

ندعو: إلى فرائض بينات محكمات، وآثارٍ مقتدى بما، ونشهد أن الله صادق فيما وعد، عدلٌ فيما حكم.

ندعو: إلى توحيد الرب، واليقين بالوعيد، وأداء الفرائض، والأمسر بسالممروف، والنهي عن المنكر، والولاية لأهل ولاية الله، وإن من رحمة الله أن جعل في كسل فترة بقايا من أهل العلم يدعون من ضلً إلى الهدى ويصيرون على الألم في حب الله، يفتلون في سالف الدهر فعا نسيهم رهم ( وما كان ربك نسبًّا) أوصسيكم يتقوى الله وحسن القيام على ما وكلكم بالقيام به، قابلوا الله حسسناً في أسره وزجره) (''.

تعد حطبة طالب الحق عبدالله بن يجيى الكندي أوّل وثيقة فكرية تبين بمائر، ملامح الفكر الإباضي ودعوته وآرائه في بحمل المسائل العقدية والسياسية، وتربع من كانت عنده ربية أوشك عن هذا المذهب و معتقدات وآراء أتباعه في كــــنو من المسائل.

أتام عبدالله بن يجيى بصنعاء أشهراً حسن السيرة، لين الجانب كافاً عن الناري. فكتر جمعه، وأتوه من كل وجه <sup>(1)</sup> ، وكانت نتائج هذه السياسة التي أظهيـرت قدراً كبيراً من التسامح والمرونة مع النامر؛ من جانب طالب الحق وأصحابه من الإباضية، تزايد عدد أنصاره وتكاثر جمعه والهالت الشراة عليه من كل حانـب،

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٢) البلاذري، أحمد بن يجي: أنساب الأشراف ج ٩ص ٢٨٩. والأصفهاني : الأغاني ج٢٣ ص٢٣٧.

فلما كان وقت الحج وجه أباحمزة المختار وبلج بن عقبة الأزدي، وأبرهـــة بـــن الصباح الحميري إلى مكة في تسعمائة، وبقال في ألف وماثة (١٠).

ذكر بن حياط أن طالب الحق وجه رحلاً من أهل البصرة من الأزد يقال له بلج بن المشيء ثم وحه أبا حمرة المحتار بن عوف الأزدي في عشرة آلاف وأســره أن يقيم بمكة فرعم إسماعيل بن إسحق أن بلحاً قدم في الموسم، فلم يشعر النـــاس وهم بعرفات حي اطلّعت عليهم الحيل من الجيل من طريق الطائف <sup>(1)</sup>.

و كان على مكة عبدالواحد بن سليمان بن عبدالملك، فكره قنالهم فصالحهم إلى أن ينفر الناس النفر الأحير، ثم عافهم عبدالواحد فبحث بعبدالله بن الحسن بن حسن بن علي بن أبي طالب، فأتاهم وأضد عليهم ولهم ألا بحدثوا حسدناً حسين ينقضي أمر الموسم فأحابوه إلى ذلك. فصلى عبدالواحد فوقف بالحماعة، وصلى أبو حمزة بأصحابه ووقف هم، ولم يعرض لأحد من الناس، وأقاموا أباماً عسين، فلما كان يوم النفر نفر عبدالواحد فأتى مكة ثم خرج إلى للدينة، ونفر أبو حمزة بأصحابه إلى مكة ودخلها دون قتال.

ولما أخذها صعد إلى المنبر متوكنًا على قوس عربية فحمد الله وأنسى علي. وخطب في الناس خطبة كانت من صعبيم سياسية الحركة الإباضية، وقد استعرض

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه ص ۲۸۹.

<sup>(</sup>۲) ابن خیاط : تاریخ خلیفة بن خیاط ص ۲۰۰.

<sup>(</sup>٣) الطبري: تاريخ الطبري ج٤ص٣١٧.

فيها مراحل الخلافة الإسلامية وتناول سيرة الخلفاء الأربعة، فأثنى على أبي بكــر وعمر (رضى الله عنهما) وتعرض بالنقد لعثمان وعلي (رضى الله عنهما).

ثم تناول الأمراء من بني أمية فأبرز مساوئهم وأظهر عيوهم ولعسن بعسفهم وفسق بعضاً منهم وسفههم، الأ أنه لم يصل إلى حد تكفيرهم، واستنى منسهم الخليفة عمر بن عبدالعزيز (( إلاّ إنه منهم، عمر بن عبدالعزيز همّ فلم يفعل وقصرً عمّا همّ به)) (')

في الواقع أن خطبة أبي حمزة المحتار عبرت عن الفكر السسياسي الإباضسي، وجاءت منسجمة مع سياسة التعبقة العامة والتسويغ للخروج عن حكم بني أمية، ووضع الميرات للثورة الإباضية والدعوة للخروج الجماعي عن طاعسة الحكمام الأموين، وهي لا تخرج عن الحط السياسي للخوارج في جميع مراحل خروجهم. من حيث توليهم أهمية ممالة تنظيم أسس الحكم في دولة الحلاقة.

<sup>(</sup>١) البلاذري: أنساب الأشراف ج٩ص٢٩١.

<sup>(</sup>٢) الحطمة : السنة الشديدة.

<sup>(</sup>٣) البلاذري: أنساب الشراف ج٩ص٢٩٦.

خاطب أبو همزة المحتار الأردي أهل مكة بلغة العواطف والأمان والرعود في تحقيق العدالة والمساواة، إلا أن قلوتهم وعواطفهم كانت مع الحكمام الأمسويين بغض النظر عن الظلم الذي كان يلامس أحيانا بعضاً من الطبقات المهمشة فإلهم كانوا يستأثرون بعطايا الأمراء وهباقع في أثناء المواسم الدينية وفي غسيم همنة المناسبات، ناهيك عن التعصب المذهبي والتعصب العشائري لأبناء عموسهم، وخاصة أن الثورة الإباضية جاءت في شدة الصراع بين العدنانية والقحطانية .

أنف أهل مكة من هؤلاء الشباب القادمين إليهم من فوي الأصول القحطانية ورأوا ألهم يرتقون سلماً صعباً، ويرومون انصراف الحكم عن بني أمية، وزعزعة النفوذ التقليدي لقريش الذي اكتسب بالإسلام مكانة أطرت شرعاً حسب أهواء الحكام والأمراء. وكانوا يعيرون أصحاب أبي حمزة بأفم شباب غرَّ فقسال أبسو حمزة: يا أهل مكة تعيروني بأصحابي وتزعمون أقم شباب، وهل كان أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا شباباً، أما إلى عالم بتابعكم فيما يضركم في معادكم، ولولا اشتغالي بغيركم م تركت الأخذ فوق أيديكم .

ولما وصل عبدالواحد بن سليمان بن مروان إلى المدينة كتب إلى مروان يعتفر من خروجه عن مكة ويخوه أن الناس خللوه، فغضب مروان منه فعزله وكسب إلى عبدالعزيز بن عمر واليه على المدينة أن يوجه جيشًا لمقاتلة الإباضية (<sup>1)</sup>.

سارع عبدالعزيز بن عمر بجمع المقاتلين من قريش والأنصار وغيرهـــم مـــن التحار والذين بلغ تعدادهم قرابة ثمانية آلاف فـــرد (١) ، وخرجــــوا إلى مكـــة،

<sup>(</sup>١) ابن خياط، تاريخ خليفة بن خياط ص٥٥٥.

<sup>(</sup>٢) البلاذري: أنساب الأشراف ج٩ص ٢٩٤.

وسوغت فيما بعد المصادر التاريخية هزيمة هذا الجيش، بأنهم من أهـــل المدينــة ((وهم أصحاب ترف وتجارة قوم مغترون وليسوا بأصحاب حرب)) (<sup>()</sup>.

وإلهم أغمار لا علم لهم بالحرب فخرحوا في الصبغات والنياب الناعمة واللير لا يظنون للحوارج شوكة ولا يشكون أقم في أيديهم <sup>(17)</sup> ، وتوجهـــوا لمقاتلـــة الإياضية وكان عليهم عبدالعزيز بن عبدالله بن عمرو بن عثمان بن عفان، قـــال البلاذري فخرجوا في المصبغات ومعهم الملامي لا يكثرثون بالخوارج <sup>(17)</sup>.

بالرغم من كترة عدد هذا الجيش، إلا أيضم كانوا لا يملكون الدراية والخزة في الفتال والخرة في حسيش الأسوين الفتال والمنافق عمل الأسوين يمصر هزعة هذا الجيش حين أنكر ما أنكر عليهم من أمسور كسثيرة تفقدهم وحدقم وأعانسهم والهدف الذي كانوا من أجله يجاربون.

ولما علم أبوحمزة بخروج أهل المدينة إليه مسار إلى ملاقساتهم في أول سنة ١٣٠هـ، واستخلف على مكة أبرهة بن شرحبيل بن الصباح (\*) ، وقيل إبراهم بن الصباح الحميري، وحمل على مقدمة حيشه بلج بن عقبة الأزدي.

خرج أهل المدينة فالتقوا قمم يقديد يوم الخميس لتسمع خلون من صفر سسنة ثلاثين ومائة. وقد أرسل المحتار بلحا ليدعوهم، فأتاهم في ثلاثين راكباً، فذكرهم الله، وسألهم أن يكتموا أيديهم عنهم حتى يسيروا إلى مروان وقال: خلوا سسرنا لنلقى من ظلمكم وجار في الحكم عليكم ولا تجعلوا حدّنا بكم، فإنسا لا نريب

<sup>(</sup>١) الطبري: تاريخ الطبري ج٤ص ٣٢٨.

<sup>(</sup>٢) الأصفهاني: الأغاني ج ٢٣ص٢٤٢.

<sup>(</sup>٣) البلاذري: أنساب الأشراف ج٩ص٢٩٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ص٢٩٥.

قتالكم.. وحاء رد أهل المدينة فأسياً لدعوة الإباضية فشتموهم وقسالوا لهـــم: نخليكم و ندعكم تفسدون في الأرض.

فقالت الإباضية: (( يا أعداء الله، ونحن نفسد في الأرض؟ وإنما خرجنا لنكـــــف الفساد، ونقاتل من استأثر بالفيء فانظروا لأنفسكم ، فإنه لا طاعة لمن عصــــى الله، وادخلوا في السلم وعلونوا أهل الحزي) ( '').

وجرى بينهم حوار انتهى بعد أن قال لهم عبدالعزيز بن عبدالله بن عمرو بن عثمان بن عفان: ليس بيننا إلا السيف.

ثم رجع بلج إلى أبي همزة فأخره فقال: كفوا عنهم حتى يدأوكم بالفتسال. وبدأ القتال بعد أن تعرض عسكر أبي همزة لرشق السهام فقال أبوهمزة: شأذكم فقد حل تقالهم، فحملوا عليهم ولم تمض ساعة حتى انكشف جيش المدينة فكروا فاقتتلوا قليلاً ثم هزمهم أبوهمزة، وجرت مذبحة هائلة لمن وقع منهم في الأسر.

كانت خسائر أهل المدينة فادخة في الأرواح، فقد قل من الأنصار ثمسانون، ومن قريش ثلاثمائة ويقال أربعمائة وخمسون ومن القبائل والموالي ألف وسيعمائة. ويقال كان القتلى أربعة الاف، وعرض على أبي حمزة من أسر في المعركة فمسن كان قر شيئة قتله، ومن كان أنصار يا حلاً سيلة 7°.

وقبل قتل فيها عبدالعزيز بن عبدالله بن عمرو بن عثمان بن عفسان ومعمه سبعمائة أكثرهم من قريش <sup>(٦)</sup> .

أظهرت بعض المصادر حانباً مختلفاً تماماً عن تلك الروايات التي صورت حيش أبي حمزة بأنحم شبابً متعطئون للقنل والانتقام وذكرت نوعاً من التسامح الذي

 <sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص٩٦٥ و ١٩٦٦. وابن خياط: تاريخ خليفة بن خياط ص٩٥٠.
 (٢) البلاذري: أنساب الأشراف ج٩ص٢٩٦.

<sup>(</sup>۳) العكري ، عبدالحي بن أحمد شذرات الذهب ج١ص٢١٧.

أبداه أبو حمرة مع أهل المدينة فقالت: إن علياً بن الحصين بن الحر قال لأي حمزة . اتبع هولاء القوم وأحهز على حريحهم فإن لكل زمان حكماً والإثمان في هولاء أمثل، وإن هولاء أشر علينا من أهل الشام فلو قد حاءوك غداً لرأيت من هولاء ما تكره. فقال: ما أرى ذلك وما أرى أن أخالف سيرة من مضى قبلي، وقبل: أصيب من قريش ثلاث مائة رجل (\*).

وكان رجل من قريش قد قال: لو شاء أهل الطائف لكفونا أمر هذه المارقة، أما والله لتن ظفرنا لنسبينُ أهل الطائف. من يشتري مني سبي أهل الطائف؟ أي لكوغم دلوا الإباضية ولم يدفعوهم عن الحجاز. فلما التقوا بقديد حسين التقسوا والهزم أهل المدينة قال لخادمه: غاق باق – يريد أعلقي الباب دهشاً– وذلك بعد أربعة أيام يرى أفم خلفه.

امتعض أهل مكة والمدينة من موقف قبيلة حزاعة و زعموا أن حزاعة دلّت أبا حرة على عورقم وأدخلوهم عليهم (أ). ((ولم يكن سبب هذه المقتلة بعود إلى التهم الموجهة ضد التمسب المذهبي لغالبية أفراد الحملة على الحجاز فقط، أو إلى التهم الموجهة ضد قريث لتمتعهم بالامتيازات والمكانة الحاصة في دولة الحلافة، ولكن كان حال هالسب يعود أيضاً إلى الحلافات الأثور قبلة الحادة. فإباضية المحاز بزعامة أبي المبين على على بن الحصين كان غالبيتهم من قبيلة خزاعة التي كان بينها وبين قدريش عداوات ومشاحنات منذ ما قبل الإسلام، وكان للسمراع بسين العدنائية عداوات ومشاحنات منذ ما قبل الإسلام، وكان للسمراع بسين العدنائية والقحطانية الذي اشتد أواره مع لهاية حكم بني أمية دور" لا يستهان به في مأساة أولئك الأسرى)) (أ).

<sup>(</sup>١) الأصفهاني: الأغاني ج٢٢ص٢٤٤. وابن خياط: تاريخ خليفة بن خياط ص٢٠٥.

<sup>(</sup>۲) الطبري: تاريخ الطبري ج٤ص٣٢٨.

<sup>(</sup>٣) فرانتسوزوف، سرجيس: تاريخ حضرموت الاجتماعي والسياسي قبيل الإسلام وبعده ص ١٥٤.

بعد ان حسمت المعركة ووقع من وقع في الأسر، تنصل بعض الأسرى مسن قرشيتهم خوفاً من سيف أبي همزة، كما عمد إلى ذلك ((محمد بن عبدالله بسن عمرو بن عثمان، وهو أخو قائد حيش المدينة عبدالعزيز، فقال حين أتوا بسه إلى أبي حمزة: أنا أنصاري، وشهد له قوم من الأنصار، فقال رجل من البمانية: والله ما هذا بدنُ أنصاري، وما هو إلا بدنُ قرشي)) (١٠).

كانت هذه الهريمة موجهة بالدرجة الأول إلى قريش، وبدا واضحاً عندما أعذ أبوجرة من أهل المدينة أسرى فأراد أن يطلق سراحهم فسعه على بن الحسمين وقال له: إن الأهل كل زمان سيرة، وهؤلاء أم يؤسروا وهم هراب، وإنما أسروا وهم يقاتلون ولو قتلوا في ذلك الوقت لم يجرم قتلهم، وكذلك الآن قتلهم حلال. فدعا بحم فكان إذا رأى رجلاً من قريش قتله، وإذا رأى رجلاً من الأنسمار أطلقه (<sup>77)</sup> ، وقد أقصح عن ذلك رجل من الأنسار من بني زريق حسين قسال: (( الحمديثة الذي أذل قريشاً)) (<sup>77)</sup>.

وقيلت أشعار في رئاء القتلى من أهل قديد من جانب المدينة. كمسا قسال الإباضية أشعاراً يفخرون بانتصاراتهم، منها قصيدة عمرو بن الحصين الكوفي مولى بنى تميم التي وصف فيها الإباضية بقوله :

متسسريلي حلق العديد كانهم أسد على نُعق البطون سلاهب قيداً من أعلا حضرموت فلم تزل تنفي عداها جانباً عن جانب تخصص أعلقتها وتحدي نهبها لله أكسرم فتيسة وأشانب

دخل الجيش الإباضي المدينة بدون أية مقاومة تذكر، وصعد أبو حمزة المنسير فحمد الله وأثنى وقال: يا أهل المدينة سألناكم عن ولانكم هؤلاء فأسأتم لعمر الله

<sup>(</sup>١) البلاذري: أنساب الإشراف ج٩ص٢٩٦.

<sup>(</sup>٢) الأصفهاني، أبوالفرج: الأغاني ج٢٣ص٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) البلاذري: أنساب الأشراف ص٢٩٦.

فيهم القول، وسألناكم هل يقتلون بالظن؟ فقلتم لنا نعسم. وسسألناكم هسل يستحلون المال الحرام والفرج الحرام؟ فقلتم نعم. فقلنا لكم تعالوا نحسن وأنستم ناشدهم الله ألا تنحوا عنا وعنكم وقلتم لا يفعلون. فقلنا لكم تعالوا نحن وأنستم نقاتلهم فإن نظهر نحن والتم نأت بمن يقيم فينا كتاب الله وسنة نبيه محمد صسلى الله عليه وسلم فقلتم لا نقوى، فقلنا لكم خلوا بيننا وبينهم، فإن نظفر نعسدل في أحكامنا ونحملكم على سنة نبيكم صلى الله عليه وسلم، ونقسم فيئكم، فسأيتم وقاتلتمونا دولهم فأبعدكم الله وأسحقكم (1).

تطرق أبوحمرة في أحد محلبه بالمدينة إلى الأسباب التي أدّت لحزوج الإياضية وثورقم على حكم بني أمية، و قال: تعلمون يا أهل المدينة أنا لم نخرج من ديارنا وأموالنا أشراً ولا بطراً ولا عبناً، ولا لدولة ملك نريد أن نخوض فيه، ولا لنسأر قديم منا، ولكن لما رأينا مصابيح الحق قد عطلت وعنف القائل بسالحق، وقسل القائم بالقسط، ضافت علينا الأرض بما رحبت، وسمعنا داعياً يسدعو إلى طاعـة الرحمن وحكم القرآن فأحنا داعي الله ومن لا يجب داعي الله فليس بمعحـز في الأرض فاوانا وأبدنا بنصره فأصبحنا والله جمعاً بنعمته إخوانا.

ثم حدد الملامح العامة للفكرالإباضي على نحو واضح وقال: يا أهل المديسة الناس منا ونحن منهم، إلا مشركاً عابد وثن أو مشركاً من أهل الكتاب أو إماماً جائراً، يا أهل المدينة من زعم أن الله كلف نفسه فوق طاقتها أو سألها ما لم يؤقاً فهو لله عز وجل عدو ولنا حرب . وزاد من سمع أباحمزة يخطب على منبر رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: (( من زن فهو كافر، ومن شك فهو كافر، ومن سرق فهو كافر، ومن سرق فهو كافر، ومن شك أنه كافر فهو كافر،)

<sup>(</sup>١) الطبري: تاريخ الطبري ج ٤ ص ٣٢٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص ٣٣٠.

وقيل إن اباحمزة أحسن السيرة في أهل للدينة حتى استمال الناس حين سمعوا كلامه في قوله: من زبى فهو كافر. واعتلفوا في قدر مدة إقامة الإباضية بالمدينــــة بين شهرين وثلاثة أشهر.

لما بلغ مروان خبر قديد وما صنعه الإباضية بمكة والدينة انتخب من عسكره أربعة آلاف، وبعث عليهم عبدالملك بن محمد بن عطية، أحد بني سعد بن بكر، وفيهم فرسان أهل الشام، ومنهم رومي بن ماعز القيسي، ومنهم من أهل الجزيرة ألف (1) ، وأمرهم بالجد في السير وأعطى كل رحل منهم مائة دينار وفرساً عربية وبغلة لثقله، وأمره أن يمضي فيقاتلهم فإن هو ظفر مضى حتى بلغ اليس وبغائسل عبدالله بن يحيى و من معه (1).

سار بن عطية بجيشه بعد أن تعمد إشاعة الذعر والحوف بين الناس كلما مرً
على المواقع التي بين الشام والمدينة، وأشيع أنه قادم بجيش حسرار يلسغ أفسراده
عشرين ألف مقاتل، ولعل ذلك بأق من أساليب الحرب الفسية التي بالغست في
قوة حيشه وشدته وبطشه، من أجل إلقاء الرعب في قلوب الجيش الإباضي قبسل
أن يلقاهم، (( وهابه الناس ففرقوا في المياه)) <sup>(7)</sup>، وقال أبوصخر الهذلي حسين
بلغهم قدوم عبدالملك بن عمد ومرهم قدوه:

قَل للذين استضعفوا لا تعجلوا أنّاكم النصر وجيش جحفـلُ عشــرون ألفـاً كُلّهم متسـريل يقدمهم جلدُ القوي مستبسلُ

<sup>(</sup>١) البلاذري، أنساب الأشراف ج٩ص ٢٩٩.

<sup>(</sup>۲) الطبري، تاريخ الطبري ج٤ص٣٣١.

<sup>(</sup>٣) البلاذري، أنساب الأشراف ج٩ ص٣٠٠.

فإذا أخذنا بما جاء في قصيدة أبي صخر الهذلي فإن عدد جيش ابسن عطيسة عشرون ألف مقاتل، وهذا العدد يفوق بخمسة أضعاف عن ما ذكر في بعسض المصادر التاريخية.

بعث أبو حمرة بلج بن عقبة في ستمانة ليقاتل ابن عطية فلقيه بوادي القرى في جمادى الأول سنة ١٣٠هـ، فاقتلوا وللتفوق الكبير في تعداد جيش ابن عطية فقد حسمت المعركة لصالح ابن عطية، وقتل بلج وكثير من أصحابه، واعتسصم رجل من همدان يقال له الصبَّاح في مائة من الإباضية فحمل يقاتلهم عبدالملك ثلاثة أيام فقتل منهم سبعين، ورجع إلى المدينة ثلاثون، ونصب عبدالملك وأس بلج على رمح (").

أنسحب أبوحمرة من المدينة متجهاً إلى مكة للاحتماء بما، بعد أن اســـتعلف عليها رحلاً من أتباعه يقال له المفضل، (( فقاتلهم العربر والزنج وأهـــل الــــــوق والعبيد فقتل المفضل وعامة أصحابه وفرّ الباقون فلم يبق من الإباضـــية بالمدينـــة آحد)) (7).

بلغ التعصب المذهبي بأهل المدينة في أن (( يعيدون صلاقم بعد الصلاة حلف أي حمرة)) (7) ، وكانت ثورة العامة من الناس والعبيد و الطبقات الدنيا في المدينة على المنشل وأصحابه من الإباضية دليل على أن ثورة طالب الحق لم تلق وسط تلك الفتات والشرائح الاجتماعية التأييد التي تلقاه الثورات عادة وسسط تلك الفتات، في حين وقفت هذه الفتات والشرائح في اليمن إلى حانب ثورة طالسب الحق وحركته الإباضية، غير إنه في المدينة تغلبت العصبيات المذهبية والقبلية وظهرت فوق الاعتبارات الطبقية.

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص ٣٠١، األصفهاني، ألي الفرج: ج٢٣ ص ٢٥٩.

<sup>(</sup>٢) الأصفهاني، أبوالفرج: الأغاني ج٢٣ ص ٢٥٩.

<sup>(</sup>٣) اليعقوبي: تاريخ اليعقوبي ج٢ ص ٣٤٠ .

عبأت الإباضية معسكرها استعاداً لملاقة الجيش الأموي، وقد وضع أبوهمزة الملحتار خطته العسكرية ووزع أصحابه في فرقتين فعير طائفة بالأبطح، وحمسل عليها أبرهة بن شرحيل بن الصباح، وصار هو والطائفة الأخرى بأسفل مكذ. وقال أبوهمزة لأصحابه لا تقاتلوهم حتى تخورهم، فصاحوا بم ما تقولسون في القرآن والعمل به ؟ فصاح ابن عطية نضمه في حوف الجوائي. فقالوا ما تقولس في مال البيم؟ قال ناكل ماله ونفحر بأمه (<sup>10</sup>). وإذا صحت رواية الطبرى فإن رد ابن عطية المشبئة خطية في تاريخ الإسلام وتعطي المسوغ المطلق لقادة الحركة الإباضية في أن ثورقم وخروجهم كانست لم مرراته العقدية والسياسية.

أعطى أبوحمزة الأمر لجيشه وبدأت المركة بأسفل مكة، فاقتلوا وهزم أهـــل الشام حتى انتهوا إلى عقبة منى، ثم كروا فقاتلوهم وصووا فقتل أبرهة وتفسرق الإباضية، ثم(( لقمى أبوحمزة عبدالملك بن محمد بأسفل مكة فاقتلا فقتل المحتار بن عمد بأسفل مكة فاقتلا فقتل المحتار بن عوف رأبو حجزة ) على فم الشعب، وقتلت معه امرأة)) (<sup>77)</sup> ، وقال ابن عباط

<sup>(</sup>١) البلاذري: أنساب الأشراف ج٩ ص ٣٠١.

<sup>(</sup>٢) الطبري: تاريخ الطبري: ج٤ص ٣٣١.

<sup>(</sup>٦) البلاذري: أنساب الأشراف جام ٢٠١. الأصفهان، ابوالفرج: الأغان ج ٢٢ص ٢٦٠.

وقتل أبرهة الصباح عند بمر ميمون، وقتلت معه امرأته <sup>(۱)</sup> . وقيل إن المختار قاتل وهو عليل وقد غسل رأسه واعتم وهو يقول:

# أحمل رأساً قد مللت حملسه وقد مللت دهنه وغسسلسه ألا متى يطرح عني ثقلسه

بعد أن قتل أبو حمزة المحتار وأبرهة بن شرحبيل وأصـــحابُهـما، تفـــرق الجيش الإباضي، وأسر أهل الشام منهم أربعمائة، وصلب المحتار وأبرهة على فم شعب الحيف، ومضى من بقي من الإباضية إلى اليمن.

توقف ابن عطية في الطائف، وبلغ عبدالله بن بحيى هزيمة حيشه في مكة فأقبل من صنعاء، في غو ثلاثين ألفاً (") ، وسار إليه ابن عطية فنزل تبالة ونزل عبدالله بن يجيى صعدة، والفتر طالب الحق فسار إلى جرش، وسار ابن عطيسة والنفسوا بالقرب من حرش، وهناك دارت معركة حاسمة بينهم فاقتتلوا حتى حال بينسهم الليل، وأصبح ابن عطية مكانه، فنزل عبدالله بن يجيى في نحو ألف رجل من ألمل حضرموت فقاتل وبعد يومين من القتال قتل طالب الحق عبدالله بن يجيى الكندي والمغرم أصحابه. وبعث برأسه إلى مروان (").

استسلمت مدينة صنعاء بدون معركة، ونظم ما بقي من حسيش الإباضية أنفسهم في المناطق الجنوبية من اليمن، وتزعمهم رحل من حمير ذكر ابن خياط أن اسمه يجبى بن عبدالله بن عمير بن السباق الحميري، فأخذ الجند وتحصن بما، فيعت

<sup>(</sup>١) ابن عياط، حليفة: تاريخ حليفة بن حياط ص ٣٥٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص٢٥٧

 <sup>(</sup>٦) البلاتري: انساب الأشراف ج١ ص ٣٠٣. وابن حياط، حليفة : تاريخ حليفة بن حياط ص ١٩٥٧.
 والطوي: تاريخ الطوي: ج١ ص ٣٣١. وابن الأنو: الكاسل ج ٥س٥٠. والأسسفهاني، إسوالفرج:
 الأفان ج٢٣ ص ٢٦٣. واليطوي: تاريخ اليطوي ج٢ ص ٣٤٠.

إليه ابن عطية ابن أتحيه عبدالرحن بن يزيد، فافخرم يجيى بن عبدالله وأصيب ناس من أصحابه، وانسحب يجيى بن عبدالله إلى عدن أبين مع من بقي من أصسحابه واستطاع أن يجمع ألفي مقاتل، فسار إليه ابن عطية بنفسه <sup>(1)</sup>.

قدم عبدالملك بن محمد صنعاء، فنيم الإباضية بقتلهم فقتل ثلاثمات. منسهم بصنعاء، ثم خرج عليه بجبي بن عبدالله بن عمرو بن السبّاق الحموي من آل ذي الكلاع بالجند في جمع كثير، فيث إليه عبداللك عبدالرحمن بن يزيد بن عطيسة، فلقيه بالجند فهزمه وقتل عامة أصحابه، ولحق يجبي بن عبدالله بعدن واحمم إليه ألفان، فسار إليه ابن عطية فقتله وقتل عامة أصحابه وتعرق الباتون (10).

استطاعت حيوب المقاومة الإباضية أن تستزف جيش ابن عطية وتهكه، فقد خرج يجيى بن كرب الحميري، - ويقال إنه من مذحج - (عند ابن خياط بسن حرب) خرج بساحل البحر، وانضم إليه شفاذ الإباضية، فبعث إليهم ابن عطيسة أباأمية الكندي في الوضاحية، فالتقوا بالساحل فقتل من الإباضية نحو مائة رحل، وتحاحزوا عند للساء وهربت الإباضية إلى حضرموت "ك.

وفي حضرموت علم عبدالله بن معبد الحضرمي (عند ابن خياط بن سمعيد) عامل عبدالله بن يجيى الكندي - طالب الحق- بمسير ابن عطبة إليهم، فاستعد

<sup>(</sup>١) ابن خياط: تاريخ خليفة بن خياط ص٢٥٧.

<sup>(</sup>۲) البلاذري: أنساب الأشراف ج٩ ص٣٠٤.

<sup>(</sup>٣) الأصفهان: الأغاني ج٢٢ص٢٦٦.

مسبقاً لملاقاهم، فحمع الطعام وما يحتاجون إليه وتركوها في مدينة شبام الحصينة، واستشار أصحابه وأمحموا أن يلاقوا جيش ابن عطية، فخرجوا فترلوا على أربـــع مراحل من حضرموت - في فلاة العبر غرب شبام - في عدد كثير.

وافى ابن عطية الإباضية في حضرموت فقاتلهم، ولم يستطع أيُّ من الفريقين أن يحقق انتصاراً في اليوم الأول من المعركة، فلما أمسى بلغه ما جمعوه من الطعام في شبام، فأرسل فرقة من عسكره وانسلوا في بطن حضرموت إلى شبام ليلاً فلما أصبح قاتلهم حتى انتصف النهار، ثم تحاجزوا فلما أمسى ابن عطية تبع عــــــــكره الذي وجهه إلى شبام، وأصبح عبدالله بن معبد والإباضية فلم يروا من حيش ابن عطية أحداً فاتبعوهم وقد سبقوهم فأخذوا ما كانوا جمعوا من الميرة، وأخذ عليهم ابن عطية الطرق وقطع عنهم التموين والإمداد فلم يقدروا على المقاومة، وحمل يتبعهم، ويقتل من قدر عليه ويسبي ويأحد الأموال (1).

بقى ابن عطية متحصناً في شبام محاصراً خيها، وبعد أن أقمكه الحصار حاه إليه الفرج في شوال سنة ١٣١هـــ وذلك حين كتب إليه مروان يأمره أن يستخلف رجلاً وبحشر الموسم فيقيم للناس الحج.

وكتب إليه أيضاً أن يدعو أهل حضرموت للصلح فصالحوه فاشترطوا عليه شروطاً كانت في صالحهم وهي شروط لا يقبل بما إلا مسن يسرى أن الخزيمة والانجبار منه قاب قوسين وأدن، ومن هذه الشروط: أن يستعمل عليهم رجسلاً منهم، فولّى على حضرموت رحلاً من أهلها تراضوا به. وأن يردّ عليهم ما عرفوا من مناعهم.

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه . البلاذري: أنساب الأشراف ج٩ص٥٠٠٠.

ففك الإباضية الحصار عن ابن عطية فانطلق في همسة عشر رجلاً من وجوه أصحابه مبادراً، وأقبل متعملاً فترل وادياً من أودية مراد بقرية يقال لها شـــبام\_ وهي غير شبام حضرموت- فشدوا عليه فقتلوه وأصحابه <sup>(1)</sup>.

ويقال إنه خرج في أربعين فنيته فرقة إياضية من كندة وهمدان ومراد وظنوه منهزماً فقتلسوه ، وقالسوا له : قلت عبدالله بمن بحيى، والمختار، وبلحاً، وأبرمة الصباخ. وقتلوا أصحابه أيضاً، وبعثوا برأس عبدالملك إلى حضرموت " .

وعندما بلغ عبدالرحمن بن يزيد بن عطية خبر مقتله وهو بصنعاء، أرسل حملة انتقامية وتأديبية بقيادة شعيب البارقي ووجهها إلى حضرموت، حيث أمسره عبدالرحمن أن يعامل الحضارمة بمنتهى القسوة والوحشية، فقتل الصبيان، وبقسر بطون النساء، وأخذ الأموال، وأخرب القرى <sup>70</sup>.

استمرت ثورة طالب الحق زهاء عام ونصف العام، حسرت فيها حضرموت أضعاف ما حسرته في حرب الردّة، في الأرواح والاقتصاد. ولقد كان دعم الماضة البصرة عدوداً حداً قبل إعلان الثورة، وحين حاءت الأيسام الحاسمة والمعارك الفاصلة وقفت إياضية البصرة موقف المشرج و لم يعشوا باي مسدد عسكري لأصحائهم في مكة أو البمن أو حضرموت. في حين كانوا في أسس الحاجة لذاك الدعم العسكري، ولكن بعد هزئة النوار وقتل طالب الحسق وأيي محرة وأصحائهما، حاء الملد الشعري الإياضي في هيئة المراشي في من استشهد منهم، وحفظت مرثية عمرو بن الحصين العنري الكوفي - الرائية - شسرحاً لأوصافهم، ويقيت في طليمة الشعر العربي الخالص منها:

<sup>(</sup>١) ابن خياط : تاريخ خليفة بن خياط ص٢٥٧.

<sup>(</sup>٢) البلاذري: أنساب الأشراف ج٩ص٥٠٦. الأصفهاني: الأغاني ج٢٢ص٢١٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ج٩ص ٣٠٦. و المصدر نفسه ج٢٢ ص ٢٧٠.

هبت قبيل تبلج الفجسر إن أبصسرت عيناي مدمعها ألى اعتراك وكنت عهسدي لا أقسدن بعينك لا يفارقها أم ذكر إخسوان فجعت بهسم فأحنتها بل ذكر مصرعهسم

هند تقول ودمعها يجسسري ينهل واكفهسا عسل النحر سرباً الدمسوع وكنت ذا صسبر أم عسائر أم مالهسا تسذري سلكسوا سبيلهم على قسدر لا غيره عبراتهسا تمسري

أما إباضية عُمان فيدو أن تتاتج ما حاق بمم من جراء موقفهم في حرب الردة يجانب إخواهم من كندة وحضرموت، وما تعرضوا له بسبب ذلك بقي عالقاً حينة في ذاكر قم، ولهذا فإنحم وقفوا موقفاً سلياً من ثورة طالب الحق، فكان أمر الحزوج والثورة بالنسبة لهم قضية حضرمية يمنية داخلية، أو ألحا ليست مسن صلب دعوة الحركة الإباضية ففضلوا الجنوح للسلم، وتواروا متزوين فلم يكن لهم أي دور يذكر في دعم ثورة طالب الحق، في حين لو ألهم بادروا بالرقوف موقفاً مغايراً لموقفهم السلبي لكانت فوصة نجاح الثورة أقرب إلى النحاح منها للقسيش .

بقي شعيب البارقي بحضرموت يتتجع العريء والنطف من الإباضية، حسىق لم بيق أحد إلا قتله، ولم يمزل مقيماً باليمن إلى أن أفضى الأمر لبني هاشــــم، وقـــام بالأمر أبوالعباس السفاح (<sup>17)</sup>.

<sup>(</sup>١) الأصفهاني: الأغاني ج٢٢ص٢٠٠.

لقد رافق حروج الإباضية في فورقم المسلحة أطروحات سياسية تبلورت
مع المستحدات على صعيد الراقع العملي، وجاء أول همسذا الطسرح السمياسي
والمعقدي العقلان في خطية طالب الحق التي ألفاما في الناس بصنعاء، ثم تبلور هذا
الطرح الإباضي في ما جاء في خطب الفائد العمكري السياسي الخطيب أي حرة
المحتدر الأربع التي ألفاها في مكة والمدينة، وخفظست فسا المصادر التاريخيسة
تصوصها، وهي غنية بالدراسة والبحث ومصارً مهمٌ من مصادر الفكر العقدي

ومهما قبل عن فشل ثورة طالب الحق حيث رأى البعض أمّا أحفقت لأنف ثورة مذهبية متطرفة لم يتحمس لها إلاَّ من كان بدين بعقيدتها (١) ، وهكذا شأن كل الثورات في التاريخ، فإن نجاحها أو فشلها مرهود بالمان أصـــحالها بعدالـــة قضيتهم، واستعدادهم بالنضحية من أخلها وبدل الغالى والنقيس لغاباتها.

أما نجاح هذه الثورة أو إخفاق تلك؛ فيذه مسألة مرهونة بالعوامل المحيطة والأسباب التي تحريه لنحاحها والتقدير الجيد في التوقيت لانطلاقها، وإذا مسا تضافرت كل الأسباب والعوامل فإن نجاحها مرهون بالقيادات التاريخية القسادرة على وضع الرؤية الفكرية والتخطيط الجيد، ورغبة الناس في النغير بوساطة النورة ومن ثم وحود القيادات المؤهلة للمحاح النورة.

حققت ثورة طالب الحق نجاحاً عسكرياً محدوداً، واستطاعت أن تكسمح اليمن والحجاز وتنهي الحكم الأموي في عام واحد. ولكن الانتكاسة التي منيت كما كسلطة لا يعني ألها انتكاسة للفكر الإياضي في حضرموت، فبالعكس من ذلك لقد تم القضاء في عام ١٣٢هـ على الإياضية دولة ونظاماً سياساً في حضرموت

<sup>(</sup>١) الحامد، صالح: تاريخ حضرموت ج١ص٢١٣.

واليمن والحجاز، ولكن لم يقض عليها فكراً ومعتقداً بين الناس بالسهولة نفسها والسرعة والزمن نفسيهما.

إن الفكر الإباضي يحمل قيماً إنسانية تدعو إلى العدالة الاحتماغية والمساواة، ويحمل أموراً عقدية من صلب الإسلام، أساسها القرآن الكريم وسنة نبيه محمد صلى الله عليه وسلم. والفكر الإباضي يحمل رؤية كاملة لنظم الإمامة والحكم والشورى والممارسات الذيمقراطية، ويحدد علاقة الحاكم بالمحكوم، وترابط الأمة بالإمامة، من خلال تجربة قابلة للتطور والإثراء تتناسب مع تطرورات العصر والنظم الراهنة.

لم تكن ثورة طالب الحق ثورة منطرفة بمفهوم النطرف والتعصب الديني الذي لازم دعاة النورات المسلحة في التاريخ، أو ختى من أعلنوا الشـــورات الفكريـــة وعمروا عن آراتهم وأفكارهم المذهبية والعقائدية والسياسية. والمصادر التاريخيــة التي روت قصة ثورة طالب الحق أجمعت على سرد نماذج إيجابية فيها من التعقلُ حلى والحكمة والانضباط الشديد والسلوك الإسلامي الذي رافق الإباضـــية في كـــل معاركهم بمضرموت واليمن ومكة والمدينة، فهم لم يتعرضوا لحرمات الناس ولا وشعب البارقي ومعن بن زائدة الشيبان وغيرهم، من مسلك يندى لـــه الجين ويضع تصرف بعض قادة حيوش الدولة الإسلامية، في وضع مواز لجيوش المغول لمخلل الدماء من أحل بشك الدماء من أطر بشك الدماء.

## ج ـ حضرموت والإمامة الإباضية:

خرجت الحركة الإباضية بعد الهزيمة والقمع الوحشي الذي لحق بأتباعها على يد شعيب البارقي بتجربة ورؤية جديدة، و بدت أكثر تمامكاً وصلابة من ذي قبل وأكثر إصرار على العمل والتعسك بحسنا المسذهب عقيسة وفكسراً، واستطاعت الاستمرار والانتشار والتعمق في وعي سكان حضرموت.

ر أمام هذا التوسع في استقطاب الأبياع نظور الجدل الفكسري الإباضي في التباهيل المحل السياسي. التباهيرة وحضر موت وظهرت فرقتان تتبنان وؤينين متبايتين للعمل السياسي. أفقرقة الأولى: تنادي بالاعتدال وإيقاف الكفاح الإباضي، وتضميد الجسراح بعد تلك انتكامات والحساسات والحسائر التي منيت بما الإباضية بحسفرموت، والاكتمام المداهلة والمسائلة المحادث أنه أنه من كان عادة الأسروع الم

بالدفيلج عن المذهب والعمل بمبدأ الكتمان مرَّة أخرى. وكان عبدالله بن سسعيد الحضومي من أبرز بمثلي هذه الفرقة، وقد انتخب إماماً لهم خلفاً لطالب الحسق ولقبوه بالإمام المدافع.

الفرقة الثانية: كانت تدعوا إلى الشدد، واستمرار الكفاح المسلع والسمعي بالعمل في النشاط الخارجي لإسقاط حكم الدولة الأموية المتهالك بأي ثمن. وتطور الصراع بين حناحي الاعتدال والشدد وأعلن المشددون معارضستهم ورفضهم لإمامة عبدالله بن سعيد الحضرمي، وقاموا باعتقاله وفيسدو، وأعلنسوا الإمامة للإمام الشاري حسن. وعندما قامت الدولة العباسية توقفت ملاحقة الإباضية واضطهادهم وصرف العباسيين في مسنوات حكمهم الأولى اهتمامهم وجهدودم إلى التركيز في تعسيزيز سلطتهم في المناطق الرئيسة والحيوية لدولة الحلافة، ولم يولوا اهتمامهم مسألة حرب إباضية جنوبي الجزيرة العربية. ولكن هذا الهدوء السياسي لم يستمر طويلاً، فقد أعلنت إباضية حضرموت تأييدها للجلندي بن مسعود أول إمام إباضي في عمان إماماً عليها. ولكن هذه الإمامة المستقلة لم تعمر طويلاً، إذ تمكن العباسيون من القضاء عليها سنة ١٣٤هـ وقتل الجاسدي بن مسعود فخضعت عمان وحضرموت تحت القبضة القوية للدولة العباسية.

وفي عهد أبي حعفر المنصور بلغه أن اليمنيين قاموا بالثورة وأظهروا المعسصية ووثيرا على عامله عبدالله بن الربيع بصنعاء وأنه ضعف عن مقاومتسهم وهسرب منهم، فوحه اليهم سنة ٤٣ ١هـ معن بن زائدة الشيباني واليا عليهم، و قدم معن اليمن فقتل من كما قتلاً فاحشاً وأقام لها تسعع سنين (١٦) ، واستعمل عليهم أقرباءه ووزعهم على مخاليف اليمن، فبعث أحد قرابته واسمه سليمان إلى الجنّد فقتلسوه، فغزاهم وأخرب القرية للذكورة وقتل من أهلها نحواً من ألفين وكان يقول:

## إذا تمت الألفان كادت حسرارة على القلب من ذكري سليمان تبرد

كما استعمل بعض قرابته على حضرموت، فعمل أعمالا الجأ تمم إلى قتلم فغضب لذلك معن. فتوجه إلى حضرموت فحارب أهلها وقتل منهم قتلاً فاحشاً

<sup>.</sup> (١) اليعقوبي: تاريخ اليعقوبي ج٢ص٣٧٢.

وقيل بلغ القتلى خمسة عشر ألفاً، وقد شكك البعض في صحة هذا العـــدد مـــن القتلى (١) .

أفرط معن في اللحوء إلى العنف والوحثية فأحرب القسرى وألحسق الأذى والقسوة والبطش بالناس، فحرب الأرض والررع وأمر بسد العيون وردم الأبار، وقطع الأشحار والنحيل، وأمر أهل اليعن بلبس السواد.

احتلفت المصادر في السبب الذي من أحله ولّى المنصور معن بن زائدة البين فقد ذكرت بعض المصادر أن تولية معن بن زائدة حاءت بناء على سباسة اتبعها المنصور كان الدافع منها ضرب ربيعة باليمن، وضرب اليمن برييسة، وفطـــع الحلف بين ربيعة واليمن، وقد قلد المصور معن بن زائدة الشبائي على السبس. وقد عقبة بن مسلم الهائي اليمامة والبحرين والبصرة، وبسط أبديهما في التسل واحقد الأموال فأسرع كل منهما في قوم صساحه، وصسارت بينهما الطوائل، وانقطع الحلف و كان عقبة ظالمًا مهياً، فقتله رجل من ربيعة في المسجد الجامع، قوم من الإباضية، و كان قد كتب معن إلى عقبة كف حتى أكف، فكب إليه عقبة لا والله أو تعلم أينا يسبق زوامله على النار (<sup>10</sup>).

قال ابن حبيب أنه لما ولى أبو جعفر ممن بن زائدة اليمن صار إلى الكوفـــة وبعث إلى محمد بن سهل راوية شعر الكعيت بن زيد، فأناه فقال أنشدن قصيدة الكميت التي يدعو فيها ( ربيعة) إلى قطع حلقها مع البمن، وهي:

#### ألم تُلْمِم على الطُّل المحيل

<sup>(</sup>٢) العسكري : جمهرة أمثال العرب ج١ص٣٤٠.

فأنشده إياها حتى أتى عليها، وأمر بعمامة فلويت ومدّت بين رجلين ثم قـــام فضركما بالسيف فقطعها. وقال: اشهدوا أي قطعت حلّف اليمن وربيعـــة كمــــا قطعت هذه العمامة ثم سار إلى اليمن فأوعث فيها <sup>(١)</sup>.

إلاً أن البعض يعزو السبب من وراء تقليد معن بسن زائسة أمسر السيعن وحضرموت، إلى الدوافع والرغبة المكبوتة في نفس المنصور بالسشعور والرغبة للانتقام والثار لقتلى قريش في المعارك التي خاضتها مع الإياضية بمكسة والمديسة وخاصة قتلى معركة قديد. وهذا ما صرّح به المنصور حين تحدث إليه رحل من قريش فقال: ألا ترى يا أمير المؤمنين إلى ما فعل معن بأهل حضرموت ؟ لقد كاد أن يأتي عليهم .

فقال له المنصور: يا ابن أحي حيري عن قوم نسّاك من قومك ومن الأنصار كت أعرفهم علازمة السواري في مؤخرة مسجد الني صلى الله عليه وسلم، قسال: قتلهم الخوارج يوم قديد. ثم ما زال يسأله عن رجال من الصالحين ومسن أبساء المهاجرين والأنصار والقرشي يقول: قلوا يوم قديد. فقال المنصور: يا ابن أخي أفتعب على معن في قبل أهل حضرموت وهم الذين قتلوا أولئك بقديد فأحسذ معن بأرهم، فسكت القرشي عند ذلك (7).

بقي معن بن زائدة والياً على اليمن حتى ولأه المهدي سحستان سنة ١٥١هـــ فاستحلف ابنه زايدة بن معن، وفي سحستان ساءت معاملته للناس ولحقهم منسه لبطش والتكيل والأذى، وقتلته (الخوارج) سنة ١٥٢هــــ بست سحستان <sup>07</sup>.

<sup>(</sup>١) ابن حبيب، أبي حعفر محمد: أسماء المغتالين من الأشراف في الجاهلية والإسلام ص١٨٣.

 <sup>(</sup>٢) السقاف، عبدالرحمن بن عبيدائة: بضائع التابوت في نتف من تاريخ حضرموت ج ١٩٦٠.
 (٣) الطوي: تاريخ الطوي ج٢ص ٥٠٣.

ييدو لي أن اغتيال معن بن زائدة حاء انتقاما وثاراً حد، على بدي رجلين من إباضية حضرموت، لحقا به لينارا لقتل أيهما، كما ذكرت المسائورات البنيسة ذلك، لأن اغتيال معن بن زائدة كان على يدي محمد بن عمرو بن عبدالله وأخيه، وذلك انتقاما لمقتل أبهما عمرو بن عبدالله بحضرموت، وكان معن بن زائدة قد أعطى الأمان لعمرو بن عبدالله المتحصن في إحدى القلاع؛ إذا استسلم ونزل من حصنه، ولكن ما أن وضع السلاح واستحاب لدعوة معن حتى نكث معن العهد

غامر محمد بن عمرو وأخوه الصغير بالرحيل إلى سحستان، فلحقسا بمعسن بيست وتنكرا واندسا مع الأجراء الذين كانوا يعملون في دار معن، فلما قسرب كمال بناء الدار خرج إليها معن ليصرها وعمد وأخوه يخلفان مع الأحسراء بالطين والآجر، وكان محمد يترصد معناً . ثم أن معاً دعل بعض دهائير تلسك الدار ليقضي حاجة، فتبعه عمد بن عمرو فقطع بطه بسكين مسموم كان معه، وغمز أخاه فخرجا وقمكا من الهرب إلى حضرموت (1).

وقد ذكرت الشعراء ذلك في أشعارها، قال مروان ابن أبي حفـــصة في مرئيـــة

### فلو أن أمَّ الحضرمي تلفعت بثويين في جنح من الليل دامس لغالتك إن شاءت كما غالك ابنها وقد يقتل الفرور أضعف لامس

لبثت حضرموت عشرات السنين بعد حملة معن بن زائدة تحسب السميطرة الاسمية للمدولة العباسية، وإن كانت لم تشكل أية أهمية تذكر بالنسبة لمصالح هذه المدولة <sup>(7)</sup> . وكانت دفة السياسة والسيطرة الاحتماعية والغلبة فيهما للإباضية المتكاثرة في ذلك الحين. وفي سنة 179هـ ظهرت من جديد الإمامة الإباضية

<sup>(</sup>١) الحميري، نشوان بن سعيد: طوك اليمن وأقبال حمير ص١٨٤.

<sup>(</sup>٢) فرانتسوزوف، سرجيس: تاريخ حضرموت السياسي والاحتماعي قبيل الإسلام وبعده ص١٦٠.

بحضرموت، وقد ذكر السالمي أن المسلمين عزلوا محمد بن عبدالله بن أبي عفسان حين لم يرضوا بسيرته ولا مذهبه وذلك في النصف من ذي القعدة مسن سنة ١٧٩هـ وسيله عندنا سيل إمام حضرموت عبدالله بن سعيد، وقد كان أهسل حضرموت عزلوه وقدموا عليه حنيثاً (<sup>()</sup>).

وفي أيام الرشيد كان عامله على اليمن وحضرموت محمد بن خالد البرمكي، فخرجت تمامة عن طاعته، فاستنجد الرشيد فأرسل مكانه همــــاد بــــن عبـــــالله البربري فعاملهم بالعسف و لم يزل على اليمن حتى توفي الرشيد في سنة ١٩٣هــــ

في سنة ٢٠٣هـ استطاع ابن زياد عامل المأمون أن يضم حضرموت مدة قصيرة إلى سلطته وقد حملت سلطته طابعاً شكلياً صــرفاً. وكانست علاقسة حضرموت بإمامة عُمان علاقة فوية ومتينة، وفي تواصل ومــشاورات دائمــة. لمواجهة الحملات العسكرية المتوالية على المنطقة، وقد طلبت حضرموت الدخول في أحلاف مع إخوافم في العقيدة في عمان، واضطرت إباضية حــضرموت أن تكون ضمن إطار إمامة واحدة لجنوبي الجزيرة العربية، و كان الإمام مهناً بسن جيفر ( ٢٦١ - ٣٦٣هـ ) إماماً على عُمان وحضرموت. وكان هذا الحسدت مضرب مثل عند فقهاء الإباضية حول جواز مسألة توحيد إمامي قطرين إباضين متحاورين.

وخير دليل على متانة العلاقات الوثيقة بين الإباضية في حضرموت وعُمان، ما حاء في مخطوطة ( السير العمانية) من رسائل فيها تبادل حول الآراء والمسسائل الفقهية ومناقشة الأمور السياسية بين إياضية عُمان وإخوالهم في حضرموت، وهذا التبادل حول المسائل العقدية والآراء السياسية المسذكورة في مخطوطسة (السسير

<sup>(</sup>١) السالمي: تمفة الأعيان بسيرة أهل عمان ج١ ص ١٢٥

سيرة الشيخ أبي الحواري محمد الحواري العماني، إلى أبي عبدالله وأبي عمر
 وأبي يوسف محمد بن يجيى بن عبدالله بن مرة، أحمد بن سليمان ومحمد بن عمر،
 وعبدالرحمن بن يوسف إحوتنا في حضرموت (¹).

بعد الديباحة التقليدية في الرسالة، التي فيها من الرعظ والتوصية بطاعت الله والتحوي والتقوى والتعاون على المر وقول الحق والاجتماع على العسدل والزجر عسن المعاصي والعصيان والحميات فإلها من أخلاق الجاهلية، والدعوة على تشديد إقامة الصلوات ودفع الزكاة، قال الشيخ ابوالحواري العمان. وقد وصل كسابكم تسألون عن معرفة خير ما سبق من الأحداث والأمور السالفة من أهسل عسان وغيرهم، ثم تناول الإجابة عن سبعة أسئلة وردت من أهل حسفرموت وهسي استفسارات حول قضايا عمانية داخلية، تين يجرى الأحداث فيها بعسض الأواء الشقيقة والسياسية التي تستند على الفكر الإباضي.

كان أول رد للشيخ الحواري على استفسار وسؤال أهل حضرموت حول أمر سعيد بن زياد، فقال حين بعث إلى أهل الأحداث من الشرق وكان بينهم ما قد كان: فلما ظهر سعيد عليهم واستول على بلادهم، فبعث رسولاً إلى موسى بن أبي جابر، يبنيه أنه قادم على قطع غلهم وهدم منازلهم، ويقول الحواري وفي ذلك فيما بلغنا قول عن وايل بن أبوب رحمه اللله، وقد سألوه عن حدث سعيد بن زياد وقد قتل وأحرق وأفسد، فقال وايل: فيما بلغنا أمّا في قتل سعيد ممن قتل السلمين

<sup>(</sup>١) السير العمانية ص٣ مخطوط.

فهو حقيق بالقتل، وأما من قتل من لا يستحق القتل وما أحـــرق مـــن المنـــازل والأمتعة، فإن كان الذي بعثه إمام عدل كان ما ضيّع في بيت المسلمين.

ثم قال في جوابه وذكرتم عن أمر ( القادم ) الذي قال فيه وارث بن كعب أنه لم يأمر بقتله، ويقصد بالقادم عبسى بن جعفر القادم من العراق السَدَى هزمت الإباضية في عُمان، وأسر فحيس في سجن صحار، وحين بلغ وارث بن كعب أن عبسى بن جعفر في السحن، قام على الناس خطياً فقال أيها الناس إلى قاتسل عيسى بن جعفر، فمن كان معه قول ظيفل، فيلفنا أن علياً بن عزرة كان مسن فقهاء المسلمين، قام فتكلم فقال فيما بلغنا: إن قتلته قواسع لك وإن تركته قواسع للك.

فأمسك الإمام عن قتله وتركه في السجن، فلما كان بعد ذلك فبلغنا أن قرماً من المسلمين، وبلغنا أن رجلاً فيهم يقال له يجيى بن عبدالعزيز رحمه الله، وكسان من أفاضل المسلمين، ولعله لم يكن تقدّم عليه أحدٌ في الفضل في زمانه بعُمسان، ولعله ذكر عبدالعزيز بن سليمان بحضرموت، فبلغنسا أقسم انطقوا من حيث لا يعلم الإمام حتى أثوا صحار في الليل فتسوروا السجن على عيسى بن جعفر فقتلوه في المسجن من حيث لا يعلم الوالي ولا الإمام فيما بلغنا وانصرف القرم إلى بلادهم (1).

وسرّغ الشيخ الحواري وجهة نظر الإباضية على ما أقدم عليسه يحسيى بسن عبدالعزيز من الإقدام على قتل عيسى بن جعفر غيلة دون الرجوع إلى الإمام أو الوالي فقال: (( يقولون قاتل عيسى بن جعفر لم تشمّه النار... والذي حفظا من قول المسلمين، أن إمام المسلمين إذا قتل أو قتل والي المسلمين في ولايته أو قسل قائد المسلمين في مسيره، أو قتلت مريّة المسلمين، أن ديساتهم للمسلمين دون

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص٦.

أولياتهم، وللمسلمين أن يقتلوا من قتلهم، كيف ما قدروا عليه غيلة أو غير غيلة وفي ذلك آثار المسلمين قائمة معروفة فيما مضى في أوابل المسلمين وإني أكسره ذكرها مخافة ضياع الكتاب من قبل أن يصل إليكم...)) (^^.

ويمضى نص الرسالة في صيغة أحوية طرحت حول فضايا داخليــة عُمانيــة، نتحت عن الصراع والاحتلاف في الموافف والحروج، ومسن هـــفا الاحـــــالاف تحمدت المواقف التشريعية للإباضية حول التعامل معها وموافف أنســة ونفهـــاء عُمان منها.

وأهم ما جاء في تلك الرسالة السؤال عن مصير سلاح أهل البغي والضوابط التشريعية للإباضية التي يجب مراعاتما حلال الحرب وتعاملهم مسع محسصومهم وأعدائهم غير الإباضيين من للسلمين.

سيرة محبوب بن الرحيل إلى أهل حضرموت في أمر هارون بن اليمان (¹¹).

حاءت هذه الرسالة ضمن ثلاث رسائل في مخطوطة ( السير العمانية) بعنهــــا عبوب بن الرحيل، فكانت الرسالة الأولى لأهل عمان، والرسالة الثانية لأصـــل حضرموت، والرسالة الثالثة للإمام المهنا بن جيفر، وقد كتبها محبوب بن الرحيل حواباً على رسائل بعثها هارون بن يمان أثار فيها قضايا ومسائل عقدية وفكريـــة

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص٣٦.

عميقة، و يبدو لي أن رسالة هارون بن يمان تعبر عن آراء اختلف فيهـــا صــع عبوب بن الرحيل وجمهور الإباضية، تبنى فيها هارون آراء المعترلـــة في بعـــض المسائل العقدية والفكرية التي شفلت المتكلمين، فأراد أن يـــثير النقـــاش فيهـــا ويستطلع آراء إياضية عُمان وحضرموت، وأحيلت رسائل هارون إلى محبوب بن رحيل للاستيضاح منه وطلب الردعليه:

ففي رسالة محبوب لأهل حضرموت، حرى الرد ومناقشة ثلاث مسمائل ودّ أهل حضرموت الاستفسار عنها، أولها فريضة الجمعة وقد شسدد في رده علمى تأديتها وحضورها وعدّها خلف أئمة قومهم فريضة يرغبون فيهما ويسمارعون إليها.

ولم يترك عذراً في التقصير عن أداء هذه الفريضة حتى ولو كانت خلف إمام جائر وضرب مثلاً بذلك وقال: كان جابر بن زيد بجمع مسع زيساد، وخلسف عيدالله بن زياد والحجاج وهم الذين بلغوا في قتل المسلمين ما لم يبلغه أحد من الناس. واستشهد حول أهمية حضور الجمعة بآراء مشائخ وفقهاء الإباضية مسن أمثال جابر بن زياد، وأبي عيدة مسلم، وضمام بن السائب، وصالح وأبي نسوح، وحاجب بن مسلم ونظرائهم من فقهاء المسلمين (11) ، ويعسني في مراسسالاته بالمسلمين ( الإباضية).

وفي المسألة الثانية: أثار قضية كلام حصومهم وقال تكلموا بالشك والعمسى والحيرة، وبأمر ما بلغته شكاك قومنا، أن زعموا أن امرأة منهم مقرّة بدينهم شت ولايتها عندهم بدين، ثم رأوها في مجلس الشباب تسقيهم النيلة وتشرب معهسم، وهي بين أيديهم في قعيص رقيق لا يستر من حسدها شيء يغمزوها وتلاعبهم ثم يصيون منها حيث شاءوا بأيديهم من حسدها، إلا أقم لا يبلغون سا يسشهد

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه ص۲۳.

وقال ابن الرحيل: فقال ( المسلمون ) وأهل الفقه والعلم ومن يقندي به ويتبــــع أثره على هذه المرأة، لعنها الله ومن يتولاها <sup>(١)</sup> .

وقال: قال أبوعيدة الشاك هالك والسائل معذور، وقال: لعسن الله الخداسة يزعمون لو أن امرأة طافت بالبيت وعليها حامة رقيقة لا تواري حسندها أفسا عندهم مسلمة، وأن ذلك الفعل لا يخرجها من الولاية.

أما المسألة الثالثة التي أخذت الحيز الأكبر من المناقشة وتناولت مسألة سيي نساء وأطفال المسلمين غير الإياضية، وكذا ممتلكاتم كغنائم حرب، وبسيّن رأي الإياضية لمفهوم المشرك والمنافق والمسلم، وتناول قول من قال إن المسلمين صنفان أهل الكباتر منافقون يجري عليهم أحكام أهل الإترار الأهم مقرون بالنوجيد لو لم يناول فيه ووصفوا الله تبارك وتعالى بما لم يوصف به نفسه، وكذبوا في صفته والله تعالى بري، مما أهم م يلغوا مؤلة حجود بالله ولا تكذب ولا إنكار له، غسيم أهم لم يلغوا مؤلة حصود بالله ولا تكذب ولا إنكار له، غسيم مترلة حجود بالله ولا تكذب ولا إنكار له، غسيم مترلة حجود بالله ولا تكذب ولا إنكار له، غسيم مترلة حجود بالله ولا تكذب ولا إنكار له، غسيم مترلة حجود بالله ولا تكذب ولا إنكار له غلم يسموهم بالشرك و لم ينسموهم بالشرك و الم يلحق منهم سي ولا غنيمة.

وإن الذين كانوا يتيرؤون من عالفيهم من أهل القبلة، وإن صلوا معهم الصلاة وصاموا رمضان وحجوا وأقروا بالله وملائكه وكيه ورسله والسهر الأخسر، ويسمونهم المشركين وعندهم حلال سباهم وغيمة أموالهم، (( فقولهم لم يسبقهم إليه أحد من المسلمين إنما هو قول الجههية عليهم غضب الله وأحساوا بقسولهم

<sup>(</sup>١) ) المصدر نفسه ص ٣٤.

وتابعوهم عليه وحكموا فيهم بأحكام الخوارج من الأزارقة والصفرية فاستحلوا منهم السبي والغنيمة في كل ذلك مما خالفوا المسلمين)).

وقال: عندنا في حكمنا من الموحدين المقرين ما لم يجحد ما أقرّ به أن يرجع لمن الشرك وبرئ من السبا والغنيسة، أو يكذب به فهم من الشرك وبرئ من السبا والغنيسة، وحكمنا فيهم حكم أتمتنا أبي بلال مرداس وعبدالله بن يجبى والمحتار بن عسوف والحلندى ابن مسعود رحمهم الله ويمم تقتدي وهم سلفنا وأولياؤنا وأتعتسا حكموا فيهم بحكم الموحدين للقرين ولم يسبوا ذريةً ولم يضموا مسالاً، وعسابوا وشتموا جميع من تقلم بالشرك واستحل منهم السبًا والغنيمة، وفارقوا الخوارج أن قالوا نحن براء من إلهكم الذي تعبدون، وقال: إنما فارق المسلمون جميسع الحوارج على تسميتهم أهل القبلة بالشرك (\*).

وعلى العموم بعيد البعض تاريخ هذه الرسائل إلى أواحسر القسرن التالسث الهجري، ويمثل إرسال الجوابين المذكورين من عُمان إلى حسفرموت، اللسذين حفظتهما لنا مخطوطة السير المُمانية، نموذجاً على حسن ومنانة العلاقسات بسين الإباضية في عُمان وحضرموت. وفي الوقت نفسه ليس لدينا إلاّ نموذجان قطعاً؛ من مئات الرسائل التي كانت تتبادل بين فقهاء وعلماء هذا المذهب، وتين مدى الترابط العقدي والمُنجي وأممية العلاقات بين إباضية حنوبي الجزيسرة العربيسة، وتواصل القام في المسائل الفقهية والأمور السياسية والمواقف الشرعية من وجهة منظر فقهاء وعلماء المذهب الإباضين من المسلمين.

وتدل أيضاً على أن أتباع هذا المذهب كانوا أهل حوار ونقاش وتبادل الآراء . حول المسائل الفقهية والآراء الفكرية، وأفم ليسوا كما وصفهم بعض المؤرخين

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص ٣٥.

الحضارمة بأن الإباضية قد ضربت بين حضرموت وبين التثقف والتعليم والاتصال بالعالم الحارجي سياحاً من التعصب والجمود ('' .

وقد عدَّ علوى بن طاهر الحداد هذه الرسائل تُموذَحاً في احتلاف الإباضة في مسائل كانت بين محبوب فيها مذهب مسائل كانت بين محبوب بينا الرجل وهارون بن البعان، تابع محبوب فيها مذهب المحاردة، ورد كل منهما على صاحبه ثم نسشرت رمسائلهما وأرسلت إلى حضرموت والبعن إلى من بما من الإباضية، فتبح أهل مُعان وحضرموت هارون، وتبع أهل البعن مجبوباً 10،

وخلافاً لهذين الجوابين اللذين جايا في السير العمانية، فإن مستمادر تساريخ الإباضية بمحضرموت قد جففت فيما بعد. وعطلت عجلة الفكر في حضرموت، ودارت على ما يشتههه خصومهم من أهل المذاهب الأخرى.

تينى بعض المفكرين العلويين من الحضارم فكراً شيعاً ووصفرا الإمام المياسر أحمد بن عيسى حد العلويين الحضارم بأنه إمامي، وأخذوا يفسسرون المواقسة والأحداث التاريخية من منطلق معتقداتهم الشيعة. وأصبحت كلمة (( ناصي، أو خارجي، أو إباضي )) تممة تنصب على كل من لا تروق لهـم أفكـــــاره أو صــــ افقه ").

إن مبدأ الحروج مبدأ سنّه الحسين بن عليّ، وهو يقتضي من الفاضل المؤوّن، العارف الشمجاع، التقي السخي، إذا رأى ظلماً أن يتصدى له، ويخرج على إرادة الحاكم الظالم، ليبدل أمره، فالحسين بقذه الطريقة فدّم بطولة نادرة في الســـاريخ،

<sup>(</sup>١) الحامد، صالح: تاريخ حضرموت ج١ ص ٢٤٥.

<sup>(</sup>٢) الحداد، علوي بن طاهر: جني الشماريخ جواب أأسئلة في التاريخ ص ١٢ .

<sup>(</sup>٣) بامؤمن، كرامه مبارك: الفكر والمحتمع في حضرموت ص ١٤٢.

وموقف عدالة وحق في وجه الطغيان والباطل، وإن كانت غالبية الأمة سكنت، وسكوتما بعد قبولاً بحكم يزيد، إلاّ أنه قبول المرغم.

ولكن الخوارج والإباضية فيما بعد؛ لم تسكت و لم تقبل حين سنّ معاوية سنةً الانقلاب على الراشدين فرسم للبيت السفياني كسرويّة، قيصرية، فخرجوا وقَد رأوا الظلم الأموي فأبوا إلاّ أن يصدوا لـــه، كما تصدّى الحسين بن على في نفر قليل من أصحابه لجيش الأمويين، وقتل شهيداً في صحراء كربلاء.

ولا أظن أن ثورة الحسين بن علي (رضي) وخروجه على جسور وحكم الأموين كانت حلماً، أو أن ثورته كانت من سوء الطالع على أهله وأهل العراق والحجاز في ذلك الحين.

ولا أظن أن الثورة الإباضية بمخضرموت تسحق وصفاً كوصف المؤرخ صالح الحامد حين قال: (( وهكذا طاحت أحلام أبي حمزة وعبدالله بن وحيطست مساعي مناصريهم من الإباضية لإقامة دولة حيتنذ. وكأنما بعثت هذه الثورة سوء الطالع لحضرموت في ذلك الحين لتكون سبباً لإبادة ثانية بعد إبادة السنجير بسل أقسى وأمر)) ('').

ليس من السهل محو الفكر الإباضي من معتقد الناس بحضرموت بالسمهولة نفسها والسرعة والزمن نفسه الذي قضي فيه على ثورة طالب الحق بحضرموت. ولكن فيما يتعلق بإباضية حضرموت بين القرن الثابي والرابع الهجري، فلا يعرف عنهم أي شيء يذكر.

<sup>(</sup>١) الحامد، صالح: تاريخ حضرموت ج١ص٢١٣.

ومن المؤكد أن الإباضية قد استعرت في حضرموت، وكان لها الحول والطول وتغلب الأكثرية، و لم تخف دولة الإباضية بحضرموت بل بقيت واسخة البناء ثابتة القدم ( ۱ ° . وكانت إمامتها فائمة بلماقل وغير مرتبطة بعمان.

وذكر الهمداني أن لهم إماماً في غاية القرن الرابع الهحري، وأن مقره في مدينة دوعن:(( وأما موضع الإمام الذي يأمر الإباضية وينهي فقي مدينة دوعز)) (<sup>(1)</sup> وذكر مدينة دوعن من المواضع التي يواخذ عليها الهمدان، لأن دوعن ليس ممدينة ولكنه وادبان عظيمان يشتمالان على كثير من القرى والبلدان، لعله يقسمه أن مقره في المدينة الرئيسة لم ادى دوعن.

كانت الإباضية منتشرة في قبيلة حضرموت بشكل كسير، وعسدما ذكر الهمداني (روحية) وذكر سور بني النعيم من تجيب بما قال: ((ولهم قرى كثيرة بواد غير ذلك وأباضيتهم قبلية، وأكثر ذلك في الصدف لأنمم دخلوا في حمر)) <sup>(1)</sup>.

وهذا يُدل على أن فرع القبيلة الواحدة بحضرموت كان مايين معتنق للمذهب الإباضي، ومعتنق لغيره من المذاهب الأخرى.

وفي تلك الفترة كان النسامح المذهبي بين أتباع جميع المفاهب هو السائد، وأن أتباع كل مذهب تجري عليهم تشريعات مذهبهم، ولم تسحل مصادر التاريخ أي صراعات أدّت إلى القتال بين أتباع الإياضية وغيرهم مسن المسفلاب الأخسرى بحضرموت.

<sup>(</sup>١) السقاف، عبدالرحمن بن عبيدالله: بضائع التابوت ج١٩٠.

<sup>(</sup>٢) الهمداني: صفة جزيرة العرب ص١٧٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه.

حاولت الإباضية في حضرموت منذ أن سعى عبدالله بن يحسيى الكسدي – طالب الحق – أن يظهر الإمامة الإباضية في تاريخ الحلافة الإسلامية، أن يكون لها القوة الكافية لتأمين وجود إمامتهم بشكل متواصل، ولكن دخسولهم في إطار الإمامة العمانية يؤكد عدم مقدرتم في إيجاد القوة الكافية لتأمين وجود إمامة واحدة تجمع تحت لواتها إباضية حضرموت. و إن وجدت مثل هذه الإمامة فإلها بقبت سلطة دنيوية ودينية تتمتع بالنفوذ المحدود على مدن وأودية فرعية غالبيسة سكافا من أتباع المذهب الإباضي.

ففي عهد دولة بي زياد التي كانت بدايتها عام ٢٠٢هـ كانت حضرموت كسائر اليمن منضوية تحت سيادة بين زياد. قدم إليها السيد أحمد بسن عيسسى العلوي نازحاً من العراق سنة ٢١٨هـ، واضطربت آراء العلويين واختلفـت في مذهبه في الأصول والقروع، فقيل إنه كان سنياً شافعياً، فإذا كان سنياً شافعياً، فعاه و الدافع الذي جعله يترك مذهب أجداده ويختار مذهباً آخر غير مذهبهم؟

ولاسبما إذا كان يعلم حقيقة مذهب العلوبين في العراق حينئذ وألهم كانوا على مذهب آباتهم، وفوق هذا كانوا يعدُون المذهب الإمامي مذهباً قومياً لهـــم ولأشياعهم (<sup>1)</sup>.

وقد شك المؤرخ عيدالرحمن بن عيدالله السقاف في أن يكون السيد أحمد بن عسى المهاحر أظهر المذهب الشافعي بحضرموت وقال: (( أنا في شك من قول الشكي عن المهاجر أنه أظهر المذهب الشافعي بحضرموت، وكيف يكون شسافعياً وإنحا هو عراقي ؟ ولآياته مذهب معروف لا يمكن انتقاله عنه بدون بناء عظسيم يكون له دوي في التاريخ والاستصحاب قاض بخلاف ما ذكره الشكي)) (<sup>17)</sup>.

<sup>(</sup>١) الحامد، صالح: تاريخ حضرموت ج ١ص٣٢٣.

<sup>(</sup>۲) السقاف، عبدالرحمن بن عبيدالله: بضائع النابوت ج١ص٢٣٤.

وقال: أمّا الاعتقاد فالذي أراه أن العلويين كان آباؤهم على حانــب مــن التشيع لا يشينه الإفراط، يشهد ذلك ما ذكره الحبيب أحمد بن علي الجنيــد في (النور الزاهر) وشيخنا الإمام عبدالرحمن المشهور في مشخره من أن الحبيب أحمد بن الفقيه المتوفى غريقاً في سنة ٢٠٥ـــ هو أوّل من سمى أولاده في حضرموت بأبي بكر وعمر لأن أهلها كانوا شيعة، وقال: الصواب لأقم أعيي العلويين كانوا شيعة، فهو إما غلط من نامخ (النور الزاهر) تبعه عليه شيخنا المشهور، وإمـــا أن يكونوا تعمدوا الإيهام بذلك لما في نسبة التشيع إلى العلويين (1).

حين نزل المهاجر أحمد بن عبسى سنة ١٦٨هـ بخضرموت كان إمام كما هو القول الذي قال به السيدان عبدالرحمن بن عبدالله السقاف وصالح بن علسي الحامد وحما من أبرز من تبتا هذا القول، وإن كان هذا القول برفضه معظهم آل باعلوي، بصورة غير مباشرة أو لنقل غير معلة(( الألهم برون لو كان المهاجر إمامياً كالزموا عنده واقموا بالاغراف عن منهجه، وبالتالي عسال أن يكونسوا إماميين أو يعترفوا بالمهم منحروفون عن منهجه. إذا عال أن يقرؤا بإمامية المهاجر لو اقترضنا حدالاً أنه كذلك. ولأن مذهب الإمامية أو العنيدة الإمامية بالأصح عقيدة منحرفة ضالة مبتدعة، وهي عقيدة الروافض في نظرهم وبالتالي عال أن للإمامية) كالمناسبة عوضسال لنسبته للإمامية)) (\*أ.

ولست أنكر أن حب أهل البيت استوى فيه العرب وللسلمون جمعاً، ولا يزيد الشيعة في ذلك عليهم أية زيادة، وما ظهر وحرى وامند من مغالاة بعسض المنشيعة ليس من الإسلام في شيء.

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص٢٣٦.

<sup>(</sup>٢) العيدروس، حسن بن أحمد: وقف النشاجر حول مذهب الإمام المهاجر ص٢٩.

فإذا كانت الإمامة هي أصل موضوع مواقف الشيعة، وأصل تفردهم وملار يخفهم، وليس الإمام عندهم سوى على بن أبي طالب(رضي)، ومن حاء بعده من بنيه وأحفاده إلى ما يتهي من الأئمة الوارثين المعصومين. فقد ظهرت فرقة إمامية حصرت الإمامة بعلي على أقوال كثيرة، لم يأحذ بحا سواهم، منها قوله صلى الله عليه وسلم : (( من كنت مولاه فعليّ مولاه )). لذلك فهذه الفرقة التي تسسمي ( الإمامية ) تمراً من أبي يكر وعمر لعدم تقديمهما علياً، وقد ظهر فسيهم غسلاة نبلوهم كما نبذهم جمهور الأمة.

لا يبدو لي أن استعداء أحفاد المهاجر أحمد بن عيسى للأباضية ودخسوهم في صراع تقليدي مذهبي وفكري وسياسي أمر فرضته الظروف السياسية والمذهبية التي أتت انعكاسا للصراع التقليدي وطموح الزعامة والإمامة والتوسع في النفوذ بعد انتشار المذهب الشافعي في حضرموت في أواحر القرن الخامس الهجري.

ينسب الشيخ محمد بن على القلعي إلى القلعة وهي بلدة في المفسرب تعسود أصوله إليها، وكان مولده بمصر في العقد الثامن من القرن الحامس الهجري تقرياً، وهاجر إلى زبيد في عهد دولة بني تجاح، و كان النحاحيون بتبنسون المسذهب الشافعي وضحعوا أنمة المذهب للوفادة إليهم والسعى على نشر المذهب.

حين هاجت فتنة علي بن مهدي الرعيني بزبيد الذي كان يتمذهب بمسذهب أبي حنيفة في الفروع، ويكفر بالمعاصى، ويقتل بما من خالف اعتقاده، ويسستبيح وطء نساء من حالف، وبجعل دارهم دار حرب، تحت وطأة مذه الفتسة خسرج الشيخ محمد بن علي الفلعي من زبيد خالفاً بعد ما شاهد فصولها المؤلمة، فاصسلها بغداد دار الحلافة الإسلامية، فكانت أول محطت في رحلته مرباط، وبلاد مربساط تعد مرفأ لظفار بينها وبين ظفار مرحلين، وأهل مرباط أهل تجارة يتحلون بكبير من الفضائل التي رآما ابن بظوطة فوصفها بقوله (( وهم أهل تواضع وحسسن أخلاق و فقله وحسسن أخلاق و فقله الغرباء )).

من الأسباب التي هيأت لبقاء الشيخ محمد بن علي الفلمي بمرباط أن سلطانها محمد بن أحمد المنحوي استطاع أن يثني الشيخ القلمي عن حيته وأبدى رغبته في بقاله في سلطنته ليستزيد الناس من علمه، وولاه أمور الفنياء والفضاء بمرباط.

تعززت العلاقات بين المؤسسة المذهبية ( الدينية) التي يمثلها قطبها الشيخ محمد بن على القلعي والمؤسسة الدنيوية (السياسية ) الحاكمة والتي يمثلها السلطان محمد بن احمد المنحوي، مممدوح الشاعر التكرين الذي قال فيه:

> الإمام الطاهسر النسب الزكس الطيب الحسب السحساب الساكب اللجب الهتون العارض الهطسل

الهـــزبر المنجــوي إذا ألقت الحرب العوان أذى هو تاج والملوك حـــذا بل حضيض وهو كالقلل

وهــو قس في فصاحته ولـــؤي في سـماحتـــه وهــو معن في سماحـته وابن عبــاس لدى الجـدل

إن قوة هذه العلاقة التي نشأت بين السلطان الكريم المتحوي، وبين السشيخ العالم الشافعي القامي كان لها تأثيرها الواضع على الجزء الشرقي صن عمسان (ظفار) حيث إلها سعت إلى أبقاء منطقة ظفار حاجزاً مذهبياً شافعياً، يفجل بين جناحي الإباضية في حنوبي الجزيرة العربية (عمان وحضرموت)، ومسن مرساط ظفار انطلق الفقه الشافعي إلى حضرموت بوساطة طلبة الشيخ عمد بسن علمي القلعي كأمثال الفقيه أبي الحسن علي بن أحمد بامروان الحضرمي، وأحمد بـــن محمد بن يجيى السبق قاضى الشحر ومفتيها.

والفقيه أبوالحسن علي بن أحمد بامروان هو صاحب مصنفات مفيدة وفناوى عظيمة وله مسجد بتريم ظل ينشر العلم إلى أن مات سنة ٣٤٣هـ، وقد تخرج به في العلوم الشرعية الفقيه المقدم محمد بن على باعلوي غير أنه هجره لمسا أظهـــر التصوف (٢).

استطاع الشيخ القلعي أن يغدو علماً مشهوراً في فقسه المسذهب السشافعي وبوساطته انتشر المذهب الشافعي بحضرموت وعنه انتشر العلم فتسامع به الناس إلى حضرموت ونواحيها فقصدوه وأخذوا عنه الفقه وغيره بحيث لم ينتشر عسن أحد بثلك الناحية كما انتشر عنه وأعيان فقهاتها أصحابه وأصحاب أصحابه (<sup>10)</sup>.

قال الحزرجي (( وأكثر ما توجد مصنفاته في ظفار وحضرموت ونواحيها، وعنه انتشر الفقه في تلك الناحية و لم يتشر العلم عن أحد في تلك الناحية كمسا انتشر عنه وأعيان فقهائها أصحابه وأصحاب أصحابه) <sup>(1)</sup>. و قال الحافظ ابن حجر (( إن الفقه الشافعي انتشر عن القلمي بظفار وحسضرموت وأن النساس تسامعوا به في حضرموت وغوها فقصدوه وحملوا عنه)) (1).

انشر المذهب الشافعي في مدينة تربم، بينما ظلت مدينة شبام معقل الإباضية في حضرموت وحصنها الحصين، منذ ظهور هذا المذهب حتى تلاشيه. وهنـــاك ظاهرة تاريخية تبدو للقارئ في تاريخ حضرموت واضحة وحلية، وهي إن حاز أن

<sup>(</sup>١) عصبان؛ أكرم مبارك: الإمام القلعي مفتي مرباط وقاضيها ص ٤٢.

<sup>(</sup>٢) الجُنْدي، بماء الدين: السلوك ص٢٤و٢٥٥.

 <sup>(</sup>٦) الخزرجي، على بن حسن: العقود اللولوية ص١٩٠.
 (٤) بكو، عبدالرحمن بن عبدالله: القضاء في حضرموت في ثلث قرن ص٤٦.

نطلق عليها صراع النفوذ بين المدن التقليدية الحضرمية، وهذه الظاهرة كانت ولا زالت تشهدها المدن الحضرمية، إذ تتنافس فيه المدن الحضرمية علسى السميطرة الاقتصادية أو الروحية أو السياسية، وقد لعبت تربم وشسبام دوراً مسشهوداً في سلسلة صراع لمدن الحضرمية التقليدية.

وكان في شبام من زعماء الإباضية في القرن السادس ، آل التعمان من بـــني بر الدغار أمراء شبام أو سلاطينها كما يسميهم البعش، ومن أمرزهم راشد بن أحمد بن التعمان، الذي قام بحركات ضد السلطان السين عبدالله بن راشد ثم قتل سنة ٥٠.هــــ (١) .

عبر تربم البرابة الشرقية لحواضر مدن حضرموت، تطورت حضرموت عندياً ومذهبياً، إذ انطلقت منها الوفود الإسلامية ثم شهدت ساحات تسريم أحسدات حرب الردّة، وفيها تلقفت شورة الإباضية بقيادة طالب الحق عبدالله بن يمين الكندي، وبما ظهر أتباع المسذهب الإباضية بقادوا العدّة بمؤازرة سلاطين دولة آل راشد (٢٠٠٠-٢٠٠٠) للواجهة الإباضية في حضرموت ودخلوا معها في حدال و صراع فكري نظور إلى تزاع مسلح انتهى بانتصار المذهب الشافعي واتحسار الإباضية وتلاشيها تسريمياً من حضرموت، وإلى تربم حملت الحرّقة (للدنية ) نسبة إلى الصوفي أموسدين و ظهر النصوف وظهرت الزوايا الصوفية.

<sup>(</sup>١) الشاطري، محمد بن أحمد: أدوار الناريخ الحضرمي ج١ ص ١٣٢.

( ظفار ) انتشر المذهب الشافعي بحضرموت وأصبح حتى اليوم هو المذهب السائد في حضرموت.

في القرن الرابع الهجري قدم العلويون من البصرة إلى حضرموت، واستغل من ناصبهم العداء التشكيك في نسبهم الشريف، فصرفوا أنفسهم نحو صراع يسبب والنسبة إلى قريش ثم إلى البيت النبوي، وبعد جهد جهيد ومتواصل الزمهم باصطحاب عدد كبير من علماء وأعيان حضرموت على نفقتهم الخاصة إلى موسم الحج لينالوا شهادة علية من أهل العراق تزيل الربية عن صحة نسبهم الشريف.

ركز العلويون على النسبة لأهل البيت، لأن المال والعلم وحدهما لا يكفيسان لتحقيق طموح الزعامة. وعلل المفكرون العلويون عدم تحقيق هذا الطموح خلال ثلاثمائة سنة؛ إلى احتدام شدة الصراع المرير بين الفكر الإباضي المهسيمن علمي حضرموت من جهة وبين وفكر المهاجر الإمامي من جهة أخرى. وذلك لما قام به هذا الإمام من الدعوة والإرشاد في عصر كان يسوده الجهل والبداوة وتخيم في أنحانه نحلة الإباضية (1).

وفسرً الدكتور روبرت سرحنت هذا الصراع بأنه تنافس على الزعامة الدينية <sub>ب</sub> في حضرموت بين العلماء والفقهاء والسادة العلويين حتى تمكسن السسادة مسن <sup>أ</sup> انتزاعها من المشائخ <sup>(17)</sup> . ولا أظن أن هولاء المشائخ كانوا علماء إباضيين، بسل هم علماء سنيون أساساً.

اختلفت المأثورات ( العلوية) في دعوة المهاجر أحمد بن عيسى، فالحامد يعتقد. أن دعوته كانت كلها سلميّة، وألها كانت كلها بالرأي واللسان، لا بالـــــيف

<sup>(</sup>١) الحامد، صالح: تاريخ حضرموت ج١ص ٣٠٦.

<sup>(</sup>۲) سرجنت، روبرت: حول مصادر التاريخ الحضرمي.

والسنان، و لم يوجد نقل ولا دليل كاف على أنه النحا يرماً في دعوته إلى السيف والرمح.. ولو كانت دعوته قائمة على السيف وإرافة الدماء، كما يتوهم، لقضي على النحلة الإباضية عند انتصاره على أهلها <sup>(1)</sup>.

واحتلقت بعض المأثروات المحلية مزاعمها بأن حرباً قادها المهاجر ضد الإباضية في المنطقة الغربية من حضرموت، وكانت حاسمة لصالح ( الشيعة) ، في فلاة تسمى (بحران) و ذكر المؤرخ بن عبيدالله تلك المزاعم التي قالت (( إن حرباً قامت ما بين الشيعة والإباضية، انتهت بنصرة الأولين، وكثير من النامي بتوسع في تكبير أمر هذا الانتصار، و ورعم أنه كان الفاضية على الإباضية، وأكثر ما يتأولون في ذلك على مضرب المثل بأن ( لا نجاة لهارب بحران) وشكك بن عبيامالله في ذلك على معرب المثل بأن ( لا نجاة لهارب بحران) وشكك بن عبيامالله في

ولو كانت تلك المزاعم فيها شيء من الصحة، لما بقيت الإباضية بحضرموت بعد قدوم المهاجر بثلاثة قرون.

فمن المؤكد أن الصراع المذهبي بين الإباضية والشافعية في حضرموت تولى إدارة دفتيه من الجانبين العلماء والفقهاء الذين تعود أصولهم الشاربة في القدم إلى قيبلة حضرموت. وكانت فصول هذا الصراع تدور بمجازرة كل من سلاطين آل التعمان من بني الدغار بشيام، وآل راشد من بني قحطان في ترع.

أ وفي حين كانت الإباضة تشهد الانحسار والتلائي في المجتسع الحصر مي، انتضم العلويون في حضر موت إلى هذا الصراع وحاء هذا الانتضام مستأخراً، وتحت تأثير النقمة على الإباضية الذين كما زعموا ألهم يكفرون مسيدنا علياً ( كرم الله وجهه ).

<sup>(</sup>١) الحامد، صالح: تاريخ حضرموت ج١ص٣٠٨.

<sup>(</sup>۲) السقاف، عبدالرحمن بن عبيدالله: بضائع التابوت ج١ ص ٢٣٠.

ومن الأرحج أن نزوح العلويين من وادي دوعن واستيطائم في قرية ( يست حبير ) بحنوب تريم واتفاقهم مع علماء الشافعية في أن ينبذوا المذهب الإمسامي والتشيع، مقابل الاعتراف لهم بالنسبة الشريفة ووضعهم في مكانة تليق قمسم في السلم الاجتماعي الحضرمي، عجل في وضمع تمايسة للمسذهب الإباضسي في حضرموت.

ركز العلويون في حضرموت نقدهم للإباضية حول مسألة واحدة احتلست مساحة واسعة في كتبهم وفكرهم شجلت كل إباضي، بزعمهم شستم الإباضية لسيدنا على (كرم الله وجهه) وحعلوا منها قضيتهم المحورية في نقسد الإباضية والعصر الإباضي في حضرموت. ودون تعدق في دراسة الفكر الإباضي، فسإلهم حكموا على كل ما يتصل بمذا الفكر وعصره في حضرموت ضرباً من ضسروب الكفر والجمود والتخلف.

أوضح أبو إسحق إبراهيم أطفيش في رسالته الصغيرة ( النقد الجليل للعنسب
الجميل) التي حاءت رداً على السيد محمد بن عقيل العلوي حول ما حاء في
رسالته ( العنب الجميل على أهل الجرح والتعديل) ما يأي: (( أما ما زعمت من
شتم أهل الاستقامة لأبي الحسن علي وأبناته فمحض اخستلاق)). ويقسول في
الكتاب نفسه: (( والأصحاب يحرون تطبيق حكمي الولاية والبواءة لا تشهيا،
وهما ينطبقان على كل فرد مهما عظمت منزلته ما لم يكن من المصحومين ولا
معصوم إلا النبي أو الرسول. أما الصحابة فلهم مزية عظيمة وهي مزية السصحبة
والذب عن أفضل الحلق وإراقة دماتهم في سبيل إعلاء كلمة الله تعالى فيخسار
الكف عن تلك الحوادث المشوومة)). ويقول بعد اسطر: (( وأيضا لا غبار على
من صرح بخطأ للمحظي منهم بدون الشتم والناب بعد الشبت من ذلك والنسيين،
وأن أمسك لعموم الأحاديث الواردة فيهم وترك الأمر إلى الله فهو عسن)).

ويقول أيضاً في الكتاب نفسه (( و لم يكن يوماً من الأصحـــاب شتم لـــه ر طعن. اللهم إلا من بعض الغلاة وهم أفذاذ لا يخلو منهم وسط ولا شعب ))<sup>(۱)</sup>.

مهما قبل في المأثورات المحلية عن تاريخ الإباضية، فإن العلم لا يعتمد بالآراء الطلبة والاحتمالات، وإن الجهل خير من المعرفة الناقصة، وكما قبل إن العلم لا يكون علماً إلا إذا كان يقيناً، ولكن كيف يمكن نفي مرحلة كاملسة استمرت زهاء ستة قرون من ذاكرة الوعي التاريخي الحضرمي ؟ وكيف تطمس آراؤها الفقهية والفكرية من التراث الحضرمي ؟ ثم يأتي التشكيل المنظم فهها، وفي رموزها التاريخية، ويأى هؤلاء المشككون إلا أن تختم فسصولها وأدورها لعقدية والفكرية بنهاية دراماتيكية على أبواب مدينة شبام حضرموت التاريخية في عاصمة الإمامة الإباضية، واحتير فإذا الحقبة التاريخية مكاناً دينياً مقدساً وهسو مسحد ( الحوقة ) لإفاء هذا الصراع بمحرد تحويل إمامة مسحد ( الحوقة ) من

بعد أن قعد البحث بالباحث عبدالله بن حسن بلفقيه، عن الوصول إلى معرفة وحود أي حركة ثقافية بحضرموت في الفترة التي كان المذهب الإباضي هسو السائد بحضرموت فكانت استتاجاته (( أن دراسة أحوال الفترة التي أعقبت قيام المذهب الإباضي بحضرموت دراسة علمية جادة وواضحة نما لا يزال من الأمور العسيرة، فهذه الفترة هي الحلقة المفقودة والتي لا تزال مسن محاهسل التساريخ الحضرمي وخاصة فيما يتصل بتعرف الحياة الثقافية بحضرموت، التي كانت عند وبعد أن غمر البلاد الحضرمية طوفان انتشار المذهب الإباضي)) (10.

 <sup>(</sup>١) معمّر، علي يجيى: الإباضية بين الغرق الإسلامية عند كتاب المقالات في القدم والحديث ص٢٠٦.
 (٣) بلفقيه، عبدالله بن حسن: الحياة الثقافية والمذهبية بمضرموت منذ وقبل قدوم الإمام المهاجر ص١٨٥،

جاءت استناجات الباحث عبدالله بن حسن بلفقه بعد أن وجه في سنة الادر (حهُ ورك إحدى ١٦٦٥هـ إلى المؤرخ علوي بن طاهر الحداد مفتى بلاد (حهُ ور) إحدى ولايات ملايا طائفة من الأسئلة التاريخية احتواها كتابه (حتى الشماريخ حسواب لأسئلة في التاريخ) وكان ردود علوي بن طاهر الحداد على عكس مسا حساء في كتابه ( الشامل في تاريخ حضرموت) حيث زعم فيه بأن سبب الحسار علسوم الفقه والحديث وأنواع العلوم الأخرى بحضرموت لما اعتراها من العقم وقلة الحير بسبب ظهور الحوارج بما في أوائل القرن الثاني من الهجرة (ر والإباضية في عرف عالمتوارج))، وأن انخزال القطر الحضرمي عن الأمصار الإسلامية وعسدم امتزاحه بالإنطار الإسلامية وأمصارها نوان من الفتن يؤججها الحوارج كلمساطفئ منها جانبه "(").

وف له المؤرخ علوي بن طاهر المزاعم التي تقسول إن الخسوارج في جميسع حركاتم عرفوا بالقسوة، والحكم على من سواهم بالكفر، واستحلال دمسائهم، وقتل أطفاهم ورميهم في القدور وهي تفور، وبقر بطسون الحبسال. فيمسد أن الإباضية تركوا أحداً من أهل حضرموت خارجاً عن نحلتهم منابلاً هم ولسو في عقدة قلبه إلا قتلوه. فقال: ليس كل الخوارج جروا على القاعدة المذكورة فقسد كان الزمان علمهم، وقد سلك أمامهم عبدالله بن يجيى طالب الحق مسلكاً آخر أمانه معدالله بن يجيى طالب الحق مسلكاً آخر أعان قومه له وطالبته إياه بإرهاف الحد <sup>10</sup>.

ولكن هل أكره الإباضية الناس في حضرموت على اتباعهم أو أن الحـــضارمة انتحلوا عقيدة الإباضية طوعاً واختيارا ؟

<sup>(</sup>١) الحداد، علوي بن طاهر: الشامل في تاريخ حضرموت ص١٥.

<sup>(</sup>٢)الحداد، علوي بن طاهر: حنى الشماريخ حواب لأسئلة في الناريخ ص. ١.

أحاب علوي بن طاهر على ذلك و قال: (( وبالجملة فــالقول لا تـــدل أن جميع أهل حضرموت أكرهوا على انتحال عقيدة الإباضية ولأنم أجموا علــــى ذلك احتياراً ))<sup>(()</sup> .

ثم أكد ما كان شيخه يقول له: إن سبب ذهاب تواريخ حضرموت القديمة وانطماسها، أن الإحلاف رأوا في سيرة أسلافهم ما ينكرونه منهم اليوم فعمدوا إلى إخفائها وإفنائها <sup>(1)</sup> .

إن ظاهرة ترشيح أور فلترة ) التاريخ ظاهرة عطوة مارسها بعسض كساب التاريخ في حضرموت، وهذه الظاهرة من شأقا أن تلقي ظلالاً من الشك حول مصداقية كتابة المأثورات التاريخية الحضرمية بصفة عامة، وعن الحقية الإباضية بصفة حاصة، تلك الحقية الإباضية التي امندت من مطلع القرن الثان حتى القرن به السادس الهجري، هي من محاهل التاريخ الحضرمي، وإلى أن تنجلي المناقسات الدائرة والتمحيصات القائمة حول كثير من القاط التاريخية المهمة وما يتصل بحا ينجفي للمؤرخ المثنيت والباحث الجاد أن لا يقطع بتقرير شيء فيها.

أما مسألة الفكر الإباضي من حيث مدى نقسوذه السديني والسباسي في حضرموت ومدى انتشاره في جميع نواحيها وبين غنطف قبائلها؛ فهي من الفضايا التي أخذت قسطاً وافراً من الجدل بين المفكرين والمؤرخين عموماً. وما فيسل في هذا الصدد لا يعدو أن يكون نوعاً من الاحتهاد والتعمن الذي لا يستد علسى معلومات موثقة أو سند تاريخي معتو. وقد تعرض الفكر الإباضسي مسن قبسل معارضه إلى قم خطوة من حروج عن الدين إلى الإنجراف والعقم في التفكر.

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص ١٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص ١٣.

وكلها مقولات لا تركن إلى حقائق ثابتة أو سند موثق. بل هي أحكام وظفست لغايات وأهداف أخرى، أو للترويج لأنظمة حاكمة كالنظام الأموي والنظام العباسي لإعطاء المسوغ الشرعي لضرب حركات التمرد التي قام بما الحضرميون الإباضيون، أو لتشويه رأيهم وموقفهم من المساواة التي يعترض عليها دعاة النشيع لأهل الليت (').

إن فكرة المساواة هي القاسم المشترك والجامع بين كل المفاهب الإسسادية. و منذ أن ظهرالإسلام في بلاد العرب والنامل على عصبية العشائر، وتحزب القبائل والفحر بالمائر، ووجود تناقضات رئيسة بين عتلف الجماعات الأشو- قبلية في جزيرة العرب، وكانت مسألة العصبية والتعصب من المسائل التي أولاها الإسلام أهمية قصوى، وحايت الأحاديث عن الرسول منبهة من خطر العصبية على الأمة الإسلامية(( ليس منا من دعى إلى عصبية، أو قائل عصبية)) وقال عليه السسلام (( هلاك أمية في العصبية)).

حاه الإسلام لينسف نسفاً حذرياً وكاملاً منظرمة البناء الاحتماعي والطبقي التي كانت تقسم المجتمعات العربية بين سادة أشراف وعبيد أرقاء، وبين وحهاء أغنياء وفقراء معدمين، وسعى إلى تآلف كل طبقات المجتمعات الإنبية لنكسون ضمن نسبج إنساني واحد وتحت إطار المجتمع الإسلامي الموحد.

وعند المقارنة بين البناء الاجتماعي في الدور الإباضي بحـــضرموت، والبنـــاء الاجتماعي بعد تلاشي هذا الدور، بمقدورنا أن نستنبط النتائج الأساسية لظهور

<sup>(</sup>١) بامؤمن، كرامة مبارك: الفكر والمحتمع في حضرموت ص ١٥٥.

التصنيف الطبقي في المجتمع الحضرمي، وظهور نظام المراتبيات وتغيير العسادات والتقاليد الاجتماعية بعد أن تلاشت الإباضسية مسن حسضرموت، وظهـــرت الاختلافات الطبقية للمسكان بفعل عامل الســزمن والمكـــان والإنســاج الفـــردي والجماعي .

ولعل من الأمور المنطقية أن يأق ذلك بعد أن استحوذ العلويسون في حضرموت على الزعامة الدينية. وجاء هذا التصنيف الطبقي ردة فعل عكسية من العلويين كرسوها في البناء الاجتماعي وبرزت العسبية على نحو واضع لحاحثهم إلى الشعور بالتميز والحصوصية من خلال التصنيف الطبقسي. إلا أن التسسل بالعصبية القبلية والتصنيف الطبقي لم يحقق منافع كنيرة للمحتمع الحضرمي، ولم يقم بدور وطني واجتماعي ماعدا أن كل يجموعات أسرية كونت لها منظوسة الجنماعية ذات إطار ثقائي أو اقتصادي يحكمها، في يحتمع كانت تغلب عليه المزاعات العشائرية والتخلف مما زاد من تفاقم تعقيدات الأوضاع الاجتماعية بحضرموت.

# د ـ أبو إسحق إبراهيم بن قيس بن سليمًان الهمداني العضرمي:

حين نشرسليمان الباروي ديوان أتي إسحق إبراهيم بن قيس الحضرمي لأول مرّة سنة ١٩٠٦هــ شكّ بعض من المورعين الحضارمة المستمين إلى الرابطــة العلوية التي تكونت مع مطلع القرن العشرين؛ شك هؤلاء أول مرة في شخـــصية آيي أسحق إبراهيم بن قيس الحضرمي الهمداني الإباضي، كشخصية تاريخية ورأى البعض منهم ألما لم توجد على أرض الواقع أبداً. وقد زعم صالح الحامد في تعليق حاء في صفحة ٢٦٧ من كتابه ( تاريخ حضرموت ) أنه (( لما كتبت ترجمة لأبي إسحق إبراهيم بن قيس الحضرمي المذكور كتب إلي كبير مؤرخي حسضرموت وتحققيها وهو العلامة علوي بن طاهر الحداد رسالة قال فيها ما نصه: إسراهيم الإباضي أكاد اجزم بأنه لا حقيقة له، وأن حكايته مفتعلة كحكايات السينما وألف ليلة وليلة، وأشعاره نظمها الإباضية بزنجبار وعمان، والسشيخ مسليمان الباروني نفسه... الخي) (10.

وقبل التشكيك في شخصية أبي إسحق إبراهيم بن قيس فإن السشك عظمم عندي حول صحة وجود مثل تلك الرسالة المزعومة من علوي بن طاهر الحداد، التي خص بما صالح الحامد، ليصرح له بإنكاره لشخصية إبراهيم بن قيس، والشبه والتشكك يدور حول مصداقية ما ساقاه من أدلة ليسست بكافيسة للحسروج باستنتاجات قاطعة في أمر جدي كهذا، ونقول للرد على ذلك:

أ- قدم الباحث عبدالله بن حسن بلفقيه طائفة من أسئلة تاريخية لعلوي بسن طاهر الحداد وهي التي عنومًا في كتابه (( حني الشماريخ جواب على أسسئلة في التاريخ)) وفي ثنايا أجوبة علوي بن طاهر الحداد لا توجد أي شسكوك حسول حقيقة وجود شخصية إبراهيم بن قيس بل تكاد شخصية إبراهيم بن قيس أن تكون شخصية إباضية عمورية وحاضرة من حلال تلك الأجوبة قسال الحسداد: (( وكانت نحد وعقيل قد هاجمت عمان في تلك القرون مع الديلم. وفي ذلسك يقول إبراهيم بن قيس بن اسحق بن سليمان الحضرمي يخاطب أمير عمان (":

وقد كان من إخواننا الغرِّ فتية بناحية الإشفا شهام لهم عقدُ وفيهم فتى أكرم به نسل خالية

<sup>(</sup>١) الحامد، صالح: تاريخ حضرموت ج١ ص ٢٦٧.

<sup>(</sup>٢) الحداد، علوي بن طاهر: جني الشماريخ ص ٢٦.

وما كان من أبناءِ نهدٍ وأختها لقد زال عن أرا عقيلٍ لنصرهم كذلك نعد قد أذلت رقبانها

عقيلِ أولى البّغي الذي أهلك الحقـــــُ لنسل الفتى شــــــاذان والديلم الرشد لنصــرهم الأعــداء لقد عَجـــزت نهـــُدُ

ب- ويقول بعد صفحات (( وقد رأيت في شعر ذلك السرئيس الإباضيي الحضرمي ذكره اعتصام خصومه بقراهم العالج. فلا أدري أي قوم كان يعنسيهم بذلك و تاريخ حضرموت فيه قطع واختلال كبير ومن تكلم فيه لا مندوحة له عن الاحتمالات والسير والظنون والحقيقة محدوية وراء ححب الغيب والله وإلى العلم وأهله)) (10. ويعني بشعر الرئيس الإباضي الحضرمي شعر إيراهيم بن قيس.

ج- ويجيب على السؤال العاشر حول استيلاء الإسماعيلة على حسنسرسوت وتأتي سيرة إبراهيم بن قيس في ثنايا الحواب قال: ودامت المهاهمات فيما يظهر بينهم وبين بعض الحضرمين كما حكيت عن قصة أبي إسحق إبراهيم بن قيس بن سليمان الحضرمي ووفادته بحراً على رئيس الإباضية للمروف بالخليل بن شاذان وصنة ولايته غير عفقة ولكن أقرب ما يكون أن ذلك في سنة ١٠٤هــــومـــا . بعدها.. ومن قوله: <sup>(7)</sup> .

#### يا خير خل غالنا ماغالكم فيما مضى من ديلم وعقبل

في الحقائق الثلاث التي ذكرناها أهم ما استحضرناه صن كساب ( حسني الشماريخ ) لعلوى بن طاهر الحداد، تبن عدم إنكاره لشخسعية أبي إسسحن الحضرمي قطعاً، بل إنه تعامل معها كحقيقة تاريخية موجودة لها الرئامة والزعامة، ولها من الشعر ما استشهد به الحداد في سياق أجوب، ولم يكن في علسوي بسن طاهر الحداد فيه شيء من التعت الذي لا يليق بالعلماء الاتصاف به. أو شيء من

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه ص۳۸.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص ٤١.

صفة التقلب والتخبط في الآراء حتى نجزم بصحة ما نسب إليه في تلك الرســـالة المذعدمة.

إن حقيقة وحود أي إسحق بن قيس الحضرمي الهمداني أمرٌ ليس محل جدال ونقاش . لأن كل الحقائق تتبت وحسوده ويكفيك ديوانه وكتابه المعسروف بـ ر مختصر الخصال). الذي صنفه بأسلوب شائق ومسط جمع فيه مسائل دينية بطريقة مختصرة.

((إن التهم حول حقيقة ( ديوان أبي إسحق) التي وجهها إليه المؤرخون ذوو الاتجاهات العلوية كانت أهدائها مذهبية أكثر مما هي علمية. وهذه الاتجاهــــات المذهبية نفسها كانت قد جعلت عدداً من أنصارهم ينكر وجود الإباضية أصـــلاً يحضرموت)) (1).

استطاع المورخون ذوو الإنجاهات العلوية من التأثير على ما قدمه المهورخ سعيد باوزير في مشروع كتابه (شخصيات حضرمية ) الذي احسير كمنهج مدرسي لمادة التاريخ وحذف بعض الشخصيات حيث اقتصر المنهج على ثلاث عشرة شخصية فقط، بينما يتناول الكتاب الأصلي إحدى وعشرين شخصية. وفي مصودة المنهج يوجد بدرس عن أبي إسحق الهمدان، بينما ليس هناك ذكر لأحمد بن عيسى المهاجر. ((ولكن عند إقرار المنهج في صورته الأحجرة السي طبعتها ووزعتها إدارة المعارف بالدولة القعيطة سسنة ١٩٥٧م، ثم حسفف درس أبي إسحق ووضع درس المهاجر بدلاً معه. ويبدو أن ذلك قد تم بناءً على الملاحظات الذي تقدم بما بعض المحتصين في دراسة التاريخ الحضرمي)) (\*).

 <sup>(</sup>١) فرانتسوزوف، سرجين: تاريخ حضرموت الاجتماعي والسياسي قبيل الإسلام وبعده ص١٩٣٠.
 (٢) باوزير، بُعيب سعيد: صحيفة الفكر ص ٧ نوفنير - ديسمر١٩٩٦م عرض كتاب صفحات مسن

<sup>(</sup>۲) باوزیر، بُجِب سعِد: صحیفة الفکر ص ۷ نوفمبر – دیسمبر۱۹۹۱م عرض کتاب صفحات مـــن التاریخ الحضرمی.

نشأ الشاعر أبو إسحق إبراهيم بن قيس في أسرة كريمة عرفست بـــالعلم والإصلاح، وكان أبوه أحد العلماء الذين يرجع إليهم في الفترى في حضرموت، يدل على ذلك الآراء الفقهية التي بوردها الشاعر في كتابه (مختـــصر الحـــصال) وينسبها إلى أبيه (١). وأنجبت هذه الأسرة الخضرمية الإباضية فقهاء ونشأة منهم أبوعبدالله محمد بن إبراهيم أحد أبناء إبراهيم بن قيس وقد رئاه والده في فصيلته الخ، مطلعها:

### قالوا دُمعْتُ فقلت الدَّمع من رمد والعين ما دمَعْت إلا على الكمد

ومنهم أبو إسحق إبراهيم بن عبدالله الحضري فقه وقاض وهو ابن أخ الإمام إبراهيم بن قيس، تم العثور مؤخراً على أحد مصنفاته تحت مسمى (كتاب الدلائل والحجيج ) بوادي ميزاب بالجزائر (1). قال في المقدمة: (روقد وجدت في اكتسر الأخيار ما عرفت من الحجيج حيث أقول بمذا يحتج من يُنجع، وقد عرضته مسن قبل أن أنسخه في هذا الكتاب على القاضي أبي عبدالله محمد بن إبراهيم بن قيس بن سليمان رحمه الله)) (1).

وفي تقديري أن التشكيك في حياة أبي إسحق تكمن وراءه عبية لمل ملمحها ما يسببه وجود هذا الإمام من إرباك شديد لنفر من الكتاب السنين قسرروا أن الفكر الإباضي قد طوى سجله من حضرموت في فرة متقدسة كسان بطلل الانتصار فيها المهاجر أحمد بن عيسى فإذا بالسيف النقاد يشرب بعنه، وكتاب مختصر الحصال يتراتى لنا أبو إسحق في فقيهاً إباضيا متمكناً، وتما يدل على أنسه كتبه بحضرموت ثلاثة أمور هر (<sup>1)</sup>:

 <sup>(</sup>١) اليحمدي، بدر بن هلال: ديوان الإمام الحضرمي إبراهيم بن قيس بن سلمان الهمداني الحضرمي.

 <sup>(</sup>۲) مخطوط يقوم بتحقيقه أحمد بن حمو كروم.
 (۳) الحضرمي، أبو إسحق إبراهيم بن عبدالله: كتاب الدلائل والحجج.

 <sup>(</sup>٤) عصبان، أكرم: الأحداث التاريخية في منتصف القرن الخامس الهجري قراءة في السيف النقاد.

١- ما ذكره من سبب التأليف الذي يرجع إلى بداية ظهور المذهب السشافعي
 وتسربه إلى حضرموت، فحاف أبو إسحق من ذهاب المذهب الإباضي فسألف
 المختصر.

٢- ما ورد فيه في كتاب مواقيت الصلاة من النحوم الشباعية المعروفة عند أهل حضرموت إلى وقتنا الحاضر ووردت في وقت صلاة الظهر منها الهقعة والزبانان.
٣- حدد القلين التي يحد بمما الماء الكثير الذي لا ينحس بملاقاة النحاسة مسا لم تتغير أحد أوصافه وأن مقدارها ستون قهاول بالحضرمي.

كما يفيدنا ديوان إيراهيم بن قيس كنيراً من الفوائد عن الإباضية وأحوالهم في القرن الحامس الهجري. فإنه يين الدور الذي قام به الإمام إيراهيم بن قسيس في الحفاظ على الوحدة المذهبية لإباضية حضرموت، والتحرك السياسي الذي قام به، ومد حبال المودة مع أئمة عمان على خلفية فكرية وسياسية.

ورث الإمام أبر أسحق إبراهيم بن قيس عناً كيواً في إمامة حسضرموت، وتولى ذلك في وقت مكر من حياته حيث الإباضية بما في قوة ومنعة. وأول مسا يطالعنا من سياسته الخارجية استغلاله الانتصارات راشد بن سسعيد البحصدي الأزدي إمام عمان على قبيلتي عقبل وفد اللين قامتا بغزوه حين قسص عليسه خبرهم إخوانه من ناحية الأسعاء الشجر فيادر أبو إسحق في مد حيال المودة وبعث إلى نزوى عاصمة الإمامة بعمان وفداً يجمل مهمتين إحداهما قنته بالنصر، عاطباً الوفد كما في القصياءة الدالية:

> ألا بلغوا عني الســــــلام تحية إمام عمـــان راشداً أيها الوفد وصحبته طراً ومن قد تضمنت جوانحه وداً لهم ولهم عضد

وقد حمل خطابه للوفد إشارتين الأولى تذكيره بما كان من رحسوع أئمـــة حضرموت إلى عمان حيث يمدونمم بالنصر فقال:

وأنت لنا من بعدهم صرت قيماً حمولاً لثقل الخطب يورى بك الزند

والإشارة الثانية المبادرة من قبله بنصره لا سيما في هذا الظرف العصيب الذي يمر به راشد بن سعيد من الغزو:

> وما بين حضرمــوت وبينكـــم إذا سـركم إتياننا نعـوكم بعــ متى يأتنا منكم صـريخ نؤمكم بعسكر جراريضيق به النجـــد

> > وقال بأوضح من هذا القول في الميمية:

ونحن إذا ما الحرب جدت لديكم أتستكم كراديس تهر الصوارما يذودون عن أديانهم كل معتد فويل لن في العرب يلقي العضارما

شهدت حضرموت سنة ٤٥٥ هـ بداية اضطراب وهي السنة التي تون فيها راشد بن سعيد وتولى الإمامة بعمان الخليل بن شاذان فرحل أبو إسحق إلى نزوى حيث بايعت هذا الإمام، وشد رحله لزيارة عمان وحملت هذه الزيارة في طباتها ثلاثة أبعاد:

أولاً: تمنئة الخليل بن شاذان الذي آلت إليه مقاليد الإمامة في عمان والنساء عليه بما هو أهله وبقاء العلاقة التاريخية والفكرية بين عمان وحضرموت

وذكر إمام شاع في الناس ذكره وطاب الثنا فيه الخليل بن شاذان فقطعت غيطانا وجاوزت أبحرا البهم أجر المجد من آل قعطسان ثانياً: بحث الأوضاع بحضرموت وتثبيت دعائم حكمه من خلال حاجته إلى النصر لنشر سلطانه من ناحية، وتأديب المحالفين وهم قلة من ( الأنذال) كمسا وصفهم يتحكمون في أمر العباد من ناحية أخرى. وهذا الهدف لما فيه من إغضاء جعله يمر عمر القاضين المقربين من الخليل وهما هداد وحسن، وقد أشار إليه بقوله في القصيدة النونية:

وكم كانت الأشياخ أشياخنـا الألى إذا طلبـوا نـصــرا أمـدوا بأعــــوان وتانة لولا الدين أصــبح مدحـرا لما كان بذل الوجه في الناس من شــأني ولكن بذلت الوجه في الناس أرتجي من الأخـــوة الغر النهى نشر سلطـاني

ثالثاً: إحياء مبدأ الشراة الذي يعد من أوليات أبي إسحق وكان أبوه قد راجعه في هذا الأمر فقال له وهو يحاوره بأن إخوانه سينصرونه فلما تم ما أراد قال:

سأقدح نار الحرب حتى أثيرها بواد تغطيسه ذيبول الفيساهب سأكشف حمى حضرموت بوقعسة تسر بصرعساها ذوات المخسالب سأقضى حقوق السيف بعد دثوره وأرضى بما أقسريه أسد السباسب

أسفر اللقاء الأول بين الإمامين العماني والحضرمي عن استحابة الخليل إلى ما أراد أبو إسحق وأمر بإنفاذ الكتائب والمال والسلاح معه وكان حواب الخليل:

وقال لي ترى الأقوام والمال فاقبلن ونعن ورا هذاك فاشدد بنا يدا

بعد أن عادت قبائل حضرموت إلى ما عرفت به من عدم البقاء تحت مظلمة واحدة تجمعها، تغيرت الأحوال فظهر المحالفون لأبي إسحق، وعاود أبو إسحق إلى فناء نزوى والاتصال ثانية مع الخليل بعمان لبحث ما آلت إليه الأوضـــاع، ولحص أبو إسحق مسألته هذه المرة في التصريح بطلب المال والرحال، حيث إنه لم يعد ينتى بمن كان ينق بمم بعدما صرموا عهوده فقال في القصيدة الفائية : فيا أيها الأخروان أنتم ملاذنا وأسلاقكم كانوا ملاذ السوالف وجنسنا بلا أيد ولا فسنة ولا سسلاح ولا مال تنيد وطارف فلا تشمتها الأعداد واللحق بعدما أذعنا له نصراً على كل خرانف

> فصادفتها لكن عمان تماسكت بها عامها هذا لتطفي الأعاجم فجدت له بالعذر بسطاً وجاد لي بما فيه نصر لا عدته الكارم

تم الاتفاق بشأن المال والسلاح مع الخليل فأنفذ ذلك فقال في الميمية:

وها أنا بالمال والبيض والقنا على حضرموت بالسلامة قادم

وِجعل يتخيل أمر قدومه والبيعة التي يوقعها الأقيال ويشهدها أبوه فقال:

إلى الصوت أقيال عليها العمائــم لبيعتها منا القضــاة العضـــارم امـــام رضى تربّان منه الأثانـم وتبرز في الأوزار من عرصاتسها كأني بهـا يوم الإياب وقــد رسى كأني بها قــد قلدت أمر ديـنـها

عاد أبو إسحق بالمال والبيض والقنا على حد قوله، فحرد البيض من أغمادها وأطلق الفنا إلى حيث تصيب أعداءه وأعاد دعوته إلى قوتمًا قال في النائبة:

> بحول إلهي لا بحولي وقدرتي وقابلت أبواب الصروب مفتحاً وما هالني بحر الحروب وقذفه وما تكشف الغمي بفير جسارة

وتوفيقه أظهرت بالسيف دعوتي أقضالهـا كيـــما أصـــادف منيتي بموج البلا يوم استطـــار بعقوتي ولا تدرك العلــــــيا بايثار شهوة

. وعلى عادته حين يقوى أمره يقوم ببيان ما عليه الإباضية فقال:

### على أن دين الحق ديني وإنني أبين منه أحرفا من قصيدتي

وقد استطرد في توضيح دعوته تأصيلاً وتغربعاً لا سيما فيما يتعلق بقسضية الحكم التي كانت سبياً في نشأة الإباضية بقوله: ( فلاحكم إلا لله) وذكر أهسم المعالم التي تقريم عن الخوارج، وهو تقسيم الكفر إلى كفر نعمة لا يجرج مسن المللة، وكفر بخرج من المللة، كما يين أحكام الجهاد وآدابه وتحريم الفواحش إلى أن تال:

### وإن لم أطع ذا العرش جل وأحمدا فمالي حـق طاعــــة في رعيتي

وأرخ استتمام إمامته سنة وشهراً في نحاية التائية :

#### بتاريخ شوال وفي عام أربع وخمسين تقفوا أربعا من هنيدة

ومن العحيب أن من يقرأ الديوان يجد أن الشاعر كان له دور كسير علسى الساحة اليمنية وخصوصاً حضرموت، فقد كان شاعراً حماسياً، وكسان قائسلاً عسكرياً وإماماً شرعياً، شارك في كثير من الحوادث والمعارك ومع ذلسك تجسد كتب التاريخ اليمني القديمة تصمت صمتاً مربياً، فلا تشير إليه من قريب ولا من بعيد (1).

ويظهر أن ناشر ديوان أبي إسحق الشيخ سليمان الباروني لم يرجع في التعريف بابن قيس إلى غير ديوانه الذي كما قال معرّف بحاله من بدئه إلى نمايته. ُ

وأغلب خطابه فيما يفهم من كلامه كان قبل ارتقائمه إلى منسصب الإماسة وبالتأمل في عباراته يتضح لك ذلك، ومن تتبع ديوانه هذا أدرك مبدأ أمره ومتهاه وحركاته فيما بين ذلك، إلا أن ترتيب القصائد على نسق حروف الهجاء حعسل

<sup>(</sup>١) اليحمدي، بدر بن هلال: ديوان الإمام الحضرمي ص ٤.

المتقدمة في الزمن متأخرةً في الوضع، وعكسه، فقد يجد الفارئ في قصيدة خـــبر قوة أمره وفي التي تليها مبدأ حاله وضعفه وهكذا ('').

احتلفت الآراء حول تقويم شعر أبي إسحق الحضرمي بين مفرط في الإعجاب ودون هذا الإنواط، قال الشيخ السالي واصفاً ديوان الحضرمي(( وديوانه رحمه الله مشهور بين الحواص والعوام، مقبول بين جميع الأنام، وله محاصية: ما قرئ في تحلس إلاً تشوقت النفوس إلى الجهاد، وتشحع الجيان، واحترق قلب السنمناع، وصار القاعد به قائماً، والمهمل حازماً)) (<sup>17)</sup>

يقول المنفلوطي في تعليقه أيضاً على الديوان بعد ما اطلع عليه: (( قرأت جرياً من هذا الديوان البليغ، ديوان قيس الحضرمي فرأيت شعراً يحزج بأحراء السنف رقة، ويذكر بعهد حبيب ( أبو تمام ) وأبي عبادة ( البحتري )رونقاً ومثانة، ويملك على النفس مشاعرها حتى لا تجد من دونه مذهباً ولا مضطرباً، ولقد كان يخيل إلى أشاء ترديد النظر فيه كاني أرى سيوفاً تصطحب وعوامل تضطرب، وسماء تشرق بالعثير وأرضاً تحرج بالنجيع الأحمر، وكأن ابن قيس فارس هذا الميدان كما هو فارس ذلك البيان)) <sup>77</sup>،

أما الشاطري فقال: (( وأبو إسحق قد شهر بالعلم والأدب والبسالة والبلاغة وعمد فحلاً من فحول الشعراء، وله قصائد بليفة طنانة امتازت بالرصانة والجزالة، سحل فيها أسماء وشخصيات بارزة ووقائع حريبة بخضرموت)) (1).

<sup>(</sup>١) الباروني، سليمان: ديوان السيف النقاد من نظم الإمام إبراهيم بن قيس الحضرمي ترجمة الناشر.

 <sup>(</sup>۲) السالمي، معارج الآمال ج١ص٨١.
 (٣) ديوان السيف النقاد ط١ ص٩.

<sup>(</sup>٤) الشاطري، محمد بن أحمد: أدوار التاريخ الحضرمي ج١ ص ١٢٢

وما ساقه عبدالرحمن بن عبيدالله السقاف في كتابه ( بضائع التابوت ) مسن أدلة كافية تعامل فيها مع شخصية أبي إسحق وشعره كحقيقة تاريخية وجدت في الراقع الحضرمي أبان الدور الإباضي، تعد كافية للرد على المشككين حول هذه الشخصية المثيرة للجدل، إلا أن بن عبيدالله أتقد البساروي الإفراطـــه في مسدح الديوان (( ففيه إفراط في مدح ذلك الديوان بالبلاغة والفصاحة مع خروجه عن القواعد المرية ومنابذته للقوانين الشعرية في كثير من أبياته فهـــو لا ينتـــهي إلى المدول الأسفل من الاتضاع، كما لا يصل لأمن ذروة من الارتفاع، وغاية ما يقال فيه أنه شعر عاطفة ووجدان يراعي فيه المعني أكثر من اللفــــظ، وصـــدق البارون في قوله بأن أحوال الشيخ تعرف من أشعاره) (().

أما الطريقة المتبعة في النقد سواء عند صالح بن حامد العلوي أم غيره، طريقة قائمة على الشبت من هوية الأشخاص الذين ذكرهم أبو إسحق(( وأكثر هسذه الأسماء قابلة للتقائم، ومن ثم الحروج باستنتاج معاده أن هسولاء الأنساس لا يمكن أن يكونوا من معاصري أبي إسحق، أو أن يكونوا قد قاموا بالأفعال السبي نسبها إليهم. ويستند نقد كل منهما أحياناً إلى عدم المعرفة الكافيسة والمعيقسة لأوضاع حضرموت في تلك الفترة. فلقد عت صالح الحامد العلوي مثلاً أن أحد اكثر الأمور التي تدين ( الباروني ) وصحبه بالتزيف والضعف، الوقوع في الحطأة هو ما ذكره عن الهمدانيين من سكان مدينة ضبام كأنصار لأبي إسحق إبراهيم، وذلك لأن نظم مسكتها – في رأيه – همر: أي أحضاد السمكان الأوصلاء للتركيب الإثني للمدينة كان متوعاً: فلقد عاشت في شبام بطسون مسن قبلسة همدان) ( 10.

<sup>(</sup>١) السقاف، عبدالرحمن بن عبيدالله: بضائع النابوت في ننف من تاريخ حضرموت ج١ ص ٢٠٠.

<sup>(</sup>۲) فرانتسوزوف، سرجيس: تاريخ حضرموت الاجتماعي والسياسي قبيل الإسلام وبعده ص ١٩٣.

وختاماً فإنني أود أن قد أسهمت في تقدم الجديد في تاريخ إباضية عُسان وحضرموت، وتقليب صفحاته حتى أتينا على آخر صفحة في فاية الفرن الخامس الهجري، وهو شتات الأحداث متفرقة حاولت أن أجمعها في هذه الصفحات حتى يسمهل على الباحث تناولها بكل يسر وسهولة، بعيدة عن التعيسد والتسعيب المذهبي.

ولو قدّر لي لكنت توسعت في الأدوار الناريخية الني مرّت بما عُمسان، ومسا كانت عليه من الحياة الفكرية والاجتماعية قبل الإسلام وبعده.

ولو قدّر لي مرّة أخرى وظهرت المراجع الفديمة المطمورة عن هذه الحقبــة التاريخية المهمة من تاريخ حضرموت لتعرضت لإباضية حضرموت.

الاً أن الرحلة في تاريخ جنوبي الجزيرة العربية، رحلة نحو المجهول. والتقيب من المخطوطات التي تناولت هذه المرحلة المهمة من تاريخ الإباضية، كالسذي طلب في الماء جذوة نار.

### المصادر والسراجع

#### القرآن الكريم:

### أولاً - المخطوطات ،-

٢- الحضر مي، إبر اهيم بن عبدالله، كتاب الدلائل والبرهان.

٣- الحضرمي، إبراهيم بن قيس، مختصر الخصال.

عصبان، أكرم، دراسة بعنوان (الأحداث التاريخية في منتصف القـــرن
 الخامس الهجرى، قراءة في السيف النقاد.

السقاف، عبدالرحمن بن عبيدالله، بضائع التابوت في نتف من تـــاريخ
 حضر موت.

٦ - السير العمانية.

#### . ثانياً المصادر المطبوعي:-

١- أحمد بن أبي بكر، وفيات الأعيان وأنباء الزمان.

٢- إسحق، أبو يوسف يعقوب، إصلاح المنطق.

٣- اطفيش، محمد بن يوسف، الذهب الخالص.

٤ - ..... ، شرح عقيدة التوحيد.

٥- ــــــ ، ــــــــــــ ، الرد على العتبي.

ابن أعثم، أحمد، الفتوح.

٦- ابن حبيب، محمد، المحبر.

٧- ابن حزم، الفصل في الملل والنحل.

٨– ابن حنبل، أحمد، مسند أحمد.

٩ - ابن خياط، خليفة، تاريخ خليفة بن خياط.

١٠- ابن خلدون، المقدمة.

١١- \_\_\_\_\_، تاريخ ابن خلدون.

١٢ - ، ابن كثير، أبوالفداء الحافظ، البداية والنهاية.

١٣ - ابن الأثير، محمد بن عبدالكريم، الكامل في التاريخ.

١٤- ابن منظور، لسان العرب.

١٥ - ابن هشام، عبدالملك، السيرة النبوية.

١٦- أبوالفداء ، تقويم البلدان.

الأبشيهي، شهاب الدين محمد بن أحمد، المستطرف في كـل فـن
 مستظرف.

١٨ - الأزكوي، سرحان بن سعيد، تاريخ عمان - كشف الغمة الجامع
 لأخبار الأمة.

١٩ - الأشعري، أبوالحسن علي بن إسماعيل، مقالات الإسلاميين.

٠ ٢٠ \_\_\_\_ ، اللمع.

٢١- الأصفهاني،أبوالفرج، الأغاني.

٢٢– البدوي، الدكتور عبدالرحمن، مذاهب الإسلاميين.

٢٣- البلاذري، أحمد بن يجيى، أنساب الأشراف.

> علماء عمان. ٢٦- العسكري، جمهرة أمثال العرب.

۲۷ العیدروس، حسن بن أحمد بن محمد، وقف التشاجر حول مـــذهب
 الإمام المهاجر

(170)

- ٢٨ البغدادي، عبدالقادر بن طاهر، الفرق بين الفرق وبيان الفرقة الناجيــة
   منهم.
- ٢٩- البكري، عبدالله بن عبدالعزيز، معجم ما استعجم في أسماء البلدان
   والمواضع.
  - ٣٠- التميمي، محمد بن حبان، مشاهير العلماء.
  - ٣١- \_\_\_\_ ، صحيح ابن حبان.
    - ٣٢- الجاحظ، عمرو بن بحر، البيان والتبيين.
  - ٣٣- الجزيري، المبارك بن محمد، النهاية في غريب الأثر.
    - ٣٤- الجندي، بماء الدين، السلوك.
  - ٣٥- الحداد، علوي بن طاهر، الشامل في تاريخ حضرموت ومخاليفها.
  - ٣٦- \_\_\_\_ ، \_\_\_\_ ، حني الشماريخ حواب لأسئلة التاريخ.
    - ٣٧- الحامد، صالح، تاريخ حضرموت.
       ٣٨- الحميري، نشوان بن سعيد، ملوك اليمن وأقبال حمير.
      - ٣٩- الحموى، ياقوت، معجم البلدان.
    - ١٤- الخروصى، سليمان بن خلف، ملامح من تاريخ عمان.
      - ٤١ الخزرجي، على بن حسن، العقود اللؤلؤية.
        - ٤٢ الخليلي، أحمد بن حمد، الحق الدامغ.
      - ٤٣- الدرجيني، أحمد بن سعيد، طبقات المشائخ بالمغرب.
        - ٤٤ الذهبي، محمد بن أحمد عثمان، سيرة أعلام النبلاء.
        - ١٥- الزعشري، محمود بن عمر، الفائق في غريب الأثر.
          - ٤٦- الزهري، محمد بن سعد منيع، الطبقات الكبرى.
          - ٤٧ السالمي، عبدالله بن حميد، مشارق أنوار العقول.
    - ٤٨ السالمي، عبد الله بن حميد ، تحفة الأعيان بسيرة أهل عمان.
      - ٩٤ السيابي، أحمد بن سعود، أصول بيت المال في عمان.

٥- السيابي، سالم بن حمود بن شامس، عمان عبر التاريخ.

٥١ - السيوطي، عبدالرحمن بن أبي بكر، طبقات الحافظ.

٥٢ - شرح السيوطي.

٥٣- الشهرستاني، محمد بن عبدالكريم، الملل والنحل.

٥٤ الشامخي، عامر بن علي، متن الديانات - ضمن كتب مختارة-.

٥٥- الشاطري، محمد بن أحمد، أدوار التاريخ الحضرمي.

٥٦ الصوافي، صالح بن احمد، الإمام حابر بن زيد العماني وآئاره في الدعوة.

٥٧- الطبري، محمد بن جرير، تاريخ الأمم والملوك.

٥٨ – القلقشندي، أبو العباس أحمد، نماية الأرب في معرفة أنساب العرب.

وه القلقشندي، أبوالعباس أحمد بن علي، صبح الأعشى في صناعة الإنشاء
 العسقلاني، أحمد بن على بن حجر، الإصابة.

٦١ - العظم، نزيه، رحلة في بلاد العربية السعيدة.

٦٢- العكري، عبدالحي بن أحمد، شذرات الذهب في أخبار من ذهب.

٦٣ العلامات ، محمد جلال، السبئيون وسد مأرب.
 ٦٤ الكاباوي، عمرو بن مسعود، الربيع بن حبيب محدثاً وفقيهاً.

٦٥- الكتاب المقدس.

٦٦ المعشني، سعيد بن مسعود، الآثار التاريخية في ظفار.

٦٧- المقدسي، محمد بن عبدالواحد، الأحاديث المختارة.

٦٨– الهيثمي، علي بن أبي بكر، مجمع الزوائد.

٦٩ الميانجي، على الأحمدي، مكاتيب الرسول.

٧٠- النامي، عمرو، دراسات الإباضية.

النعيم، نوره عبدالله، الوضع الاقتصادي في جزيرة العرب في الفترة من
 القرن الثالث ق.م حتى القرن الثالث الميلادي.

- ٧٢- الورجلاني، يوسف بن إبراهيم، الدليل والبرهان.
  - ٧٣- الهمداني، الحسن بن أخمد، الإكليل.
  - ٧٤- \_\_\_\_ ، \_\_\_\_ ، صفة جزيرة العرب.
- اليحمدي، بدر بن هلال، تحقيق ديوان الإمام الحضرمي إبراهيم بــن
   قسر بن سلمان الحضرمن.
- ٧٦ يجيى، أحمد، الخوارج طليعة التكفير في الإسلام رسالة الرد على مسائل
   الاباضة.
  - ٧٧– اليعقوبي، أحمد بن إسحق، تاريخ اليعقوبي.
    - ٧٨- باجو، مصطفى صالح، منهج الاجتهاد عند الإباضية.
      - ٧٩- بافقيه، محمد عبدالقادر، تاريخ اليمن القديم.
  - ٨٠ .... ، ......... ، في العربية السعيدة دراسات تاريخية قصيرة.
    - ٨١– بامؤمن، كرامة مبارك، الفكر والمحتمع في حضرموت.
    - ٨٢– بتروفسكي، م.ب، حنوب الجزيرة العربية في العصور الوسيطة.
    - - ٨٥- بن عمير، عامر بن على، حضارات عمان القديمة.
      - ٨٦ جهلان، عدون، مفهوم الإمامة ومشروعيتها وشروطها.
        - ٨٧- حسين، الدكتور طه، في الأدب الجاهلي.
        - ٨٨- حسن، إبراهيم، تاريخ الإسلام السياسي.
- ٨٩ خليفات، عوض، التنظيمات السياسية والإدارية عنــــد الإباضــــية في
   م حلة الكتمان.
  - ٩٠ - ، ، نشأة الحركة الإباضية.
  - ٩١- ذبوز، محمد على، تاريخ المغرب الكبير.
  - ٩٢- زيدان، حرجي، تاريخ العرب قبل الإسلام.

- ٩٣ سرجنت، روبرت، حول مصادر التاريخ الحضرمي.
  - ٩٤- صالح، عمر بن الحاج، دراسة في الفكر الإباضي.
    - ٩٥ طالبي، عمار، آراء الخوارج الكلامية.
  - ٩٦- غباش، عبيد غانم، عمان والديمقراطية الإسلامية.
- 97 فرانتسوزوف، سرجيس، تاريخ حضرموت الاجتماعي والسياسي قبل الإسلام و بعده.
  - ٩٨- مايلز، باريت، الخليج بلدانه وقبائله.
  - ٩٩ معمر، على بن يجيى، الإباضية في موكب التاريخ.
    - ١٠٠- \_\_\_ ، \_\_\_\_ ، نشأة المذهب الإباضي.
- ١٠١ ...... ، الإباضية بين الفرق الإسلامية عند كتاب المقالات
  - ١٠١ مجملة الوثيقة العدد ٤ يناير ١٩٨٩م ص١٢.
     ١٠٢ مجلة العربي الكويتية العدد ١٨٤ مارس ١٩٧٤.
  - ١٠٣ باوزير، نجيب، صحيفة الفكر (حضرموت) نوفمبر، ديسمبر ١٩٩٦م.

#### ثالثاً المقابلات الشخصية.-

- ١- مقابلة شخصية مع فضيلة السيد عمر بن محمد حضيظ عميد دار
   المصطفى بتريم في ٢٨إبريل ٢٠٠٥م.
- مقابلة شخصية مع فضيلة مفي سلطنة عمان الشيخ أحمد بسن حمسه الخليلي في ٣٠ إبريل ٢٠٠٥م.
- حقابلة شخصية مع الأستاذ أحمد بن سـعود الـسيابي في ٣٠ إبريـــل
   ٢٠٠٥م.
  - ٤ مقابلة شخصية مع الشيخ محمود بن زاهر الهنائي في ١ مايو ٢٠٠٥م.

## المحتسوى

| الصفحة | الموضــــوع                                |
|--------|--------------------------------------------|
| ۰      | غهيد                                       |
|        | البياب الأول                               |
|        | الفصل الأول                                |
| ١.     | أ) عُمان عبر التاريخأ                      |
| ۱۷     | ب) الأزديون – الأسبذيون– المسزون           |
| ۱۷     | ١ – الأزد                                  |
| ۲.     | ٢- الأسبذيون                               |
| **     | ٣- المزون                                  |
| ٣٨     | ج) ســــکان عُمان                          |
| ٤٥     | د) الوضع الديني في عُمان قبل الإسلام       |
| ٤٩     | هــــ) ظهور الإسلام بعُمان                 |
| ٦٣     | و) آل الجلندى الأزديون                     |
| 11     | ز) ردّة عُــمان                            |
| ٨٦     | ح) دور المهالبة الأزديين في الدولة الأموية |
| 47     | ط) عُمــــان بين الوحدة والإنفصال          |
| ١      | ي) انتشار الإباضية في عُمــان              |
|        | الياب الثاني                               |
|        | الفصل الأول                                |
| (11)   | ظهور الإباضية                              |
| iii    | أ- الخوارج                                 |
| 114    | ب- نشوء الفكر الإباضي                      |
| 111    | ج- أصل التسمية                             |
| ,      |                                            |

| ٠. | د- رأي الإباضية في الخوارج                           |
|----|------------------------------------------------------|
| ٠. | هـ- انتشار المذهب                                    |
|    | الفصل الثابي                                         |
|    | أ- عبدالله بن إباض                                   |
| ٠, | ب- جابر بن زيد الأزدي                                |
| :: | ج- ابوعبيدة مسلم بن أبي كريمة                        |
| ٥١ | د- الربيع بن حبيب بن عمرو الأزدي                     |
| ٥٢ | هـــ– أُصُول العقيدة عند الإباضية                    |
| ٥٦ | ١ - التوحيد                                          |
| ٦. | ٢- العدل                                             |
| 11 | ٣- القضاء والقدر                                     |
| 11 | ٤ – الولاية والبراءة                                 |
| ۱۷ | ٥- الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر                   |
| ٨٢ | ٦- الوعد والوعيد                                     |
| 19 | ٧- المترلة بين المترلتين                             |
| Υ١ | و- أهم المسائل الخلافية بين الإباضية والمذاهب الأخرى |
| γ٥ | ز- الأصول السياسية للإباضية                          |
|    | الفصل الثالث                                         |
| ٨Y | أ- الإباضية بحضرموت                                  |
| 90 | ب- ثورة عبدالله بن يجيي الكندي- طالب الحق            |
| 11 | ج- حضرموت والإمامة الإباضية                          |
| ŧŧ | د- أبوإسحق إبراهيم بن قيس الهمداني                   |
| γ  | المصادروالمراجع                                      |
|    |                                                      |