

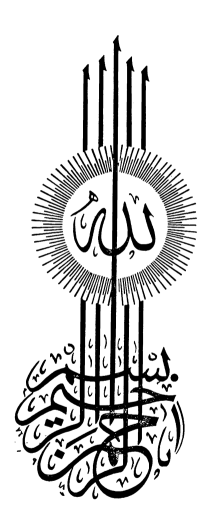
# الرئيس الإعتقاد في شرح مُهمَاتِ الإعتقاد

تأليف الفقيه العَالَامة الوَعِ الشِيخ الفقيه العَالَامة الوَعِ الشِيخ سِيمُ مِن الصِرُ بِي سِيمُ الْمَ بِي كَالْمَ بِي كَالْمُ إِنْ الْمُؤْمِي

> الجُزِءُ الأولَ الطبعَة الأولى ١٤٢٠هـ/١٩٩٩م



مكتب المستشام اكخاص كجلالة السُلطان للشئون الدينية والتام يخية

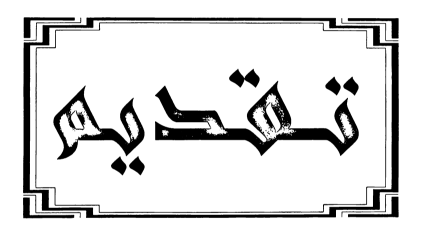


مرابئه الرحمرا للحشيء الحدبته الماجب وجورة المستغيض كجمه وجورة نشهدله بالعكلانيه والقدم والبقاه شرخي عبي مبالتركيب والحدوث ولهنا ونصلحه بشلم عليخاتم الرشل لكملة فبلاديب لمعسوم فجا فواله وافعاله مزالوصدوا لميسع على اعواصابه المتولن التيام بدبنه الواقفين على ودالشروم تقبيعه وتحسينه الماسع فانى كنت قرك وسنعت رسالة فاللقتقاد وافية معصغر عجمها مالله يخترع عرصعتمل المذهب واختة التواعدجامعة للشواررسا لمتخ الحشوول تلويل سالكترسينيل لاستقامة على مهاج الدليل تبعد عين مك لحان اكشف قناعها بمايتسرخ للحلمات ناقلالها مايطابوم كللم المصفاد غيرهم تحريا ديه اصابة المحتول لقواب ورعازلها نقلته على افي لمن فرالمعالى نا فلق من للطلبة والكال تشمع و حرّ فهن يتمه وبيكله وله الاجرالج زيامين لرتبا لجليل وبالتها ستنعين و موحنينيونغمالكيل للمتبعنين وللخيرا كلخئين هُ هُ هَ مرينه الرحمر الرحشيم الكلامعلى لبشملة والحسكدلة كثيرشا يعولاماس التبرك بشيث خجلهتها

صورة الصفحة الأولى من المخطوط

إم نكام المعاهن خرابكما بيا حلالهما الغرزيين هن المس ايلال غروع الاالنحكم وفداجعواات فزاقر بالجلدة موه فغرما لهضيع لنثيًا بعدقيا م محترة كليره والمهنا أنهى بنا أبكلام على الجزء الأول زكما سيسالارشادلينج مهمآ الاعتقاد والجربش حقي وصلة التروسك مرعلى يرخلقه والترو صحيره ولاحل وللخفا الآبالكم العلى لعظيم م بهذ وقدوق الغزاغ فرنسوبيه فالسخة الأوليغرتاليف شيخناالغقساتعلة مهالفاك . سعم طاصم ريما معلى مح وصي دام النيواه ٧ المؤمليسي وكان تأنهار ١٩من شهريبع الاولسال نه بعداله في النبوية على الما أا فضل صلى ولتجية

صورة الصفحة الأخيرة من المخطوط





# ترجمة عن الْمُؤلَّف:

نُبذة عن حياة الشيخ سيف بن ناصر الخروصي (رحمه الله):

بقلـم الشيخ مهنا بنخلفان بن عُثمان اكخروصي

# نسبه:

هُوَ الشيخ العلامة سيف بن ناصر بن سُليمان بن علي بن ناصر بن سُليمان بن سعيد بن علي بن يحيى الْخروصي العُماني .

وُلِدَ بقرية ستال ، من وادي بني خروص ، وتقدر ولادته في عقد السبعين من القرن الثالث عشر هجري ، ونشأ في دوحة من الفضل والأدب فيمن عاصرهم ، وأخذ عنهم العِلم ، وهم المشايخ : يحيى بن خلفان ، وخيس بن أبي نبهان ، وغيرهم من علماء أهل بلاده من بني خروص ، وتلقى منهم مباديء العُلوم ، حتى برع في فن الفقه والعقيدة من أصول الدين ، وعوّل في مُؤلَّفاته على أراء المشايخ العُظماء : كأبي نبهان ، والقطب ، ونور الدين .

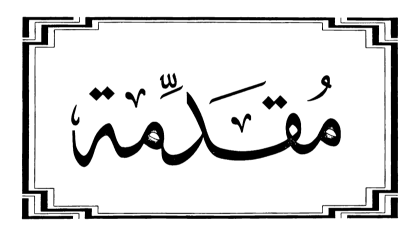
وعلى رأس ثلاثمائة وألف هجري ، هاجر من وطنه عُمان إلى

زنجبار ، وترك والده بعُمان ، وقد كان أبوه من رجال الأدب والفضل ، وكان من فُرسان الإمام عزان بن قيس ، وقادة رجاله ، وتوفي بعُمان سنة ١٣١٧ه. ونُعي إليه والده بزنجبار ، في رسالة أرسلها إليه الشيخ عبد الرحمن بن خيس بن أبي نبهان - كما حكاه المُؤلِّف بنفسه - .

وعاش الشيخ سيف بن ناصر بزنجبار ، فترة لا تقل من نيف وأربعين سنة ، خدم فيها الدولة والمُسلمين بعِلمه وعمله ، وبها وَلِيَ القضاء بُرهة حال إقامته فيها ، وشرع في تأليف مصنفاته بهذا البلد الطيب ، وكان أول مُؤلَّفاته : " جامع أركان الإسلام " ، ثم مُؤلَّفه الفائق الْمُسمى : " الإرشاد في شرح مُهمات الإعتقاد " ، وجعله في جُزئين ، كما ألَّف كِتاباً سماه : " حلية الأمجاد في الْحث على الْجهاد " ، وقد برع (رهم الله) ، في تصنيفه لهذه الْمُؤلَّفات الْجهاد " .

وهكذا عاش محبوباً بين أقرانه ، متدرعاً بوقار من الزهد والورع ، حتى توفي (رحمه الله) عن عُمر يناهز السبعين ، وكانت وفاته بزنجبار في : ١٢/رجب/١٣٤١هد ، ولم يسترك إلا ولداً واحداً ، وهو : أحمد بن سيف ، مات بعده بلندن ، ولم تكن له ذرية ، وبذلك إنتهى عقبه ، وبقي ذكره في مُؤلَّفاته الْخالدة بعِلمه وعرفانه ، إنه كريم رحيم .

وَاللَّهُ ولَى التوفيق ،،،



# {تقريظ }

قال الناسخ | الشيخ حمود بن سالم بن خميس بن طالب بن سيف الزاملي ، في مدح كِتاب : " الإرشاد في شرح مُهمات الإعتقاد "، تأليف العلامة ، الفقيه ، الورع الشيخ سيف بن ناصر بن سليمان بن على الخروصى ، والله الموفق للصواب:

> يا كِتاب الإرشاد بالأسعاد حبذا من كِتابٍ عظيم جليل

جئت بالنحير مع ذوي الأمجاد قد هدانا لنهج سبل الرشاد وحكى فيه عن أئمة العِلْم جهراً ليس فيه إلا بلوغ المراد أفصح القول عنهم بكلام يفضح القوم عند أهل السداد وروي عنهم حكايات صدق قد حكوها بـل قال في الإسناد فكفى حجة عليهم بما قد أظهروه بكتبهم من عِناد ما رأينا في الكُتب مثل هُداه ومعان به لقمع الفساد هذبته أفكار حَسر فقيه وبصيرٌ في العِلم بين العِباد

ذاك بـحر العُلوم كنز الـمعاني سيفنا العَالِم النبيه إمامي يا خليلي إن كُنت تبغى هُداهُ إن فيه من عويصات عِلم وفراغي من نسخه بكمال يوم سُعدٍ فيه السعادة دامت

فهو عضدي لدفع كل مُعاد حجة الله في جميع البلاد فالتزمه وادرسه في كل ناد ليس يدري بها أوْلُوا الإلحاد فائق الْحُسن يا أخا الإرشاد في زمان يطول في الآباد وصلاة مع السلام دواماً كل وقت على النبي الهادي

وقال تلميذه أبو الحارث مؤرخاً كِتاب: " الإرشاد في شرح مُهمات الإعتقاد "، للعلامة ، الفقيه ، الورع ، نادرة الأوان ، الشيخ سيف بن ناصر بن سليمان بن علي الخروصى:

وتجلت لَهُ من الحق شمس بسماء التوفيق والإرشاد

حلية العِلم سيمة الأمجاد فهو عينُ الكمال والإمداد أورد الفكر في المسالك تبصر مظهر العِلم في خيار العِباد نسبة العِلم إن تجلت بعبد أكسبته بصائر النقاد

برزت في مظاهر الحق منه كلمات دلت على الإنفراد واستقامت لنصِّها بينات نيرات الصوى مع الإسناد فأزاحت بنورها إذ تبدت داجيات الشكوك والإلحاد واستتبت لَـهُ الـحقائق عِلماً في مقام اليقين والإعتقاد كالإمام ابن ناصر إذ أتانا بكتاب كالجوهر الوقاد من عُلوم ما أن لَهُ من نفاد واهتداء إلى سبيل الرشاد ـصــر كمالاً وواحد الآحاد أنت بحر العُلوم في كل فن وعِماد التّقى وركن السداد أو مثيل بدا لنا في البلاد لك مدحى وقد حلى ولهذا عمَّ شِعري حلاوة الإنشاد نسف الجاحدين نسف الرماد يبهج العارفين كشفأ ونورأ كابتهاج الدُّنيا بصوب العهاد عَام تأليفه أتى ضمن بيتٍ يتجلى عليك في الاعداد قل وعِلم الكلام عِلم عَزيزٌ قد حواه مُهمة الإعتقاد (١) 4.V 4. 1Y£

جامع الكل في الحقيقة كنز فعلى الكل فهو آية فضل يا جميل الصفات يا مفرد العـ ما لك اليوم في عُلومك نِـدُّ يا لبشرى الموحدين بسفر 96 16. 177 167



<sup>(</sup>١) تاريخ الكِتاب : ١٤٦ + ١٢٢ + ١٤٠ + ١٢٤ + ١٢٤ + ٩٠ + ٢٠٠ = سنة ١٣٢٣ هجرية .





الحَمدُ لِلَّهِ الواجب وجوده ، المُستفيض كرمه وجوده ، نشهد له بالوحدانية ، وَالقِدم ، والبقاء ، ونَسِمُ غيره بالتركيب ، والْحدوث ، والفناء ، ونُصلي ونُسلم على خاتم الرُسل الكملة بلا ريب ، المعصوم في أقواله وأفعاله من الوصمة والعيب ، وعلى آله وأصحابه ، المُتولين القيام بدينه ، الواقفين على حُدُود الشرع ، مع تقبيحه وتحسينه .

## أما بعد:

فإني كُنت قد وضعت رسالة في الإعتقاد ، وافية مع صغر حجمها بالسمُراد ، مُخبرة عن مُعتمد الْمذهب (١) ، واضحة القواعد ، جامعة للشوارد ، سالمة من الْحشو والتطويل ، سالكة سبيل الإستقامة على منهاج الدليل ، ثم بعد حين ، بدا لي أن أكشف قناعها ، بما تيسر من الكلمات ، ناقلاً لها مَا يُطابق من كلام الأصحاب وغيرهم ، مُتحرياً فيه إصابة الْحق والصواب ،

<sup>(</sup>١) الْمذهب : ويعني به الْمذهب الأباضي ، كما سيأتي بيانه في التحقيق عن الأباضية ، في صفحة رقم (٢٤) من تحقيق هذا الكِتاب .

وربما زاد ما نقلته على ما في المتن من المعاني ، نافلة مني للطلبة ، والكمال لِلَّهِ عز وجل ، فمن رآى في شيء من ذلك قصوراً ، فَهُوَ لقصوري فَهماً وعِلماً ، فليأت عليه بما يتمه ويكمله ، وله الأجر الْجزيل من الرب الْجليل ، وبالله نستعين ، وهو حسبي ونعم الوكيل ، لا رب غيره ، ولا خير إلاَّ خيره ...

والله ولــي التوفـــيـق ،،،

سيف بن ناصر بن سُليمان الْخروصي





الكلام على البسملة والحمدله كثير شائع ، و لا بأس بالتبرك بشيء من خدمتهما : فالباء : مُتعلق بمحذوف ، أُحتير كونه مُتأخراً فعلاً ، أي : باسم الله ، الألف أو إقرأ ، والاسم مُشتق من السمو على الأصح ، وهو حقيقة السمسمى عند الْمُتكلمين من أصحابنا ، وقد يستعمل في اللفظ منجازاً ، والله علم على الذات الواجب لذاته ، وَهُوَ غير مُشتق على الأصح ، وَهُوَ دال على معنى الألوهية ، الواجب له الكمال المُطلق .

وَ الْرَحْمَنِ الْرَحِيمِ : صفتان دالتان على الرحمة التي هي الإنعام ، أو إرادة ذلك ؛ فعلى الأول : هُمَا صفتا فعل ؛ وعلى الثاني : هُمَا صفتا ذات .

الْحَمَدُ لِللهِ وَكَفَى : الْحَمدُ : لُغة الثناء بالكلام عَلَى الْجميل الإختياري ، عَلَى جهة التبجيل ، وإصطلاحاً : فعل يُنبيء عن تعظيم الممنعم ، من حيث كونه مُنعماً ، عَلَى الْحامد أو غيره ، سواء كان ذلك قولاً باللسان ، أو إعتقاداً بالْجنان ، أو عملاً بالأركان ؛ والشُكر : لُغة ، هُوَ الْحَمدُ إصطلاحاً ، بإبدال الْحامد بالشاكر ، وإصطلاحاً وستعمال العبد جميع ما أنعم الله به عليه ، فيما خلق من أجله .

هذا وفي بعض الكُتب: أن الْحَمدُ ، والْمدح ، والشُكر ، مُترادفة ،

وقيل: بينهما مُباينة ؛ وقيل: عموم وخصوص من وجه ؛ وقيل: مُطلقاً ؛ فمن أراد تحقيق ذلك فعليه بأبي البقاء (١) وكفى ، أي: بالحمد عن غيره من الأذكار ، لأنه رأس الشكر ، قال النبي على " الْحَمدُ رأس الشُكر " (٢) ، ولأنه مُفتتح به كِتاب الله تعالى بعد البسملة ، ولأنه نوه به تعالى في غير موضع من كتابه ، ﴿ وَقُلِ الحَمدُ لِلّهِ سَيُرِيكُم أَيَاتِهِ فَتَعرِفُونَهَا ﴾ (٣) ، ﴿ قُلِ الحَمدُ لِلّهِ وَسَلاَمٌ عَلَى عِبَادِهِ اللّهِ سَيُرِيكُم أَيَاتِهِ فَتَعرِفُونَهَا ﴾ (٣) ، ﴿ قُلِ الحَمدُ لِلّهِ وَسَلاَمٌ عَلَى عِبَادِهِ اللّهِ سَيْرِيكُم أَيَاتِهِ فَتَعرِفُونَهَا ﴾ (٣) ، ﴿ وَقُلِ الحَمدُ لِلّهِ الّذِي لَم يَتَّخِد وَلَداً ﴾ (٥) ، ولأنه دُعاء أهل الْجنة : ﴿ وَأَخِدُ دَعوَاهُم أَن الصحَمدُ لِلّهِ رَبّ الْعَالَمِينَ ﴾ (١) .

والصلاة والسلام على حزبه أهل الإصطفاع: الصلاة من الله: الرحمة المُقترنة بالتعظيم، ومن غيره الدُعاء؛ والسلام: التحية؛ فصلاته تعالى على حزبه الَّذِين هُم أهل الإصطفاء، أي: الْحيرة من خلقه، وهُم أهل الإستقامة على دينه، بأن يرحمهم، فيتقبل منهم أحسن ما عملوا، ويتجاوز عن سيئاتهم، وكل ذلك زيادة إنعام عليهم؛ والسلام: تَحية منه لهم، الأنها تَحية أهل الْجنة، قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَتَحِيّتُهُم فِيهَا سَلاَمٌ ﴾ (٧)، ﴿ وَالمَلاَئِكَةُ يَدَخُلُونَ عَلَيهِم

<sup>(</sup>١) أبو البقساء : هُو : أيوب بن مُوسى الْحسيني القريسي الكفوي ، صاحب " الكليات " ، كان من قُضاة الأحناف ، عاش وولي القضاء في " كفه " بتركيا ، وبالقدس ، وببغداد ، وعباد إلى استنبول وتوفي بها عام ١٩٤٤ هـ اله كتب بالتُركية ؛ انظر : هدية العارفين ، ص ٢٢٩ ، وإيضباح الْمكنون ، ج٢ ، ص ٣٨٠ ، ومُعجم الْمطبوعات .

<sup>(</sup>٢) أنظرَ الْمُلحــق . (٣) سورة النمــل : ٩٣ .

 <sup>(</sup>٤) سورة النصل : ٩٩ .
 (٥) سورة الإسراء : ١١١ .

<sup>(</sup>٦) مورة يونس : ١٠ . (٧) مورة يونس : ١٠ .

مِّن كُلِّ بَابِ سَلاَمٌ عَلَيكُم بِمَا صَبَرتُم ﴾ (١) ، وَهُوَ زيادة في تأمينهم وإشعار بعلو قدرهم ؛ وأصل الصلاة والسلام : اسما مصدر يطلب بهما زيادة الإنعام من الله تعالى ، وزيادة تأمين منه .

# تنبيه :

جُمِلة البسملة ، والْحمدلة ، والصلعمة : كلها خبرية ، لفظاً إنشائية ، معنى على الأصح ، وعلى رسول الله محمد سيد الأئمة الشُرفاء ، من عطف الْخاص على العام ، لأنه عِلَمَّ داخل في حزبه تعالى ، بل هُوَ إمام حزبه ، لأنه أفضل المخلوقات ، وإضافته إلى الله تعالى مُؤذنة بتشريفه ، والرسول - كما يأتي - : حُر ذُكر من بني آدم ، أوحي إليه ، وأمر بالتبليغ ، ومحمد اسم عَلَم عَلِيه ، قيل : مأخُوذ من الْحمد ، سماه به جده عبد المُطلب لسابع يوم من ولادته ، فقيل له : لِمَا سميته بمحمد ، ولم يكن من أسماء آبائك ؟ فقال : رجاء أن يُحمد أمره ، فحقق اللَّه ذلك من رجائه ، وقيل : إنـما سمته أمه بذلك ، بأمر من قبل من حضرنها حين ولادته من نساء الْجنة ؛ سيد الأئمة : السيد من يتولى للسواد ، أي : الجماعة الكثيرة ، ويلزم أن يكون أعظمهم ، والمقصود تعظيمه ، وفيه إشارة أنه أفضل الكُل ، لأنه إذا كان سيد الأئمة فما ظنك بالْمأمُومين ، قال على الله الله الله : " أنا سيد ولد آدم يوم القيامة ولا فخر " (٢) ، والأئمة جمع إمام ، وَهُوَ المُقتدَى به في كل شيء ، والمُراد هنا: من يُقتدى به في الرُشد، كالرُسل، والأنبياء، والعُلماء، والأتـقـياء ؛ والشُرفاء : جمع شريف ، والشرف الرفعة ؛ والْمجد : صفة (٢) انظر المُلحسق. (١) سورة الرعبد : ٢٣ ، ٢٤ .

للأئمة لتخصيصهم بذلك ، وعلى آله وصحبه أهل الكمال والوفاء ، آل الرجال قرابته ، والمُراد بهم : الْمُؤمِنُون من بني هاشم والْمُطلب ، وَهُم من لا تحل لهم الصدقة ، أو الـمُراد : أتقياء الأمة ، لأنه ورد آل محمد كل مُؤمن تقي ؛ والصحب : اسم جمع لصاحب ، كركب وراكب ، وعطفهم على الآل من عطف العام على الخاص على القول الأول ، وبالعكس على الثاني ، والـمُراد بهم : أصحابه وَهُو من إجتمع به مؤمناً ، ومات على ذلك ، ولا تشترط الرواية ولا إطالة الصحبة ، أهل الكمال والوفاء ، أي : في أحوالهم ، وأقوالهم ، وأفعالهم ، فهم الكملة المُؤمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُواْ مَا عَاهَدُواْ اللّهَ عَلَيهِ ﴾ (١) ؛ وأصل الكمال في اللّغة : التمام ؛ والوفاء : ضِد الغدر .

وبعد ، فهذه عُجالة في مُعتقدنا معشر الأباضية (٢) ؛ وبعد : هي كلمة يُؤتى بها عند الإنتقال من أسلوب إلى أخر ، أي : وبعد البسملة وما بعدها ، فهذه .... إلخ ، والظرف مبني على الضم لقطعه عن الإضافة لفظاً ، ويجوز أن يُضاف لفظاً ومعنى ، فيجوز نصبه ، فهذه إشارة إلى الألفاظ الموضُوعة للمعاني الدالة على الإعتقاد ، والعُجالة (بالضم والكسر) : ما تستعجله من شيء ، كذا في القاموس ، وأصل الإستعجال : الْحث ؛ يُقال : إستعجله إذا إستحثه ، والممراد هنا : ما إستعجلني في وضعها ، بعض الطلبة ، وهي الرسالة

(١) سورة الأحزاب : ٢٣ .

<sup>(</sup>٢) الأباضية : فوقة من فرق أهـل الإستقامة ، وانتسبوا إلى عبد الله بـن أباض ؛ وقد تـم ذكرهم في صفحة (٢٥) من تُحقيق هذا الكِتاب ، وليسوا من الْخوارج ، كمسا نسبهم أهـل الْمذاهـب الأخـرى ، وموردهـم الكِتـاب والسُنة والإجماع ، وبيان هذه الفرقة ، كما ترجم عنها صاحب الكِتاب .

المذكورة ، فجاءت بحمد الله في يومين ؛ في مُعتقدنا : المُعتقد بِمعنى الإعتقاد ، وهو الحُكم الْجازم السمُطابق للواقع ؛ فالْجازم : مَخرج للظن ، والشك ، والوهم ، إذ لا يجزي في الإعتقاد واحد منها ، ولم يقل عن ضرورة أو دليل ، لأن ذلك هو العِلم معشر الأباضية ؛ الْمعشر : الْجماعة أمرهم واحد ؛ والأباضية : الْمنسوبة إلى الإمام عبد الله بن أباض (١) ( الله عن الله عن أباض و المعرزة ) ، كذا في الْجواهر ؛ وقال فيه أيضاً : النسبة إلى أباض ، يعني : عدلوا بها عن الولد إلى الوالد ؛ وإنما نسبوا إلى أبيه أباض ، لأنه أعرف وأشهر منه إلى عبد الله ، أه (بتصرف) .

فَلْيَنْظُر فَيْهَا: النظر: الفكر في معلوم ، ليُـؤدي إلى معرفة مجهول ؛ قال أبو البقاء: النظر ترتيب أمور معلومة على وجه يؤدي إلى إستعلام ما ليس بمعلوم ، أ هـ .

فمن رأى خطأً أو زللاً فليصلحه: من: اسم شرط يُراد به العموم، أي: كل من يتأتى منه رؤية خطأ، أو زلل ؛ والرؤية هنا: العِلم، أي: من عَلِم خطأ، وهو ضد الصواب، والمُراد هنا: من أراد ما يحسن فعله فيخطأ بغيره، وهذا هو المرفوع عن الأمة والأئمة، قال على المنابعة عن أمتى الخطأ والنسيان "(٢)، وقال أيضاً

(٢) انظر المُلحــق.

<sup>(</sup>١) عبد الله بن أباض بن تيم اللات بن ثعلبه التميمي المُري ، من بني مُرة بن عبيد ، رهط الأحنف بن قيس ، وهُوَ أول من فارق الفرق الضاله ، ونقض فساد اعتقادهم بحججه السيرات ، نشأ في زمان معاوية ، وعاش إلى زمان عبد الملك بن مروان ، يصدر عن رأي الإمام جابر بن زييد ، ونصح لعبد الملك ، وحَمى حرم مكه عن عامل يزيد ، كان قدوة لقادة الإسلام في اظهار الحق وتبيينه .

إذا إجتهد الحاكم فأخطأ فله أجر " (١) ، أما المخطأ الله أي يُ إُخذ به العبد ، فهو : أن يقصد بنيته وفعله غير ما يحسن ، فهذا مُصيب في نيته ، وفعله عين المخطأ ، فهو مأخوذ بذلك ؛ والزلل والزلة : المخطأ الفاحش ، أو الوقوع في المكروه ، يُقال : زل إذا زلق في طين ، أو رأي ، أو منطق ، فعلى هذا يكون أعم من المخطأ ، لكن الذي جرينا عليه أنهما بمعنى واحد ، ولهذا وحدنا الضمير في : فليصلحه ، وجعلناه من عطف التفسير ، فليصلحه ، أي : فليجعله على المحالة المُستقيمة النافعة ، لأنه ضد الإفساد ونقيضه .

أصلح الله أحوالنا ، وأحوال أنمتنا ، وإخواننا : أصلح الله ... إلخ ، (جُملة دعائية) ، والأحوال - جَمع حال - وهو : الهيئة ؟ وقيل : ما يختص به الإنسان وغيره ، من الأمُور الْمُتغيرة في نفسه وبدنه ؛ وقيل : الحال يستعمل للصفة ، التي عليها الموصُوف ، وقيل : الحال لُغة نهاية الماضي ، وبداية المُستقبل ؛ وإصطلاحاً ما بين هيئة الفاعل والمفعول به لفظا ، والضمير المُضاف إليه أحوال ، للإشتراك لا للتعظيم ، والأئمة هُنا : المُراد بهم أئمة الدين ، وهُم العُلماء : كابن عباس (٢) (رضي الله عنهما) ، وجابر (٣) ( الله عنهما) ، وجابر (٣) ( الله عنهما) ، وحابر المنافلة ا

<sup>(</sup>١) انظر الْمُلحـــق.

<sup>(</sup>٢) هُوَ البحر : عبد الله بن العباس بن عبد المُطلب ، حبر الأســة ، صحابي جليل ، وُلِـــد بمكة (٣ ق هـ ، ت ٦٨هـ ) ، روى عن رسول الله أحاديث كثيرة ، منها في الصحيحين (١٦٦٠) حديثاً ، كُـف بصره آخر عُمره ، مات بالطائف ، وله تفسير للقُرآن العظيم ، جمعه بعض أهل العِلم ، في مرويات الْمُفسرين .

نبهان (١) ، والشيخ المخليلي (٢) ، في الْمُتاخرين ، وكأبي سعيد (٣) ، ومن في طبقته بين بين ، وكالأئمة المنصوبين ، كالأئمة الرستمية (٤) ، في أرض المغرب ، وكالوارث (٥) وغيره ، بعُمان (﴿ ) ؛ وإخواننا : هع أخ ، مُراد به هُنا : الأخ في الدين ، لا أخ في النسب ، والأخ في الدين : هُو المُوافق فيه ، وإنها سُميَّ أخا ، لأن الإسلام كالأب للمُؤمنين ، قال الله تعالى : ﴿ إِنَّمَا المُؤمِنُونَ إِخوة ﴾ (١) ، أي : من للمُؤمنين ، قال الله تعالى : ﴿ إِنَّمَا المُؤمِنُونَ إِخوة ﴾ (١) ، أي : من الهُبه من شرح النونية (بتصرف) .

في الدارين آمين : أي : دار الدُّنيا ، وهي عِبارة عن الأرض وما بينها وبين السماء ، وقيل : عما في الليل والنهار ، وهي محل التكليف ، والأمر والنهي ؛ والأخرى ، وهي عِبارة عما بعد النفخة الأولى إلى الأبد ، وهي محل الْجزاء لأهل الطاعة بالنعيم ، ولأهل الكُفر

 <sup>(</sup>١) العلاَّمة الشيخ أبي نبهان جاعـــد بن خيس بن مُبارك بن يـحـى الْخروصي ، نسبه يتصل إلى الإمام الصلت بن
 مالك الْخروصي ، وصلت إليه رئاسة العِلم في عصره ومصره ، وُلِلاً في ( ١١٤٧هــ ، ت ١٣٣٧هـ ) ، وَلَــهُ مُؤلَّفات كثيرة وشهيرة ، دُفن بوطنه العليا ، من وادي بني خروص ، من عُمان .

 <sup>(</sup>٢) هُـوَ : الْمُحقَّق العلاَّمة سعيد بن خلفان بن صالح بن أحمد الْخليلي ، يتصل نسب إلى الإمام الصلت بن مالك المخروصي ، والنحليلي : بيت في بني خروص ، من أولاد الإمام الصلت ، ولِلدَ في (١٣٣١هـ ، ت ١٢٨٧) ، لَهُ مُؤلَّفات ، وتُحقيقات ، وأجوبة كثيرة ؛ لغوي كبير ؛ ولَهُ نظم عظيم في السلُوك والعلوم .

<sup>(</sup>٣) هُــوَ : العـلَامة الكبير أبو سعّيد محمّد بن سعّيد النّاعبي الكدمي ، نسبّة إلى أرض كــدم من عُمان ، من عُلماء القرن ٤ هـ ، مُؤلّفاته في الفِقه والأصول جليلة القدر ، منها كِتاب " الإستقامة " ، وكِتاب " المُعتبر " .

<sup>(</sup>٤) الأنسة الرستميون لأباضية المغرب ، أول إمام منهم : عبد الرحمن بن رستم بن بهسرام بن سام بن كسرى أنوشروان ، بُويع لَهُ سنة ١٦٩هـ ، وإنتهت دولتهم بإمارة اليقظان بن أبي اليقظان سنة ١٩٦هـ ، ذكرهم أبو ربيع سُليمان الباروني في كِتابه " مُختصر الأباضية " .

 <sup>(</sup>٥) هُوَ الإمام الوارث بن كعب المحروصي ، من ائمة أباضية عُمان بالقرن ٢ هـ ، بُويع لَــهُ سنة ١٧٧هـ ، ومات غريقاً بوادي كلبوه ، بالسيل بنزوى في سنة ١٩٩هـ (رضوان الله عليه) ، وكان معه سبعون من رجاله (رحمهم الله) .

<sup>(</sup>٦) سورة الحجرات : ١٠ .

بالعذاب الأليم ؛ وآمين : معناه إستجب .

إعلم إنا نعتقد أن أول الواجبات معرفة الله على الممكلف: إعلم: خطاب مع من يتأتى منه العلم ، مسمن إطلع على هذه الرسالة ، وتنبيه على أنه لا ينبغي إلا العلم ، لأنه المحكم الجازم المُطابق للواقع ، الناشيء عن ضرورة ، أو دليل - كما تقدم - وهل العلم يُرادف المعرفة ؟ فقيل: نعم ؛ وقيل : أعم منها ، لأنها لا تكون العلم يُرادف المعرفة ؟ فقيل: نعم ؛ وقيل : أعم منها ، لأنها لا تكون أول كل شيء سابقه ، بالإضافة إلى ما بعده ، والمُسراد بالواجبات ، الشرعية ، أي : الواجبات من جهة الشرع ، وَهُوَ خطاب الله الدال بالإقتضاء ، أو التخيير ، أو الوضع ، كذا في " مُختصر العدل " (١) ؛ بالإقتضاء ، أو النظر ، وولان ؛ وأول الواجبات معرفة الله عندنا ، وهو الصحيح ، أو النظر ، قولان ؛ وقال بعض : إختلف في أول الواجبات ، وهو فقيل : هو النظر ، قولان ؛ وقال بعض : إختلف في أول الواجبات ، هو أول الواجبات ، في أول الواجبات ، هو أول الواجبات ، في أول الو

لكن الصواب الأول ، لأن الْحجة هُـوَ الإلزام ، أي : التكليف ،

<sup>(</sup>١) كِتاب " العدل والإنصاف " ، للإمام أبو يعقوب بن يوسف بن إبراهيم الوارجلاني ، في تسلالة أجزاء ، واختصره العلامة أبو العباس أحمد بن سعيد بن عبد الواحمد الشماخي ( ت : ٩٢٨هـ) ، من أهمل يفرن ، شيخه أبو عفيف صالح بن نوح ، ومُؤلفاته كثيرة ، ووفاته بقرية جربه . المرجع : كِتاب " البُعد المحضاري " للشيخ فرحات المجعيري .

<sup>(</sup>٢) الْمُراد بُه كِتاب " قواعد الإسلام " ، اختصره العلامة الكبير القُطب الشيخ أطفيش ، محمد بن يوسف المجزائري ، واختصر معه حاشية القواعد ، وسماه : " اللهب الخالص المنوه بالعِلم القالص " ، وكتاب " قواعد الإسلام " ، عظيم الشأن ، ألَّفه العلامة الشيخ إسماعيل بن مُوسى الجيطالي ( ت ، ١٠ ٥٥هـ ) .

فكل من بلغ الحُلم ، أوجب الله عليه المعرفة ، ولم ينفس له بعد البلوغ ؛ قال في " القواعد " : فكل من بلغ وسلم عقله ، تعين عليه التوحيد مع سائر العبادات ، ولم يسعه جهل التوحيد ، ويسعه جهل الفرائض ، حتى تَجيء أوقاتها ، وجهل المُحرمات ، ما لم يلتبس بها ، أو يتول من إرتكبها . أه (بتصرف) .

وقال في موضع آخر منه: إعلم أن الله قدم معرفته على العبد في الدنيا على سائر المفروضات ، كما قدم السؤال عنها في الآخرة قبل سائر السؤالات . أ هـ .

واختلف أصحابنا ، فالأكثر من أهـل الْمغـرب ، أنـه لا تكليـف إِلاَّ بالشرع ، وأن الشرع هو الْحجة لا العقل .

قال شارح الديانات (١): والذي عليه أئمتنا (رحمهم الله) ، أن حجة الله على عباده الكتب والرُسل ، وأن معرفته تعالى لا توجد لأحد بالتفكر وبالإضطرار ، وإنما توجد له بالإكتساب والتعلم للدين ، لا يوجد إلا بعد تنبيه منبه ، وإخبار مُخبر ، وأن العقل ليس حجة ، لولا بعثه الرُسل ، لقوله تعالى : ﴿ لِنَالاً يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةُ بَعدَ الرُسل ، ولم يقل : بعد العقل ، وقوله سبحانه وتعالى : ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذَّبِينَ حَتَّى نَبعَثَ رَسُولاً ﴾ (٣) ، ولم يقل : حتى نوجد عقولا ،

<sup>(</sup>١) كِتاب " شارح الديانات " ، أي : كِتاب الديانات ، وَهُوَ للعلاَّمة عامــر الشماخي ( ت : ٧٩٧هـ ) ، وَهُوَ مُذكرة في عَقيدة الأباضية ، وشرحها كلاً من : العلاَّمة عمرو الثلاقي ، وعبد الله الدويكشي ، ولم أقف على تاريخ وفاتهما ، ترجم عنهم العلاَّمة فرحات الْجعبيري في كِتابه " البُعد الْحضاري " .

 <sup>(</sup>۲) سورة النساء : ١٦٥ .

وأن الله لم يوجد عاقلاً مُهملاً ، لأن حجة الله قامت عليهم كلهم بالرُسل ، من عهد آدم إلى يوم القيامة ، وأنه لا عذر لأحد في جهل التوحيد ، وإرتكاب الكُفر ، سمع أو لم يسمع ، قبل بعثة نبينا محمد على وبعدها . أه. .

وقال بعض الأئمة : إن العقل حجة ، وإنه يُحسن ويُقبح ، لكن قبل ورود الشرع ، فإذا ورد بخلافه تبع الشرع .

قال الإمام الْخليلي : إن معرفة اللَّه بصفاته وَأَفعاله ، إذا خطرت بالبال ، من بالغ عاقل ، مما لا يسع الْجهل به على حال ، لأنها مما تقوم بها الْحجة من قبل العقل بلا جدال . أه.

وقال (رحمه الله): فمن خطر على قلبه مثلاً ، أن له ، أو لشيء من الموجودات ، أو لجميع الكائنات المحدثات إلهاً ، أو رباً ، أو خالقاً ، أو مُدبراً ، لزمه الإقرار لِمولاه بذلك في الْحال ، ولم يوسع له في الْجهل به على إعقاد السؤال . أه. .

وأكثر المشارقة ، على أن العقل في معرفة ما لا يسع جهله من التوحيد حجة ، إذا فهم ذلك يوماً ما ، وعذروا من كان على دين نبي من الأنبياء ، ما لم يسمع بمبعث نبينا محمد على شريعة نبي ، عذر على القواعد " : ومن لم يصله بعث نبينا ، وكان على شريعة نبي ، عذر على الصحيح ، ولا يعذر في الشرك ، ولو لم ير أحداً . أ ه .

قال شارح الديانات : ولا إعتداد بقول عاذر صاحب الْجزيرة ، بعد

قوله تعالى : ﴿ يَاأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّعْ مَا أُنزِلَ إِلَيكَ مِن رَّبِّكَ ﴾ (١) ، وهو قد أُرسل إلى جميع العُقلاء من الْجن والأنس ، وقوله عز وجل : ﴿ فَتَوَلَّ عَنهُم فَمَا أَنتَ بِمَلُومٍ ﴾ (٢) ، يعلم منه أنه قد بلغ من أُرسل إليهم ، وإن كان التبليغ منحتلفاً ، لأنه في حق من سمع الْمشافهة والْمُراسلة والْمُكاتبة ، وفي حق من لم يسمع التوسعة له إن كان على دين نبي من الأنبياء حتى يسمع لقوله تعالى : ﴿ وَمَا كَانَ اللّهُ لِيُضِلُّ قَومَا بَعدَ إِذ هَدَاهُم حَتَّى يُبَيِّنَ لَهُم مَّا يَتَّقُونَ ﴾ (٣) ، ويقطع عندره إن لم يكن على الدين لقوله تعالى : ﴿ وَإِن كَانُواْ مِن قَبلُ لَفِي ضَلالٍ مُّبِينٍ ﴾ (١٤) . أه. .

وقد أطلنا الكلام في هذا المقام ، لأنه من مزالق الأقدام ، فلينظر فيه ، ولا نكتفي بالتقليد لِمن فيه أهلية النظر ، ومفهومه أنه من ليس فيه أهلية النظر ويكتفي بالتقليد في إيامانه ، وهو كذلك على الصحيح خلافاً لِمن قال من القوم أنه لا يكتفي بإيامان المقلد ، بل نقول أنه مؤمن وناج بفضله تعالى مع الوفاء .

قال في " المعالم " : والأصح أن التقليد المجازم المطابق من العاجز عن النظر كافيه ، وأن القادر عليه عاص إن تركه مع صحة إيمانه ؛ شم قال : والتقليد إعتقاد جازم لقول غير المعصوم ، قال : وهذا المحد كما قيل أحسن من حد من قال هو أخذ قول الغير بغير دليل ، وإتباع الغير وإعتقاد صحة ما يقوله من غير دليل ولا حجة ، قال : والأصح أن الإنسان قد يعجز عن النظر خلافاً لِمن قال إنه في غاية الندور ، أوليس

 <sup>(</sup>١) سورة المائدة : ٦٧ .
 (١) سورة الداريات : ٥٤ .

<sup>(</sup>٣) سورة التوبـــة : ١١٥ . ﴿ وَ عَمْرُ اللَّهِ عَمْرُ اللَّهِ عَمْرُ اللَّهِ عَمْرُ اللَّهِ عَلَى عَمْرُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلّ

هو بموجود أصلاً ، ولمن قال : إن كل من معه أصل عقل التكليف فهو متمكن من المعرفة والنظر . أه. .

فتلخص أن في إيمان الـمُقلد ثلاثة مذاهب ، صحيح مُطلقاً ، وغير صحيح مُطلقاً ، الثالث : أنه عاصِ إن كان فيه أهلية النظر وهو الْمختار .

والتكليف : إلزام الله العبد ما فيه كلفة أو الأمر والنهي مُطلقاً ؛ وقيل : إلزام الكلفة على الـمُخاطب ، فهـو عين الأول ، ومعنـاه : أمـر الـمُخاطب بـما عليه فيه كلفة ، أي : مشقة .

وفي " مُحتصر القواعد " : والتكليف : إلزام ما فيه مشقة ، فالملك غير مُكلف ، لأنه لا تشق عليه الطاعة ، والمندوب غير مُكلف به ، لأنه غير ملزوم به ، أو الأمر والنهي ، فالملك مُكلف ، لأنه مأمُور منهي ، والمندوب مُكلف به ، لأنه مأمور به أمر ندب كالمكروه ، فانه منهي عنه نهي تنزيه . أه .

وفي " مُختصر العدل " : أن التكليف فعل الله ، والحُكم خطاب الله الْمتعلق بفعل السمكلف ، والسمراد بالسخكم هو الشرعي ، والخطاب توجيه الكلام نَحو الغير للإفهام ، وبالإضافة إلى الله خرج غيره ، إذ لا حُكم إلا حُكم الله ، وبالتعلق بفعل المُكلف خرج خطابه بغير ذلك ، والتكليف ليس من جهة المصلحة ، لأن التكليف قد يكون إبتلاء ، وقد يكون رحمة . أه .

ومعنى معرفته تعالى : أن يثبت في حقه ما هو واجب عقلاً ، وينفى ما

هُو مُستحيل ، ويجوز في حقه الْجائز إثبات ما هو واجب عقلاً ، ونفي ما هو مُستحيل ، أي : عقلاً ، كذلك وتَجويز ما هو جائز في حقه ، أي : في العقل ، هو الْحُكم بتلك الأمور ، وقد قسم الحُكم إلى عقلي ، وغير عقلي ، فلذلك قيل هُنا : بالعقلي ، وقولنا : أن يثبت ، أي : الممكلف ، ما هو واجب عقلاً ، أي : في العقل ، وينفي مُقابل ليثبت لأنه نقيضه ، أي : ما يستحيل في العقل ، ويجوز في حقه الْجائز ، أي : ما يستحيل في العقل ، ويجوز في حقه الْجائز ، أي : ما يستحيل في العقل ، ويجوز في حقه الْجائز ، أي :

وفي " الدليل " : تنقسم العقليات ثلاثة أقسام : وجوب الواجبات ، وجواز الجائزات ، وإستحالة المُستحيلات ، وقال : وقولنا : وجوب الواجبات ، فإن الله خلق الممكلف ، وركب فيه العقل ، وغرز في العقل هذه العُلوم الثلاثة ، وجعلها فطرية ، لم تَختلف العُقلاء عليها ، كدلالة الفعل على فاعل ، والصنعة على صانع ، والْحدوث على مُحدث .

إلى أن قال: وقولنا: وجواز الْجائزات: هُوَ ما استوى في العقل وجوده وعدمه ، ليست إحدى الْحالتين أولى من الأخرى ، كنزول الْمطر ، وصدق الْخبر ؛ قال: وقولنا: إستحالة الْمستحيلات: كالواحد لا يكون إثنين ، في حالة واحدة ، وحياً ميتاً ، ومُوجوداً معدوماً ، في حالة واحدة ، ولو قدرنا منه مسألة واحدة ، لو أن رجُلاً قال لنا: أن عندنا فرساً يكون شرقاً وغرباً ، في حالة واحدة ، لقُلنا: مُحال ؛ ولو قال : أنه يكون في غير بلدكم هذا ، وينقاس في البلاد

الفُلانية ، لقُلنا : مُحال ؛ ولو قال : إنه قد كان في الأعصر الْماضية ، والأمم السالفة ، لقُلنا : مُحال ؛ ولو قال : إن في الأدوية والعقاقير ما إن إستعملته إتفق ، لقُلنا : مُحال ؛ ولو قال : هبكم عرفتم ذلك في أنفسكم ، فما عليكم في غيركم ؟ قُلنا : مُحال ، عرفناه بقضية العقل ، وحُكم الشاهد على الغائب في العقليات سواء في الإستحالة ، فلو إنساغ ذلك ، لكان القديم حديثاً ، والمحديث قديماً ، وإستحالة المحقائق تبطل الكل . أه .

فمن ثم قال: بعض هذه العُلوم هي العقل ، والصحيح إن العقل جوهر بسيط ، إنغرزت فيه هذه العُلوم ، فمن الواجب وجوده ، الذي لا هو عين ذاته ، من للتبعيض والواجب هنا هو العقلي ، أي: الذي لا يتصور العقل عدمه ، وإن شئت قُلت: ما يستحيل في العقل عدمه ، والوجود عين الموجود ، لأن وجوده تعالى نفس تحققه ، وثبوته في نفس الأمر ، والدليل على وجوب وجوده حدوث العالم ، والعالم أجرام وأعراض ، والأجرام مُلازمة للأعراض ، والأعراض مُتغيرة بالمشاهدة ، ومُلازم المُتغير مُتغير ، والمُتغير حادث ، فإذن لابد لها من محدث واجب لذاته ، تستند إليه المحدثات دفعاً للدور والتسلسل ، أما الدور فهو توقف الشيء على شيء متوقف عليه بمرتبة أو بمراتب ، والدور محال ، لأنه يلزم عليه تقدم كل من المحدثين على الآخر ، وتأخيره وتوقف الشيء على نفسه ، وأما التسلسل : فهو ترتيب نفسه ، وتأخيره وتوقف الشيء على نفسه ، وأما التسلسل : فهو ترتيب أمور غير مُتناهية وهو محال ، لأنه يودي إلى فراغ ما لا نهاية له . أهد .

ومحدثها هو الله تعالى: ﴿ أَوَ لَيسَ اللَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ بِقَادِرٍ عَلَى أَن يَخلُقَ مِثلَهُم بَلَى وَهُو العَلِيمُ ﴾ (١) ، وأن وجوده لذاته ، بمعنى : أنه غني على الإطلاق ، لا يسحتاج إلى شيء ما ، معنى وجوده لذاته ، لا لشيء يقتضي كونه موجوداً ، بل وجوده ثابت لذاته ، قال بعض : واجب الوجود لذاته ، هو الواجب بالذات ، وهو ما يكون مُقتضياً لوجوده من حيث الذات ، بخلاف الواجب بالغير ، وهو ما يكون مُقتضياً لوجوده ، لا من حيث الذات ، بلا باعتبار آخر وبعبارة أخرى واجب لوجود لذاته ، هو الذي لا يتصوره العقل إلا موجوداً . أه .

فمن أجل ذلك قُلنا: إنه بِمعنى إنه غني على الإطلاق، فهو تفسير لقولنا، وأن وجوده لذاته، أي: لا يسحتاج إلى مُخصص، ولا إلى مُحال، لأن ذلك من صفات الْحادث، ولو كان كذلك، لكان مثله، أي: أنه الغني الذي لا يفتقر وجوده إلى شيء، بل هو الذي يفتقر إليه كل موجود سواه: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنتُمُ الفُقَرَاءُ إِلَى اللّهِ وَاللّهُ هُوَ الغَنِي الدّحمِيدُ ﴾ (٢)، وإنه: ﴿ لَيسَ كَمِثلِهِ شَيءٌ ﴾، مُقتبس من قوله تعالى: ﴿ لَيسَ كَمِثلِهِ شَيءٌ ﴾، مُقتبس من الأشياء في السركميدُ ﴾ (٢)، وإنه: ﴿ لَيسَ كَمِثلِهِ شَيءٌ ﴾، مُقتبس من الأشياء في الله عني عنه الأشياء في الله عنه ، ولا في صفة ، ولا في فعل ، بمعنى: أن ذاته ليست كسائر الدوات، وأن صفاته العلية ليست كصفات غيره، وأن أفعاله ليست كأفعال غيره من سائر المحدثات.

<sup>(</sup>١) سورة يس : ٨١ .

<sup>(</sup>٢) سورة فاطر : ١٥ .

<sup>(</sup>٣) سورة الشورى : ١١ .

وفي " الكشاف " : عند قوله تعالى : ﴿ لَيسَ كَمِثْلِهِ شَيءٌ ﴾ ، قالوا : مثلك لا يبخل ، فنفوا البخل عن مثله ، وهم يريدون نفيه عن ذاته ، قصدوا المبالغة في ذلك ، فسلكوا به طريق الكناية ، لأنهم إذا نفوه عمن يسد مسده ، وعمن هو على أخص أوصافه ، فقد نفوه عنه ، ونظيره قولك للعربي : العرب لا تخفر الذمم ، كان أبلغ من قولك : أنت لا تخفر ، ومنه قولهم : قد أيفعت لداته وبلغت أترابه ، يريدون إيفاعه وبلوغه .

وفي حديث رفيقة بنت صيفي في سُقيا عبد الْمُطلب: إِلاَّ وفيهم الطيب الطاهر لذاته ، والقصد إلى طهارته وطيبه ، فإذا علم أنه من باب الكناية ، لم يقع فرق بين قوله: ليس كالله شيء ، وبين قوله: ﴿ لَيسَ كَمِثلِهِ شَيءٌ ﴾ ، إِلاَّ ما تعطيه الكناية من فائدتها ، وكأنهما عبارتان معتقبتان على معنى واحد ، وهو نفي الْمُماثلة ، ونَحوه قوله عز وجل: ﴿ بَلَ يَدَاهُ مَبسُوطَتَانَ ﴾ (١) ، فان معناه: بل هو جواد من غير تصور يد ، ولا بسط لها ، لأنها وقعت عبارة عن الْجود ، لا يقصدون شيئاً آخر ، حتى أنهم إستعملوها في من لا يد له ، فكذلك إستعمل هذا في من له مثل ، ومن لا مثل له . أه .

أي : أن ذاته العلية مُخالفة لسائر الذوات ، هذا وما بعده ، تفسير لقوله تعالى : ﴿ لَيسَ كَمِثلِهِ شَيءٌ ﴾ ، وذات الشيء حقيقته الْخاصة التي بها هو هو .

<sup>(</sup>١) سورة المائدة : ٦٤ .

وفي أبي البقاء: هو ما يصلح أن يعلم ويسخبر عنه ، قال: ولفظ الذات وإن لم يرد به التوقيف ، لكنه معنى ما ورد التوقيف به ، وهو الشيء والنفس ، إذ معنى النفس في حقه تعالى ، الموجود الذي تقوم به الصفات ، فكذلك الذات مع أنهما يصدقان في اللغة ، على ما يقوم بنفسه ، فتكون الإضافة في ذات الله ، من إضافة الشيء إلى نفسه ، مثل بدن الرجل ، قال : ثم أنه يسجوز إطلاق اسم الشيء ، والموجود ، والذات ، بالعربية والفارسية ، للحق تعالى ؛ ثم قال : قال المناوي : الذات العلية هي المحقيقة العظمى ، والعين القيومية المستلزمة لكل سبوحية قدوسية ، في كل جلال وجمال ، إستلزاماً لا يقبل الإنفكاك البتة . أه .

أقول: ظاهره كله موافق، إلا قوله: الذي تقوم به الصفات، فإنه محل نظر على المذهب، فليراجع وسائر الذوات، أي: جميعها، وهي العالم العلوي والسُفلي، فإن الكل يُنادي بلسان حاله، ولسان مقاله، لا إِلَه إلا الله، وفي كل شيء له آية تدل على أنه واحد، وأنه لو شابه تعالى شيئاً لكان مثله، فتعالى ربنا عن ذلك، فهو منزه عن المثل، أي المشارك في تمام الماهية، وعن الند الذي هو المساوي.

التنزيه الإبعاد كالتقديس ، والْمُراد به : إبعاده تعالى عن الإتـــحاد ، مع غيره في شيء من الأشياء ، والْمشل الْمساوي في جميع الأوصاف ، فمن ثم لم يتجاسر أحد أن يقول : لِلَّهِ مثل من جميع الْخليقة ، كذا قيل .

وأما النظير ، والند ، والشبيه ، فهي : أخص من المثل ، فمن ثم

جيء بالند بعد المثل ، لإنتفاء الإتحاد في المناوي والأخص ، وهذا تفسير لقوله تعالى : ﴿ لَيسَ كَمِثْلِهِ شَيءٌ ﴾ - كما تقدم - وأنه لا يبلغ إلى كنه حقيقته النحاصة به أحد من خلقه ، أي : لا ملك مُقرب ، ولا نبي مُرسل ، ولا صديق منتخب ، والبلوغ إلى الشيء : الوصول إليه ، والكنه : الغاية ، أي : لا يصل إلى غاية حقيقته النحاصة به إلا نفسه ، وأن البحث عن حقيقته محض الباطل ، إلا أن تعرفه بما عرفك به نفسه .

قال الإمام النخليلي (رضوان الله عليه): لو كان البواب عن الذات لسائل من الممكنات، لأخبر تعالى عن نفسه، وأجابت به رُسله، فالمكابرة فيه بعد وضوح الأحكام، تستدعي صواعق الإنتقام. أه. (بتصرف).

قال: وأما التفتيش عن حقيقته الْخاصة ، التي هي فوق نظر العقول ، فتفتيش عما لا سبيل إليه ، والسائل عنه متعنت . أ هـ نقله عن الكشاف .

وغاية العِلم به أنها ذات لا كالذوات ، أي : موجود غير متحيز ، ولا قائم بمتحيز ، فإنه سبحانه ليس بذي شكل ، ولا جسم ، ولا يدرك بحد ، ولا رسم ، ولهذا قيل : لا يعرف الله إلا هُو ، ولا يلزم من عدم معرفته تعالى محذور ، إذ العجز عن ذلك مَمدوح لا مذموم ، ولذلك قيل عن الصديق ( العجز عن ذلك مَمدول إدراك ، قال الإمام المخلي عند قوله عن عرف نفسه عرف ربه " (١) ، : إن النفس الملحق .

هنا عبارة عن الروح ، أي : على بعض التفسير ، وهي أمر إلهي غيبي ، لا يبلغ العبد إلى معرفتها ، وإذا لم يعرف نفسه ، فكيف بمعرفة الذات الإلهية على ما هي عليه ، فذلك ما لا سبيل إليه ، قال : ثم إذا كانت روحك التي بين جنبيك ، وأنت لا تراها ، ولا تسمعها ، ولا تسمسها ، ولا تذوقها ، ولا تشمها ، ولا تتوهمها بقلبك ، ولا يبلغها فهمك ، ولا تعرف كيفية إتصالها وإنفصالها بجسدك ، ولا إستقرارها منه ، ولا أنها فوقه ولا تحته ، ولا هي أقرب إلى شيء منه ، ولا أبعد ، إلى غير ذلك ، فبذلك تعلم أن الذات الإلهية مُنزهة عن وصفها بالجسم ، والعرض ، والمحلول ، والشكل ، والإستعلاء ، والنزول ، والحركة ، والسكون ، والإتصال ، والإنفصال ، وقرب المسافة وبعدها ، وعن مماسة المحواس ، وبلوغ الوهم والقياس ، وإحاطة الفكر ، وإدراك البصر ، ونحو هذا . أ ه (بتصرف) .

وإنما العِلم به لخلقه ، معرفته بصفاته وأفعاله: إنما: تفيد الْحصر ، أي: لا يعلمه خلقه إلا بمعرفتهم إياه بصفاته وأفعاله ، أي: لا معرفته بذاته ، ولا يلزم المكلف أن يكون عارفاً بجميع صفاته تعالى ، من أول الأمر ، ولا في قدرته ، قبل أن يفتح له باب النظر فيه ، فإذا أراد أن يبتليه ، ألقى ذلك في قلبه بتفكر ، أو إستدلال ، أو غيره ، ولو وجده مكتوباً ، أو سمعه متلواً ، أو بلغه بوجه ما ، فإذا فهم وعرف معناه ، قامت به عليه الْحجة ، وضاق الْجهل والشك والإنكار ، ووجب الإقرار ، وبأي صفة قامت عليه الْحجة ، كانت كافية لثبوت الإسلام في حقه ، فإذا أقر بها كان مُسلماً ، ما لم يخطر بباله غيرها ،

مه لا يسع جهله حينئل ، فإن أقر بعد قيام الْحجة ، وإِلاَّ نقص السلامه ، رد ذلك بجحد أو شك .

واعلم أن الإستدلال على ثبوت الصفات يتأتى من وجوه ، فإن مسن علم ثبوت الإلهية لواجب الوجود ، ثم خطر على قلبه ، أنه هل يجوز في هذا الإله أن يتصف بشيء من النقائص أو الرذائل ؟ وجب عليه نفي ذلك في المحال ، لأنها ليست من صفات الإله ، لأن من إتصف ـ مثلاً ـ بالمحدوث ، والعجز ، والضعف ، والصاحبة ، والولد ، فإنه ليس بإله ، وفي هذا ونحوه إثبات لصفاته ، لأنه بنفي المجهل ـ مثلاً ـ يثبت له العِلم ، وبنفي العجز تثبت له القدرة وهكذا .

والوجه الثاني: إذا خطر بباله \_ مثلاً \_ هل يتصف بالصفات الْحميدة ؟ وجب عليه العِلم بأنه كذلك ، لأن من لم يتصف بها إتصف بإضدادها ، فإذا خطر بباله أنه عليم ، أو حكيم ، أو حي ، أو قيوم ، أو مريد ، أو قادر ، لم يسعه إِلاَّ أن يصفه بذلك ، لأن من لم يتصف بها ، فلابد أن يتصف بإضدادها ، والمتصف بإضداد تلك الصفات ، ليس بإله .

والوجه الثالث: النظر في أفعاله ، فمن عَلم أنه خالق للمحدثات ، كلها ، أملاكها ، وعرشها ، وفرشها ، إنسها ، وجنها ، أحيى وأمات ، وأعطى ومنع ، وفعل ما شاء ، عَلم أن مثل هذا لا يكون إلا من إرادة ملك عظيم ، مريد لخلق ، ما خلق قوي عليه ، عدل في قضائه ، وهكذا ، لأنه لو جاز أن لا يكون كذلك ، لكان جاهلاً غير متقن لصنعه ،

ولا قادر على فعله ، وبالنظر في نفسه كفاية . أ هـ عـن الإمـام الْخليلـي (بتصرف) .

وثمت وجوه أخر ، تركتاها روماً للإختصار ، ومما يحب أن يكون قديماً ، بمعنى : لا أول لوجوده ، تقدم معنى الوجوب ، أن يكون قديماً ، أي : كونه تعالى قديماً ، وفسر بمعنى : لا أول لوجوده ، وبمعناه ما قاله بعضهم : هو عدم إفتتاح الوجود ، لأن القدم يطلق على القدم الذاتي ، وهو المراد هنا ، وهو ما قدمه لذاته ، لا القدم الزماني ، وهو ما توالت عليه الأعصار والأزمان .

وفي أبي البقاء: والقدم في حق البارئ ، بمعنى: الأزلية التي هو كون وجوده ، غير مستفتح ، لا بمعنى: تطاول الزمن ، فإن ذلك وصف للمحدثات: ﴿ كَالعُرجُونِ القَدِيمِ ﴾ (١) ، وليس القدم معنى زايداً على الذات ، فيلزمك أن تقول ذلك المعنى أيضاً ، قديم بقدم زائد عليه ، فيتسلسل إلى غير نهاية . أه .

أقول: ﴿ الآنَ حَصحَصَ الْحَقُ ﴾ (٢) ؛ قال في المعالم : إختار المحققون أن قدمه تعالى صفة سلبية لا نفسية ، أي : نفس ذاته تعالى لا زائد عليها ، خلافاً للباقلاني والفخر ، ومرجعه على هذا إلى الوجود المستمر أزلاً ، ولا صفة معنوية بمعنى : أنه زائد على الذات ، خلافاً للأشعري ، ورد كل منهما ؛ أما الأول : فبصحة تعقل الذات بدونه ، والوصف النفسي لا تعقل الذات بدونه ؛ وأما الثاني : فلما يلزم عليه

(٢) سورة يوسف : ٥١ .

<sup>(</sup>١) بسورة يس : ٣٩ .

من التسلسل ، وقيام الْمعنى بالْمعنى . أ هـ .

بإختصار ، لا يُقال : إثبات موجود لا أول له ، إثبات أوقات ، وذلك مُتعاقبة لا نهاية لها ، إذ لا يُعقل إستمرار وجود إلا في أوقات ، وذلك يؤدي إلى إثبات حوادث لا أول لها ، وهو باطل ، لإنا نقول : الأوقات يعبر بها عن موجودات تُقارن موجوداً ، وكل موجود أضيف إلى مقارنه موجود ، فهو وقته والمستمر في العادات ، التعبير بالأوقات عن حركات الفلك ، وتعاقب البجديدين ، فإذا تبين ذلك في معنى الوقت ، فليس من شرط وجود الشيء أن يقارنه موجود آخر ، إذا لم يتعلق أحدهما بالثاني في قضية عقلية ، ولو افتقر كل موجود إلى وقت ، وقدر الأوقات موجودة ، لافتقرت إلى أوقات ، وذلك يحر إلى جهالات لا يفتحلها عاقل ، والله سبحانه قبل حدوث الْحوادث ، منفرد بوجوده وصفاته ، لا يقارنه حادث . إنتهى أبو البقاء .

وبمعناه بما في " المعالم " ، وإنما إخترنا هذه العبارة لأنها أحضر ؟ قالوا : الدليل على قدمه ، أنه لو لم يكن قديماً لكان حادثاً ، وحدوثه مفتقر إلى محدث ، فيدور أو يتسلسل ، والكل محال \_ كما تقدم وقدمه صفة سلبيه ، بل وباقي صفاته كذلك غالباً ، تقدم معنى كون القدم صفة سلبية ، وأنه ليس معنى من المعاني ، بل سلب الأولية عن الذات العلية .

وفي " مُختصر القواعد " : ومعنى لا أول لأوليته ، ولا آخر لآخريته ، أن لـه أوليـة وآخريـة ، بــحسب وجـود الْخلـق وفنـائهم ، أي : ســـبقاً

وبقاءً ، ولا أول لذلك السبق ، ولا آخر لذلك البقاء . أ هـ .

بل وباقي صفاته كذلك غالباً ؛ قال الإمام الْخليلي (رضوان الله عليه) : إعلم أن صفاته الكمالية أخص بهذا الباب ، إذ لا يحسن أن يُقال بغيره في الْجواب ، فوصفه بالأزلية ، والقدم ، والأولية ، لا يقتضي إلا نفي الْحدوث عنه ؛ قال : والْحياة والبقاء : عبارة عن عدم موته وفنائه ، وتغييره وزواله ؛ والآخرية : عبارة عن عدم تناهيه ، ونفي الفناء عنه ؛ والأحدية والواحدية : عبارة عن سلب الكثرة وتنزيهه عن الثاني والثالث ، ويجوز فيهما أن يكون المراد منهما نفي الْحدوث ، لأن الواحد ما لا شيء قبله ، والأحد كذلك . أه .

قال الباجوري: الصفات السلبية جزئياتها لا تنحصر خلافاً لبعضهم ، وإنما قُلنا: غالباً ، لأن بعض الصفات مع سلبها ضدها ، لابد من تعلقها بأمر آخر كالقدرة ، فإنها مع سلبها العجز ، لابد من تعلقها بالمقدور ، فلينظر في ذلك ، وإنه باق ، بمعنى : لا نهاية لوجوده ، لأن تجويز العدم اللاحق يوجب تجويز العدم السابق ، أي : وما يحب له تعالى أنه باق ، وقد فسرناه بعدم نهاية الوجود ، وبمعناه قول بعضهم : عدم آخرية الوجود ؛ قال : والآخرية تطلق على الإنقضاء ، ويقابلها بهذا المعنى الأولية ، بمعنى : الإبتداء ، وهو المراد .

وفي " المعالم " : يجب أن يكون ربنا باقياً ، بمعنى : أنه لا يلحق وجوده عدم ؛ قال : والبقاء له تعالى هو سلب العدم اللاحق لوجوده ؛ قال : والمذاهب السابقة في القدم مقررة في البقاء . أ هـ .

أقول: يُشير إلى أن الباقلاني والفخر يقولان: البقاء صفة نفسية ، أي: نفس ذاته تعالى ، وأن الأشعري يقول: إن البقاء صفة زائدة على الذات ، والكل مردود ـ وقد تقدم ـ .

قال أيضاً: والدليل على وجوب البقاء له، أنه لو قدر لحوق العدم له تعالى عن ذلك، لكانت ذاته العلية تقبل الوجود والعدم، لفرض إتصافه بهما، ولا تتصف ذاته بصفة حتى تقبلها، لكن قبوله تعالى للعدم محال، إذ لو قبله لكان هو والوجود بالنسبة إلى ذاته سيان، إذ القبول للذات نفسي لا يختلف ولا يتخلف، فيلزم إفتقار وجوده إلى موجد يرجحه على العدم الجائز، فيكون حادثاً، كيف وقد ثبت بالبُرهان القطعي وجوب قدمه، فبان لك بهذا البرهان، أن وجوب القدم يستلزم وجوب البقاء أبداً.

أما قولنا : تجويز العدم اللاحق يوجب تجويز العدم السابق ، أي : أنه إذا جاز لحوق العدم لذاته العلية فيما لا يزال ، جاز لحوق العدم له في الأزل .

قال في " المعالم " أيضاً: تبجويز العدم اللاحق ، يوجب ثبوت العدم السابق ، يعني : أن القديم واجب البقاء ، وعكسه بالموافق غير الواجب ، البقاء ليس بقديم ، أو تقول : كل قديم يبجب له البقاء ، وعكسه أيضاً بالموافق ، كل ما لا يبجب بقاؤه فليس بقديم ، يشير إلى قاعدة كلية ذكرها من قبل ، وهي : كلما ثبت قدمه إستحال عدمه ، وهو معنى قولنا : تبجويز العدم اللاحق يوجب تبجويز العدم السابق ،

وأنه مُنزَّه أن يكون جرماً ، أو قائماً به ، أو محاذياً له ، أو في جهة ، فالتركيب يستحيل عليه مُطلقاً ، أي : ومما يجب له تعالى تنزيهه عن الْجرْمية وتقدم معنى التَّنزِيه ، والْجرم هُوَ الْمتحيز ، لأن التحيز صفة نفسية للجرم ، ومعنى : أو قائماً به ، أي : يكون شيئاً قائما بالْجرم ، أي : من الأعراض ، كالألوان والأكوان ، أو محاذياً له ، أي : أو يكون محاذياً له ، أي : أو يكون محاذياً للجرم ، أي : قريباً منه وبإزائه ، أو في جهة ، أي : أو يكون الرب في جهة ، والْجهات ست ، فوق ، وتحت ، ويمين ، وشمال ، وقدام ، وقفا ، وكل ذلك من خواص المركب ، فلذلك فلنا : إن التركيب يستحيل عليه مطلقاً .

وفي " المعالم " : لو فرض الصانع جسماً ، فلا يخلو إما أن يكون جسماً مُتناهياً ، أو غير مُتناه ، فإن كان لا يتناهى ، إستحال أن يكون غير مُتناه من جميع البجهات ، فإن ذلك يمنع وجود غيره من الأجسام ، فلابد من أن يكون في هذا الفرض مُتناهياً من بعض البجهات ، فيجوز حركته إلى البجهة المتناهية ، ويلزم منه تناهيه من البجهة الأخرى ، لأن الحركة فراغ وشغل ، فلا يشغل من جهة إلا وقد فرغ من الأحرى ، فيجب تناهيه لا محالة ؛ وأيضاً فلو كان مُركباً من جزئين فأكثر ، للزم أن يقوم بكل جزء منه صفة العِلم والقدرة ونحوهما من صفات الإله ، لاستحالة وجود قديم غير الله ، ولئلا يلزم الإفتقار إلى مخصص في ترجيح بعض الأجزاء ، بقيام الصفات به دون بعض ، لكن قيام الصفات بكل جُزء محال ، لما يوجب من تعداد الإله .

وقال فيه أيضاً : وإذا استحال في حقه تعالى أن يكون جُرماً ،

إستحال وصفه بالصغر والكبر ، اللذين هُما من صفات الأجرام ، ويستحيل عليه تعالى التغير مُطلقاً ، ويجب له القيام بنفسه ، بمعنى أنه لا يفتقر إلى محل ، ولا إلى مخصص ، أما عدم افتقاره إلى مخصص ، فلوجوب القدم والبقاء لذاته ولسائر كمالاته ، التي هي عين ذاته ، وأما عدم افتقاره إلى محل ، فلوجوب إتصافه بالصفات الكاملة ؛ قال : إذ لو كان مُفتقراً إلى محل لكان صفة ، والصفة لا تتصف بشيء من الصفات ، وأيضاً لو كان مُفتقراً إلى محل لم يكن بالإلوهية أولى من المحل الذي افتقر هو إليه ، فإن فرض أنهما إلاهان لزم التعدد في الإله وهو باطل .

وقال فيه أيضاً: وبالجملة قد قامت البراهين القطعية على وجود لذات العلية الموصوفة بالكمالات السنية ، وعلى قيامه تعالى بنفسه ، وإستحالة مماثلته لكل ما يخطر بالبال ، ويتكيف في الأوهام ، وإستحالة إتصافه بكل ما يلزم مماثلته للحوادث ؛ قال : لو اتصف مولانا عز وجل بشيء مما سبق ، للزم مماثلته للأجرام ، أو لأعراضها ، وذلك يلزم أن يساويهما فيما يجب لهما من المحدوث ، وقد سبق وجوب قدمه وبقائه . أه .

ويحب أن يكون قادراً ، ومعناه : موجد بالإحتيار ، أي : يصح منه الفعل والترك .

وفي أبي البقاء : والقادر هو الـذي يصـح منـه أن يفعـل تــارة وأن لا يفعل أُخرى ، وأما الذي إن شاء فعل ، وإن شاء لم يفعل ، فهو الْمختار ، ولا يلزمه أن يكون قادراً ؛ إلى أن قال : قال صاحب " الملل والنحل " : الْمؤثر إما أن يؤثر مع جواز أن لا يؤثر وهو القادر ، أو يؤثر لا مع جواز أن لا يؤثر وهو الموجب ، فدل أن كل مؤثر إما قادر وإما موجب ، فعند هذا قالوا : القادر هو الذي يصح أن يؤثر تارة ، وأن لا يؤثر أحرى ، بحسب الدواعي المختلفة ؛ إلى أن قال : والمحال لا يدخل تحت القدرة ، فلا يجوز أن يوصف الله تعالى بالقدرة على الظلم ؛ قال : والمراد من قدرة الباري ، نفي العجز عنه . أه .

وفي " الكشاف " : فإن قُلت كيف قيل : ﴿ أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيء قَدِيرٌ ﴾ (١) ، وفي الأشياء ما لا تعلق به للقادر كالمستحيل ، وفعل قادر آخر ، قلت : مشروط في حد القادر أن لا يكون الفعل مستحيلاً ، فالمستحيل مستثنى في نفسه ؛ إلى أن قال : وأما الفعل بين قادرين فمختلف فيه . أ ه .

قال السيد: قوله: فالمستحيل مستثنى في نفسه عند ذكر القادر ، يريد أنه عام مخصوص بقرينة العقل ، وكذلك الواجب لذاته مستثنى عند ذكره أيضاً ، ومن ثم قيل: أراد بالمستحيل في السؤال والجواب ، ما يستحيل تعلق القدرة به في نفسه ، فيتناول الممتنع والواجب معاً ؛ إلى أن قال: قوله: فمختلف فيه ، أي: هل يسمكن أن تتعلق قدرتان معاً بمقدور أو لا ؟ فإن أمكن كان مقدور غيره مقدوراً له أيضاً ، وداخلاً في حُكم الآية . أه .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ٢٥٩ .

أقول: أشار صاحب " الكشاف " إلى مذهبه ، أن الأفعال أفعال المخلوقات الإختيارية لا تدخل تحت قدرة البارئ ، وهو خطأ ، قال بعض قوله: وأما المقدور بين قادرين ، فإنها ورطة يشتاق إليها القدرية ، إذ يعتقدون إنما تعلقت به قدرة العبد ، إستحال أن تتعلق به قدرة الرب ، لأن قدرة العبد خالقة ، فيستغني الفعل بها عن قدرة خالق آخر . أه . .

وسيجيء قريباً - إن شاء الله - فاستبان لك أن القدرة لا تأثير لها إلاً في الْممكن ، ولهذا قال بعضهم : إنها صفة يتأتى بها إيحاد الْممكن وإعدامه ، على وفق الإرادة ؛ قال في " الْمعالم " : لو لم يكن الصانع للعالم قادراً لِمَا أوجده ، وبيان الملازمة أنه لو لم يكن قادراً لكان عاجزاً ، والعاجز لا يتأتى منه فعل ولا ترك ، قال : وقد مر أن الموجد الإختيار ، هو الذي يصح منه الفعل بدلاً عن الترك وبالعكس ، أي : يصح منه أن يفعل الشيء ، وأن لا يفعله ، والمصراد بقولنا : أن لا يضعه ، أن لا يخرج الفعل إلى الوجود ، بل يبقيه على العدم . أه .

وأنه ليس بعلة ولا طبيعة ، أي : وأن موجد العالم فاعل بالإختيار ، والفاعل بالإختيار ليس بعلة ولا طبيعة ؛ وفي " المعالم " : أما الإيجاد بالذات كإيجاد العلة والطبيعة لو صح ، فلا يلزم أن تكون العلة أو الطبيعة قادرة ، ولا مريدة ، ولا حية ، ولا عالمة ، فالإيجاد بالإختيار لما حقق بالبراهين القاطعة ، سهل معه إثبات هذه الصفات سهولة لا يحتاج معها إلى كبير نظر ؛ وقال فيه : إذا فرض أن صانع العالم طبيعة

أو علة ، فلا يخلو ، إما أن تكونا قديمتين ، أو حادثتين ، فإن كان الأول ، لزم قدم العالم ، لأن فعل العلة أو الطبيعة ، إنما هو باللزوم لا بالإختيار ، وقدم المملزوم يوجب قدم لازمه ، وقد عرفت بالبرهان حدوث العالم ، وإن كان الثاني إفتقر إلى علة أو طبيعة أخرى ، فيلزم الدور أو التسلسل ، وكلاهما محال ، فكونهما حادثتين محال ، فوجود العالم الموقوف عليهما محال ، والمحال مستمر العدم ، فقد لزم إستمرار العدم للعالم ، والعيان يكذب ذلك ، قال : والحاصل أن كلا اللازمين المذكورين من كون الطبيعة والعلة قديمتين ، أو حادثتين ، باطل ، فالملزوم وهو كون الصانع إحداهما باطل أيضاً ، فتعين أن يكون فاعلاً بالإختيار ، وهو المطلوب . أه .

وأن يكون مريداً ، ومعناه : ترجيح أحد طرفي الْممكن ، أي : تخصيص الْحوادث بأحد الطرفين الْجائزين ، أي : ويحب أن يكون مريداً ، أي : كونه تعالى مُريداً .

وفي أبي البقاء ، في حدها ، أي : الإرادة معنى ينافي الكراهة والإضطرار ؛ إلى أن قال : وقيل : إنها معنى يوجب إختصاص المفعول بوجه دون وجه ، لأنه لولا الإرادة لما كان وقت وجوده أولى من وقت آخر ، ولا كمية ولا كيفية أولى ما سواها ؛ قال : والإرادة إذا إستعملت في الله يُراد بها المنتهى ، وهو المحكم دون المبدأ ؛ قال : واختلف في معنى إرادته تعالى ، والمحق أنه ترجيح أحد طرفي المقدور على الآخر ، وتخصيصه بوجه دون وجه ؛ قال : ثم إن إرادة الله تعالى على الآخر ، وتخصيصه بوجه دون وجه ؛ قال : ثم إن إرادة الله تعالى

ليست صفة زائدة على ذاته كإرادتنا ، بل هي غير حكمته التي تخصص وقوع الفعل على وجه دون وجه ، وحكمته عين علمه المقتضى لنظام العالم على الوجه الأصلح والترتيب الأكمل .

إلى أن قال: ولا يلزم من ضرورة وجود الإرادة والقدرة في القدم ، قدم ما يتخصص بهما ، والتعدد في مُتعلقاتها وتعلقها على نحو مُتعلق ، الشمس بما قابلها واستضاء بها ، وهو المعنى بسلب النهاية على ذات واجب الوجود ، وكذا في غير الإرادة من صفات الذات ، وإما بسلب النهاية عنها بالنظر إلى التعلقات فيما يصح أن تتعلق به الإرادة من الجائزات ، فلا نهاية له بالقوة ، لا إنه غير مُتناه بالفعل ، وهذا لا مِراء فيه ولا دليل يُنافيه . أه .

وفي " المعالم " : يسجب أن يكون البارئ تعالى مُريداً ، وهو الموصوف بالإرادة ، التي هي صفة يتأتى بها ترجيح أحد طرفي الممكن ؟ قال : معنى قولنا : يتأتى بها التعلق ، أي : بتعلقها على ما ستتحقه ؟ قال : ولو لم يكن البارئ مُريداً ، لما اختص العالم بوجوده ، ولا مقدار ، ولا صفة ، ولا زمان ، بدلاً عن نقائضها البائزة ، فيلزم إما قدم العالم ، أو استمرار عدمه ، وبيان ذلك إنا نقول : الله تعالى خصص الحوادث بأحد الطرفين البائزين ، وكل من كان كذلك ، كان مريداً ، فالله تعالى مُريداً ، أما الصغرى فواضحة ، إذ لا يخفى أنه لما كان وجود الممكنات وعدمها بالنسبة إليها سواء ، لا يسجب أحدهما ولا يستحيل ، بل هُما جائزان بالسواء ، ثم أنه تعالى هو الذي خصص

مأحد الطرفين البجائزين عليه ، وهو الوجود ، ولم يبقه على الطرف الآخر الْجائز عليه أيضاً ، وهو العدم ، وكذا أوجده على مقدار مخصوص في ذاته ، فخصه أيضاً بذلك المقدار ، بدلاً من الآخر البجائز ، وهو أن يكون أكبر من ذلك أو أصغر منه ، وكذا خصصه بالوجود في ساعة كذا ، من يوم كذا ، في شهر كذا ، في سنة كذا ، بدلاً عن الوجود المتقدم على ذلك ، أو المتأخر عنه ، وكذا ما يتعلق بسائر الأعراض ، خص بنوع من ذلك بدلاً عن تركه إلى مقابلة ، وأما بيان الكُبري، فلأن ترجيح وقوع أحد الطرفين الْمستويين بغير مُرجح محال، ويستحيل أن يكون المرجح نفس ذلك الممكن ، لأنه يلزم عليه أن يكون مساوياً لذاته ، راجحاً كما مر ، وأيضاً فلأنه إن ترجح له الوجود عن ذاته ، كان واجب الوجود لذاته ، فيلزم قدمه ، وإن ترجح له العدم من ذاته ، وجب استمرار عدمه ، فلا يوجد أبداً ، لأن المرجح الذاتي يـمتنع عدمه ، وكلا القسمين باطل ، فتعـين أن يكـون الْمرجـح خارجــاً عنه من جهة فاعله ، والسبر يقتضي أن لا مرجح لاختصاص الممكن بأحد الْجائزين عليه ، أو الْجائزات بدلاً عن مُقابله بالإرادة ، وهي إختيار الفاعل ، وفعل ذلك الجائز . أ هـ .

وأن يكون تعالى عَالِماً بكل شيء جُزئي أو كلي ، لا تقانه الأشياء ، أي : ولقوله تعالى : ﴿ وَهُوَ بِكُلِّ شَيء عَلِيمٌ ﴾ (١) ؛ وفي " الكشاف " : على هذه الآية ، فمن ثم خلقهن خلقاً مُستوياً مُحكماً ، من غير تفاوت ، مع خلق ما في الأرض ، على حسب حاجات أهلها ومنافعهم

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ٢٩ ؛ سورة الأنعام : ١٠١ ؛ سورة المحديد : ٣ .

و في " مُختصر العدل " : العلم إدراك الشيء ، بحيث لا يحتمل النقيض ، قال : وهو ضربان ، قديم صفة ذات ، لأن العِلم من الصفات الذاتية .. إلخ ؛ وفي أبي البقاء : وأما عِلم اللَّه تعالى ، فهو قديم وليس بضروري ولا مُكتسب ؛ إلى أن قال : والْحق إن عِلم اللَّه تعالى مُنزه عن الزمان ، ونسبته إلى جميع الأزمنة على السوية ، فيكون جميع الأزمنة من الأزل إلى الأبد بالقياس إليه تعالى ، كامتداد واحد مُتصل بالنسبة إلى من هو خارج عنه ، فلا يخفي على اللَّه ما يصح أن يعلم كُلياً كان أو جُزئياً ، لأن نسبة المقتضى لعِلمه إلى الكلى واحدة ، فمهما حدثت المخلوقات لم يحدث له تعالى عِلم آخر بها ، بل حصلت مكشوفة له بالعِلم الأزلى ، فالعِلم بأن سيكون الشيء هو نفس العِلم ، بكونه في وقت الكون من غير تجدد ولا كثرة ، وإنـما الْمتجدد هو نفس التعلـق والمعلق به ، وذلك مهما لا يوجب تحدد المتعلق بعد سبق العلم بوقوعه في وقت الوقوع ، وفرض إستمراره إلى ذلك الوقت ، فلا تكون صفة العِلم في الأزل من غير تعلق ، حتى يكون عالما بالقوة ، فيفضي إلى نفي عِلمه تعالى بالْحوادث في الأزل ، فالصانع الذي لا يشغله شأن عن شأن ، واللطيف الخبير الذي لا يفوته كمال ، لابُد وأن يعلم ذاته ، ولازم ذاته ، ولازم لازمه ، جمعاً وفرادي ، إجمالاً وتفصيلاً ، إلى ما لا يتناهى ، وبديهة العقل تقضي بأن إبداع هذه المبدعات ، وإبداع هذه الْحِكم والْخواص ، يمتنع إلاَّ من العَالِم بالْممتنعات ، والْممكنات ، والموجودات ، قبل وجودها عِلماً جُزئياً ، بأنه سيكون وقت كذا ،

ليقصد ما يشاؤه في وقبت شاءه فيه ، وبعد وجودها أيضاً ، ليجعلها مُطابقة لما يشاء ، ثم إعلم أن عِلمه تعالى في الأزل بالمعلوم المعين ، الْحادث تابع لماهيته ، بمعنى : أن خصوصية العلم وامتيازه عن سائر العُلوم ، إنما هو باعتبار أنه عِلم بهذه الماهية ، وأما وجود الماهية و فعليتها فيما لايزال ، فتتابع لعلمه الأزلى بها التابع لـماهيته ، بـمعنى : ا أنه تعالى لما عَلمها في الأزل على هذه الخصوصية ، بكونها في نفسها على هذه النحصوصية ، لزم أن يتحقق ويوجد فيما لايزال على هذه الخصوصية ، فلا جبر ولا بطلان لقاعدة التكليف ، وأما مشيئته تعالى ، فإنها متبوعة ، ووقوع الكائنات تابع لها ، فمن قال : إن عِلمه تعالى يجب أن يكون فعلياً ، لا يقول: إن العِلم تابع للوقوع ، ومن قال: بالتبعية ، قال: بإنقسام عِلمه إلى الفعل والإنفعال ، والمقدم علي الإرادة هو الفعل ، وعلى الوقوع هو الإنفعال ، ولا تعنبي بالتبعية للمعلوم تأخراً عن الشيء زماناً أو ذاتاً ، بل المراد كونه فرعاً في المطابقة ، والقول: بأن علمه تعالى حضورى ، والمراد وجود المعلوم في الخارج يُشكل بالممتنعات ، لأن علمه تعالى شامل للمتنعات ، والْمعدومات الْممكنة ، إلاَّ أن يُقال : لها وجود في الْمبادئ العالية ، وأما قوله تعالى : ﴿ إِلَّا لِنَعلَمَ ﴾ (١) ، وأشباهه فهو بإعتبار التعلق الْحالي الذي هو مناط الْجزاء ، قال القاضى : في قوله تعالى : ﴿ ثُمَّ بَعَثْنَاهُم لِنَعلَمَ ﴾ (٢) ، ليتعلق عِلمنا تعلقاً حالياً مُطابقاً لتعلقه ، أولاً تعلقاً إستقبالياً ، فلا يلزم منه أن يحدث له تعالى عِلم ، فإن العِلم الأزلى

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ١٤٣ ؛ سورة سبأ : ٢١ .

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف : ١٢ .

بالحادث الفُلاني ، في الوقت الفُلاني ، غير مُتغير ، وإنما هو قبل حدوث المُحادث ، كهو حال حدوثه وبعد حدوثه ، وإنسما جاء المضي والإستقبال من ضرورة كون الْحادث زمانياً ، وكل زمان محفوف بزمانين سابق ولاحق ، فإذا نسبت العِلم الأزلي إلى الزمان السابق ، قلت : قد عَلم الله ، وإذا نسبت إلى الزمان الْحالي ، قلت : يعَلم الله ، وإذا نسبت إلى الزمان الْحالي ، قلت : يعَلم الله ، وإذا نسبت إلى الزمان اللاحق ، قلت : سيعلم الله ، فجميع هذه التغيرات إنبعثت من إعتباراتك ، وعِلم الله واحد ، لأن عِلمه ملازم لوجوده الأول ، وفعله ملازم لعِلمه ، أما بالنسبة إليه ، فعلى سبيل الإتحاد ، وأما بالنسبة إلى الموجودات ، فعلى سبيل الإعتبار ، فلا يستدل بتغيرها على تغيره ، وبعدمها على عدمه ، ويعلم جميع الْجُزئيات على وجه جُزئي ، فعند وجودها يعلم أنها وجدت ، وعند عدمها يعلم أنها عدمت ، وقبل ذلك يعلم أنها ستوجد وستعدم ، ولا مانع من أن يكون العِلم في نفسه واحداً ، ومتعلقاته مختلفة ومتغايرة ، وهو يتعلق بكل واحد منها على ، نحو تعلق الشمس بما قابلها وإستضاء بها . أه .

وفي " المعالم " : وإنما قُلنا : بأنه عَالِم بكل شيء ، لأن الموجب للعِلم ذاته العلية ، والمقتضي للمعلومية ذوات المعلومات ومفهوماتها ، ونسبة الذوات إليه سواء ، فإذا كان عَالِماً ببعضها ، كان عَالِماً بكلها ؟ إلى أن قال : إنا نستدل على كونه تعالى عَالِماً ، بأنه لو لم يكن عَالِماً لم تكن أنت في ذاتك متصفاً بما أنت عليه ، من غاية الأحكام والإتفاق ، ودقائق المحاسن التي لا تنحصر ، وبيان الملازمة أنه معلوم بالبديهة ، أنه لا يحكم الفعل ويبرزه في غاية الكمال ، وفيما لا يُحاط به من

أنواع المحاسن ، إلاَّ من هُوَ عَالِم ، حكيم غايـة الْحكمـة ، وأمـا الإستثنائية ، فمعلومة بضرورة الْمشاهدة . أ هـ .

وأن يكون حياً ، لأن الْحياة شرط لصحة العِلم ، والقدرة ، وإلإرادة ، وغيرها ، والمتصف بالْحياة يكون فاعلاً ، أي : ومما يجب له تعالى أن يكون حياً ، لقوله تعالى : ﴿ هُوَ الْحَيُّ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُو ﴾ (١) ؟ وفي أبي البقاء : ﴿ الْحَيُّ ﴾ ، هُو الَّذِي يصح أن يعلم ويقدر ؟ إلى أن قال : وليست صفة حقيقية عادية عن النسب والإضافة في حقه تعالى ، إلاَّ صفة الْحياة . أه.

وفي " المعالم " : يجب أن يكون ربنا عز وجل حياً ، وَإِلاَّ لم يكن متصفاً بتلك الكمالات السابقة ، من القدرة ، والإرادة ، والعِلم ، وبيان الملازمة ، إن تلك الصفات مشروطة عقلاً ، بكون المتصف بها حياً ، فلو قدر عدمه لوجب عدمها ، لوجوب إنتفاء المشروط لإنتفاء شرطه ؛ إلى أن قال : والحياة صفة توجب لمن إتصف بها أن يكون فاعلاً ، قال : وإنما قُلنا : أن تلك الصفات بل وغيرها مشروطة بالحياة ، لأنها ليست تحتها إلا الوجود . أه .

وفي " شرح النونيه " : والدليل على حياته ، تصرفه في خلقه ، بالإيجاد ، والإعدام ، والإكرام ، والإيلام ، والإفساء ، والإعادة ، ونحو ذلك ، مما يستحيل وجوده من الأموات . أ ه .

أقول: هـذا معنى قولنا: من شرط الْحي أن يكون فاعلاً ، والأفعال (١) سررة عافر: ٦٥.

معاني المصادر ، الواقع إشتقاق الأفعال والصفات منها ، كإيـجاد النحياة ، الذي هو معناه لفظ أحيى ، المشتق منه : أُحْيي ، ويُحيي ، ومُحيي ، وكإيـجاد النحلق ، المشتق منه : خلق ، ويـخلق ، وخالق ، ومخلوق ، وعلى ذلك قياس جميع صفات الأفعال . أ ه. . شرح الديانات (بتصرف) .

وأن يكون راضياً عن المؤمنين ، مُحباً لهم مُوالياً ، وأن يكون على المجرمين بعكس ذلك ، ومعنى الرضى وما في معناه ، هو الإرادة مع عدم الإعتراض ، وقد يريد تعالى ما لا يرضى ، ككفر أبي جهل مثلاً : أي : ومما يجب له تعالى أن يكون راضياً عن المُؤمنين ... إلخ ، أي : وأن يكون على المجرمين بعكس ذلك ، فيكون ساخطاً عليهم ، مُبغضاً معادياً ، واختلف أئمتنا في الرضى والسخط وما في معناهما ، فالجمهور على أنهما أفعال له تعالى ، وأبو يعقوب المغربي ومن وافقه ، أنها صفات ذاتية ، كالعِلم والقدرة ونحوها .

وفي أبي البقاء: وأما رضى الله ، فهو ترك الإعتراض لا الإرادة ؛ إلى أن قال : والرضى والمحبة كل منهما أخص من المشيئة ، فكل رضى إرادة ولا عكس ، والأخص غير الأعم . أ هـ .

وفي " جمع الجوامع وشرحه ": والرضى والْمحبة من اللَّه ، غير الْمشيئة والإرادة منه ، فإن معنى الأولين الْمترادفين أخص من معنى الثانيين الْمترادفين ، إذ الرضى الإرادة من غير إعتراض ، والأخص غير

الأعم ، فلا يرضى لعباده الكُفر ، مع وقوعه من بعضهم بمشيئته ﴿ وَلَـو شَاءَ رَبُّكَ مَا فَعَلُوهُ ﴾ (١) ، قال البناني قوله : فـلا يرضــى لعباده الكُفـر للمغايرة الْمذكورة ، وقوله : ﴿ وَلَو شَاءَ رَبُّكَ مَا فَعَلُوهُ ﴾ ، دليل لقوله مع وقوعه من بعضهم . أ هـ .

وفي " شرح النونية " : وإن له تعالى رضى مخلوقاً ، هو قبوله أعمال من رضي عنه من خلقه ، وتوفيقه للطاعة ؛ إلى أن قال : فإذا علمت رضاه تعالى ، علمت أن سخطه مخلوق له ، وأنه هو عدم التوفيق للعمل الصالح ، وعدم قبوله عمل من سخط عليه . أ ه. .

أقول: هذا على القول الأول المشهور؛ وأما على القول الشاني، أي: على القول: بأنها صفات ذاتية، فقد قال في " الدليل ": فإن قال قائل: ما الدليل على صواب ما قُلتم في الرضي، والسخط، والحب، والبغض، والولاية، والعداوة، أنها صفات الله ذاتية؟ قُلنا: من أحد ثلاثة أوجه، أحدها: من العقليات والضروريات، وذلك ما شرحناه في كون الحي مُرتبطاً بصفاته التي لا ينفك من واحدة منها، إلا كان مواتاً وهي العِلم، والقدرة، والإرادة، والرضى، والحب، والولاية، وأن يكون فعالاً، فهذه حقيقة الحياة، لأنك إذا قُلت: رأيت حياً اقتضى يكون فعالاً، وإن قُلت: رأيت فعالاً إقتضى حياً، ولو قُلت: رأيت حياً لا فعالاً، أو فعالاً لا حياً، أكذبك الوجود، لأن معنى الحي والفعال فعالاً، أو فعالاً لا حياً، أكذبك الوجود، لأن معنى الحي والفعال واحد، وقولك: حي يقتضي المعلى، والولاية، والولاية، والولاية، والولاية، والولاية، والولاية، والعلم، والقدرة، والإرادة، والولاية، والولاية، والولاية، والقدرة، والعلم، والعبلم، والعبلم، والعبلم، والولاية، والولاية، والولاية، والولاية، والقدرة، والعبلم، والقدرة، والعبلم، والولاية، والولاية، والولاية، والولاية، والقدرة، والقدرة، والعبلم، والعبلم، والعبلم، والولاية، والولاية، والولاية، والولاية، والولاية، والقدرة، والقدرة، والعبلم، والعبلم، والعبلم، والعبلم، والولاية، والولاية، والولاية، والولاية، والولاية، والقدرة، والقدرة، والعبلم، والعبلم، والمحدة، والعبلم، والولاية، والولاية، والولاية، والمحدة، والولاية، والمحدة، والولاية، والمحدة والعبلم، والولاية، والمحدة والعبلم، والولاية، والمحدة والولاية، والمحدة والولاية، والمحدة والمحدة والمحدة والعبلم، والمحدة والمحدة والعبلم، والمحدة والعبلم، والمحدة والمحدة والعبلم، والمحدة والمحدة والمحدة والمحدة والمحدة والمحدة والعبلم، والمحدة والمحدة والمحدة والمحدة والعبلم، والمحدة والعبلم، والمحدة والمحدة والمحدة والمحدة والعبلم، والمحدة وا

ضرورة ؛ إلى أن قال : وقد أجمعت الأمة على أن الرضى صفة الراضي ، والسخط صفة الساخط ، وفي حديث عائشة أن رسول الله الله النول عليه واسجد واقترب إلى الله في سجوده ، فكوشف بمشاهدة النخلق ، فنظر وليس شيء أعظم من عقاب الله ، فكوشف بمشاهدة النالهم إني أعوذ بعفوك من عقابك ، ثم سجد أخرى ، فتقرب أعظم من تقربه الأول ، فكوشف بمشاهدة الصفات ، فلم ير شيئاً أعظم من سخط الله ورضاه ، فقال : وأعوذ برضاك من مخطك ، ثم سجد ثالثة ، فتقرب أعظم من الأوليين ، فقصر عقله عن عظمة ذات الله ، فحينئذ بهره الأمر ، فقال : وأعوذ بك منك ، لا أحصى ثناءً عليك ، أنت كما أثنيت على نفسك .

إلى أن قال: إن لِلّهِ حكمة في كل شيء ، وأنه جعل بعض أفعال العباد سبباً لتمام تلك الْحكمة ، وبلوغها غاية الْمراد ، وجعل بعض أفعالهم مانعاً من تلك الْحكمة ، فكل فعل وافق مُقتضى الْحكمة ، حتى انساقت الْحكمة إلى غايتها فهو شكر ، وكلما خالف ومنع الأسباب من أن تنساق إلى غاية المراد فهو كفر ، ثم انقسم عباده الذين هم من خلقه واختراعه ، إلى من سبقت له في المشيئة الأزلية أن يستعمله لإستيقاف حكمته دون غايتها ، ويكون ذلك قهراً في حقهم ، لتسليط الدواعي والبواعث عليهم ، وإلى من سبقت لهم في الأزل أن يستعملهم لسياق حكمته إلى غايتها في بعض الأمور ، فكان لكل واحد من الفريقين نسبة إلى المشيئة خاصة ، فاستعير لسبية المستعملين في إتمام الْحكمة نسبة إلى الْمشيئة خاصة ، فاستعير لسبية المستعملين في إتمام الْحكمة

<sup>(</sup>١) سورة العلق : ١٩ .

لهم عبارة الرضى ، واستعير للذين استوقف بهم أسباب المحكمة دون غايتها ، عبارة السخط ، وظهر على من سخط عليه في الأزل فعل ، وقفت المحكمة به دون غايتها ، فاستعير له الكفر ، وأردف بنقمة اللعن ، وظهر على من ارتضاه في الأزل ، للذي إنساقت بسببه المحكمة إلى غايتها ، فاستعير له عبارة الشكر ، وأردف خلفه الثناء زيادة في الرضى والقبول . أه بتصرف مع حذف .

هذا ولا يتخفى عليك ، أن الأئمة قد فسروا الرضى والمحبة المستلزمين للولاية ، بأنهما إلارداة مع عدم الإعتراض ، والإرادة مطلقاً أعم منهما - كما تقدم - لأن كفر أبي لهب مراد له تعالى ، غير مأمور به ، ولا مرضى عنه ، وإنما أمره بالإيمان ، الذي لا يقدم عليه من أجل إشتغاله بكفره ، إقامة للحجة وقطعاً للعذر ، ولذلك قُلنا في الممتن : وليس الأمر يستلزم الإرادة ، وإنما ذلك مذهب المعتزلة ، النافين عن إرادة الله الشرور والقبائح بزعمهم ، فوقعوا في أمر أشنع مما فروا منه ، حيث جعلوا كفر الكافر غير مراد له تعالى ، وإنما تعلقت إرادة العبد به ، فكانت أغلب من إرادته تعالى بزعمهم ، فإذن يلزمهم أن يقع في ملكه ما ليس مراداً له تعالى عن ذلك ، وأجابوا عن قوله تعالى : في ملكه ما ليس مراداً له تعالى عن ذلك ، وأجابوا عن قوله تعالى : في قلكه ما ليس مراداً له تعالى عن ذلك ، وأجابوا عن قوله تعالى : في قله عليه ، وبأن المراد بالعباد : من وفق للإيمان ، والأثمة يقولون : يعاقب عليه ، وبأن المراد بالعباد : من وفق للإيمان ، والأثمة يقولون : غمًا يَفعَلُ ﴾ (٢) ، وقد يأمر بما لا يريد كإيمان الكافر ، فإنه أمر به

<sup>(</sup>١) سورة الزمر : ٧ . (٢) سورة الأنبياء : ٣٣ .

ولم يرده ، ولمو أراده لكان كما أراد : ﴿ فَلَو شَاءَ لَهَدَاكُمِ مُ

وفي أبي البقاء: والأمر مطلقا لا يستلزم الإرادة ، ولو قُلنا: بالإستلزام ، للزم ذلك في جميع الصور ، من جملتها أمر الله تعالى ، والمعتزلة لما لم يفرقوا بين إرادة الرب وإرادة العبد ، في جواز تخلف المراد ، إتجه لهم القول بالإستلزام ؛ قال : ونقال الزركشي في "البحر" ، عن بعض المتأخرين : أن الأمر يستلزم الإرادة الدينية ، ولا يستلزم الإرادة الكونية ، فإنه لا يأمر إلا بما يريده شرعاً وديناً ، وقد يأمر بما لا يريده كوناً وقدراً ، كايمان أبي لهب ، وكأمر خليله باللبح ولم يُذبح ؛ إلى أن قال : وفائدته العزم على الإمتثال وتوطين النفس عليه . أه .

لكن هذا التفصيل لم نجده لأحد منا ، فلينظر فيه ، وأن يكون سميعاً ، بصيراً ، مُتكلماً ، ومعنى سمعه : علمه بالمسموعات ، كما أن بصره سبحانه علمه بالمبصرات ، أي : ومما يجب له سبحانه وتعالى أن يكون سميعاً ... إلخ ، ومعنى سمعه وبصره : أنهما صفتان كاشفتان ، يتعلقان بالشيء على ما هو عليه ، وهما راجعتان إلى معنى العجلم ، إلا أنهما لا يتعلقان إلا بالموجود المعين ؛ فمن ثم قُلنا : إن معناهما علمه تعالى بالمسموعات في صفة السمع ، كما أن علمه بالمبصرات في صفة البصر .

<sup>(</sup>١) سورة الأنعسام : ١٤٩ .

وفي " القناطر " : إنه تعالى سميع ، لا تخفى عليه الأصوات ، بصير ، لا تخفى عنه الألوان ؛ إلى أن قال : فالسمع كناية عن درك الأصوات ، والبصر كناية عن درك الألوان ، وذلك نفس العِلم ، قال : وهما صفتا كمال في حقه تعالى ، قال : وإذا كانتا صفتي كمال في المخلوق ، فكيف في الْخالق ؟! . أه (بتصرف) .

قال الإمام النخليلي ـ بعد كلام له ـ : فإذا وصفناه مثلاً بالعِلم قُلنا : إن ذاته المقدسة كافية في إنكشاف حقائق الأشياء لها ، إنكشاف تاماً ، فهي حقيقة صفته بالعِلم ، فإذا خص ذلك الإنكشاف المذكور بالمسموعات والمرئيات ، قيل : إن ذاته الكريمة كافية في تجلي كل مسموع أو منظور لها ، تجلياً حقيقياً على ما هو عليه ، فهو حقيقة وصفه تعالى بالسمع والبصر . أه .

قالوا: الدليل على كونه سميعاً بصيراً مُتكلماً ، الكِتاب والسُنة والإجماع ، لأن الدليل العقلي ضعيف ؛ قال في " الْمعالم " : لأن ذاته تعالى لا تعرف حتى يحكم في حقه ، بأنها يجب إتصافه بإضدادها عند عدمها ، فإن الإعتماد على الدليل العقلي في ثبوت تلك الصفات ، من كونها كمالات ، يجب إتصافه بها ، وإلا اتصف بأضدادها ، فيكون ناقصاً لفوات الكمال ، وفواته نقص ضعيف ، لأنه إنما ثبت لتلك الصفات الكمال في الشاهد ، ولا يلزم من كون الشيء كمالاً في الشاهد ، كونه كمالاً في الغائب . أه .

## ننبيه:

قد علم مما مر ، أن السمع والبصر يتعلقان بالموجود المعين ،

وأن العِلم يتعلق بالواجب والممكن ، الذي وجد أو يوجد ، على قول أهل المغرب ، فلا يتعلق بالممكن الذي لا يوجد ولا بالمستحيل ؛ لكن قال في " المعالم " : لا يخلو إما أن يريدوا به أنه يتعلق به ، أي : بالمستحيل والممكن ، الذي لا يوجد على وجه إنكشاف حقيقته وماهيته ، أو على وجه صحة المحكم عليه ، بأنه لا يوجد أو بأنه مستحيل ، فإن أرادوا به الأول ، أي : إنكشاف حقيقته وماهيته ، فباطل ، لأن العِلم هو ما يوجب إنكشاف الشيء إنكشافاً تاماً ، بحيث لا يحتمل النقيض بوجه ما ـ كما مر ـ ولا حقيقة في المخارج لِما ذكر ، تستدعي ذلك الإنكشاف ، وإن سلم إعتبار وجودها في الذهن ، فليس الكلام فيه ، إن أرادوا به الثاني ، أي : على وجه صحة المحكم عليه ، أي : بأنه لا يوجد أو بأنه مستحيل ، فمسلم وغير بعيد في هذا المقام ، لأنه أمر إعتباري لا ينكره أحد . أ ه بزيادة .

وَالَّذِي عليه الإمام الْخليلي وغيره: أن علمه تعالى يتعلق بالْممكن والواجب والْمستحيل، واستدلال عليه بآيات، منها قوله تعالى: ﴿ لَئِن أُخرِجُوا لاَ يَخرُجُونَ مَعَهُم وَلَئِن قُوتِلُوا لاَ يَنصُرُونَهُم وَلَئِن قُوتِلُوا لاَ يَنصُرُونَهُم وَلَئِن قُوتِلُوا لاَ يَنصُرُونَهُم وَلَئِن الْحَرَانُ وَلَه تعالى: فَصَرُوهُم لَيُوَلُنَ الأَدبَارَ ثُمَّ لاَ يُنصَرُونَ ﴾ (١)، ومنها قوله تعالى: ﴿ وَلَو رُدُّواْ لَعَادُواْ ﴾ (٢)، ومن قال يتعلق العِلم بالْجميع، لا يقول إنه تعالى يعلم حقيقة إنسان من ذهب مثلاً، بل يعلمه سبحانه وتعالى أنه مستحيل، فهو نفس الْحُكم عليه.

<sup>(</sup>١) سورة الحشير : ١٢ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام : ٢٨ .

قال في " شرح النونية " : ويُقال : اللَّه عَالَم ، ويعلَم ، وقد علَم ، وعليم ، وعلام ؛ إلى أن قال : ويعلم أنه ليس لنفسه شريك . أ هـ .

أَلاَ ترى ، أنه أثبت العِلم بعدم الشريك وهو المطلوب ، وأما كلامه : فهو فعل من أفعاله ، لا صفة من صفاته ، اللهم إلا أن أريد به نفي الْخرس ، وقد إنتفي بالقدرة ، لأنه عجز عن النطق ، أي : أما الصفات المتقدمة فقد مضى الكلام عليها ، وأما كلامه : فهو فعل من أفعاله ، أي : حادث كغيره من المحدثات ، وهو كُتبه الْمنزلة على أنبيائه ورسله ومنها القرآن ، لأنه وصفه بصفات خلقه ، فقال تعالى : ﴿ كِتَابٌ أُحكِمَت أَيَاتُهُ ثُمَّ فُصِّلَت ﴾ (١) ، ﴿ فَأَجِرِهُ حَتَّى يَسَمَعَ كَلاَمَ اللَّهِ ﴾ (٢) ، ﴿ اللَّهُ نَزَّلَ أَحسَنَ الحَدِيثِ كِتَابًا مُّتَشَابِهاً ﴾ (٣) ، إلى غير ذلك من الدلالات الدالة على حدوثه؛ فمن ثم قَلنا: إنه فعل من أفعاله، لا صفة من صفاته ، إلاَّ أن يُراد به نفى الْخـرس ، وذلك أن الأصحـاب لهم في كونه تعالى متكلماً ، بعد إجماعهم على صحة وصفه بذلك ، تأويل أن أحدهما أنه متكلم ليس بأخرس ، ومعنى كلامــه على هـذا أن يكون متكلماً بذاته ، كما أن قولهم في جميع الصفات كذلك كما يأتي ، والثاني : أنه خالق لكلامه ، لأن اسم الفاعل لـمن إتصف بـه ، سواء كان قائماً به كقائم أو غير قائم بـ كخالق ومتكلم ؛ وفي " الدليـل " ، عند قول الشيخ أبي الربيع: وندين بأنه خالق لوحيه ، وكلامه ، وجاعله ، ومحدثه ، قال الشيخ أبو يعقوب : وندين هَا هُنا مُحتمل ما

<sup>(</sup>١) سورة هــود : ١ .(٢) سورة التوبة : ٦ .

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر : ٧٣ .

لم يقع أحد الشروط الثلاثة ، وذلك أن هذه المسألة وقع فيها بعض المغالطة .

الى أن قال: يُسأل من يقول القُرآن غير مخلوق، ما هـذا القرآن الذي تريدونه وما حده ؟ فيقولون : أن الكلام أولاً إنها يكون في النفس ، ثم يظهر على الألسنة ، فيكون الظاهر والباطن كلاهما كلاماً ، فنظرنا إلى القُرآن الظاهر عن كلام الباطن ، قام ونظرنا إلى كلام النفس ، قد يكون في النفس قبل ظهوره إلينا ، وأمور النفس أوكد من أمور الْجوارح ، واللَّه تعالى لا يشبهه شيء في صفة ولا ذات ، فعلمنا أن كلامه كعلمه ، فقُلنا : الكلام والقُرآن إذ هو الكلام ليس بمخلوق ، ثم قُلنا لأهل الظاهر ، الذين يقولون : هذا المسموع هو القرآن : ما القُرآن عندكم ؟ فقالوا: هذا هو المسموع بالآذان ، المتلو باللسان ، المقطع بالحروف ، المتعلق بالظروف ، المحتمل للتصريف ، الْمُوصُوفُ بالتربيع ، والتثليت ، والتنصيف : ﴿ فِي صُدُورِ الَّذِينَ أُوتُــوآ العِلْمَ ﴾ (١) ، حجة الأخرين ، فها هنا وقعت المغالطة ، فإن إعترف أصحاب الظاهر لأصحاب الباطن بما قالوا ، صح لهم قولهم إنه الكلام في النفس ، وأنه معنى في النفس \_ على قول الأشعرية \_ وإن إعترف أصحاب الباطن لأصحاب الظاهر بما قالوا ، أن الكلام همو هذا المسموع ، صح أنه مخلوق ، فعلى كل واحد منهم أن يقيم الحجة على ما قال ، فإن أقاماها ، صح ما قالا هذا صفة ، وهذا فعل ، وإن عجز أحدهما ، صح ما قال الآخر ، وإن عجزا جميعاً ، إحتمل صحة ما قالا أو بطلانه ، واستدل أصحاب الباطن بقول الأخطل النصراني :

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت : ٤٩ .

واستدل الآخرون بقول اللَّه : ﴿ وَإِن أَحَدٌ مِّنَ الْـمُشركِينَ استَجَارَكَ فَأَجِرهُ حَتَّى يَسمَعَ كَلاَمَ اللَّهِ ﴾ (١) ، فقال أصحاب الظاهر لأصحاب الباطن: صاحبكم نصراني ، ولا ينصت إليه في تفسير لُغة العرب ؛ إلى أن قال : ونحن استدللنا بكِتباب اللُّه عز وجل ، وما في الفؤاد غير مسموع بالآذان ، قال الآخرون : أثبتناه صفة ، لأن ضده منفى عن اللَّه عز وجل وهو النحوس ، فقال الآخرون : لم يكن النحرس للكلام بضد وإنما آفة ، وضد الكلام السكوت وليس بآفة ، فكما لا يجوز أن تقول ضد القدرة الْحرس ، أو النوم ، أو الْجوع ، أو العطش ، فهذه آفات ومجموعها هو ضد القدرة ، وبعد أن يكون الكلام في النفس ككون الفعل في النفس ، فلا يكونان صفة ، وإنها قُلنا : ككونها في النفس متعلق إلى علم الله عز وجل ، بعلم الله في علمه ، الذي إن ظهـر كان كلاماً ، وإن أظهر كان فعلاً ، وقد علم الله عز وجل كـون الْخلـق في الأزل ، وكون الْحلق يوماً مَا ، وَحِيناً مَا ، وعلم الكلام في الأزل ، وكون الكلام يوماً مَا وَحِيناً مَا ؛ إلى أن قـال : وهـذه الْمسألة قـد حـار فيها المتكلمون ، وليس فيها من الْحيرة أكثر مما ترى ، فإن سلم أحد من الشروط الثلاثة ، كان الْمصيب فيها غانـماً ، والْمخطئ سالـماً ، والسلامة أقرب لمن استدل بقول الله ، دون من استدل بقول النصراني ، والمبتدئ بقطع العذر ظالم . أ هـ مع حذف.

وفيه أيضاً : والشروط ما لم يدع أنه دين يُدان لِلَّهِ تعالى به ، أو يقطع

١) سورة التوبة : ٦ .

عذر من خالفه ، أو يهدم برأيه قاعدة من قواعد الإسلام . أ هـ .

وفيه أيضاً : والدليل على خلق القُرآن الأهل الْحق عليهم أدلة كثيرة ، وأعظمها إستدلالهم على حلقه بالأدلة الدالة على حلقهم هم ، فإن أبوا من خلق القُرآن ، أبينا لهم من خلقهم ، وقد وصفه اللُّه في كِتابه وجعله ﴿ قُرآناً عَرَبياً ﴾ (١) ، مجعولاً مُنزلاً ، مسموعاً بـالآذان ، مقروءً بالألسُن ، مكتوباً في الْمصاحف : ﴿ فِي قُلُوبِ الَّذِينَ أُوتَــواْ العِلمَ ﴾ (٢) ، وليس لهم معول بعد العثور ، إلا الإعتذار بالغرور ، وذلك أنهم نصبوا للكلام ، وللأمر والنهي، هيولاً خيالاً غـير القُـرآن ، وهي العبارة عن القُرآن ، فما حاججناهم به من صفات الْخلق الْموجود في القُرآن ؛ قالوا: صدقتم غير أن ذلك يتوجه إلى العبارة عن القُرآن ، لا نفس القَرآن ؛ قُلنا لهم : إن اللَّه تعالى يقــول : ﴿ إِنَّا جَعَلَــنَاهُ قُــرآناً عَرَبِيًّا ﴾ ٣٠) ؛ قالوا : العبارة عنه ؛ قُلنا لهم : ﴿ مَا يَأْتِيهِم مِّن ذِكرٍ مِّن رَّبُّهِم مُّحدَثٍ إِلاَّ استَمَعُوهُ وَهُم يَلعَبُونَ ﴾ ﴿؛) ؛ قالوا : العبارة عنه ؛ ۖ قَلنا لهم : قال الله عز وجل : ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُّبَارَكَةٍ ﴾ (٥) ، ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيلَةِ القَدر ﴾ (٦) ، ﴿ نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الأَمِينُ ﴾ (٧) ، ﴿ وَنُنَزُّلُ مِنَ القُرآنِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحِمَةٌ لِّلمُؤمِنِينَ ﴾ (٨) ؛ قالوا : العبارة عسه ؛ قُلنا لهم : َ بعد قُوله تعالى : ﴿ أَنزَلَهُ بعِلمِهِ وَالسَّمَلاَئِكَةُ يَشْهَدُونَ ﴾ (٥) ، قُلتم : العبارة عنه لا هو ، فمن يشهد لكم بهذا بعد أن رددتم شهادة

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف : ٣ . (٢) سورة العنكبوت : ٤٩ .

 <sup>(</sup>٣) سورة الزخوف : ٣ .
 (٤) سورة الأنبياء : ٢ .

<sup>(</sup>٥) سورة اللخان : ٣ . (٦) سورة القدر : ١ .

<sup>(</sup>٧) سورة الشُعراء : ١٩٣ . (٨) سورة الإسراء : ٨٢ .

<sup>(</sup>٩) سورة النساء : ١٦٦ .

الله عز وجل وشهادة الملائكة ، فياسبحان الله من قوم أنكروا نزول القرآن مثل أهل الأوثان ، ولو عرضوا بمثل ما هم فيه بمحمد في ، وبجبريل الروح الأمين ، أنه لم ينزل به جبريل على قلب محمد وأنما نزل بالعبارة لا القرآن ، وخيال جبريل هو الذي نزل على خيال محمد في ، ولم ينزل علينا نحن أيضاً القُرآن ، وإنما نزل على خيالنا ، وقوله تعالى : ﴿ وَكَذَّبَ بِهِ قَومُكَ وَهُوَ الْحَقُ ﴾ (١) ، وأن القوم ما كذبوا بالقُرآن ، وإنما كذب خيالهم لا العبارة ، فليس القُرآن في نفسه بحق ، وإنما العبارة عنه هي الْحق ، وهي التي كذب بها خيال القوم ، ومن كان بهذه الصفة ، فليس بالعقلاء الذين يخاطب أمثالهم . أه .

ونعتقد أيضاً أن صفاته هذه عين ذاته ، لا زائدة على الذات ، تقدم معنى الإعتقاد ، وأيضاً مصدر آص ، بمعنى : رجع ، والصفات جمع صفة ، وهي ما قامت بالموصوف ، وهذه إشارة إلى الصفات المتقدمة وغيرها ، وعين ذاته ، بمعنى : أن ذاته كافية عن الإتصاف بمغاير لها ، قال : بعض وجوب الوجود ، يدل على نفي المعاني ، والأحوال ، والصفات الزائدة عيناً ، قال : لأن وجوب الوجود دال على نفيها ، لأن هذه الأمور إن كانت واجبة لذواتها ، لزم تعدد الواجب ، وقد أبطلناه ، وإن كانت ممكنة لذواتها ، فالموجب لها إن كان هو ذات الواجب ، لزم أن يكون الواحد قابلاً وفاعلاً ، وهو باطل ، وإن كان غيره ، لزم إفتقار الواجب إلى غيره . أه .

وبهذا تعلم بُطلان ما قاله الغير ، الْمستحيل تعدد ذوات قديمة ، لا (١) سورة الأنعام : ٦٦ . ذات وصفات ، وقوله : ولا يبجترأ على القول بكون الصفات واجبة لذاتها ، بل يُقال : هي واجبة لا لغيرها بل لما ليس عينها ولا غيرها ، أعني : ذات الله ، ويكون هذا مراد من قال : الواجب الوجود لذاته هو الله وصفاته ، يعني : أنها واجبة لذات الواجب تعالى ، وأما في نفسها ، أي : الصفات ، فهي ممكنة ولا إستحالة في قدم الممكن ، إذا كان قائماً بذات القديم ، واجباً به غير منفصل عنه ، فليس كل قديم إلها حتى يلزم من وجود القدماء وجود الآلهة ، لكن ينبغي أن يُقال : الله قديم بعضاته ، قال : ولا يطلق القول بالقدماء لئلا يذهب الوهم ، إلى أن كلاً منهما قائم بذاته ، موصوف بصفات الألوهية . أه من " شرح العقائد " للتفتازاني .

وجه البُطلان مرة يقولون: إن الصفات أغيار قديمة ، فيلزمهم تعدد القُدماء ، ومرة يقولون: إنها ممكنة في نفسها واجبة لغيرها ، وهذا تخليط ، فإن الممكن حادث بالإتفاق ؛ قال الإمام الخليلي (رضوان الله عليه): والأصل الذي ذهب إليه أصحابنا في هذا ، أن صفاته تعالى هي عين ذاته الأزلية ، ولا ينكشف هذا إلا بتجريد الذات الممقدسة عن الصفات بالكلية ؛ فنقول: في وصفه مثلاً بالحياة ، والعلم ، والقدرة ، والسمع ، والبصر ، والإرادة ، وغيرها من صفاته تبارك وتعالى ، أنها ليست بشيء زائد في ذاته ، لئلا يلزم الحلول في ذاته ، ولا زائدة على ذاته ، لئلا يلزم إفتقاره إلى ما يزيد على ذاته سبحانه ، مثلاً عالم بلا علم يعلم به ، وقادر لا بقدرة يقدر بها ، وهكذا في سائرها ، لأنه لو كان يعلم بعلم وقادر لا بقدرة يقدر بها ، وهكذا في سائرها ، لأنه لو كان يعلم بعلم

وبقدر بقدرة ، فلابد إما أن يكون ذلك العلم هو هو ، فيقتضى أن العلم هو الإلَه ، وأن الإلَه هو العلم ، وهذا باطل ، وإلا لـجاز أن يكون العلـم رباً لقوم ، والقدرة إلَها لغيرهم ، والارادة معبوداً للآخرين وهكذا ، وهذا باطل لا يدعيه أحد لأنه شرك ظاهر ؛ وأما أن يكون العلم غيره ، فيلزم منه إفتقار اللَّه سبحانه إلى غيره ، وهذا باطل ، لأن من كان مفتقراً إلى غيره فليس باله ، وأما أن يكون ذلك العلم لا هو هو ، ولا هو غيره ، وهذا باطل لعدم الثالث ، واعلم بأن القول : بأنه تعالى يعلم بعلم هو غيره ، وأن له إرادة هي غيره ، لابد له من أحد الأمرين ، إما قول : بأن صفاته تعالى حادثة ، فيكون الرب سبحانه وتعالى محلاً للحوادث ، وكل محل للحوادث فهو حادث ، وهذا باطل ، وإما أن يُقال : إنها قديمة أزلية معه ، لا هي هو ، ولا هي من خلقه ، فتكون لـه شُركاء كثيرين في وصف القدم والأولية ، وفيه رجوع عن القول بالتوحيد والفردانية ، إلى التصريح بالإثنين والثالث وما زاد ، وهذا باطل ، ولابُــد في كل واحد من هذه الأشياء الموصوفة بالقدم والأولية ، من أن تكون رباً ، أو مربوباً ، وإلَهاً ، أو مألوهاً ، وكل هذا باطل ، والْحق لاَ إلَـه إلاَّ اللَّه ، فلا قديم غيره ، ولا أول سواه ، وكل ما جاز القول فيه بأنه غيره ، فلا يجوز أبدأ إلا أن يكون مخلوقاً له ، محدثاً ، مصنوعاً كغيره من الْمخلوقات ، والقول بهذا في صفات الله تعالى باطل لِمَا تقرر . أ هـ .

وليس معنى ما ذكرنا أن هناك ذاتاً ولها صفة ، وهما متحدان حقيقة ، بل ذاته تعالى يترتب عليها ما يترتب على ذات وصفة معاً ، فلا تحتاج إلى شيء ؛ فسروا هذا بمعنى : أن ذواتنا ليست كافية في

إنكشاف الأشياء لنا ، بل نحتاج في ذلك إلى صفة العلم ، الذي يقوم بنا بخلاف ذاته تعالى ، فإنه لا تحتاج في إنكشاف الأشياء لها ، وظهورها إلى صفة تقوم به ، بل المفهومات بأسرها منكشفة لذاته تعالى ، فذاته بهذا الإعتبار حقيقة العِلم مثلاً .

وفي " الدليل " : أن صفات البارئ سبحانه ليس هناك معنى غيره ، أو شيء يلازمه أو يفارقه ، فقولنا : الله موجود ، إثباته ليس هناك وجود غيره يخالفه أو يوافقه ، وقولنا : الله حي ، إخبار عن الذات أنها ليست بميتة ، وأن له التصرف في الغير ، وقولنا : الله قادراً ، إخبار عن الذات أنها ليست بعاجزة ، ولا يعوزها شيء ، وقولنا : الله مريد ، إخبار عن الذات أنها غير مكرهة ، ولا يفوتها شيء ، وكذلك سائرها ، وليس في أن نفينا عن الذات في هذه الأمور ، ما يقتضي أن معها غيرها يقاومها فيضاهيها ، أو شيئاً غيرها نستعين به ، ويكون جُزءاً منها ، وذلك محال في ذات البارئ سبحانه وتعالى ، فالقديم من سبق الْحدث ، والعجز ، والمحات الكاملة . أه .

لا يُقال : إن الصفة عين الموصوف على قولكم هذا ، فيكون الله هو العلم ، والقدرة ، والحياة ، إلى غير ذلك ، لأنا نقول : إن الله غني في الأزل بذاته ، عن أن يزيد فيها شيء من صفاته ، فقولنا : حي مشلاً ، لم يزد بالحياة غيره ، فتعد صفة زائدة ، فلا يقتضي أن الحياة صفة زائدة على الذات ، فلا يلزم من هذا أن يُقال : هُوَ الْحياة مثلاً .

قال الإمام الْخليلي (رضوان الله عليه): إن أسماء الصفات تثبت لمعان أخر ، وهي أن تكثر الصفات ، وتعدد الأسماء ، إنما كان لأمور إعتبارية ، بحسب تبجليات أعيان الوجود وتأثرها ، وإنفعالها للذات العلية ، لطفاً من الله لعباده ، لكمال المعرفة به ، فإن تبجلي المعلومات من أعيان الوجود ، بمعنى : إنكشافها للذات ، لو يسمى إرادة ، أو قدرة ، لما صح معنى ولا لغة ، فكذا تبجلي المسموعات لها ، لا يسمى بصراً ، ولا تجلي المرئيات لها ، يسمى سمعاً ، وهكذا في سائرها . أه .

لا يُقال أيضاً: إن نفي الصفات عن الذات من الممتنعات ، لكون الكِتاب العزيز نطق بها ، قال تعالى : ﴿ وَهُوَ بِكُلِّ شَيء عَلِيمٌ ﴾ (١) ، ﴿ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيء قَدِيكٌ ﴾ (٢) ، في أمثالها ، لأنا نقول : إنسما نفينا الزائد على الذات مخافة الوقوع في الكثرة ، ولم ننف عنه تعالى مفهوم العلم والقدرة ، بل نقول : إنه عَالم ، قادر ، مريد ، سميع ، بصير ، متكلم ، أي : بذاته لإستحالته بديهة ، ولا يقوله عاقل ، فالصفات إعتبارية لا وجود لها ، خارجاً عن الأذهان ، كالإنكشاف في العلم ، والتمكن في القدرة ، والتخصيص في الإرادة ، لا حقيقة زائدة على الذات العليه ، قائمة بها وحالة فيها موجبة لتلك الثمرات ، كما تقول الأشعرية ، وإن هربوا عن المحلول ، وأنفوا عنه ، فالحالة قائمة وبالعكس . أه .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ٢٩ ؛ سورة الأنعام : ١٠١ ؛ سورة الحديد : ٣ .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ٢٠ ، ١٠٩ ، ١٠٨ ؛ سورة آل عمران : ١٦٥ ؛ سورة النحل : ٧٧ .

لأنا نقول: إن ذاته تعالى بحسب إنكشاف الأشياء لها تسمى: عالمة ؛ وبحسب التأثير في المقدورات نسميه : قادراً ؛ وبحسب تخصيص جميع المرادات نسميه: مريداً ؛ وبحسب إنكشاف جميع المسموعات نسميه: سميعاً ؛ وبحسب إنكشاف جميع المبصرات نسميه: بصيراً ؛ وبحسب إستلزامه صحنة إتصافه بحميع الصفات نسميه : حياً ؛ فهذا هو المراد من كونها عين الذات ، لأنها إضافات وتعلقات ، لا صفات حقيقية ، إنها هي أمور إعتبارية يراد بها نفي أضدادها ، فبالعلم ينتفي الْجهل ، وبالْمقدرة ينتفي العجز ، وبالإرادة ينتفي الإكراه ، وكذا الباقي بحسب ، أي : باعتبار ، أو أن حسب لفظة زائدة ، من باب الْمجاز بالزيادة ، ومنه : ﴿ وَهُو القَّاهِرُ فَوقَ عِبَادِهِ ﴾ (١) ، بزيادة ﴿ فُوقَ ﴾ على بعض التأويل ؛ وإنكشاف الأشياء ظهورها تسمى : عالمة ، لا فرق بين قولنا ذاته : عالمة ، وبين قولنا : هو عليم ، وعالم ، والتأثير في المقدورات هو الإنفعال للذات القادرة ، فإنه فعل الذات في الْمقدورات على وفق الإرادة ، والإرادة تخصيص الْموجودات ببعض الْجائزات دون بعض ، وقد تقدم أن السمع والبصــر إنكشاف مخصوص ، فهو راجع إلى العِلم ، والْحياة عبارة عن كون الْموجود فاعلاً ، وقد تقدم عن " الدليل " : أن كل فاعل حيى ، وكل حي فاعل، والعلم والقدرة وغيرهما، شروط للحي عند المتكلمين كما تقدم ـ إضافات وتعلقات ، لا وجود لها في ذاتـه ، ولا في ذاتهـا ، وهـذا معنى قولنا : لا هي صفات حقيقية ، بل أمور إعتبارية ، أي : معتبرة في الذهن لا غير .

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام : ١٨ ، ٢١ .

قال في " المعالم " : فالذات والصفات شيء واحد في الحقيقة ، وإن تغايراً بحسب المفهوم والاعتبار، ولا نعني بالصفات إلا سلب إتصافه بإضدادها السابقة ، لا أمراً زائداً عليه ، وعلى نفس التعلقات والإضافات ، فباعتبار إضافة إنكشاف حقائق الأشياء إلى ذاته تعالى وتعلقها بها تسمى تلك: الإضافة؛ وذلك التعلق النحاص علماً بذلك الاعتبار ، وباعتبار تأثير الذات العلية بالقصد والإختيار ، وتعلقها بإيجاد الأشياء من العدم ، وجعلها متصفة بالوجود يسمى : قدرة ؟ وباعتبار تـخصيصها بالإيـجاد ، بـدل العـدم الْمسـاوي لوجودهـا مثـلاً يسمى : إرادة ، وكذا الباقي ، فليس وراء هذه الاعتبارات معنى زائد عليها ، وَإلا لكانت ذاته ناقصة لعينها ، لكنها مكتملة بغيرها ، ضرورة أن تلك المعاني القائمة بذاته تعالى \_ على زعمهم \_ أغيار لها ، وخصوصاً من يقول منهم \_ كالسعد ، والفخر ، ونظائرهما \_ : بأن صفاته تعالى ممكنة في نفسها ، إمكاناً خاصاً ، واجبة بذات الواجب ، قالوا: ولا استحالة في قدم الممكن ، إذا كان قائماً بالقديم ، واجباً به ، غير منفصل عنه ، وزاد الفخر على ذلك وقال : إن اللذات قابلة لصفاتها ، فاعلة لها ، وهذا \_ والعياذ باللَّه \_ كُفر . أ هـ .

لا يُقال: نفيكم الصفات تعطيل موقع في مذهب المحكماء ، لأنا نقول قول المحكماء ، قول موجب بالعلة والطبيعة ، ونحن نقول : إنه فاعل بالإختيار - كما مر غير مرة - وأن ذاته العلية مقتضية لذلك الإضافات ، بلا أمر زائد عليها ، وأن من قال بزيادة المعاني ، يلزمه تعليل الواجب تعالى ، واللازم باطل ، لأن الواجب لو علل لكان

ممكناً ، لأن ثبوته يكون حينئذ مُستفاداً من غيره ، والإمكان ينافي الوجوب . أ هـ .

ويُقال: إنها أمور إعتبارية ، بحسب تعليات أعيان الوجود وتأثرها وإنفعالها للذات العلية ، وهي الفاعلة والْمنكشفة لها الْحقائق ، فما ثُمَّ صفة زائدة ، هذا الوجه مقابل للوجه الأول ، ولم نره لأحد من الأئمة ، غير الإمام النخليلي (رضوان الله عليه) ، فإنه قال : واعلم أن الأصحابنا في تعريف صفاته قولين ، كليهما يخرج على الصواب ؛ إلى أن قال : أحدهما : في هذه الصفات ، أنها أمور اعتبارية ، يُواد بها نفي إضدادها من النقائص المنزه عنها سبحانه ؛ إلى أن قال : فإن ذاته الكريمة غير قابلة للأوصاف الذميمة ، قال : واعلم أن صفاته الكمالية هي أخص بهذا الباب ، قال : وثانيهما : أن يقال في صفاته : إنها أمور اعتبارية ، بحسب تجليات أعيان الوجود ، وتأثرها وإنفعالها للذات العلية ؛ إلى أن قال : فإذا تـجلت ذاته العظيمة ، على إيـجاد معدوم ، أو إعدام موجود، أو غيرهما من أفعاله الخاصة، إنفعلت لها الأكوان بلا واسطة ، وهي الْحالـة الْمعبر عنها بالفعل والإنفعال ؛ إلى أن قــال : فكانت أسماء هذه الصفات ومعانيها ، بمقتضى مدلو لاتها ، وهي معني قولنا : بحسب تأثر أعيان الوجود وإنفعالها للذات العلية ، فالفاعل واحد ، وذاته كافية في كل ما يريد ، والأشياء كلها منفعلة لذاته ، على وفق إرادته ؛ إلى أن قال: فإن أسماء الصفات والأفعال ، إنها كانت معدودة ، كثيرة لكثرة معلوماتها ، وتعدد مدلولاتها تقريباً ، لأفهام العباد ، ليتوصلوا بها إلى معرفته ، التي هي سبب فلاحهم ، والأصل في

صفاته أنها شيء واحد في الْحقيقة ، بإعتبار تـجلي ذاته الْمقدسة على كل شيء ، لكنها بإعتبار الأمور الْخارجية من تعدد التجليات ، وتنوع الْمتجليات للذات الكريمة ، تكون أنواعاً عديدة ؛ إلى أن قال : وقد راعى هذا الإعتبار الْخارجي في خطابه ، كما قال في كتابه الكريم : ﴿ قَد سَمِعَ اللّهُ قُولَ الّتِي تُجَادِلُكَ فِي زَوجِهَا وَتَشتَكِي إِلَى اللّهِ وَاللّهُ يَسمَعُ تَحَاوُرَكُمَا إِنَّ اللّه سَمِيع بَصِيرٌ ﴾ (١) ، فلا يجوز في إطلاق اللّغة يُسمِع الأَقوال ، إلا مراعاة هذه النسب الْخارجية ، فلا يُقال : إن اللّه يُبصر الأقوال ، ويرى الأصوات . أه مع حذف .

لكن ينبغي أن يراجع النظر في هذا الوجه ، فإنه مشكل جداً ، لأن صفات الذات أزلية ، أي : موصوف بها في الأزل ، وليس يراعى فيها وجود النسب النحارجية ، وإنها ذلك أمر خاص بصفات الأفعال ، فليحرر المقام .

## تنبيه:

الصفات قسمان: صفات ذاتٍ ، وصفات فعل ؛ أما صفات الذات : فهي ما إتصف بها في الأزل ، وفيما لا يزال ، كالعلم ، والقدرة ، والإرادة ، ونحوها ؛ وأما صفات الأفعال : فكل وصف كان بسبب حدوث فعل من أفعاله ، كخالق ، ورازق ، ومُحيي ، ومُميت لهم ؛ والفرق بين صفة الفعل ، وصفة الذات : أنَّ صِفة الفعل تـجامع ضدها في الوجود ، عند إختلاف المحل ، كأن يوسع في رزق زيد ، ويُضيق

<sup>(</sup>١) سورة الْمُجادلة : ١ .

على عمرو ، وأن يخلق كذا لزيد ، ولا يخلق كذا لعمرو ، وهكذا ، وصفة الذات لا تجامع ضدها في الوجود ، ولو إختلف المحل بعكس الأولى ، فلا يُقال : عَلَمَ زيداً ، ولم يُعَلِمَ عَمرواً ، ولا أراد كذا ، ولا أكره على كذا ، وأن صفات الفعل تنفي عنه في الأزل ، فنقول : كان الله ، ولم يخلق ، ولم يرزق ، ولم يرحم ، ولم يُعذب ، وصفة الـذات لا تنفى عنه في الأزل ، فلا يُقال : كان الله ، ولم يعلم ، ولم يُرد .

قال البدر الثلاثي : هذا ما يُؤخذ من كلام المشارقة ، وهو يـدل على أن صفات الأفعال حادثة عندهم ، والذي عليه المغاربة أن صفات اللَّه كلها قديمة أزلية ، لأنه يقال : اللَّه تعالى خالق في الأزل ، على معنى سيخلق ، ورازق في الأزل ، على معنى سيرزق ، قال : وأن الفرق بين صفة الذات ، وصفة الفعل عندهم ، أن يقال في صفة الذات : لم يزل الله عَالِماً بما كان ، قبل أن يكون ، ولم يزل قادراً على إيجاد ما سيوجد ، قبل أن يوجد ، ولم يزل مُريداً لوجود ما علم أنه سيوجد ، قبل أن يوجد ، وهكذا ، وصفة الفعل : لم يزل خالقاً ، على معنى سيخلق ، ولم يزل رازقاً ، على معنى سيرزق ، قال : وحاصله أن صفة الذات: هي التي إتصف بها تعالى بالفعل في الأزل ؛ وصفة الفعل: هي التي لم يتصف بها بالفعل فيه ، وإنما يتصف بها فيما لا يـزال ، وهـو راجع إلى القول بحدوثها ، قال : وإن بعض الْمشارقة قسم الصفة ثلاثة أقسام: صفة ذاتية فقط ؛ وصفة فعلية فقط ؛ وذاتية باعتبار وفعلية باعتبار آخر ؛ فالأولى : هي كل صفة دلت على نفي ضدها عنــه تعــالي ، واتصف بها بالفعل في الأزل ، كالعلم ، والقدرة ، والإرادة ، والسمع ،

والبصر ، والحياة ؛ والثانية : كل صفة دلت على نفي ضدها عنه تعالى ، ولم يتصف بها بالفعل في الأزل ، كالنخلق والإحياء ، قال : والثالثة : كل صفة تحتمل معنيين متغايرين ، كحكيم ، فإنه بسمعنى نفي العبث عنه ، صفة ذات ، وبسمعنى واضع الأشياء في مواضعها اللائقة بها ، صفة الفعل . أ هـ من " شرح النونية " .

قال بعض: إن صفات الذات ، ما يلزم من نفيه نقيضه ، أي : ضده من الصفات ، والذي لا يلزم من نفيه نقيضه ، من صفات الأفعال ، مثلاً لونفيت الحياة ، لزم ضدها وهو الموت ، ولو نفيت القدرة ، لزم ضدها وهو العجز ، وهكذا ، ولو نفيت الإحياء والإماتة ونحوهما ، لم يلزم نقيضه ، بمعنى : أن نقيضه لم ينتقض ، إذ نقيض صفات الذات نقص ، ونقيض صفات الأفعال ليس بنقص ، وقال بعض : إن كل ما وصف الله تعالى به ، ولا يحوز أن يوصف بضده ، فهو من صفات الأفعال ، والمنات الأفعال ، والرحمة ، والسخط . أه .

## تنبيه آخر:

يُؤخذ - مما تقدم - أن الصفات منها صفة ذات متفق عليها ، وهي ست : العلم ، والقدرة ، والإرادة ، والسمع ، والبصر ، والحياة ، ومختلف فيها هل هي صفة ذات ، أو صفة فعل ؟ وهي : الكلام ، والرضى ، والسخط ، والحيب ، والبغض ، والولاية ، والعداوة ، والصحيح أنها أفعال ، ومنها محتمل للوجهين - كما تقدم - .

ويجب أن تكون هذه الصفات قديمة ، لأنه ليس محلاً للحوادث ، وقد تقدم تفسير الوجوب غير مرة ـ وهذه إشارة إلى صفات الذات ، لأن صفة الفعل أثر على القدرة ـ كما تقدم ـ وكذا معنى القدم ، أنه عدم إفتتاح الوجود ، بمعنى : أنه لا إفتتاح لوجوده ، بل ثابت متحقق من غير إفتتاح ، وقولنا : لأنه ليس محلاً للحوادث ، أي : لأنها لو كانت حادثة في ذاته ، لزم خلو ذاته في الأزل عنها ، ثم إتصافه بها ، فيلزم حينئذ تغير ذاته عما كان عليه ، وهو من إمارات المحدوث ، فتكون ذاته محلاً للحوادث ، وما لا يخلو عن المحوادث فهو حادث ، كيف وقد ثبت أنه قديم ؟ قاله بعضهم .

قال في " شرح النونية " : إنه موصوف بصفات ذاتية في الأزل ، وفيما لا يزال ، إذ لو كانت حادثة لاتصف قبل حدوثها بضدها ، ووصفه به محال ، والمؤدي إلى المحال مُحال ، فحدوثها محال ، فوجب قدمها لعدم جواز إرتفاع النقيضين ، فلو كان علمه تعالى حادثاً ، لا تُصف قبل حدوثه بالبهل ، تعالى عنه علواً كبيراً ، وهكذا باقي الصفات . أه .

ويجب إعتقاد حدوثها ، بمعنى : أن كلاً من العِلم ، والقدرة ، والإرادة ، وغيرها ، شيء واحد ، وأن تعدد التعلقات لا أثر له في الصفات ، ويحب ، أي : على المكلف ، إعتقاد وحدتها ، أي : الصفات ، بمعنى : أن كلاً من العِلم ، أي بمعنى : أن علمه تعالى الأزلي واحد ، فهو يعلم جميع المعلومات بعلمه الأزلي ، وكذا القدرة فإن جميع المقدورات تتعلق بها قدرته الأزلية ، وكذا الإرادة فإنه

سبحانه يخصص جميع الكائنات بما يجوز عليها بإرادة واحدة ، وكذا السمع والبصر ، أما الحياة ، فقد تقدم أنه لا تتعلق بشيء ، لأنها ليس تحتها إلا الوجود ، وأن تعدد التعلقات ، أي : كالمعلومات ، والمقدورات ، والإرادات ، لا أثر له وإن كثر وتعدد ، فإن كثرت وتعدده لا يزيد شيئاً فيها ، أي : الصفات ، وقد تقدم غير مرة أن الذات والصفات شيء واحد ، وأن المفهومات لا تزيد شيئاً عليها ،

قال في " المعالم " : دليل وجوب وحدة الصفة ، أنها لو تعددت بتعدد متعلقاتها ، لزم دخول ما لا نهاية له عدداً في الوجود ، وأنه محال ، وَإِلا لم يكن لبعض الأعداد ترجح على بعض ، فيفتقر في تعيين بعضها إلى مخصص ، وذلك يوجب حدوثها ، وقد تبين وجوب قدمها هذا خلف فتعين إذن وجوب وحدتها . أه .

وقال القطـب : وصفاته لا أول لهـا ولا آخـر ، وهـي كلهـا شـيء واحد ، وهـى ذاتية ، والذات الواجب الوجود لا تتجزأ . أ هـ .

وقال بعض الأفاضل: البارئ تعالى في الأزل ، علم بوجود العالم في وقت وجوده ، وهذا العلم صفة واحدة مقتضاها في الأزل العلم بأن العالم يكون من بعد وعند الوجود العلم بأنه كائن وبعده العلم بأنه كان ، وهذه الأحوال تتعاقب على العالم ، ويكون مكشوفاً لِلّه تعالى بتلك الصفة ، وهي لم تتغير ، وإنما المتغير أحوال العالم وإيضاحه ، بمثال وهو: إذا فرضنا للواحد منا علما بقدوم زيد عند طلوع الشمس ،

وحصل له هذا العلم قبل طلوع الشمس، ولم ينعدم بل بقي، ولم يخلق له علم آخر عند طلوع الشمس، فما حال هذا الشخص عند الطلوع، أيكون عالما بقدوم زيد أو غير عالم ؟ ومحال أن يكون غير عالم، لأنه قدر بقاء العلم عند الطلوع، وقد علم الآن الطلوع، فيلزمه بالضرورة أن يكون عالماً بالقدوم، فلو دام عند إنقضاء الطلوع فلا بُد أن يكون عالماً بأنه كان قد قدم، والعلم الواحد أفاد الإحاطة بأنه سيكون وبأنه كائن، وأنه قد كان، فهكذا ينبغي أن يفهم علم الله القديم الموجب بالإحاطة بالحوادث، وعلى هذا ينبغي أن يُقاس السمع والبصر، لأن لكل واحد منهما صفة يتضح بها المرئي والمسموع عند الوجود، من غير حدوث تلك الصفة ولا حدوث أمر فيها، وإنما الحادث المرئي والمسموع، وقد مضى ولا حدوث أمر فيها، وإنما الحادث المرئي والمسموع، وقد مضى

وإن تعلق الصفات لا نهاية لها ، وأن كيفية تعلق المتعلقات ليس من مدارك العقول ، أي : ومسما يسجب أن يعلم أن تعلقات الصفات بما تتعلق به من الإضافات المحارجية ، وهو طلب الصفة أمراً زائداً على مفهومها لا نهاية لها ، وأن ذلك التعلق ليس يصل إليه أحد بعقله ، ولذلك قُلنا : إنه ليس من مدارك العقول ، أي : العقول لا تدركه وهو المحتار عندنا ، وذلك أنه لا يعلمه إلا هو سبحانه وتعالى ؛ وقيل : إنه أمر إعتباري ؛ وقيل : بل وجودي .

وفي " المعالم " : إما عدم النهاية في متعلقات الصفات ، فلأنها لـو

اختصت ببعض ما تصلح له ، لاستحال ما علم جوازه ، وافتقرت إلى مخصص ، وبيانه أن نقول : لو اختصت صفة من المتعلقات ببعض ما تصلح له ، لانْقلَب البعائز مستحيلاً ، وبيان الملازمة أن البعض الذي لم تتعلق به تلك الصفة ، مع صلاحية تعلقها به ، هو في صحة تعلقها به ، مثل الذي تعلقت به ، فقصرها في التعلق على غيره ، منع لما علمت صحته ، وأيضاً فتخصيص الصفات ببعض ما جاز أن تتعلق به ، يوجب افتقارها إلى مخصص مختار ، لاستواء البعميع بالنسبة إليها ، وذلك يوجب حدوثها ، وقد عرفت استحالته . أه .

وفيه: لو سُئل عاقل: عن كيفية تعلق القدرة القديمة بمقدورها ؟ لم يمكنه عن ذلك جواب إلا العجز وامتناع معقولية ذلك ؛ ولو سُئل: عن كيفية قيام الأعراض المشاهدة بالْحِسّ بالْجواهر ؟ لما أمكنه معقولية ذلك أبدا ، فكيف بتعلق المتعلقات بالمقتضيات الْخارجة عن محالها ؟! فهو طلب كيفية فيما لا تدرك له كيفية ، وقد قامت الأدلة العقلية والنقلية ، وشهدت الأفعال الْحسية على إثبات مفهومات الصفات وإعتباراتها وتعلق المتعلق منها ، فلا يجب علينا علم بأن لها تعلقا ، ولا كيفية في الأزل ، وفيما لا يزال ، فإن الْجهل بأمثال هذا غير مضر في العقائد . أه .

## تنبيه:

تقدم في بحث البسملة أن الاسم هُوَ الْمسمى ؛ قال : قال في " شرح النونية " : وأن الدليل على أن الاسم هو المسمى ، قوله

سبحانه وتعالى : ﴿ سَبِّحِ اسمَ رَبِّكَ الأَعلَى ﴾ (١) ، لأن الْمسبَّح (بالكسر) ، (بالفتح) : هُوَ الذات العلية ، لا اللفظ الناطق به الْمسبِّح (بالكسر) ، وقوله تعالى : ﴿ تَبَارَكَ اسمُ رَبِّكَ ﴾ (٢) ، لأن الْمبارك هُوَ اللَّه تعالى ، لا اللفظ الْمنطوق به ، والقول بحذف الْمُضاف ، أي : مسمى ﴿ اسمُ رَبِّكَ ﴾ ، خلاف الأصل ولا داعي إليه ، وأن الذي في القُرآن العظيم ذكر دال أسمائه تعالى لا أسمائه ، فلا يلزمنا القول بخلقها من قولنا بخلقه ، وإن دال الأسماء ، وذكره ، والتسمية ، والإجبار ، والحكايات ، مخلوقة ، قال : وأن معنى قول العُلماء : هل الاسم هو المسمى أو غيره ؟ إن الاسم بمعنى اللفظ غير المسمى قطعاً ، إلى أن قال : وأن المراد من الاسم هنا مجرد الذات ، كمدلول لفظ الْجلالة أو الذات ، باعتبار وصف لها ، كمدلول لفظ العالم ، والراق ، ونحوهما . أ ه .

وأن يكون واحداً ، ومعناه : سلب الكثرة ، لأنه ذات قائم بنفسه ، واجب وجوده ، ليس بصفة من الصفات ، ولا تجري عليه التغيرات ، ولا يفتقر إلى الأمكنة والبجهات ، إلى غير ذلك ، أي : ومما يحب له تعالى ، أن يكون واحداً ، بمعنى : أنه غير مُتجنئ ولا مُنقسم ، وبمعنى : أنه غير مُتعدد ولا مُتكثر ، وهو معنى قولنا : سلب الكثرة ، لأن الوحدانية معنا صفة سلبة .

وفي أبي البقاء: والواحد له معنيان: أحدهما: ما قامت به الوحدة، وَهُوَ كُونَ الشيء، بحيث لا ينقسم إلى أمور متشاركة في الْماهية، ويقابلها الكثرة، فالواحد بهذا الْمعنى لا ينقسم ولا يتجزأ، وهو

<sup>. (</sup>١) سورة الأعلى : ١ . (٢) سورة الرحمن : ٧٨ .

الواحد الْحقيقي ؛ إلى أن قال : والثاني : ما لا نظير له في ذاته ، ولا شبيه له في أفعاله وصفاته ، وليس في الوجود من يتصف بالمعنيين حقيقة سوى الله تعالى ، لأن ما لا يتجزأ من الموجودات كالجوهر الفرد ، ينْضَمُّ إلى مثله وأمثاله ، وما لا نظير له كالعرش والكرسي ، وكلما انحصر نوعه في شخصه كالشمس والقمر ، فإثبات النظير لها ممكن ، والبارئ سبحانه يستحيل عليه التجزأ والإنقسام ، فلا مثل له ، ولا نظير ، ولا شبيه ، شهدت به الأدلة القطعية ، واعلم أن للتوحيد ثلاث مراتب : مرتبة توحيد الذات : وهو مقام الاستهلاك والفناء في الله تعالى ، فلا موجود إلا الله ؛ ومرتبة توحيد الصفات : وهو أن يرى كل قدرة متفرقة في قدرته الشاملة ، وكل علم مضمحلاً في علمه الكامل ، بل يرى كل كمال لمعة من عكوس أنوار كماله ؛ ومرتبة توحيد الأفعال : وهو أن يتحقق ويعلم بعلم اليقين ، أو بعين اليقين ، أو بحق اليقين ، أن لا مُؤثر في الوجود إلاّ الله ؛ إلى أن قال : والواحد يدخـل في الأحد بلا عكس ، فإذا قُلت : فُلان لا يقاومه واحد ، جاز أن يُقال : لكنه يقاومه إثنان ، وأما إذا قُلت : لا يقاومه أحد ، فلا يجوز أن يُقال ما ذكر ، قال : ومعنى أحدية اللَّه تعالى ، أي : أنه أحدي الذات ، أي : لا تركيب فيه أصلاً ، ومعنى وحدانية الله : أنه يسمتنع أن يشاركه شبىء في ماهيته ، وصفات ، كماله ، وأنه منفرد بالإيجاد والتدبير العام ، بــلا واسطة ، ولا معالجة ، ولا مُؤثر سواه ، في أثر ما عموماً . أه. .

لأنه ذات ، أي : حقيقته مخالفة لجميع الْحقائق ـ وقد تقدم معنى الذات ـ وجواز إطلاقها عليه تعالى ، ونزيد هنا ، قال بعض : والدليل

على جواز إطلاق الذات عليه ، قوله على " لا تتفكروا في ذات الله " (١) ، واعلم أن ما ورد الشرع بإطلاقه على الله سبحانه وتعالى ، إن كان مُشتركاً بينه وبين غيره ، وجب عند إطلاقه نفي المماثلة فيه ، كالشيء والذات ، بخلاف ما لم يرد الشرع بإطلاقه ، فلا يُقال : جسم لا كالأجسام مثلاً . أه .

قائم بنفسه ، أي : غير مفتقر إلى محل ، أو مخصص ؛ والمحل : الذات ، كذا قال السنوسي : أي : ذات الله تعالى غنية عن المحل ، والمخصِّص (بكسر الصاد) : هو الفاعل ، فباستغنائه عن المحل ، أي : عن ذات يقوم بها ، يلزم أن يكون ذاتاً لا صفة . أ هـ هدهدي .

وقيل: فسر القيام بعدم الإفتقار إلى المحل، وهو المتعارف عند بعض المتكلمين، ولا يخفى أنه أولى من تفسير السنوسي، إذ عدم الإفتقار إلى المحل، هو المحتاج إليه لعدم إستفادته مما مر، بخلاف عدم الإفتقار إلى المخصص، فإنه غير محتاج إليه لعلمه من صفة القدم واجب وجوده، تقدم معنى الوجوب: أنه ما لا يتصور عدمه في العقل، وأن الوجود عين الموجود، ليس بصفة من الصفات، لأن الصفة لا تقوم بصفة كيف، وقد قام الدليل على أنه متصف بصفات الكمال، منتف عن جميع النقص، ولا تجري عليه التغيرات لعدم إمكانه، لأنه واجب وجوده - كما تقدم - ولأن المتغير حادث لا محالة، ولا يفتقر إلى الأزمنة والمجهات، لأن الزمان والمكان الذي هو الجهة حادث إلى الأزمنة والمجهات، لأن الزمان والمكان الذي هو الجهة حادث إلى على ذلك من تنزيهاته - كما تقدم - وبرهان كون مولانا واحداً، لا نظير

<sup>(1)</sup> انظر الملحق .

له في الألوهية ، أنه لو كان معه ثان ، لزم أن لا يوجد شيء من العالم للزوم عجزه حينئذ ، وذلك محال ، لأنه خلاف الْحس والعيان ، وبيان ذلك أنه تقدم وجوب عموم قدرة الله تعالى بالممكنات ، فلو قدر موجود له من القدرة على ممكن ، ما مثل مولانا عز وجيل ، لزم عند تعلق تلك القدرتين أن لا يوجد شيء من العالم بهما ، لـما يلزم عليه من تحصيل الحاصل ، أو كون الأثر الواحد أثرين ، لأن المسالة مفروضة فيما لا ينقسم كالبجوهر الفرد ، فلأبد من عجزهما إن لم يوجد بهما ، أو من عجز أحدهما إن وجد بأحدهما دون الآخر ، ويلزم من عجز أحدهما عجز الآخر لأنه مثله ، وإذا لزم عجزهما في هذا الممكن لزم عجزهما في سائر الممكنات ، إذ لا فرق ، وذلك يستلزم إستحالة وجود الْحوادث وهو محال ، لأنه خلاف العيان ، وإذا إستبان وجوب عجزهما مع الإتفاق ، فمع الإختلاف أبين ، وبهذا تعرف أنـه لا تأثير لقدرتنا في شيء من أفعالنا ، وَإلاَّ لزم ما تقدم ، والإعتقاد الصحيح أن اللَّه خلق للعباد قدرة على أفعالهم الإختيارية ، تقارنها ولا تُؤثُّر فيها ، وأن الْمُؤثر هُوَ اللَّه تعالى وحده ، والقدرة توجد الأفعال الإختيارية عندها لا بها ، كالنار بالنسبة للاحراق . أ هـ هدهدى .

أقول: ظاهره كله موافق ، إِلاَّ قوله: الْجوهر الفرد، فإن الأصحاب لا يقولون به .

قال القطب: والتحقيق أنه لا يتصور جُـزء بـلا تــجزأ ، والإلـزام: التداخل: وهو أن أطرافه طرف واحد ، وأنـه الوسـط ، والوسـط هـو ، وذلك مـحال . أ هـ .

ونعتقد أيضاً: أن الْحسن ما حسنه الشرع، والقبيح ما قبحه الشرع ، أي : ونحكم حُكماً جازماً \_ كما تقدم \_ أن ليس الْحسن إلاَّ ما قال الشارع إفعلوه ، سواءً كان الأمر به أمر وجوب ، أو ندب ؟ وليس القبيح إلاَّ ما قال الشارع لا تفعلوه ، سواءً كان النهــي عنــه نهــي تحريم ، أو نهى تكريه ، وأن ما لم يرد فيه نهى ولا أمر ، فإنه يحمل إلى أقرب الأمور إليه ، فعلى هذا لا مباح ، وهـو مذهـب الإمـامين أبـي سعيد وأبي نبهان (رضوان الله عليهما) ؛ وقال الْجمهور مِنا: أن الْمباح ما لا أجر ولا وزر فيه ، فعلى هـذا تكون الأحكـام خمسـة ؛ وفي " المعالم " : قال بعضهم : ليس المباح بحسن ، ولا قبيح ، وكذا المكروه ، بناءً على أنهما واسطة ، وعلى أن الْحسن ما أمر بالثناء عليه ، والقبيح ما أمر بالذم عليه ، وقيل : بالواسطة في الْمكروه فقط ، بناءً على أن الْحسن ما ساغ الثناء عليه ، والقبيح ما ساغ الـذم عليـه ، فيخرج الْمكروه عنهما ، ويدخل الْمباح في الْحسن ، لأنه يسوغ الثناء عليه ، وأن لم يؤمر به ، والصحيح كما قال بعضهم : أن لا واسطة ، وأن الْمباح حسن ، والْمكروه قبيح ، بناءً على أن الْحسن هو الْمـأذون فيه ، فيشمل الواجب ، والمندوب ، والمباح ، والقبيح هو المنهي عنه ، فيشمل الحرام والمكروه . أ هـ .

وأن العقل ليس له دخل في شيء من ذلك؛ وفي " مُختصر العدل ": إعلم أن الْحسن والقبح يُطلقان على موافقة الغرض ومـخالفته، وليس بذاتيين لاختلاف الأغراض، ولا تـجوز على الله، ويُطلق ويـراد بـه ما أمر الشارع بالثناء على فاعليه وبالذم له، ويُطلق على ما فيـه الْحـرج

على فاعله ، وما لا حرج على فاعله ، وليس بذاتين ، بل إضافين . أ ه. .

وفي أبي البقاء: ثم أن كلاً من المحسن والقبيح ، يُطلق على معان ثلاثة ، الأول: صفة الكمال وصفة النقص ، كما يُقال: العلم حسن والْجهل قبيح ؛ والثاني: ملائمة الغرض ومنافرته ، وقد يعبر عنهما بالمصلحة والْمفسدة ؛ والثالث: تعلق المدح والذم عاجلاً ، والثواب والعقاب آجلاً ؛ فالْحسن والقبيح بالْمعنيين الأولين ثبتاً بالعقل إتفاقاً ، أما بالْمعنى الثالث ، فقد إختلفوا فيه . أه .

قوله: إختلفوا فيه ، يشير إلى خلاف المعتزلة مع الأشعرية ، والمسألة مشهورة ، ومعتقدنا \_ كما تقدم \_ أن التحسين والتقبيح شرعيان ؛ وفي " المعالم " : قال أصحابنا والأشاعرة : أن المحاكم هو الشرع ، ويتفرع عليه أمران ، أحدهما : أن شكر المنعم ليس بواجب عقلاً ، خلافاً للمعتزلة ، والثاني : أن الأشياء قبل ورود الشرع حكمها عندنا وعند معتزلة بغداد على المحظر وعند الشيخ إبن أبي زكريا ، وإختاره الإمام أبو يعقوب ، وعند معتزلة البصرة وطائفة من المحنفية والشافعية على الإباحة ، وعند الأشعري والسيرافي على الوقف ، لكن أدلة المعتزلة راجعة إلى العقل ، وأدلة غيرهم إلى الشرع . أه .

وأن التكليف يتعلق بحكم الفعل ، لا بالفعل نفسه ، تقدم معنى التكليف ، إنه الإلزام ، وإن تعلق بحكم الفعل ، بحيث كون الفعل طاعة أو معصية ، نسبة وإضافة ، لأنه قد تختلف أحواله وهو واحد ، كالقتل قصاصاً ، حسن وجائز ، والقتل تعدياً ، ظلم وقبيح ، والفعل

واحد ، وقد اختلف من جهة الإضافة ؛ وفي " مُختصر العدل " : فإن قُلت : إذا قررت أن الْحسن والقبح راجعان في الْحقيقة إلى الشرع ، وأن الْحجة هي الإلزام ، فبما يتعلق الإلزام والتكليف ، قُلت : يتعلق بحكم الفعل لا بالفعل ، نحو كونه حسناً ، وطاعة ، وواجباً ، وصحة ، وما يقابلها ، وليست هذه بأوصاف الأفعال ، لأن قولك : القتل ظلماً قبيح ، والقتل قِصاصاً حسن ، فالفعل واحد ، واختلف عليه الْحسن والقبيح بالإعتبارين . أه .

وأنه تعالى هو الموجد أفعال العباد من غير تأثير لقدرتهم فيها ، لأنه خالق وما سواه مخلوق ، أي : ونعتقد أنه تعالى هو الموجد ، أي : المخرج من العدم إلى الوجود ، يُقال : أوجد الله الشيء من العدم ، فوجد بالبناء للمفعول ، فهو موجود له ، أي : مخرج لها من العدم ، سواء كانت تلك الأفعال إختيارية أو إضطرارية ، كانت لعاقل كإنسي ، أو ملك ، أو لغير عاقل كما فعال البهائم ونحوها ، من غير تأثير لقدرتهم فيها - أي : في الأفعال - أي : تأثير خلق ، لأنه تعالى هو الفاعل لكل شيء والخالق له ، ولأنها - أي : تلك الأفعال - من جملة الممكنات ، والممكنات بأسرها داخلة تحت قدرته ، وأنه تعالى لا يؤاخذهم بغير ما اكتسبوا من أعمالهم ، فلا يعذبهم على غير أعمالهم ، فلا جبر ولا تفويض .

وفي " شرح النونية " ، للإمام عبد العزين (قُدس سـره) : أن اللّـه خالق لكل مـخلوق يصدر منه الفعل ، وأن غير عاقل خالق أيضـاً لسـائر

أفعاله الإختيارية والإضطرارية ، فالفعل متخلوق لِلّه تعالى ، وإن كان قائماً بالعبد ، كالبياض القائم بالجسم بتخلق الله تعالى وإيجاده ، وخالق لقدرة الطاعة فيمن أراد وصوله إلى رضاه ومحبته ، وقدرة المعصية فيمن أراد ترك نصرته وإعانته وبعده عن رضاه ومحبته ، ومُعط لمن أراد به خيراً وعده الذي سبقت به إرادته في الأزل ؛ وقال أيضاً : أن لكل متخلوق يصدر منه فعل إختياري ، كسباً لأفعاله الإختيارية ، ألزم الله بسببه عبده فعل ما فيه كلفة ، ولم يكن العبد مؤثراً في المقدور تأثير إختراع وإيجاد ؛ والمجبرة نظروا إلى جهة الخالق فقط ، فأضافوا أفعالهم إلى الله تعالى ، وجعلوا أنفسهم كالميت فقط ، فنفوا قدرة الله تعالى عن أفعالهم ، وقالوا : أنه لم يتخلق أفعال عباده ؛ قال : وأصحابنا (رحمهم الله تعالى) نظروا إلى البعهتين ، فأضافوا جهة الخير الفعل المعبد الذي يأتي منه الفعل الإختياري . أ ه

قال بعضهم: والله خالق لأفعال العباد من الملك والإنس والبحن ، وحالق لأفعال سائر الحيوانات ، لا خالق لها سواه ، وهو مذهب الصحابة (ش) ، أي : موجد لذوات الأفعال ، إما مع صفاتها من كونها طاعة أو معصية ، كما ذهب إليه الأشعري ، أو تستند صفاتها إلى قدرة العبد ، كما قال القاضي أبو بكر ، أو يراد أنه خالق الأفعال مع قدرة العبد ، كما ذهب إليه الأستاذ ، فلا رد صريحاً إلا على المعتزلة ، قدرة العبد ، كما ذهب إليه الأستاذ ، فلا رد صريحاً إلا على المعتزلة ، فإن قِيل : فمتى كانت القدرة ، والإرادة ، والشعور ، والآلات بسخلق

الله تعالى ، والفعل إنما يحصل من هذا المجموع ، فمتى ثبت هذا المجموع حصل الفعل ، ومتى لم يثبت فلا ، فكيف يصح إسناد الفعل إلى العبد ؟ قُلت : لا شك أن أصل الإرادة والقدره بخلق الله تعالى ، لكن تعلقها بواحد من طرفي الفعل والترك مع المحركات والسكنات يصدر من العبد ، فبهذا صح إسناده إلى العبد . أه من "شرح العقائد" .

وأن التأثير والإيجاد خاصة من خواصه ، التأثير : إبقاء الأثر - كذا قيل - وأما الإيجاد - فقد تقدم - : أنه إخراج الشيء من العدم ، وهذا والذي قبله هو قولنا ، لأنه خالق ... إلخ ، تعريض بمن يزعم أن العبد يخلق أفعاله بقدرة يخلقها الله تعالى فيه ، وخاصة من خواصه ، أي : مختص هو بتلك النخاصة ، لا يشاركه فيها أحد ، وَإِلاَّ لجاز تعدد المموثر في العالم ، فيؤدي إلى تعدد الألهة وَهُوَ محال .

وفي " شرح النونية " : وأعتقد أيضاً أن العبد لا يخلق شيئاً من أفعاله الإختيارية ، خلافاً للمعتزله ، للإجماع على أن لا خالق غيره سبحانه وتعالى ، ولإسناد جميع الممكنات إلى قدرته تعالى ، وإرادته ، وعلمه الأزليات ، وعلم من وجوب إنفراده تعالى بالخلق بالإختيار ، ونفي تأثير العبد فيما باشره من الأفعال بطلان دعوى أن شيئاً يؤثر بطبعه أو بقوة فيه ، وإنما الله سبحانه وتعالى بحسب جري العادة يخلق ذلك الأثر عنده لا به ، كالستر عند اللبس ، والري عند الماء ، والإحتراق عند مماسة النار . أه .

وفي " الشرح " أيضاً : أن أصحابنا قـالوا : إن للعبـد كسـباً لأفعالــه

الإختيارية ، يتعلق به التكليف من غير أن يكون العبد موجداً لها وخالقاً ، لقوله تعالى : ﴿ وَخَلَقَ كُلَّ شَيء وَهُو بِكُلِّ شَيء عَلِيمٌ ﴾ (١) ، وقوله جل وعلا : ﴿ وَاللّهُ خَلَقَكُم وَمَا تَعمَلُونَ ﴾ (٢) ، ولأنه لو كان العبد خالقاً لأفعاله ، لكان عالماً بتفاصيلها ، واللازم باطل ، فالملزوم مثله ، وأن المعتزلة بأسرها ذهبت إلى أن أفعال العباد مخلوقة لهم ، وأنهم تفردوا بها دون مالكهم جل وعلا ، وأنه ليس له فيها خلق ولا تقدير ، ولا يسجري عليها منه سُلطان ولا تدبير ، وأنهم اختلفوا في أفعال الجمادات والحيوانات من حركاتها وسكناتها الإضطرارية ؛ فقال بعضهم : إنها مخلوقة لِلّهِ تعالى ؛ وقال بعضهم : إنها فعل الطبيعة لا لِلّهِ تعالى ، وقال بعضهم : هي فعل لا فاعل له ؛ والصواب قول القائل : بأنها مخلوقة لِلّهِ تعالى ، للأدلة القطعية من الكتاب والسُنة ، الدالة على أن لا خالق سواه تعالى . أ ه .

ولا يتحقق الفعل من العبد إلا بإرادت تعالى ، وخلقه إياه في حال الفعل ، لا قبله ولا بعده ، وإرادة العبد له ، وكسبه إياه ، والإعانة من الله له إن كان طاعة ، وخذلانه إن كان معصية ؛ التحقق : الثبوت ، يُقال : حق الشيء ، أي : ثبت ، والفعل من حيث اللغة المحدث مطلقاً ، وفي الإصطلاح : هُوَ الموجود بقدرة فاعله ، لأن القدرة مع الفعل ، وهُوَ منقسم إلى الأحكام المخمسة المتقدمة إلا بإرادته تعالى ـ تقدم معنى الإرادة ـ وأنه تعالى لا يكون في ملكه إلا ما يريد ، وأن الإرادة غير الأمر - كما تقدم ـ لأنه أمر الكافر بالإيمان ولم يرده منه ، ولو أراده لكان ،

وأن الْخلق: هُو ما يقع به الْمقدور، مع صحة إنفراد القادر به، أي معنى : يوجد به المقدور ، وذلك المعنى : هُو تعلق القدرة به ؛ وقيل : ما يقع به الْمقدور لا في محل قدرته ، أي معنى : يقع به الْمقدور الَّذِي هُوَ ذات الْمخلوقات وأفعالها ، حال كون ذلك الْمقدور لا في محل قدرته ، الَّذِي هُوَ ذات اللَّه تعالى ، كذا قيل في حال الفعل ، أي : في حالة هي وجود الفعل ، لا قبل ذلك ولا بعده ، وإرادة العبد ، أي : قصده له ، واختياره إياه ، وكسبه إياه ، الكسب : هُـو مقارنة القدرة الْحادثة في العبد لفعله ، وقيل : هُوَ ما يقع به الْمقدور بلا صحة إنفراد القادر به، أي معنى: هُو صرف العبد قدرته وإرادته إلى ذلك المقدور، أو تعلق القدرة المحادثة بالمقدور بسببه يقع ، أي : يوجد المقدور من غير صحة إنفراد العبد القادر ، وإنما الْمنفرد بإيجاده هُوَ اللُّـه تعالى ، وقيل : هو ما يقع به الْمقدور في محل قدرته ، أي معنى : بسببه أو معه يقع المقدور حال كونه في محل قدرته ، وبعضهم لم يبين حقيقة الكسب واكتفى بقوله: إنا نعلم بالدليل القطعي أن لا خالق سواه تعالى ، ولا تأثير إلاَّ له ، ونعلم بالضرورة أن القدرة الْحادثة للعبد تتعلـق ببعـض الفعل ، كالصعود مثلاً دون السقوط ، فيسمى أثرها ، أي : تعلقها كسباً ، وإن لم تعرف حقيقة الإعانة من الله خلقه إبتداء الطاعة إلى إنتهائها وخذلانه ، أي : عدم خلق القدرة على الطاعة ، وخلق قدرة الْمعصية فيهم ، وقيل : التوفيق جعل اللَّه تعالى فعل عبده موافقاً لـما يحبّه ويرضاه ، والْخذلان عكسه .

وعن قومنا : وإرادته تعالى واحدة ، قديـمة أزليــة ، متعلقــة بــجميع

المرادات من أفعاله النخاصة ، وأفعال عباده من حيث أنها مخلوقة ، لا من حيث أنها مكتسبة لهم ، فمن هذا قال : أراد النجميع خيرها وشرها ، نفعها وضرها ، كما أراد وعلم ، أراد من العباد ما علم ، وأمر القلم حتى كتب في اللوح المحفوظ ، فذلك حُكمه وقضاؤه وقدره الذي لا يتغير ولا يتبدل ، وخلاف المعلوم مقدور النجنس بحال الوقوع ، ولأن الإستطاعة عنده عرض ، والعرض لا يبقى زمانين .

إلى أن قال : والعبد قادر على أفعال العباد ، إذ الإنسان يجد من نفسه تفرقة ضرورية بين حركات الرعدة والرعشة ، وبين حركات الإختيار والإرادة ، والتفرقة راجعة إلى أن الْحركات الاختياريــة حاصلـة تحت القدرة ، متوقفة على اختيار القادر ، فمن هذا قال : المكتسب هو المقدور بالقدرة الحادثة، والحاصل تحت القدرة المحادثة، ثم على أصل أبي الْحسن: لا تأثير للقدرة الْحادثة في الإحداث ، لأن جهة الْحدوث قضية واحدة.، لا تـختلف بالنسبة إلى الْجوهر والعـرض ، فلـو أثرت في قضية المحدوث ، الأثرت في حدوث كل محدث ، حتى يصلح لإحداث الألوان ، والطعوم ، والروائح ، ويصلح الأحداث الجواهر والأجسام ، فيؤدي إلى تجويز وقوع السماء والأرض بالقدرة الْحادثة ، غير أن اللَّه تعالى أجرى سُنَّنَه بأن يخلق عقيب القدرة الْحادثة أو تحتها ومعها الفعل الحاصل ، إذا أراده العبد وتجرد له ، ويسمى هذا الفعل : كسباً ، فيكون خلقاً من الله إبداعاً وإحداثـاً وكسـباً مـن العبـد حصـولاً تحت قدرته ، والقاضى أبو بكر الباقلاني تخطى من هذا القدر قليلاً ، فقال : الدليل قد قام على أن القدرة المحادثة لا تصلح للإيسجاد ، لكن

ليست تقتضي صفات الفعل أو وجهه وإعتباراته على جهة المحدوث فقط ، بل ها هنا وجوه أخر وراء الْحدوث ، من كون الْجوهر جوهراً متحيزاً قابلاً للعرض ، ومن كون العرض عرضاً ولوناً وسواداً وغير ذلك ، وهذه أحوال عند مثبت الأحوال ، قال : فجهة كون الفعل حاصلاً بالقدرة الحادثة أو تبحتها نسبة خاصة يسمى ذلك كسباً ، وذلك هو أثر القدرة المحادثة ، قال : فإذا جاز على أصل المعتزلة أن يكون تأثير القدرة أو القادرية القديمة في حال هو الْحدوث في الوجود، أو في وجه من وجود الفعل ، فلم لا يجوز أن يكون تأثير القدرة الحادثة في حال هو صفة للحادث ، أو في وجه من وجوه الفعل ، وهو كون الْحركة مشلاً على هيئة محصوصة ، وذلك أن المفهوم من الْحركة مطلقاً ، ومن العرض مطلقاً ، غير المفهوم من القيام والقعود غير ، وهما حالتان متمايزتان ، فإن كل قيام حركة ، وليس كل قيام حركة قياماً ، ومن المعلوم أن الإنسان يفرق فرقاً ضرورياً بين قولنا : أوجد ، وبين قولنا : صلى ، وصام ، وقعد ، وقام ، وكما لا يسجوز أن يضاف إلى البارئ تعالى جهة ما يضاف إلى العبد ، فكذلك لا يحوز أن يضاف إلى العبد جهة ما يُضاف إلى البارئ تعالى ، فــأثبت القــاضي تــأثيراً للقدرة الْحادثة وأثرها هي الْحالة الْخاصة، وهي جهة من جهات الفعل، حصلت من تعلق القدرة الْحادثة بالفعل ، وتلك الْجهة هي الْمتعينة لأن تكون مقابلة بالثواب والعقاب ، فإن الوجود من حيث هو وجود لا يستحق عليه ثواب ولا عقاب . أ هم من الملل والنحل .

أقول : ظاهره غير خارج عن الْحق ، وتركنا قول الْجويني لأنه يؤل

إلى القول بالطبيعة \_ كما قاله صاحب الكتاب \_ والذي عليه أصحابنا : أن الله أمر بالطاعة ، وأحبها ، ورضيها ، وزينها ، فمن عملها فعمله إياها بخلق الله تعالى وعلمه ، وإعانته إياه عليها ، ونهى عن المعصية وبغضها ، وكرهها ، وقبحها ، فمن عملها ، فعمله إياها بخلق الله تعالى وعلمه ، وإرادته ، وله عليه المحجة . أه من " شرح النونية " .

لأن الله خلق العباد ، وخلق أعمالهم ، وخلق الثواب والعقاب عليها ، وأنهم إكتسبوها ولم يجبروا عليها ـ تقدم معنى النجلق والكسب فيما تقدم ـ ولم يجبروا عليها فيه تعريض بالمجبرة ؛ وفي " المعالم " : وذهبت المجبرة إلى أنه ليس للعبد في أفعاله مُطلقاً إختيار البتة ، بل هو مجبور عليها ، وآلة لها كالسكين للقطع ، والشجرة للريح ، بل كخيط مُعلق في الهواء تميله الريح تارة يميناً وتارة شمالاً ، من غير قدرة على مخالفتها أو موافقتها ، فالحيوانات عندهم في أفعالها بمنزلة الجمادات ، لا تتعلق بها قدرتها ، لا إيجاداً ولا إختراعاً ، ولا تناولاً وإكتساباً ، وبطلان ظاهر ، فإن الضرورة قاضية بإختياره في بعض أفعاله ، وبجبره في بعضه الآخر كحركتي مد اليد للتناول والإرتعاش ، ويلزمهم وبجبره في بعضه الآخر كحركتي مد اليد للتناول والإرتعاش ، ويلزمهم عدم التكليف للعبد بأمر من الأمور ، فلا يصح لُغة ولا شرعاً ، طلبه بالفعل ، ونهيه عنه ، ولا مدحه به ، ولا ذمه عليه ، ولا توبيخه عليه ، ولا التعجب من كفره ، نحو : ﴿ كَيفَ تَكفُرُونَ بِاللّهِ ﴾ (١) ، والكل باطل بإجماع الموحدين . أه .

وفي " شرح العقائد " ، للتفتازاني : وللعباد أفعال إختيارية يثابون بها (١) مورة البقرة : ٢٨ .

ان كانت طاعة ، وبعاقبون عليها إن كانت معصية ، لا كما زعمت الجبرية من أنه لا فعل للعبد أصلاً ، وأن حركاته بسمنزلة حركات الْجِمادات ، لا قدرة عليها ، ولا قصد ، ولا إختيار ، باطل ، لأنا نفر ق بالضرورة بين حركة البطش وحركة الارتعاش، ونعلم أن الأول بإختياره دون الثاني ، ولأنه لو لم يكن للعبد فعل أصلاً لَمَا صح تكليف. ولا ترتب إستحقاق الثواب والعقباب على أفعاله ، ولا إسناد الأفعال التي تقتضي سابقية القصد والإختيار إليه على سبيل الْحقيقة ، مها نجزم بالبديهة أنه لا تحقق له بدون القصد ، والاختيار مثل صلى وصام ، بخلاف مثل طال الغلام وإسود لونه ، والنصوص القطعية تنفي ذلك كقوله تعالى : ﴿ جَزَاءَ بِمَا كَانُواْ يَعمَلُونَ ﴾ (١) ، وقوله : ﴿ فَمَـن شَاءَ فَلْيُؤمِن وَمَن شَاءَ فَلْيَكَفُر ﴾ (٢) ، وغير ذلك ، فإن قيل : بعد تعميم علم اللَّه تعالى وإرادته الْجبر لازم قطعـاً ، لأنهما إما أن يتعلقـا بوجـود الفعل فيجب ، أو بعدمه فيمتنع ، ولا اختيار مع الوجوب والإمتناع ، قُلنا : يعلم اللَّه ويريد أن العبد يفعله أو يتركه بإختياره فلا إشكال ، فإن قِيل : فيكون حينمنذ فعله الإختياري واجباً أو ممتنعاً ، وهذا يسافي الإختيار ، قُلنا : مـمنوع ، فإن الوجوب بالإختيار مـحقق للإختيــار ، لاَّ مُناف له ، وأيضاً منقوض بأفعال البارئ تعالى . أ هـ .

قال بعضهم : لأن علمه إن تعلق بوجود فعله فيجب ، وإن تعلق بعدمه فيمتنع ، مع أنه فاعل بالإختيار ، يعني : أن أفعال البارئ واجبة ،

<sup>(</sup>١) سورة السجدة : ١٧ ؛ سورة الأحقاف : ١٤ ؛ سورة الواقعة : ٢٤ .

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف : ٢٩ .

ومع هذا لا ينافي الإختيار، وأما النقض بفعل البارئ تعالى فمدفوع، بأنه مفتقر إلى إختيار قديم يتعلق في الأزل، بالفعل الحادث في وقته، فالمخلص أن يُقال: إن إختيار العبد مسند إلى الإستعداد الموضوع فيه بطريق الصحة لا الوجوب، يعني: أن الله تعالى يخلق في العبد صفة من شأنها أن يريد بها أي شيء كان، في أي وقت كان، لا يُقال: إن الوجوب في فعل الله من ذاته تعالى، فلا يكون الوجوب منافياً لإختياره بخلاف فعل العبد، فإن الوجوب فيه لا يكون إلا من الله تعالى، فيكون منافياً لإختيار العبد، لأنا نقول: الكلام في الفعل بعد وجوبه، فيكون منافياً لإختيار العبد، لأنا نقول: الكلام في الفعل بعد وجوبه، فالوجوب من حيث أنه وجوب، سواء كان من ذات الفاعل أو غيره، لا يتغير، وإلاً لا يكون واجباً، بل ممكناً. أه.

وأن الفعل عرض يوجد مع الإستطاعة ، وأن لبعض قدرة العبد وإرادته مدخلاً في الفعل ، كحركة البطش دون بعضها ، كحركة الإرتعاش ، وصرف العبد قدرته وإرادته كسب ، وإيجاده تعالى الفعل خلق ، والمقدور الواحد داخل تحت قدرتين من جهتين مختلفتين عقدم معنى الفعل : أنه لُغة الْحدث ، وإصطلاحاً : هُوَ الْموجود بقدرة فاعله ـ وأما كونه عرضاً فهو ظاهر ، لأنه إما حركة أو سكون .

قال في " شرح النونية " : والْحركة : حصول الشيء حصولاً أولاً في الْعيز الشاني ، وبعبارة أخرى : هي كونان في آنين ، في مكانين ، والسكون : حصوله حصولاً أولاً في الْحيز الأول ؛ وبعبارة أخرى : هُوَ كون واحد في آنين ، في مكان واحد ، والفعل : هُوَ حركة البدن الشاملة للقول . أه. .

يوجد ، أي : يتحقق ويثبت مع الإستطاعة ، الإستطاعة : إستفعال من الطوع ، وهي عند المحققين : غسم للمعاني التي يتمكن الإنسان مما يريد من إحداث الفعل ، وهي أربعة أشياء : نية محصوصة للفاعل ، وتصور للفعل ، ومادة قابلة للتأثير ، وآلة ، إن كان الفعل آلياً كالكتابة ، ويضاده العجز ، وهو : أن لا يجد أحد هذه الأربعة فصاعداً . أه.

أبي البقاء: وأن لبعض قدرة العبد ... إلخ ، أي : كل أحد يسجد من نفسه فرقاً بين حركة التناول وحركة الرعدة \_ وقد تقدم معنى ذلك كله \_ قال أصحابنا: إن أفعال العباد لا توجد إلا إذا وجدت خسة أمور: إرادة الله ، وإرادة العبد ، وإكتسابه ، وإعانة الله له \_ إن كان الفعل طاعة \_ وخذلانه \_ إن كان معصية \_ وخلقه له تعالى في وقت الفعل ، لا قبله ولا بعده . أه . وقد تقدم في المتن .

وصرف العبد قدرته وإرادته كسب ـ تقدم معنى الكسب أيضاً ـ والصحيح ما قال بعضهم : إنا نعلم بالدليل القطعي أن لا خالق سواه تعلى ، ولا تأثيراً لآلة ، ونعلم بالضرورة أن القدرة الحادثة للعبد تتعلق ببعض الفعل ، كالصعود مثلاً دون السقوط ، فيسمى أثرها ، أي : تعلقها : كسباً ، وإن لم نعرف حقيقته .

قال في " المعالم " : كان شيخنا (رحمه الله) كثيراً ما يقرر لنا في هذا المقام ، إنا نضيف إلى الله تعالى ما أضاف إلى نفسه وهو المخلق ، وإلى العبد ما أضافه إليه وهو الكسب ، ونمسك عن ذلك الكسب ما هو ، لكونه إذا حقق فإنه يؤدي إلى القول بالببر ، ولقوله على عن ربه :

" القدر سري فلا ينبغي لأحدٍ أن يطلع على سري " ، أ ه. .

والمقدور الواحد ... إلخ ، أي : تحت قدرة الله من جهة النخلق ، وتحت قدرة العبد من جهة الكسب ؛ وفي " المعالم " : وهذا القدر من المعنى ضروري ، وإن لم نقدر على أزيد منه في تلخيص العبارة المفصحة عن تحقيق كون فعل العبد بمخلق الله وإيجاده ، مع ما للعبد فيه من القدرة والإختيار ، وإن عبروا بالفرق بينهما بمثل الكسب ما وقع بآلة ، والنخلق ما وقع لا بآلة . أه .

وفي " شرح العقائد " : فإن قيل : لا معنى لكون العبد فاعلاً بالإختيار إلاً كونه موجداً لأفعاله بالقصد والإختيار ، وقد سبق أن الله مستقل بخلق الأفعال وإيجادها ، ومعلوم أن المقدور الواحد لا يدخل تحت قدرتين مستقلتين ؛ قُلنا : لا كلام في قوة هذا الكلام ومتانته ، إلا أنه لِمَا ثبت بالبرهان أن المخالق هو الله تعالى ، وبالضرورة أن لقدرة العبد وإرادته مدخلاً في بعض الأفعال ، كحركة البطش دون البعض ، كحركة الإرتعاش ، إحتجنا في التقصي عن هذا المضيق إلى القول بأن الله خالق ، والعبد كاسب ، وتحقيقه إن صرف العبد قدرته وإرادته إلى الفعل كسب ، وإيجاد الله تعالى الفعل عقيب ذلك خلق ؛ قال بعضهم : هذا يشعر بتقدم الكسب على الإيجاد ، فيلزم كون العبد كاسباً لفعله هذا يشعر بتقدم الكسب على الإيجاد ، فيلزم كون العبد كاسباً لفعله حال عدمه ، أجيب : إيجاد الله تعالى متعلق بقصد العبد ، متأخراً عنه تأخراً ذاتياً لا زمانياً ، وأيضاً : القصد إلى تمام الفعل ، فعند تمامه كان الفعل مكسوباً والقصد كسباً ، وعلى الوجهين لا يلزم كسب الفعل حال عدمه . أ ه كلام ذلك البعض .

قال التفتازاني: والمقدور الواحد داخل تحت قدرتين ، لكن بجهتين مختلفتين ، والفعل مقدور لِلَّهِ تعالى بجهة الإيحاد ، ومقدور للعبد بجهة الكسب ، وهذا القدر من المعنى ضروري ، وإن لم نقدر على أزيد من ذلك في تلخيص العبارة المفصحة عن تحقيق كون فعل العبد بخلق الله تعالى وإيجاده ، مع ما فيه للعبد من القدرة والإختيار .

قال بعضهم: فإن قيل: ما الفرق بين النخلق والكسب، حتى يُقال: أن الفعل مقدور لِلَّهِ تعالى من جهة الإيـجاد، ومقدور للعبد من جهة الكسب؟ قُلنا: منها أن يُقال: أن النخلق: إيـجاد أصـل الفعـل، والكسب: تحصيل صفته من كونه طاعةً أو معصية، وكونه طاعة أو معصية، إنـما هو لـموافقته الأمر أو مـخالفته، وكل منهما أمر لا يحتاج إلى علة سوى وجود الفعل، فلا دخل لقدرة العبد في شيء منهما، نعم إن كون الفعل طاعـة أو معصية، لـما عرضه بالنسبة إلى محله، ناسب أن ينسب إلى قدرة المحل لذلك. أهـ كلام ذلك البعض.

التفتازاني مثل قولهم: أن الكسب واقع من العبد بآلةٍ ، والتحلق لا بآلة ، والكسب مقدور وقع في محل قدرته ، والتحلق مقدور لا في محل قدرته ، والتحلق يصح ، فإن محل قدرته ، والتحلق يصح ، فإن قيل : قد أثبتم ما نسبتم إلى المعتزلة من إثبات الشركة ، قُلنا : إن الشركة أن يجتمع إثنان على شيء ، وينفرد كل منهما بما هو له دون الآخر ، كشركاء القرية والمحلة ، وكما إذا جُعل العبد خالقاً لأفعاله ، والصانع خالقاً لسائر الأعراض والأجسام ، بخلاف ما إذا أضيف أمر

إلى شيئين بجهتين مختلفتين ، كالأرض تكون ملكاً لِلَّهِ بجهة الْخلـق ، وللعبد بجهة ثبوت التصرف . أ هـ .

أقول: أكثر هذا قد مضى عن أصحابنا ، وإنما أثبتناه تقوية لهم ، لكونه غير خارج عن الْحق فيما يظهر - فلينظر فيه - والكسب متعلق التكليف الشرعي ، وإمارة على حصول الثواب والعقاب ، تقدم أن الكسب : هُو تعلق القدرة الْحادثة بالْمقدور ، مقارنة له من غير تأثير لها ، وهذا التعلق هو الذي يتعلق به التكليف من جهة الشارع ، والتكليف : هُو الإلزام - كما تقدم - إذ لا تأثير لقدرة الْمكلف ، فالْحاصل أن تلك الأفعال الْمخلوقة لِلَّهِ تعالى نصبها الشرع عند إقترانها بأعراض حادثة كالقدرة والإرادة ، إمارة على حصول الثواب والعقاب وغيرهما ، أعني : الْمجعول إمارة على الثواب ، هُو فعل الواجب وألمندوب ، والكف عن الواجب ، وعلى غيرهما ، اللّذي هُو عدم فعل الثواب والعقاب فعل الحرام ، والكف عن الواجب ، وعلى غيرهما ، اللّذي هُو عدم الثواب والعقاب ، فعل المباح والْمكروه ، والكف عن المندوب ، والكف عن المندوب ، وعلى غيرهما ، اللّذي هُو عدم الثواب والعقاب ، فعل الْمباح والْمكروه ، والكف عن الْمندوب ، وعن الْمكروه ، بلا نية الإمتثال . أ هه من " الْمعالم " .

واعلم أن أفعال الله تعالى على وجهين : عدل ، وفضل ، فكل نعمة منه فضل ، وكل نقمة منه عدل ، فإن يثبنا على الطاعة ، فإثابته لنا إنما هي بفضله النحالص ، وهو العطاء عن إختيار ، لا عن إيسجاب ولا وجوب ، وإن يُعذبنا ، فتعذيبه لنا بعدله النحالص ، وهو وضع الشيء في محله من غير إعتراض ، وليس منه تعالى عن ذلك ظلماً ولا جوراً ، لأن جميع الكائنات التي من جملتها الثواب والعقاب مَملوك له عز وجل ،

فليس لهما سبب عقلي ، وإنما الطاعة والمعصية إمارتان مخلوقتان له تعالى ، تدلان على ما اختاره من ثواب وعقاب ، حتى لو عكس دلالتهما ، أو أثاب وعاقب بلا سبق إمارة ، لكان ذلك منه حسناً ﴿ لاَ يُساًلُ عَمَّا يَفعَلُ ﴾ (١) ، إلا أنه مناف لـما أخبر من حكمته ، وأن الخلف في وعده ووعيده نقص لا يجوز أن يُنسب إليه ، فَيُثِيب المُطيع ويُعذب العاصي ، إنجازاً لوعده ووعيده . أه الإمام عبد العزيز من " شرح النونية " مع حذف .

وقال أيضاً: لا يكون من العباد إلا ما شاء الله كونه ، وعلمه ، وإرادتة ، وأن سعادة السعيد في بطن أُمِهِ بالعمل الصالح الذي سيقع منه المعلوم له سبحانه ، وشقاوة الشقي في بطن أُمِهِ بالعِصيان الذي سيوجد منه المعلوم له عز وجل ؛ قال : وشقاوة الشقي ووقوعه في سوء النحاتمة ، وكفر الموافاة الذي هو آخر جُزء منه ، الذي يموت عليه أزلي مثل سعادة السعيد ، ولا انتقال لكل منهما عما ختم له في الأزل ، وإلا لانقلب العِلم جهلا ، وتبدل الإيمان كُفراً بعد الموت وعكسه ، وهو ظاهر الإستحالة ، فالسعادة والشقاوة أزليتان . أه .

ونعتقذ أيضاً: أن رؤية البارئ محال في الدُنيا والآخرة ، لأن حاسة البصر لا تدرك إلاً مكيفاً ، والتكييف عليه محال ، ونعتقد ، أي : نجزم نحن معاشر الموفقين أن رؤية البارئ ، الرؤية هنا : إدراك المرئي بالبصر ، أي : الحاسة المميزة للألوان والصور والهيئات ، البارئ تعالى معناه المخالق محال ، أي : لا يتصورها العقل ، لأنه :

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء : ٢٣ .

﴿ لَيسَ كُمِثْلِهِ شَيءٌ ﴾ (١) ، في دار الدُنيا ، وهي عبارة عن السماء والأرض وما بينهما ، أو عن الليل والنهار وما فيهما ، ولا في دار الآخرة ، وهي دار الْجزاء ، إما بالثواب والنعيم ، وإما بالعقاب والعذاب الأليم ، أعاذنا الله منه ، لأن حاسة البصر ، أي : الْحاسة المرئي بها ، التي هي العين ، لا تدرك ، أي : لا تبصر إلا مكيفاً ، أي : ما له كيف ، والكيف عبارة عن الصور والأحوال والهيئات ، وهذه الْحجة أخذناها من قول إمامنا الْخليلي (رضوان الله عليه) من قصيدته التي إنتصر فيها للزمخشري ، مُعترضاً على بعض الأشاعرة ، قوله :

أن كان في الآيات ناظرة كما وعن النبي رووا ترون إلهكم أترى مقالهم بلا كيف سوى لو كان منظوراً وغير مُكيف فعلى مَ تأنف أن يكون مُكيف إذ كُل منظور فذاك مُكيف له إما بلا نظر ولا كيف له فالآي ما قالت بلا كيف ولا فانظر لنفسك ما ترى تشبيهه فالقي للتأويل قابلة على

قالوا فهل في الآي ذكر الْبلكفَه كالبدر لا غيم عليه إستكنفه إفك يزاد القايس ما أسخفه لنفى الإله الكيف إذ أبقى الصفه وهُوَ الَّذِي التكيف لن يستنكفه أولا فهات دلالة عن معرفه أو قل برؤية صورة متكيفه قال الرسول بذا فمن ذا أردفه أولى أم التقديس عن تلك الصفه أصل صحيح ليس فيه عجرفه

## وأولسها:

سبحانه من ليس يدرك ذاته نظر بعين للذوات مُكيفه (١) سورة الشورى: ١١.

ولتعلم هُنا: أن مسألة الرؤية مما انفرد بها الأشعري وأشياعه ، وخالفهم جميع الفرق الإسلامية ، وطال الإحتجاج واللجاج ، وإنها مُرادنا أن نوضح معتقدنا ، فنقول : إعلم أن قولهم : اللَّه تعالى مرئى ، لأنه موجود ، وكل موجود يصح أن يُرى ، ينتقض بالأعراض ، فإنها موجودة وغير مرئية ، سيما ما لا يوصف بلون ، فإن البصر لا يرى غير ذي لون ، وقولهم : مرئى في الآخرة بدليل الوجـود ، يـلزمهم رؤيتـه في الدُّنيا بدليل الوجود أيضاً ، فلم لا يقولون به ، وأيضاً : لو طردوا العلمة في الحواس كلها ، فقالوا : مسموع ، مذاق ، مشموم ، ملموس ، بدليل الوجود لكان أشبه ، فتحصيص البصر بذلك تسحكم ، وأيضا : الإدراكات موجودة ، فلم لا يقولون : أنها مرئية ؟ واعلم أن الوجود ليس بصفة ، إنما هُوَ إثبات محض - كما تقدم - ولا يقتضى حُكماً ، ولا يوجب عِلة ، ثم قالُواْ : إنه لا مانع من ذلك ، إذا كان لا يُرى بجنسه ، ولا في مكان ، ولا حد ، ولا صورة ، ولا شكل ، فلا يُوصف بالأماكن والمحدود ، والمقابلة ولا تجوز عليه المعاينة ، التي هي جنس الْمقابلة ، فلا تقابله الأجسام ، وأنت خبير أن ذلك نفى لرؤيـة العـين ، إلاَّ أن تسفسطوا .

قال الإمام الْخليلي (رضوان اللَّه عليه): قولهم: اللَّه موجود، وكل موجود يصح أن يُرى، إن كبرى الْمقدمتين كاذبة، لأن الْمرئيات نوع من أجناس كثيرة، وَإِلاَّ فلينظر في هذه الرياح، والأرواح، والأصوات، والهواء الْمفتوق بين الأرض والسماء، إلى غير ذلك مسما

يطول ذكره ، ويفوت حصره ، فإنها من الْموجودات التي لا تـمكن رؤيتها . أ هـ (بتصرف) .

وإستدلالهم على جوازها بقوله تعالى: ﴿ وُجُوهٌ يَو مَئِذ نَّاصِرَةٌ \* إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةً ﴾ (١) ، لا ينهض ، فإن العقل مانع من ذلك ، لأنه يؤدى إلى التشبيه ، ولو عبروا عن الوجوه بالْجملة كلها ، أي : جملة الأبدان ، وعن النظر بالإنتظار: ﴿ مَا يَنظُرُونَ إلاَّ صَيحَةً وَاجِدَةً ﴾ (٢) ، وأن العرب تعبر بذلك ، تقول : فعلت هذا لوجه فلان ، أي : له و لأجله ﴿ لَكَانَ خُيراً لَّهُم ﴾ ٣٠ ، ولأن الوجوه ليست هي العيون ، فلابُد من التجوز ؛ وفي " الكشاف " : ومعلوم أنهم ينظرون إلى أشياء ، لا يُحيط بها الْحصر ، ولا يدخل تحت العدد ، في محشر يجمع اللَّـه الْخلائق كلهم ، فإن الْمُؤمنين نظارة ذلك اليـوم ، لأنهـم الآمنـون الذيـن : ﴿ لاَ خُوفٌ عَلَيهِم وَلاَ هُم يَحزَنُونَ ﴾ (٤) ، فإختصاصهم بنظرهم إليه لو كان منظُوراً إليه محال ، فوجب حمله على معنى يصح معه الإختصاص ، وَالَّذِي يصح معه أن يكون من قول الناس: إنى إلى فُلان ناظر ما يصنع بي ، يريـد معنـى النُوقـع والرجـاء ؛ إلى أن قـال : والْمعنـى أنهـم لا يتوقعـون النعمة والكرامة إلاَّ من ربهم ، كما كانوا في الدُّنيا لا يـخشون ، ولا يرجون إلاّ إياه . أ هـ .

وأكبر دليل على الإمتناع قوله تعالى : ﴿ لاَّ تُدرِكُهُ الأَبصَارُ ﴾ (٥) ،

<sup>(</sup>١) سورة القيامة : ٢٢ ـ ٢٣ .

<sup>(</sup>٢) سورة يس: ٤٩.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران : ١٩٠ ؛ سورة النساء : ٤٦ ، ٦٦ ؛ سورة محمد : ٢١ ؛ سورة الْحجرات : ٥ .

فإنه تمدح بذلك ، كما تمدح بقوله : ﴿ لاَ تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلاَ نَومٌ ﴾ (١) ، فإن كُلاً من الآيتين دال على عموم النفي .

قال الإمام التحليلي ( الله على الله الآية يؤذن بعموم النفي ، ويقتضي منع الإدراك ، الَّذِي هُو الرؤية مُطلقاً ، فتخصيص حُكمها بأن يمكن في بعض ولبعض ، معلوم واضح لكل ذي بال ، أنه ليس من لفظ الآية ، ولا من معناها ، وإنما هو شيء زائد عليها ، وأمر خارج عنها ، ليس منها ، ولا مسما تدل عليه لفظاً ولا معنى ، وما لم يقم عليه في المحق دليل ، فما إلى إثباته من سبيل ، والتمسك بظاهر كتاب الله تعالى هو المحق بلا شك ولا جدال ، والرجوع عنه إلى ما يخالفه ويضاده باطل وضلال ، وهذا قول واضح المعارضه ، جلي المضادة لظاهر الآية ، كما لا يخفى على من له أدنى رمق من الفهم ، فكيف يجوز القول به أو التعويل عليه . أه.

وفي " الكشاف " : البَصَر : هُوَ الْجوهر اللطيف ، الَّذِي ركب اللَّه في حاسة النظر ، به تدرك الْمبصرات ، فالْمعنى : أن الأبصار لا تتعلق به ولا تدركه ، لأنه مُتعال أن يكون مُبصراً في ذاته ، لأن الأبصار إنما تتعلق بما كان في جهة أصلاً وتابعاً ، كالأجسام والهيئات . أ ه. .

ثم أخذوا يتعلقون فيما لا تعلق لهم به ، فمرة قــالُواْ : إن الإدراك : الرؤية على جهة الإحاطة بالْجوانب حتى تنتفي ، على زعمهم ، ونفي الأخص لا يفيد نفي الأعم ، كأنهم ينظرون إليه نظراً على جهة غير

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ٢٥٥ .

الإحاطة ، فيلزمهم رؤية بعضه ، ومرة يقولون : أن ﴿ لاَ تُدرِكُهُ الأَبِصَارُ ﴾ (١) ، سلب كُل ، فلا يلزم نفي جميع الأبصار بل بعضها ؛ وليت شعري ما يقولون في قوله تعالى : ﴿ وَاللَّهُ لاَ يَهِدِي القَومَ الظَّالِمِينَ ﴾ (٢) ، ﴿ فَإِنَّ اللَّهَ لاَ يُحِبُّ الكَافِرِينَ ﴾ (٣) ، إلى غير ذلك من الآيات القرآنية ؛ وأيضاً قوله تعالى : ﴿ لَن تَرَانِي ﴾ (٤) ، نفي عام في نفي الرؤية في الْحال والإستقبال ؛ وقوله : ﴿ تُبتُ إِلَيكَ ﴾ (٥) ، هل تاب إلاَّ من سؤاله الرؤية ، لأنه إنما سألها لقومه ، حيث قالوا : ﴿ لَن نُومِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللَّهَ جَهرةً ﴾ (٢) ، وإلاَّ فمُوسى (السَّلِيُّلاً) عالم بامتناعها ، كيف لا وهو أعلم أهل زمانه بربه ، ولولا ذلك لما قال بعضها : ﴿ لَن ﴾ لنفي الْحال غير مُسلم ، إذ لا دليل عليه ، لأن ﴿ لَن ﴾ لنفي الْحال فيه عليه الدليل .

قال الإمام النحليلي ( المنه على الله وأنبياؤه فهم أعرف النحلق بالله تعالى وأعلمهم بآياته ، وبما يَجوز عليه ويستحيل من صفاته ، ولا نزاع في هذا بين أحد ، وكيف يجوز القول بغيره في حق موسى الكليم ، وهو رأس العارفين بربه العليم ، عليه أفضل الصلاة والتسليم ، وأما سؤال الرؤية مع علمه بامتناعها البته ، وعدم إمكانها

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام : ١٠٣ .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ٢٥٨ ؛ سورة آل عمران : ٨٦ ؛ سورة التوبة : ١٠٩ ، ١٠٩ ؛ سورة الصف : ٧ .

٣) سورة آل عمران : ٣٧ .
 ٣) سورة الأعراف : ٣٧ .

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف : ١٤٣ ؛ سورة الأحقاف : ١٥ .

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة : ٥٥ .

<sup>(</sup>٧) سورة الأعراف : ١٤٤

على الأبد ، فلأمر ما ، وهـو أن قوماً عنـده لـم يــجدهم النهـي ، ولـم ولا كانوا ممن : ﴿ يَستَمِعُونَ القَولَ فَيَتَّبعُونَ أَحسَنَهُ ﴾ (١) ، فلق اللَّه لهم البحر ، وأغرق فيه بقدرته النحصم ، ف ﴿ قَالُواْ يَا مُوسَى اجعَـل لَّنَا إِلَهاً كَمَا لَهُم أَلِهَةٌ ﴾ (٢) ، واسمعهم كلامه بلا واسطة ، فعظم مكرهم وَاشتد كفرهم ، وكافحوا رسولهم بالكفر مواجهة بقولهم : ﴿ لَن نَّؤُمِنَ لَكَ حَتِّي نَرَى اللَّهَ جَهِرَةً ﴾ ٣) ، وقــدُ كـانوا لشـدة مـا بهـم مـن العتـو والإستكبار ، يقادون إلى الإيـمان بسلاسل القهر والإجبار ، وتلك سُنة الله فيهم ، فقد أبوا عن قبول ما في التوراة من الشرائع والأحكام : ﴿ وَإِذْ نَتَقَنَا الْجَبَلَ فَوقَهُم كَأَنَّهُ ظُلَّةٌ وَظَنُّواْ أَنَّهُ وَاقِعُ بِهِم ﴾ (٤) وناداهم منادي الْحق: ﴿ خُلُواْ مَا أَتَينَاكُم بِقُوَّةٍ ﴾ (٥) ، ولم يبأس مُوسى (السَّلِيَّالِاً) من قبولهم لقوله واستماعهم لنهيه ، عن طلب الرؤية ، سألها ليسمعهم الْجواب عن الله ، بـما يلقمهـم الْحجـر ، ويبنـي سـد اليـأس بينهم وبين ما لا سبيل إليه لأحد من البشر ، ولعظم هذه الْجرأة منهم ، وبشاعة هـذه الطلبـة ، وقبـح كفرهـم بــمسألة الرؤيـة : ﴿ فَـــأَخَذَتكُمُ الصَّاعِقَةُ وَأَنتُم تَنظُرُونَ ﴾ (٦) ، كما سلط القتل على عبدة العجل إذ هُم جاهلون ، فأي عبث في السؤال على هذا ، وهذه صفة الْحال ، ولـو قنعوا بالنهي واكتفوا بالزجر لـما قـالوا : ﴿ لَن نُّؤمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى

(١) سورة الزمر : ١٨ .

(٢) سورة الأعراف : ١٣٨ .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة : ٥٥ . ٤) سعرة الأعراف : ٧١ .

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف : ١٧١ .

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة : ٦٣ ؛ سورة الأعراف : ١٧١ .

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة : ٥٥ .

اللَّهَ جَهِرَةً ﴾ (١) ، وهل يكون هذا إلا بعد محاورة ، وخطاب ، وزجر ، وعتاب ، إذ قالوا : ﴿ أَرنَا اللَّهُ جَهُـرَةً ﴾ (٢) ، فلو فعـل ذلـك إبتـداءً إذ قالوه ، ولم يسمنع منه إذ سألوه ، لسما ألْجأهم ضرورة العتو ، وشدة الشكيمة في الشرك ، والغلو ، إلى أن يقولوا لرسولهم : ﴿ لَنِ نُّؤمِنَ لَكَ ﴾ ، جزماً ﴿ حَتَّى نَرَى اللَّهَ جَهرَةً ﴾ ، فأراد أن يسمعهم من كلام الله ما ينفى طمعهم ، ولكون تلك الكلمة مما تقطع بـ الأرض ، وتخر منه الْجبال هـداً ، عـاقبهم اللُّـه بصاعقـة تشـملهم هلكـاً ، وقـال لمُوسى : ﴿ انظُر إِلَى السَّجَبَل ﴾ (٣) ، فلما تسجلت عليه آيةً منه : ﴿ جَعَلَهُ دَكًّا ﴾ ، ولكون مُوسى لم يرد حقيقة ذلك قال : ﴿ أَتُهلِكُنَا بِمَا فَعَلَ السُّفَهَاءُ مِنَّا إِن هِيَ إِلاَّ فِتنتُكَ تُضِلُّ بِهَا مَن تَشَاءُ وَتَهدِي مَن تَشَاءُ ﴾ (٤) ، وقد دلت الآية الشريفة على معان ، أولها : أن سؤال الرؤية على الْحقيقة لم يرده موسى (السَّلْكِيُّلا) ، بدليل قوله : ﴿ بمَا فَعَلَ السُّفَهَاءُ مِنَّا ﴾ ؛ وثانيها : إنـما هي فتنة ، أي : نوع بلاء واختبار ، يعلم بها إيمان أهل اليقين ، وتزلزل أهل الشك المرتابين ؛ وثالثها : أن قومه سفهاء جهلة ؛ ورابعها : أنهم هم الواقعون في الفتنة بها ، وكونها محمولة عليهم دونه بدلالة ما سبق ؛ وخامسها : الشهادة عليهم بالضلال ؛ وسادسها : على التصريح بمكابرتهم وعنادهم ، وِلْجَاجِتِهِمَ عَلَى شُرِكُهُمْ ، وعتوهم على ربهم بقولهـم للرسـول : ﴿ لَـن نَوْمِنَ لَكَ ﴾؛ وسابعها: غضب الله عليهم، وإرسال الصواعق المواصلة

<sup>(</sup>١) سورة البقـــرة : ٥٥ .

<sup>(</sup>٢) سورة النسساء : ١٥٣ .

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف : ١٤٣ .

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف : ١٥٥ .

إليهم ، ليعلموا عاقبة ظلمهم : ﴿ وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّامٌ لِّلْعَبِيدِ ﴾ (١) ، ولكن : ﴿ إِنَّ بَطِشَ رَبِّكَ ﴾ (٢) ، على من تجرأ عليه ﴿ لَشَـدِيدٌ ﴾ ؛ فقولك : يا هذا إن كان القوم مُؤمنين ، كفاهم قـول موســى (الْتَكَلِيُكُلْأ) : أن الرؤيــة ممتنعة ... إلخ ، وإن كانوا كفاراً ، لم يصدقوه في حُكم اللَّه بالإمتناع ، وأياما يكون السؤال عبثاً لا فائدة فيه ؛ فقد قُلنا : إنهم لم يكونوا في تلك الْحالة مُؤمنين ، وأي إيمان يصح لـمن يقول لرسوله : ﴿ لَن نَّوْمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللَّهَ جَهِرَةً ﴾ (٣) ، أفيجوز أن يكون مُؤمناً ، غير مُؤمن في حالة واحدة ؟ هذا باطل لا يقبله عقل عاقل ، بل الْحق أنهــم كـانوا مـن قبلها مُؤمنين ، ثم صاروا بتلك الكلمة الشنعاء زائغين عن الْحق ، مرتدين عن الإسلام ، كفاراً مشركين ، يشهد عليهم كِتاب الله بذلك ، شهادة لا مرية فيها عند العارفين ، وليس هذا بدعاً في بني إسرائيل ، فقد عبدوا العجل ، ﴿ قَالُواْ يَا مُوسَى اجعَل لَّنَا إِلَها ﴾ (٤) ، كما قالوا له في هذه : ﴿ لَن نَّوْمِنَ لَكَ ﴾ ، وأنهم لم يصدقوه في قول ه بـحُكم الإمتناع من الرؤية ، لِمَا غلب على قلوبهم من الضلال ، ولشدة حرصه على إيمانهم ، وقوة طمعه في إنقاذهم من الهلكة ، كما هـو دأب الْمرسلين وعادة الأنبياء ، أراد أن يسمعهم من كلام الله في ذلك ما يرتفع به نزاعهم ، وتنقطع معه أطماعهم ، وأي فائدة أعظم من هذا ، وأي عبث به ، فإن كان الكافر لا يعتني بـ ، والْمعاند لا يعبـاً بـ ، فـ لأي شـيء أُنزلت الكُتب وَأُرسِلت الرسُل ، ولأي معنى نتق الْجبل عليهم ، وَهُــم القوم الَّذِين نتق الْجبل عليهم ، لقبول الشرائع والأحكام ، ودك الْجبل

(٢) سورة البروج : ١٢ .

<sup>(</sup>١) سورة فُصلت : ٤٦ .

٣) سورة البقرة : ٥٥ .
 ٣) سورة الأعراف : ١٣٨ .

لهم ، ليعلموا إستحالة رؤية ذي الْجلال والإكرام ، فهما بـــاب واحــد ، وأفعال اللَّه تعالى وآياته كلها منزهة عــن العبــث واللعـب ﴿ وَمَــا خَلَقَنَــا السَّمَاوَاتِ وَالأَرضَ وَمَا بَينَهُمَا لاَعِبينَ ﴾ (١) . أ هــ .

وأن من الْجائز إرسال الرسُل وإنزال الكُتب، أي: ونَحكُم حُكماً جازماً مُطابقاً أن من الْجائز ، أي: من الـذي يستوي في العقل وجوده وعدمه ، إرسال الرُسل ، أي: إلى الْخلق: ﴿ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ ﴾ (٢) ، والإرسال لُغة التوجيه إلى الغير ؛ وفي أبي البقاء: تَحميل جملة من الكلام إلى الْمقصود بالدلالة ، وهو التوسيط في إيصال الأخبار والأحكام بين الممرسِل والمُرْسِل والمُرْسِل والمُرْسَل إليه . أه (بتصرف) .

والرُسل: جمع رسُول، وهو من قاله له: تعالى بَلَّغ عني، ولا يشترط فيه شرط و وتقدم تعريفه ويأتي أيضاً، وأولهم آدم (التَّلِيُّكِلِّ)، خلافاً لمن قال من القوم: أن أول الرُسل نوح (التَّلِيُّكِلِّ)، فإن آدم رسُول إلى بنيه، كما في حديث أبي ذر، ولتعلم أن قولنا: أن من المُجائز ... إلخ ، مخالفتنا لمن أوجب على الله تعالى إرسال الرُسل، لأنه لا يجب عليه شيء، وكذلك أيضاً لمن قال من الكفار: إن إرسال الرُسل من المستحيلات، واعلم أن الرسالة ليست ذاتية للرُسل ولا إكتسابية، إنما هي أمر إضطراري، حال في ذات الرسُول حلول الإستطاعة في المستطيع، وكذا النبوة؛ ومن أجل ذلك قُلنا: ولا يشترط فيه شرط، ومن أنكر من الفلاسفة حقائق الوحي فهو مُشرك،

<sup>(</sup>١) سورة الدخان : ٣٨ .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ٢١٣ ؛ سورة النساء : ١٦٥ ؛ سورة الأنعام : ٤٨ ؛ سورة الكهف : ٥٦ .

يترتب عليه ما يترتب على المُشركين من القتل والسبي والغنيمة ؛ وفي " المعالم " : الرسالة ممكنة ، تفضل بها مولانا عز وجل على من إصطفاه من خلقه ، وأوجبتها المعتزلة عقلاً على أصلهم ، في وجوب مراعاة الصلاح والإصلاح ، وأنها توكيد للعقل ، ومنعتها البراهمة عقلاً ، ولا يخفى فساد المُفهين . أه .

وفائدة البعثة للرُسل ، قطع عــذر الْجـاحدين والْمعـاندين : ﴿ لِـُــَـلاُّ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ خُجَّةُ بَعدَ الرُّسُلِ ﴾ (١) ، وهداية من شاء له تعالى الهداية ، والوصول إلى ثوابــه ، وأن يبلغـوا عـن ربهــم أوامـره ، وأخبــار الأخرة ، وأحوال الأمم الْماضية ، وغير ذلك ، والصحيح أنــه لا يكـون النبي عبداً ، ولا إمـرأة ، ولا بدوياً ، لقولـه تعـالى : ﴿ وَمَـا أَرسَــلنَا مِـن قَبَلِكَ إِلاَّ رَجَالاً نُّوحِي إِلَيهِم مِّن أَهل القُرَى ﴾ (٢) ، وأن كل رسول نبي ولا عكس ، والصحيح أن الرُّسُل كُلهم آدميون ، وأن قوله تعالى : ﴿ يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ وَالْإِنسِ أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِّنكُم ﴾ (٣) ، إنها غلب الإنس على الْجن ، فجرى الكلام على طريق التغليب ، أو أن الرُّسُل (عليهم السلام) أرسلوا من البعن إلى قومهم ، قال تعالى : ﴿ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُواْ أَنصِتُواْ فَلَمَّا قُضِييَ وَلَّواْ إِلَى قَومِهِم مُّنذِرينَ ﴾ (٤) ، إلى آخر الآيات ، وأنزل الكُتب ، أي : على الرُّسُل (عليهم السلام) ، أي : من الْجائز أيضاً كالتوراة والإنجيل والفُرقان ، فيها بيـان مـا يـأتون ، ومـا يــذرون ، وغـير ذلك ، قال تعالى : ﴿ كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لِّيَدَّبَّرُواْ

 <sup>(</sup>۱) سورة النساء : ۱۹۵ .
 (۲) سورة يوسف : ۱۹۹ .

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام : ١٣٠ . (٤) سورة الأحقاف : ٢٩ .

أَيَاتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُواْ الأَلْبَابِ ﴾ (١) ، والإنزال معناه : لُغة الإهباط من علو ، وَلَمَا كانت الكُتب من السماء عَبَرَ بالإنزال الذي أصله النزول ، فأدخل عليه همزة التعدية ؛ قال بعضهم : وَلِلَّهِ تعالى كُتب أنزلها على أنبيائه ، وبين فيها أمره ، ونهيه ، ووعده ، ووعيده . أه. .

وقد تفضل سبحانه وتعالى على الرسل بالمعجزات الدالة على صدقهم: التفضل: العطاء بلا عوض عاجل ولا آجل، وسبحانه: اسم بمعنى التسبيح، واقع موقع المصدر، دال على التنزيه، ولا يستعمل إلا مُضافا في الغالب، وتعالى، أي: عظم شأنه عن سمة النقص، والرسل: جمع رسول، وبالمعجزات: جمع معجزة مأخوذ من الإعجاز، وهي ما قصد به تصديق مدعي الرسالة ـ ويأتي قريباً تعريفها ـ والدالة، أي: المرشدة على صدقهم، أي: مطابقة خبرهم للواقع.

قال فقيه العصر في مشارقه: مقرونة دعواهم بأنهم أنبياء ، وأنهم رُسُل من الله إلى خلقه ، وأنهم مبلغون ما أمرهم بتبليغه بمعجزات خارقة للعادة ، مبطلة لمعارضة المعاند لهم ، شاهدة على تصديق مدعاهم ، نازلة منزلة صدق عبدي في كل ما يبلغه عني ، وقرن دعواهم بالمعجزات ، إنما هو عن محض تفضل منه تعالى ، لا عن وجوب ، ولا عن إيجاب . أه .

وفي " القناطر " : ووجه دلالة الْمعجـزة على صـدق الرسُـول ، أن كل مـا عجـز عنه البشر لـم يكن إِلاَّ فعلاً لِلَّهِ تعالى ، فمهما كان مقروناً

<sup>(</sup>١) سورة ص : ٢٩ .

بتحدي الرسُول (التَّكِيُّلُا) ، نزل منزلة قول الله سبحانه وتعالى : ﴿ وَصَدَّقَ السُوسَلِينَ ﴾ (١) ، وذلك مثل القائم بين يدي الملك ، المدعي على رعيته أني رسول الملك ، فإنه مهما قال للملك إن كنت صادقاً فقم على سريرك ، واقعد على خلاف عادتك ، ففعل الملك ذلك ، حصل للحاضرين علم ضروري بأن ذلك نازل منزلة قوله : صدقت . أ ه .

والْمعجزة : فعل الله الْحارق للعادة ، الْمقارن لدعوى النبوة والرسالة ، الْمتحدى به غير مكذب ، يعجز معارضه من الإتيان بمثله ، كخروج الْماء من بين أصابعه للله أنها الله احترز به من غير الفعل كالصفة مثلاً ؛ وفي " الْمواقف " : فعل الله أو ما يقوم مقامه . أ ه .

أي: ليدخل نحو عدم إحراق النار لإبراهيم (التَكَيِّكُمُ)، وبالْخارق للعادة خرج الْمعتاد، كطلوع الشمس من الْمشرق، فإنه أمر معتاد؛ في " الْمعالم ": واحترز بالْخارق من الْمعتاد، فإنه يستوي فيه الصادق والكاذب، ومن الْمعتاد السحر ونحوه، وما يوجد في بعض الأجسام من الْخواص، كجذب الْحديد بحجر الْمغناطيس، فإن المعجزة لابد فيها أن يعرى وقوعها عن جميع الْحيل الْمعتادة في الكثرة والندور. أه.

وبالمقارن لدعوى النبوة والرسالة ، خرجت أربعة أمور ، أحدها الكرامة : وهو ما يظهره الله تعالى من النحوارق على يد عبد ظاهر الصلاح ، ليس بمدع للنبوة في المحال ، ولا في المآل .

<sup>(</sup>١) سورة يس : ٥٢ .

صحح صاحب " المعالم " ( الله على الكرامة للولي وعبادته ، وإحترز بقوله : مقارن لدعوى الرسالة ، مما وقع بدون دعوى ، أو بدعوى \_ غير الرسالة \_ كدعوى الولاية على القول بحوازها ، والصحيح المنع . أه .

وأقول: كيف يقول الصحيح: المنع ؟ وفي السير ما يدل على خلافه ، ومسمن أثبتها منا العلامة المخليلي (هيئه) ، وغيره ، وكفي بواقعة عُمر بن المخطاب (هيئه) ، إذ صاح على المنبر: يا سارية المجبل (القصة) ؛ الثاني المعونة: وهو ما يظهر على يدا العوام ، تخليصاً لهم من شدة أو كرب ـ كذا قيل ـ ؛ الثالث الإهانة: وهو ما يظهر على يد فاسق تكذيباً له ، كما روي عن مُسيلمة الكذاب ، أنه تفل في عين أعور لتبرأ ، فعميت الصحيحة ؛ الرابع الاستدراج: وهو خلق المخارق على يد الأشقياء ، كفرعون (أخزاه الله) ، روي أنه كان يأتي بالمطر إذا طلبه منه قومه ، وبالمتحدى به قبل وقوعه خرج الإرهاص ، وهو عبارة عن العلامات الدالة على بعث نبي قبل بعثه ، كالغمامة التي أظلت نبينا فبل بعثته ، ونحوها من المخوارق ؛ وفي " المعالم " : والتحدي طلب المعارضة ، والصحيح منع تأخير المعجزة عن موته ، كما أن جواز تأخير ما يدل على الرسالة إلى الوفاة ، قد تضيع معه فائدة البعثة ، وهو العلم بأحكام الله سبحانه . أه .

وبغير مكذب ، أي : النحارق غير مكذب لمدعى الرسالة أو النبوة ،

وخرج ما لو كذبه النحارق ، كما إذا قال : معجزتي أن يُنطق الله هذا الْحجر ، فقال : إنه كاذب ؛ وفي " الْمعالم " : ويقول : غير مكذب ، مما إذا قال : آية صدقي أن ينطق الله يدي ، فنطقت بتكذيبه ؛ وفي تكذيب الميت الْمتحدي بإحيائه في القدح وعدمه قولان لبعض قومنا ، وإختار بعضهم عدم القدح في تكذيب اليد وشبهها ، لعدم التحدي بتصديقها ، وإنما الْمتحدي به عدم النطق ، وقد وقع . أه .

وبعجز معارضه عن الإتيان بمثله ، خرج ما يقدر عليه غيره ، كالسحر ، وعلم الطلسمات ، ونحوها ؛ وقد تقدم عن " المعالم " : أن المعجزة تكون عارية عن جميع الحيل ، كخروج الماء من بين أصابعه على ، رواه أنس ، كما في " المواقف " .

وفي " النحميس " : ونبع الماء من بين أصابعه بالمحديبية ، حتى لمرب القوم وتوضؤوا ، وهم ألف وأربعمائة ، وأتي بقدح فيه ماء ، لوضع أصابعه في القدح ، فلم يسع ، فوضع أربعة منها ، وقال : " هلموا ، فتوضؤوا كلهم ، وهم ما بين السبعين إلى الثمانين " . أ هـ .

فيجب تصديقهم في كل ما أتوا به عن الله تعالى ، ويستحيل منهم الكذب عقلاً ، والمعاصي شرعاً ، فيجب ، أي : على المكلف وجوباً عقلياً تصديقهم ، أي : أن ينسب إليهم الصدق ، فيؤمن ويطمئن أنهم غير كاذبين ، والكذب عدم مطابقة النجر للواقع مطلقاً ، فمن قال مثلاً : إن الشمس لا تضيء العالم ، فخبره كذب ، ولو إعتقد ذلك ، وذلك لأن دلالة المعجزة قاضية بصدقهم ، أي : الأنبياء والرُّسُل ، فلو جاز

عليهم الكذب ، للزم الكذب في أخبار الله تعالى ، لكن الكذب في أخباره تعالى مسحال ، ولَمَا وجب تصديقهم فيما أتوا به ، إستحال عليهم أن يكونوا كاذبين عقلاً أيضاً \_ لِمَا قدمنا \_ ويستحيل منهم المعاصي شرعاً ، أي : من جهة الشرع ، لإجماع الأمة أننا مأمورون باتباعهم ، فلو وقعت المعاصي منهم ، لكنا مأمورين بها ، لكننا غير مأمورين ، ﴿ قُل إِنَّ اللَّهَ لاَ يَامُرُ بِالفَحشَاءِ ﴾ (١) ، وتجب أيضاً أمانتهم وفطنتهم ، وَإِلاَّ لاتصفوا بضدها ، لكن اتصافهم بضد ذلك محال ، ويجوز في حقهم ما هو من أوصاف البشر ، كالأكل ، والمشي ، ونحو ذلك ، لكن لا يقع منهم المباح والمكروه ، إلاَّ على سبيل التقوى على الطاعة لِله ، أو على جهة التشريع ، فأفعالهم وأقوالهم دائرة بين الواجب والمندوب ، لعلو درجتهم ، هذا ما ظهر لنا من " المعالم " .

وفي " الْمواقف " : أجمع أهل الْملل والشرائع ، على عصمتهم عن تعمد الكذب ، فيما دل الْمعجز على صدقهم فيه ، كدعوى الرسالة ، وما يبلغونه عن الله ؛ قال شارحه : إذ لو جاز عليهم التقول والإفتراء في ذلك عقلاً ، لأدى إلى إبطال دلالة الْمعجزة ، وهو محال . أه. .

لأن دلالة المعجزة عقلية ، وعبارة " المعالم " ، لأن خلق الله تعالى لهذا النحارق ، على وفق دعوى الشخص وتحديه ، مع العجز عن معارضته وتخصيصه بذلك ، يدل على إرادته تعالى تصديقه ، كما يدل على إختصاص الفعل ، كالبياض مثلاً للوقت المعين ، والمحل المعين ، على إرادته تعالى ذلك بالضرورة ؛ وبالجملة فقد جعلوا التصديق في هذا

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف : ٢٨ .

القول صفة للخارق الواقع على الوجه المخصوص ، مع جواز أن يعرى ذلك النخارق عن صفة التصديق ، بإنعدام شرط من شروط المعجزة ، فصارت صفة التصديق للخارق والحادث ، كسائر صفات الأفعال الحادثة . أه. .

وقال بعضهم: وإنبعات الرسُل من القضايا الْجائزة ، لا الواجبة ، ولا الْمستحيلة ، ولكن بعد الإنبعاث تأييدهم بالْمعجزات ، وعصمتهم من الْموبقات من جملة الواجبات ، إذ لابد من طريق للمستمع يسلكه فيعرف به صدق الْمدعي ، ولابد من إزاحة العلل ، فلا يقع في التكليف تناقض . أه .

وبهذا تعلم أن قول من قال: إن القول بإستحالة الكذب ووجوب الصدق لهم شرعي مرجوح، وعصمتهم بعد النبوة ثابتة، أما قبل النبوة فهم معصومون عن الكبائر، وإن صدر منهم صغير فلا يقر عليه بعدها، عرفت العصمة: بأنها عدم قدرة على المعصية، أو خلق مانع منها غير مجبر، بل يبقى معه الاختيار، قيل: معناه أنها لا تجبره على الطاعة، ولا تعجزه عن المعصية، بل هي لطف من الله يحمل العبد على فعل النبوة ثابتة، أي: بعد الإيحاء إليهم من ربهم ثابتة، أي: العصمة، لنبوة ثابتة، أي: مجمع على فيما يبلغون عنه من الأوامر، وهذا مجمع عليه، أي: مجمع على عصمتهم في التبليغ؛ وفي أبي البقاء: واعلم أن الأنبياء عصموا دائماً عن الكفر، وقبائح يطعن بها، أو تدني إلى دناءة الهمة، وعن الطعن عن الكذب، وبعد البعثة عن سائر الكبائر لا قبلها. أه.

وهذا كما ترى غير موافق لمعتمد الْمذهب ، وإن إعتمده بعض ، فإن الصواب غيره ؛ وفي الْمعالم : وذهب أصحابنا إلى عصمتهم من الكبيرة على كل حال دون الصغائر ، ولا يقرون عليها بعد النبوة . أه. .

ولقطب الأئمة في تفسيره ، قال عن من قائل : ﴿ وَوَجَدَكَ ضَالاً فَهَدَى ﴾ (١) ، ما نصه : ومن زعم أنه ضل عن الْحق ، وكان على ملة قومه ، ثم هداه الله للإسلام فقد كفر ، فإن الأنبياء معصومون عن الكبائر قبل البلوغ وبعده ، وقبل النبوة وبعدها ، أعني : لا يفعلون ما يكون كبيرة في حق البالغ المكلف : ﴿ مَا ضَلَّ صَاحِبُكُم وَمَا غَوَى ﴾ (٢) ، ومعصومون عن الصغائر والقبائح ، فكيف يشركون ؟ ولو كان ذلك لعابه به المشركون . أه .

وسُئل الإمام ابن محبوب (رحمهما الله تعالى) ، عن الأنبياء (صلوات الله عليهم) : ما كانوا عند الله إذ كانوا رجالاً غير مُسلمين ؟ قال : لا يجوز هذا القول في الأنبياء وهم أولياء الله ، ولا يجوز أن يكونوا عند الله في شيء من الْحالات كفاراً أو ضلالاً ، وهم أصفياء الله قبل أن يخلقهم ؛ قال : وأما قوله تعالى : ﴿ وَوَجَدَكَ ضَالاً فَهَدَى ﴾ ، أي : يعني ضالاً عن النبوة لم تأته بعد ، وكذا فسر قول مُوسى (الْكَلِيَّلِيُّ) : ﴿ قَالَ فَعَلَتُهَا إِذاً وَأَنَا مِنَ الضَّالِينَ ﴾ (٣) ، أي : عن النبوة أيضاً . أه " منهاج الشيخ خميس " .

وفيه أيضاً: ولا يجوز أن توصف الأنبياء بالمعاصي، وقد ارتضاهم (١) سورة الضعي: ٧.

<sup>.</sup>۱) معوره الصبحى : ۷ . ۳) سمرة الم<sup>ر</sup>م ال. . . . .

<sup>(</sup>٣) سورة الشُعراء : ٢٠ .

الله واصطفاهم ، وجعلهم حجة على عباده : ﴿ يَـاَمُرُونَ بِالــمَعُرُوفِ وَيَامُرُونَ بِالــمَعُرُوفِ وَيَنهَونَ عَن الـمُنكَرِ ﴾ (١) . أ هـ .

وفي أبي البقاء: وعصمة الأنبياء: حفظ الله أياهم ، أولاً: بما اختصهم به من صفاء البحوهر ، ثم بما أولاهم من الفضائل البحسيمة النقية ، ثم بالنصرة وثبتت الأقدام ، ثم بانزال السكينة عليهم وبحفظ قلوبهم بالتوفيق . أه .

إما قبل النبوة ، أي : قبل الإيحاء إليهم ، فهم معصومون عن الكبائر ، خلافاً لأبي البقاء ، ومن حذا حذوه ، وإن صدر من أحد منهم صغير ، أي : على سبيل الغلط في التأويل ، أو على سبيل النسيان ، في غير ما أمروا بتبليغه ، كقصة آدم وأكله من الشجرة ، على سبيل الغلط ، حيث تأول أنه غير منهي عن جنس تلك الشجرة ، وإنما نهي عن شجرة واحدة ، أو أنه نسي النهي على بعض التأويل ، وكوكز سيدنا مُوسى (الكينة) القبطي ، إعانة منه للذي من شيعته ، لأن القبطي باغ على ذلك الرجل ، ولم يرد أن يقتله ، لأنه لم يؤذن له بعد ، وَإِلا فقتل الكافر جائز ، روي أن القبطي كان خبازاً لفرعون ، وأنه يصمل الإسرائيلي الحطب ، وكأذنه في للذين قال تعالى في حقهم : ﴿ عَفَا اللهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُم ﴾ (٢) ، ونحو ذلك ، فلا يقر عليه بعدها ، أي : بعد النبوة ، ولو لم تكن هذه لِمَمَا ، لما عوتبوا واستغفروا وبكوا ، ونعيت عليهم زلاتهم ، فمن زعم أنهم معصومون عن الصغائر والكبائر ونعيت عليهم زلاتهم ، فمن زعم أنهم معصومون عن الصغائر والكبائر وتبل البعثة وبعدها ، فقد رد النصوص .

<sup>(</sup>١) سورة التوبة : ٧١ .

وفي أبي البقاء: والدليل على أن النبي مثل الأمة ، في حق جواز صدور المعصية منه ، قوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِّثْلُكُم يُوحَم ، إِلَىَّ ﴾ (١) ، وقوله تعالى : ﴿ وَلَـولاً أَن ثُبَّتُنَاكَ لَقَـد كِـدتَّ تَركَنُ إِلَيهـم شَيئاً قَلِيلاً ﴾ (٢) ، لكن الله تعالى عصمهم ظاهراً وباطناً من التلبس بمنهى عنه مُطلقاً ، فيجب في حقهم الصدق فيما بلغوه عن الله تعالى إتفاقاً ، وكذا الأمانة على المشهور ، بل الصواب قبل النبوة وبعدها ، فالكذب في التبليغ عمداً كان ، أو سهواً ، أو غلطاً ، في حقهم مستحيل ، وكذا الْخيانة بفعل شيء مما نهي عنه نهي تحريم أو كراهية ، كذا يستحيل في حقهم كتمان شيء مما أُمروا بتبليغه ، لوجوب التبليغ في حقهم أيضاً ، ثم اعلم أن ما أمرهم الله من الشرع وتقريره وما يحري مجراهما من الأفعال ، كتعليم الأمة بالفعل ، فهم معصومون فيه من السهو والغلط ، وأما ما ليس من هذين القسمين ، أعنى به : ما ليس من طريقة الإبلاغ ، بل يختص به الأنبياء من أمور دينهم وأفكار قلوبهم ، ونحو ذلك مما يفعلونه ، لا ليبلغوا فيه ، فإنهم فيه كغيرهم من البشر في جواز السهو والغلط ، هذا ما عليه أكثر العُلماء خلافاً لجماعة المتصوفة وطائفة من المتكلمين ، حيث منعوا السهو والنسيان والغفلات والعثرات جملة في حقهم ، وأما قصصهم فما كان منها منقـولاً بالأحاديث وجب ردها ، لأن نسبة الخطأ إلى الرواة أهون من نسبة المعاصى إلى الأنبياء ، وما ثبت منها تواتراً ، فما دام له محمل آخر حملناه عليه ، لنصرفه عن ظاهره لدلائل العصمة ، وما لم نجد له محيداً ، حكمنا على أنه كان قبل البعثة ، لأنهم جوزوا صدور المعصية (١) سورة الكهف : ١١٠ ؛ سورة فصلت : ٦ . (٢) سورة الإسراء : ٧٤ . على سبيل الندور كقصة أخوة يوسف ، فإن إخوته صاروا أنبياء . أ هـ .

أقول قوله : لأنهم جوزوا صدور المعصية ... إلخ ، إن أراد بالمعصية الصغيرة ، فصحيح - كما تقدم - وإن أراد بـ الكبيرة ، كما هو مذهبه فلا ، لأن زلاتهم كلها لم تخرج عن دائرة الصغير ، كما تقدم عن الأئمة ، وأما أُخوة يوسف فقد اختلِف في نبوتهم ، رفع ذلك أهل مذهبه ؛ قال البوصيري : وسمعتم بكيد أبناء يعقوب ، أخاهم . وكلهم صلحاء ، ولم يقل : وكلهم أنبياء ؛ قال أبو البقاء أيضاً : أو من قبيل ترك الأولى ، أو من صغائر صدرت عنهم سهواً ، أو من قبيل الإعتراف بكونه ظلماً منهم ، أو من قبيل التواضع وهضم النفس ، وغير ذلك من الْمحامل ، فواقعة آدم نسيان ، أو قبل النبوة ، بدليل ﴿ ثُـمَّ اجَتَبَاهُ رَبُّهُ ﴾ (١) ، والمدعى مُطالب بالبيان ، وكلام الْخليــل (التَّلِيُّكُلْمُ): ﴿ هَـٰذَا رَبِّسي ﴾ (٢) ، على سبيل الفـرض ليبطلــه ، و ﴿ بَــل فَعَلَــهُ كَبِيرُهُم ﴾ (٣) ، إستهزاءً ، وقد يعلق الْخبر للنفي ، فعلى هذا معنى قوله : ﴿ بَلِ فَعَلَّهُ كَبِيرُهُم هَذَا فَسـنَلُوهُم إِن كَـانُواْ يَنطِقُونَ ﴾ (٤) ، لـم يفعلوا ، و ﴿ إِنِّي سَقِيمٌ ﴾ (٥) ، كان واقعاً أو سيقع ، وهـذه أُختى ، يعني في الدين ، وقصة داود لم يثبت ذلك على ما قصوه ، وقتل مُوسى القبطي قبل النبوة أو خطأ ، ﴿ وَوَجَدَكَ ضَالاً ﴾ (٦) ، مُعارضاً بقوله : ﴿ مَا ضَلَّ صَاحِبُكُم وَمَا غَوَى ﴾ (٧) ، والإذن للمنافقين ، وأخذ الفداء من

<sup>(</sup>١) سورة طه : ١٢٧ . (٢) سورة الأنعام : ٧٦ .

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء : ٦٣ . (٤) سورة الأنبياء : ٦٣ .

<sup>(</sup>٥) سورة الصافات: ٨٩. ٨٩.

<sup>(</sup>٧) سورة النجم : ٢ .

الأسارى ، قد وقعا بعد الْمشاورة فيهما ، ولم يعلم أن الأولى فيهما الترك إلاَّ بعد الوحى ، فالنبى معذور فيهما . أ هـ .

وقد تواتر أنه الله الدعى النبوة والرسالة ، وظهر المحارق على وفق دعواه ، فهو رسول الله ، وهو محمد بن عبد الله بن عبد المطلب الهاشمي القُرشي ؛ التواتر : المحسر الشابت على ألسِنة قوم لا يتصور تواطؤهم على الكذب ، وأنه ليقوم مقام العيان في إفادته العلم ، فدعواه النبوة والرسالة الله المسيل إلى إنكاره وظهر المحارق ، أي : الأمر الناقض للعادة ، وهو المعبر عنه بالمعجزة على وفق دعواه ، أي : موافق ذلك المحارق لدعواه ، أنه نبى ورسول .

وفي " المعالم " : إن لنبينا محمد الله آيات ومعجزات لا تُحصى ، والفرق بينهما ، أن الآية تدل على صحة ما جاء به ، وإن لم يتحد بها ، وأن المعجزة مشروطة مع ذلك بالتحدي ، ومعجزته العظمى التي تحدى بها على الكافة القُرآن ، لأن القوم الذين نشأ فيهم الغالب عليهم في ذلك الزمان الفصاحة والبلاغة ، فكانت من جنس ما غلب عليهم ، وذلك أبلغ في العجز وأقطع للعذر . أه .

والإعجاز بالإيجاز ، والبلاغة ، والبيان ، والفصاحة ، وبعدم كلال قارئه ، وملل مستمعه ، وبخرق العادة في نظمه ، وبالإخبار بالغيب ، وبأخبار من مضى ، وبجمعه علوماً لم يجمعها غيره من حلال ، وحرام ، ومواعظ ، وأمثال ، وبصرف الهمة عن معارضته ، وهل كل آية معجزة منه ، أو السورة ، وأقلها ثلاث آيات ، كالكوثر ، أو كله ،

والقول الأخير باطل ، أقوال ثلاثة . أ هـ قطب الأئمة (بتصرف) .

فهو رسول الله ـ وتقدم معناه ـ ومعنى تسميته بمحمد في الله عمد ، عَلَم منقول من اسم مفعول أحمد (بالتشديد) للمبالغة ، أما من الله لكثرة خِصاله المحمودة ، أو سماه به جده عبد المطلب ، ولم يكن من أسماء آبائه ، رجاءً أن يحمد في السماء والأرض . أه .

ابن عبد الله بن عبد المطلب ؛ قال القطب أيضاً : وتجب معرفة أبيه عبد الله ، وجده عبد المطلب ، وأنه هاشمي ، وأنه قُرشي ، عند بعض . أه. .

وفي " شرح النونية " : وأن من قال : أعرف أن محمداً رسول الله ، ولا أعرف قبيلته ولا نسبه ، كان مُوحداً ، ولا يضره جهلهما ؟ أن من قال : أعرف رسول الله ، ولا أعرفه ابن عبد الله ، فهو مُوحد ، ولا يضره جهله كونه ابن عبد الله ، إن كان محمد حاضراً ، وإن كان غائباً ، أو ميتاً ، لم يكن مُوحداً لجهله ذلك ؟ وإن قال : أعرفه ابن عبد الله ، ولا أعرف جده ، كان مُوحداً ، ولا يضره جهله ؟ وقيل : يضره ، وأنه غير مُوحد . أه .

وقد نسخ شرعه كل الشرع ، أي : إِلاَّ ما لا يُنسخ ، كالتوحيد ، ومكارم الأخلاق ؛ ونسخ الشرع : رفعه وإزالته بحكم شرعي ، وهو جائز عقلاً ، واقع شرعاً ، فلا سبيل إلى إنكاره ؛ والشرع : اسم للأحكام الْخمسة الْمُتقدمة ، وما في معناها ، وكل فعل أو ترك

مخصوص من نبي من الأنبياء صريحاً أو دلالة فهو شرع ، والشرع منشيء للأحكام ، لا مُبين ومؤكد لحكم العقل ، خلافاً لزاعمي ذلك ، وتقدم : أن من كان على شريعة فله الإقامة عليها ، ما لم تقم عليه الحجة بنسخها ، وأن من ليس على شريعة ، فليس بمعذور إن بلغ عاقلاً ، إلا إن اعترف لِلّهِ بالوحدانية ، ولم يضيع شيئاً بعد قيام الحجة عليه ، والصحيح أن شرع من قبلنا ليس بشرع لنا ، إلا أن أقره شرعنا ، وأنه شي قبل بعثته لم يتعبد بشرع نبي من الأنبياء ، وأن شرعه موافق لشرع إبراهيم في المحج خاصة ، أما قوله تعالى : ﴿ فَبِهُدَاهُمُ اقتَدِه ﴾ (١) ، فإنها ذلك في مكارم الأخلاق والتوحيد .

وفي "الكشاف ": والمراد بهداهم طريقتهم: في الإيمان بالله وتوحيده ، وأصول الدين دون الشرائع ، فإنها مختلفة ، وهي هدى ما لم تنسخ ، فإذا نُسخت لم تبق هدى ، بخلاف أصول الدين ، فإنها هدى أبدا ، وقد أيده تعالى بثلاث في ذاته ، هدى منقول ، وصدق مقبول ، وغيب مبذول ؛ أيد قواه بثلاث ، أي : خصال في ذاته ، أي : كائنة في ذاته ، أي : في نفسه ، هدى منقول ، الهدى والهداية الدلالة للى ما يوصل إلى المطلوب ، ﴿ اهدِنَا الصَّرَاطَ السَمُستَقِيمَ ﴾ (٢) ، والمراد هنا ما فيه من خصال النخير ، كالحلم ، والكرم ، والسخاء ، والعلم ، والبركة ، فإنه على كان بالمكان المكين ، منها في السريرة والعلانية ، حتى أنه لا يوجد من يدانيه في واحدة من تلك المخصال ، كيف وقد جمعت له جميعها ؛ وصدق مقبول : أما صدقه فلا

(٢) سورة الفاتحة : ٦ .

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام : ٩٠ .

يحتاج إلى إيضاح ، لأنه غير خافٍ ، وقد أجمع عليه أولياؤه وأعداؤه ، حتى سموه الأمين في البجاهلية ، واعترف له بذلك كل أحد ، مع بذلهم أنفسهم وأموالهم في القدح فيه ، فلم يعبه أحد بشيء من الكذب ، جاهلية ولا إسلاماً ؛ وغيب مبذول ، أي : إخباره بالمغيبات ، وأقله حكايته عن ربه أنه : ﴿ لِيُظهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ ﴾ (١) ، فوفى له بذلك في حياته ، وأسعفه به بعد مماته ، وليس من حكمة العليم الحكيم أن يحقق صدق الكاذب ، ونقل عن التوراة أنه لا يطول أمد الكذب ، كيف وأنواره - والْحَمدُ لِلَّهِ - ساطعة ، وحججه لائحة ، لم تخلقها الأيام ، ذلك عطاء ذي الْجلال والإكرام .

وإنما قُلنا : بثلاث في ذاته ... إلخ ، تبعاً لأبي يعقوب في دليله ، ولأن العدد لا يفيد الْحصر ، وثلاث في كتابه تأليف عجيب ، وتعريف أخبار القرون الذهوب ، وتوقيف على أسرار الغيوب ، أي : وأيده بشلاث ... إلخ ، لأنه معطوف على الأول ، أي : بشلاث خصال ، وكتابه في الكتاب العزيز الَّذِي : ﴿ لاَّ يَأْتِيهِ البَاطِلُ مِن بَينِ يَدَيهِ وَكَتابه مَن بَينِ النَّاسِ مِن الظُّلُمَاتِ إلَى وَلاَ مِن خَلفِهِ تَنزِيلٌ مِّن حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ (٢) ، وإنما قُلنا : كتابه ، لأنه جاء به عن ربه : ﴿ كِتَابٌ أَنزَلناهُ إلَيكَ لِتُحرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إلَى النَّورِ ﴾ (٣) ، وأما تأليفه العجيب : فهو ظاهر بالضرورة ، وقد تحدى به في حياته فاعجز ، وأسعفه تعالى به بعد مماته فأنه النجز ، فهو التأليف الذي أعجز به الْخليقة ، وظهر عليهم بالْحقيقة .

(٢) سورة فُصلت : ٤٢ .

<sup>(</sup>١) سورة التوبة : ٣٣ .

<sup>(</sup>٣) سورة إبراهيم: ١.

وفي " المعالم " : واختلفوا في تعيين الوجه المعجز اللّذِي تحدى به ، فإنه اشتمل على وجوه من الإعجاز ، فقال بعض من المعتزلة : إعجازه أسلوبه ونظمه الْخاص ؛ وقال بعض : فصاحته وجزالته ؛ وقال قوم : مجموع ذلك ، وَهُوَ الْمختار . أه .

وتعريف أخبار القرون الذهوب : هو الإخبار عن القرون الماضية ، والأمم النحالية في غابر الزمان ، فطابق أخباره الواقع ؛ وفي " الدليل " : فجاءت على وفق أهلها ، ولن يقدر أحد أن يحيط عِلماً بأخبار أقطار البلاد في زمانه ، فكيف بسائر الدُنيا أخباراً وأسراراً ، ولا خبر أعظم من إخباره بأسرار أهل زمانه ، فأطبقوا على إصابته ، وليس من طبع النحليقة أن يسالموا ويطبقوا ، وقد وقفوا على كذبة . أه .

فكم خبر عن الأنبياء والأمم طابق ما في كُتبهم ، مع كونه المسكنات الله يكتب ولا يقرأ الكتابة : ﴿ وَمَا كُنتَ تَتلُواْ مِن قَبِلِهِ مِن كِتَابٍ وَلاَ يَخُطُّهُ بِيَمِينِكَ إِذاً لاَرتَابَ السَمْبطِلُونَ ﴾ (١) ، وتوقيف على أسرار الغيوب ، وهذا مع كونه من الطراز الأول ، لابُد وأن يكون أعم منه ، لاشتماله على المتقدم والداضر والآتي من الأخبار ، ومع ذلك فإنه مشتمل على استخراج الفوائد والعلل المستنبطة منه ، مع أنه غير مخالف لقضايا العقول ، فهو كتاب لا تحصى فوائده ، ولا تنحصر فوائده تنقضي عجائبه ، لا يخلق على كثرة الترداد ، ولا تنحصر فوائده بتعداد ، فسبحان من أنزله : ﴿ كِتَاباً مُّتشَابِهاً مَّشَانِيَ تَقشَعِرُ مِنهُ جُلُودُ اللهِ ﴾ (٢) ، فهو الله إلى ذِكرِ الله ﴾ (٢) ، فهو الله ينحشون : ٤٤ . (٢) سورة النم إلى ذِكرِ الله ﴾ (٢) ، فهو الله ينحشون والهورة النمون : ٤٠ .

<sup>(</sup>۱) حرزه العنجوت : ۲۸ .

يوقفك ـ لا محالة ـ على أسرار المغيبات ، من استنباط الأحكام ، وتمييزات الْحلال من الْحرام ، مع ما فيه من الإخبار عن الوقائع ، كقوله تعالى : ﴿ الّم \* غُلِبَتِ الرُّومُ \* فِي أَدنَى الأَرضِ وَهُم مِّن بَعلِهِ غَلَبِهِم سَيَغلِبُونَ \* فِي بضع سِنِينَ ﴾ (١) ، فكان كما أخبر بلا جدال ، وكقوله تعالى : ﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ أَمَنُواْ مِنكُم ﴾ (٢) .

وثلاث في أُمته : رجوع العدو الْمباين، ونزول البركات والْخزائن، وإفتتاح البلاد والمدائن ؛ وأيده أيضاً بشلاث خِصال في أمتــه : رجـوع العدو الْمباين ، أي : إحداها : رجوع الْمخالف له إليه ، بعد ما كان لــه طالباً ، وعن دينه راغباً ، فصار بعد طلبه الشأر منه في المال والنفس ، راجعاً إليه ، مُطيعاً الأمره ، مُوافقاً له بعد توليه عنه ، يفديه بالنفس والمال ، ويؤثره على الأهل والعيال ، فانقلبت العداوة محبة ، والمخالفة طاعة ، غير كاره ولا مقهور ، طلباً للوسيلة ، وروماً للفضيلة ، فسبحان مُقلب القلوب ؛ الْخصله الثانية : نـزول البركات والْخزائن ، ألبانها ، فأينعت أثمارها ، وإبتهجت أقطارها ، ونورت أشجارها ، لقـوم كانوا جفاة بداة ، أشبه شيء بـمواشيهم ، فرجعوا ذوي أخطار ، ملوكــاً ذوي أقدار ، تـملكوا ما بين الْخافقين ، وفازوا بعز الدارين ، ومـن وراء هذا كله ما نبه عليه ، حيث قال : " ما نزل هذه الليلة من الفتق أوقضوا صواحب الْحجرات " ؛ والْخصلة الثالثة : إفتتاح البلاد والْمدائـن ، وهـذا أمـر لا خفـاء فـيه ، فهو أوضح من أن يؤتى عليه ببيان ، فإنه ﷺ

 <sup>(</sup>١) سورة الروم : ١ - ٤ .
 (١) سورة النور : ٥٥ .

قد أعطى ما لم يُعط نبي قبله ، فإنه فتحت له البلاد ، وأذعنت له العباد ، وذلك تصديقاً لقوله تعالى : ﴿ لِيُظهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَو كَرِهَ المُشرِكُونَ ﴾ (١) ، فظهرت المساجد والجُمعات ، وأُقيمت الصلوات في الْجماعات ، ونُمرت الكنائس والبيع ، وظهر الإسلام في أكثر الأقطار ، ظهوراً لا خفاء فيه .

وفي " الدليل " ، لأبي يعقوب (رحمه الله) : واعلم أن الله تعالى وهب لمحمد على ما لم يهب لنبي قبله ولا لملك ، وذلك أن بني إسرائيل امتن الله عليهم أن وعدهم إفتتاح القدس ومدائن الشام ، وإستطالت به بنو إسرائيل على جميع الأنبياء والأمم التى قبلهم فكان ذلك ، كذلك ولم يصح مع ذلك مدائن الشام كلها ، وأفضل الشام فلسطين والدروب للروم ، ألا ترى قول الله تعالى لـداود حين قال لـه أخرج أولاد كنعان من أرض فلسطين ، فإنهم لا يطيعـون نبيـاً منهـم ولا من غيرهم ، فهم للأرض كالْجدري للوجه ، ففتح اللَّه تعالى لـمحمد عَلَيْكُ الشام كله ، فلسطين و دروبه ، وجزيرة العرب بأسرها ، والْجزيرة ، جزيرة بني عُمر إلى الْجودي ، إلى ما وراء ذلك ، والعراق ، والبحرين ، وعُمان ، واليمن قاطبة ، والْحسا ، وهجر ، والْمشقر ، وأرض فارس ، والماهات ، وهمدان وحلوان ، والبري ، وأرمينية ، وخراسان ، ومن وراء ذلك الصين ، وإلى سمرقند ، وبخارى ، والتمرمل ، إلى سد يأجوج ومأجوج ، ومن ناحية السند ، والهند ، وكرمان ، ومكران ، وسجستان ، وغرنة ، والتبت ، ومن المغرب ، مصر ، وإفريقية ،

<sup>(</sup>١) سورة التوبة : ٣٣ .

والأندلس ، وبعد النحمسمائة من الهجرة ، فتح الله عليه بلاد السودان ، جوجو ، وغانة إلى الجزائر النحالدات ، فهو ملك الأرض من فرغانة إلى غانه . أ هـ .

وقد نبه ﷺ على جميع الفتوح يوم حفر الْخندق على الْمدينة ، حين تخرب عليه الأحزاب ، فهو من إخباره بالْمغيبات .

فعلى كل مكلف الإيمان به ، في كل ما جاء به عن الله عز وجل جملة وتفصيلاً ، وأنه حق ، أي : إذا ثبت جميع ما ذكر من الآيات والْمعجزات ، فعلى الْمكلف ، أي : فيجب على الْمكلف وجوباً شرعياً لا عقلياً ، والمكلف: البالغ العاقل ، الإيامان به على الله ، أي : تصديقه في كل ما جاء به من أمر أو نهى جملة ، إن قامت عليه الْحجة بـجملته وتفصيلاً ، حيث يجب عليه التفصيل ، إن قامت عليه الحجـة بتفصيلـه وأنه حق ، أي : وأن يعلم أنه حق ، أي : جميع ما جاء به مُطابق للواقع ؟ واعلم أن شروط التكليف البلوغ ، والعقل ، وقيام الْحجـة ، وأن يفهـم المكلف الأمر الذي كلفه ، فلا تكليف على صبى ، ولا محنون ، وكذا من لم تقم عليه الحجة بشيء من دين الله ، ومن لم يفهم الْخطاب والعبارة ، كالعجم إذا خوطب بالعربية ، ونــحو ذلـك ، والْحجة : ما يحصل بها للناظر حقيقة الشيىء المنظور فيه ، واستحسنت هذه العبارة ، لأن الْحجة إذا كانت فهي حجة ، ولو جهلها الْجاهل ؛ وقيل : ما دل به على صحـة الدعـوى ؛ وقيـل : إنهـا مُرادفـة للدليل ، بمعنى : الدلالة ، أي : ما يعرف به الشيء المدلول عليه ، وتنقسم الْحجة إلى عقلية ، فيما يدرك العقل ، من غير واسطة سماع ، كثبوت الصانع ، ووجوب قدمه ، وإستحالة عدمه ، ونحو ذلك ، وإلى سمعية ، فيما لا يصل إليه العقل إلا بواسطة السمع ، كوجوب الصلاة في الأوقات المخصوصة بشروطها ووظائفها ، ونحو ذلك ، وأما الإيمان الشرعى ، فهو ما قارنه الثواب ـ وسيأتي قريباً تفصيله ـ .

وفي " مُختصر القواعد " : يبجب إعتقاد أحقية ما جاء به سيدنا محمد على ، والإقرار بها إجمالاً ، وقيل : يكفي إعتقاد الْجمل الثلاث ، وقال بعض : أن من اعتقدهن ولم ينطق بهن ، مُشرك ؛ وأن من قال : يكفيه ذلك ، كافر . أه. .

أقول: كيف يُقال ذلك ، والمسألة خِلافيه ، وليس من قواعدهم التكفير في المُختلف فيه ؟ والذي عليه الإمام أبو سعيد ( الله على رجلين ، أحدهما : من تقدم منه شرك أو شك في يلزم الإقرار إلا على رجلين ، أحدهما : من تقدم منه شرك أو شك في شيء منها ، والثاني : من نشأ في دار الشرك ، لأنه محكوم عليه بحكم أهل الدار في الظاهر ، والقول الأول ، أي : أن عليه الإقرار أول البلوغ - قول البحمهور - لأن الإقرار شرط للإسلام أو شطر منه ، ولا يتم إلا به ؛ وقال في " مُختصر القواعد " أيضاً : وأما بالتفصيل ، فمنه ما وسع حتى يحيء وقته ، وما وسع حتى يسئل عنه ، أو يخطر بباله ، أو ينكره ، كتعيين صفة ، وما وسع حتى تقوم المحجمة ، كتعيين نبي أو ملك ، وما وسع أبداً ما وجد من قام به ، كقسم المواريث ، لكن لا يعذر إن قال فيه بغير المحق ، أو قارفه بجهل ، أو صوب الخطأ فيه ، يعذر إن قال فيه بغير المحق ، أو قارفه بجهل ، أو صوب الخطأ فيه ، محمداً رسُول الله ، وأن ما جاء به حق . أه .

وانظر إلى كلامه : أنه يخرج من الشوك بالإقرار ، وهـذا ـ كمـا تقدم ـ فيمن دخل في الشرك لا غير ، والصحيح أنه يتم توحيده وإيمانه بإقراره وإعتقاد الْجمل الثلاث ، ما لم يضيع شيئاً لزمه بعد قيام الْحجة عليه ، واعلم أنه لا يصح التكليف بالمحال ، كتكليف الأخرس النطق خِلافاً لبعض القوم ، لانتفائه عقلاً ونقلاً ، ومن أراد بسط هذه الْمسائل فعليه بالمطولات و ﴿ إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللَّهِ الإسلامُ ﴾ ، وأنه جميع ما أمر الله به عباده أن يطيعوه به ، من قول ، وعمل ، ونيـة ، وإعتقاد ، أي : وأن يعتقد المكلف أن الدين ... إلخ ، وهذا مُقتبس من قوله تعالى : ﴿ إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللَّهِ الإسلامُ ﴾ (١) ، وأنه جميع ما أمر الله به عباده ... إلخ ، أي : من الواجبات ، والْمندوبات ، وترك الْمحظورات ، والْمكروهات ، فالْمندوب : مأمور به أمر نـدب ، كما أن الْمكروه : منهي عنه نهي تكريه ، من قول : كالإقرار بحقية جميع ما أتى به سيدنا محمد ﷺ ، أو يكفيه الإقرار بالْجمل الثلاث ، كما مر قريباً ، عن قطب الأئمة (عفى الله عنه) ، وعَمَلِ ، واعلم أن العمل منه مؤقـت ، فالإتيان به في وقته واجب ، كالصلاة والصوم ، ونــحو ذلك ، ومنــه مــا وقتــه العُمر كله ، كفرض الْحج والزكاة ، فقيل : واسع جهله مــا لــم يــجب عليه أداؤه أو الوصية به ، وقول : جهله غير واسع ، وإن سوغ تأخيره ، وثمت قول: أنهما فوريان ؛ والاعتقاد ، كاعتقاد ما لا يسع جهل اعتقاده من أمر التوحيــد ، وجميع فـروع الاعتقـاد ، كثبـوت الوحدانيـة والرسالة ، ونـحو ذلك من الإعتقادات يأثم .

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران : ١٩ .

اعلم أن الدين لُغة العادة والْجزاء ، وغير ذلك ، واصطلاحاً ما يشتمل على أصول الشريعة وفروعها واحد ، بأنه وضع إِلَهي سابق لذوي العقول بإختيارهم الْمحمود إلى الْخير بالذات .

قال القطب (جزاه الله خيراً): واحترز بالإلهي عن الوضع البشري، كالرسوم، والسياسة، والتدبيرات المعاشية، وبأولي الألباب، عن الوضع الطبيعي الذي يهتدي به الحيوان لمنافعها ومضارها، وبإختيارهم المحمود عن المعاني الإتفاقية والضرورية، وبإلى ما هو خير لهم بالذات، من نحو صناعة الفلاحة، فإنها بالوضع الإلهي الذي هو تأثير المماء، وحرارة الشمس، وتأثير الهواء والأرض، بمخلق الله تعالى ذلك، وبسائق أولى الألباب إلى صنف من النحير بالإختيار المحمود، لكن ليست تسوق إلى ما هو خير بالذات، وهو ما يكون خيراً، بالقياس إلى كل شيء، وهو السعادة الأبدية. أه.

وقال السيد الْجرجاني: الدين وضع إِلَهي يدعو أصحاب العقول إلى قبول ما هو عند الرسول ألى أ، قال : والدين والْملة متحدان بالذات ، ومُختلفان بالإعتبار ، فإن الشريعة من حيث أنها تُطاع تُسمى: ديناً ، ومن حيث أنها تجمع تُسمى : مِلَّة ، وقيل : الفرق بين الدين والْملة ، أن الدين منسوب إلى الله ، والْملة منسوبة إلى الرسُول . أه.

وفي أبي البقاء: والملة: ما شرعه الله لعباده على لسان نبيه، ليتوصلوا به إلى أجل ثوابه، والدين مثلها، لكن الملة تقال باعتبار الطاعة والانقياد له، والملة الطريقة أيضاً،

ثم نقلت إلى أصول الشرائع ، من حيث أن الأنبياء يعلمونها ويسلكونها ، ويسلكون من أمروا بإرشادهم بالنظر إلى الأصل ، وبهذا الإعتبار لا تضاف إلا إلى النبي الذي تُسند إليه ، ولا تكاد توجد مُضافاً إلى الله تعالى ، ولا إلى آحاد أمة النبي ، ولا تستعمل إلا في جملة الشرائع دون آحادها ؛ إلى أن قال : والشريعة تُضاف إلى الله والنبي والأمة ، وهي من حيث أنها يُطاع بها تُسمى : ديناً ، ومن حيث أنها يُجتمع عليها تُسمى : مِلة ، وكثيراً ما تستعمل هذه الألفاظ بعضها مكان بعض ، ولهذا قيل : أنها مُتحدة بالذات ، ومُتغايرة بالإعتبار ، إذ الطريقة والمخصوصة الثابتة عن النبي في وتُسمى : بالإيمان : من حيث أنه واجب التسليم ؛ وبالإسلام : من حيث أنه واجب التسليم ؛ وبالدين : من حيث أنه يُملي ويكتب ويسجتمع عليه ؛ وبالمبلة : من حيث أنه يُملي ويكتب ويسجتمع عليه ؛ وبالشريعة : من حيث أنه يُملي ويكتب ويسجتمع وبالناموس : من حيث أنه أتى به الملك الذي أسمه الناموس ، وهو وبالناموس : من حيث أنه أتى به الملك الذي أسمه الناموس ، وهو جبريل (التَكَلِيُلِيُنَ) . أه .

فإذا عرفت هذا عرفت قولنا في المن ، وأن الديس والإيسمان والإسلام شيء واحد ، مُختلفة المفهوم ، مُتحدة المصادق ؛ قال القطب (عفى الله عنه) : واعلم أن الدين والإسلام والإيمان بمعنى واحد ، وهو ما أمر الله به عباده أن يطيعوه ، أو نفس الطاعة ؛ وقيل : ما صدقها واحد ، ومفهومها مُختلف ، فمن حيث أن ذلك مُعتقد ومقطوع عذر من خالفه ، أو يُجازى عليه ، أو يلزم ويعتاد ، يُسمى : إسلاماً ؛ ومن حيث أنه مُستسلم إليه ، ويذعن إليه ، يُسمى : إسلاماً ؛

ومن حيث التصديق به ، يُسمى : إيـماناً ، وقد يُطلق كـل منهـا علـى التوحيد ، وقد يُطلق الإسلام على العمل الصالح . أ هـ .

وأنت خبير إن إطلاق كل منها على التوحيد ، وإطلاق الإسلام على العمل الصالح ، أخص من القول الأول ، فليتأمل .

وفي " المعالم " : والإيمان لُغة التصديق شرعاً ، أن تشهد لِلَّهِ تعالى بالوحدانية ، ولمحمد الله الرسالة ، وأن جميع ما جاء به حق ، من الممامورات ، ووظائف الدين ، كلف الله بها عباده ، والإسلام لُغة المحضوع والإنقياد ، وشرعاً أعمال المحوارح والقلب بحميع الممامورات . أه .

وفي " القداطر " : فإن قال قائل : قد نص رسول الله في حديث جبريل (التكليم) : " أن الإيمان هو ما يتعلق بالقلب من الإعتقادات " ، وبقوله في : " إن الإيمان ها هنا " (١) ، وأشار إلى صدره ، وفيه أيضاً : " فهل لا شققت عن قلبه للذي قتل الصارخ بالإيمان " ، وأن الإسلام هو ما يتعلق بالجوارح من العبادات ، ولم يذكر الدين ، وأنت تُوجب الإيمان هو الإسلام ، وأن الإسلام هو الإيمان أصله التصديق - كما ذكرنا - الإيمان ، وهما الدين ، فأعلم أن الإيمان أصله التصديق - كما ذكرنا - وأن الإسلام أصله الإستسلام والخضوع ، وأن الإسلام كله من قبل التصديق إيمان ، وأن الإيمان تصديق ، والإيمان من قبل الدين من قبل الإيمان تصديق ، والدين من قبل الإيمان طاعة ، وأن الإسلام من قبل الإسلام من قبل الإسلام من قبل الإيمان الدين طاعة ، وأن الإسلام من قبل الإستسلام إسلام ، وكل

<sup>(</sup>١) انظر الـمـلحق .

خصلة من الإيمان فهي إسلام ودين ، وكل خصلة من الإسلام فهي إيمان ودين ، وكل خصلة من الدين إيمان وإسلام ، وإلى هذا القول ذهب أصحابنا (رحمهم الله) ، وهو الصواب إن شاء الله ، إذ لا يسعك أن تنفي الإيمان عن الصلاة وأخواتها ، فإن إتسع لك ، فلا يسعك أن تنفي الإسلام عن الإيمان ، الذي هو الإعتقاد ، فيكون الواحد مُؤمناً غير مُسلم ، ومُسلماً غير مُؤمن ، قال الله عز وجل : ﴿ وَذَلِكَ دِينُ القَيمَةِ ﴾ (١) ، وقال : ﴿ إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللهِ الإِسلامُ ﴾ (٢) ، وقال : ﴿ وَمَن يَتَغ غَيرَ الإِسلامِ دِيناً فَلَن يُقبَلَ مِنهُ ﴾ (٣) ، أه. .

وبهذا تعلم أن الإختلاف في الإيمان من أنه القول فقط ، أو القول والإعتقاد ، أو هُما معاً ، وأن العمل خارج عن الإيمان ، لمغايرته له ، في العطف في القُرآن ، أقوال مردودة ، فمن أراد الوقوف على ذلك فليُراجع المطولات .

## تنبيه:

اعلم أن للدين قوائم وقواعد ، فقوائمة أربعة : العِلم ، والعمل ، والنية ، والورع ؛ فأما العِلم : فعِلم ما لا يسع جهله من عِلم الإعتقادات ، وعِلم ما يجب فعله عند وجود العمل أو الترك ؛ وأما العمل : فهو فعل الواجبات وترك المنهيات إذا كُلف بها وصار من جملة المخاطبين مع وجود السبب والشروط وإنتفاء الموانع يوأما النية : فهي تجري مرضاة الآمِر وإمتنال أمره ، فلو عمل ولم ينو ، فكمن لم

<sup>,(</sup>١) سورة البينة : ٥ . (٣) سورة آل عمران : ٨٥ .

يعمل ؛ وأما الورع: فالكف عن الشبهات وترك المحرمات ، فلو عمل وأصر على معصية ناوياً أن يلقى الله مُصراً عليها ، فأعماله هباء ليس له منها إلاَّ العناء : ﴿ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللَّهُ مِنَ السَّمَّقِينَ ﴾ (١) ؛ وأما قواعده فأربعة أيضاً: الإستسلام لأمر الله ، والرضاء بقضاء الله ، والتوكل على الله ، والتفويض إلى الله ؛ فالإستسلام : هو الْخضوع والإنقياد إلى ما أمر اللَّه به ؛ والرضى بقضاء اللَّه : عدم السخط لشيء ما من جميع ما حكم فيه ، والعزم على الإمتثال فيما حكم ؛ والتوكــل على اللَّـه : هــو الإستيثاق بـما عنده ، والإعتماد عليه وإظهار العجــز : ﴿ قُـل لاَّ أَملِـكُ لِنَفْسِي ضَرّاً وَلاَ نَفْعاً إلاَّ مَا شَاءَ اللَّهُ ﴾ (٢) ؛ وأما التفويض إلى اللَّه : فهو رد الأمور كلها إليه ، فإن في ذلك إستراحة لنفس الْمفوض ، فإن حُكم اللَّه ماض ، رضى العبد أو لا ، وإنها له الأجر الْجزيل في التفويض ، فمن أنكر شيئاً مما تقدم حُكم بشركه ، ومن إستحل لِمَا حرم اللَّه بغير تأويل مُشرك ، أي : فمن أنكر شيئاً مهما تقدم من التوحيد ، كأن يعتقد أن واجب الوجود ليس بموجود ، كمن يقول : بقدم الصانع وقدم العالم ، كالدّهرّية (أخزاهم الله) ؛ أو يُثبت له شريكاً في الْخلق والإختراع ، كالْمجوس (قبحهم اللُّـه) ، أو يسويه بـخلقه في شيء من كمالاته ، أو يسوي خلقه به ، كفعل جاهلية العرب ، حيث قَالُوا : ﴿ مَا نَعبُدُهُم إِلاَّ لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى ﴾ (٣) ، ويصفه بصفة نقص ، كالْجهل ، والعجز ، والعمى ، والصمم ، ونحو ذلك ؛ أو ينفي

 <sup>(</sup>١) سورة المائدة : ۲۷ .
 (٢) سورة الأعراف : ١٨٨ .

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر : ٣ .

عنه كمالاته التي هي عين ذاته ، كالعلم ، والقدرة ، والإرادة ، والحياة ونحوها ؛ أو يُنكر الرسالة مثلاً ، كأن يقول باستحالتها ، كالبراهمة ؛ أو يقول : بأن الوحي لا وجود له في نفس الأمر ، بل هو خيال يتخيله النبي أو الرسول ، كالفلاسفة ، أو نحو ذلك ، حكم بشركه ، أي : حكم الشرع عليه بالشرك ، أي : يترتب عليه ما يترتب على أهل حزبه في ، من القتل ، والسبي ، وغنم الأموال ، والنجاسة ، ونحو ذلك ، ومن استحل لِما حرم الله بعد قيام المحجة عليه ، مثل الميتة ، والدم ، ولحم الخنزير ، ونكاح ذوات المحارم ، ونحو ذلك من غير تأويل ، بل رادً للنص ، فهو مُشرك أيضاً ، يترتب عليه ما يترتب على الذي قبله ، وكذا المحرم ما أحل الله من غير تأويل بعد المحجة ، لأنه مُكذب لِلهِ .

وفي أبي البقاء: والشرك أنواع: شرك الإستقلال، وهو إثبات إلَهين مُستقلين، كشرك الممجوس؛ وشرك التبعيض: وهو تركيب الإله من آلهة، كشرك النصارى؛ وشرك التقريب: وهو عبادة غير الله ليقرب إلى الله زلفى، كشرك متقدمي المجاهلية؛ وشرك التقليد: وهو عبادة غير الله تبعاً للغير، كشرك متأخري المجاهلية؛ وشرك الأسباب: وهو إسناد التأثير للأسباب العادية، كشرك الفلاسفة والطبيعيين، ومن تبعهم على ذلك؛ وشرك الأغراض: وهو العمل لغير الله؛ فحكم الأربعة الأولى الكفر بإجماع؛ وحُكم السادس المعصية من غير كفر بإجماع؛ وحُكم السادس المعصية من غير كفر بإجماع؛ وحُكم الأبعاب العادية: أنها تؤثر بطبعها، فقد حكم الإجماع على كفره، ومن قال: أنها تؤثر بقوة أودعها الله فيها فهو فاسق. أه.

ولا يغيب عنك أن مُعتقده في الشرك أنه الكفر ، وأنهما مترادفان ، وأن مذهبنا أن الكفر أعم من الشرك ، لأن الشرك عندنا يُطلق على المساواة لِلَّهِ تعالى في ذاته ، أو في صفاته ، أو في أفعاله ، أو في عبادته ، وعلى إنكار وجوده سبحانه وتعالى ، وأن الكفر يُطلق على فاعل الكبيرة مُطلقاً ، إلا أنه لا يخرج من الملة الإسلامية بكل كبيرة ، بل بكبائر الشرك فقط ، وأما كبائر النفاق ، كترك الصلاة والصوم تشهياً من غير إنكار لها ، وكفعل الزنى مثلاً من غير إستحلال له ، فإنه يُحبط بها ثواب العمل ، ويُعامل في دُنياه مُعاملة الإسلامين ، ما عدا الولاية ، وقبول الشهادة ، وغير ذلك مما يختص بالموفي بدين الله ، وأما في الأخرى ، إن مات على كبيرة من غير توبة غير ناسٍ لها ، فإنه يُخلد في النار ، بل قيل : إن عذابه أشد من عذاب الكفار .

وفي " شرح النونية " ، للإمام عبد العزيز (قُدِّس سره) : وأن الشرك يتحقق بأمور كثيرة ، منها إنكار وجود الله عز وجل ، كشرك الدهرية القائلين : أن الأشياء قديمة لا مُحدث لها ، ومنها إقامة غير الله تعالى مقامه في المخلق والإنشاء والإختراع ، كشرك المنائية ، والديمانية ، الزاعمين أن الأشياء وجدت من أصلين قديمين ، وهما النور والظلمة ، وكشرك المجوس ، الزاعمين أن الأشياء القبيحة خلقها الشيطان ، والمحسنة خلقها هرمز ، ومنها إقامة غير الله تعالى مقامه في العبادة ، كشرك مُشركي العرب العابدين للأوثان القائلين : ﴿ مَا نَعبُدُهُم إِلاَ كُسُوكُ مُشركي العرب العابدين للأوثان القائلين : ﴿ مَا نَعبُدُهُم إِلاَ يُلْوَرُوهُم الله تعالى ، مع إقرارهم

<sup>(</sup>١) سورة الزمسر : ٣ .

بأن نبحو الْخلق والرزق والإحياء والإماتة لِلَّهِ تعالى وحده لا لغيره ، ومنها عدم معرفته سبحانه وتعالى وجميع ما لا يحل جهله ، كالأنبياء وغيرهم \_ مهما مر \_ ومنها تكذيبه تعالى بإنكار رسُول أو نبى من أنبيائه ، أو ملك من ملائكته ، أو حرف من كتابه ، أو نحو البعث والحساب والعقاب والْمعاد ، ومنها وصف الله تعالى بصفة من صفات حلقه من العجز ، والْجور ، والسهو ، والنسيان ، والنوم ، والأكل ، والشرب ، وجميع ما لا يليق به عز وجل ، أو وصف الْخلق بصفة من صفاته تعالى ، كالقدرة التامة ، والعلم التام ، أو بفعل من أفعاله تعالى ، كالإحياء ، والإماتة ، والْخلق ، والإرسال ، والإنزال ، ونحو ذلك ، مــما لا يليـق إلاُّ به جل وعلا ، ومنها التقرب إليه تعالى بـمعاصيه ، من نـحو الشرك ، وزعم أنه تعالى أمر بها ، وأنه نهي عن طاعته ، كالتوحيد وغيره ، ومنها تقرب العبد إلى الْمخلوق بطاعته تعالى ، من نــحو الصــلاة ، والزكــاة ، وسائر الصدقات ، والذبح الصادر منه رياء وسُمعة ، وهـذا هـو الشـرك الأصغر ، لقوله على : " الرياء هو الشرك الأصغر " (١) ، المنهى عنه بقوله تعالى : ﴿ فَمَن كَانَ يَرجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ ﴾ (٢) ، ومنها دُعــاء العبــد إلى عبادة نفسه ، كفعل إبليس اللعين ، فالصادر منه ذلك الدُعاء مُشرك ، والشاك في شركه مُشرك لا يحل جهله في حال ما ، ومنها الإكراه على القول بالَهين إثنين ، وذلك الْمقول الْمكره عليه ، قيل : أنه شرك وليس بكفر ولا بمعصية ، وقيل : ليس بشرك ، ولا كفر ، ولا معصية ، ولا بذنب ، وإنما هو كذبٌ مُباح لقائله ، واتفق الْجميع على أنه غير آثم

<sup>(</sup>١) انظر الملحق .

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف : ١٩٠ .

ولا مُعاقب عليه ، ومنها ما ركب في العباد من الْجزع ، والهلع ، وقلة الثقة بـما عند الله تعالى ، وثقتهم بأنفسهم وهواهم ، وما طبعوا عليه وبكلابهم ؛ وقد جعل ابن عباس (رضي الله عنهما) هذا شركاً ، ويـدل لشركه قوله تعالى : ﴿ فَلَمَّا نَجَّاهُم إِلَى البَرِّ إِذَا هُم يُشْرِكُونَ ﴾ (١) ، أي : لقولهم : لولا إستواء الريح لهلكناً . أه .

ولا يخفى أنه ليس كل ذلك شركاً حقيقياً يترتب عليه السبي والغنيمة ، وذلك كالرياء ونحوه .

قال في " مُختصر القواعد " : والشرك الندي لا تنحل به الدماء ، ولا السبي ، ولا السلب ، ولا يحكم عليه بحكم الشرك ، بل بنحكم النفاق ، هو الْجزع ، وعدم الصبر ، وعدم الثقة بنموعود اللَّنه ، والثقة بغير اللَّه ، والرياء وهو الشرك الأصغر وصحح أو هو نفاق ؛ والشرك : هو الترك لغير اللَّه قولان . أه .

والمستحل بتأويل المخطأ منافق ، والمستحل ، أي : لما حرم الله تعالى بتأويل المخطأ ، أي : بسبب المخطأ في تعالى بتأويل المخطأ ، أي : بسبب المخطأ في تأويله كِتاب الله ، وسنة نبيه ، وآثار السلف ، وكذا المحرم لِمَا أحل الله تعالى بالتأويل منافق ، أي : مُخلف ، لأن النفاق هو المخلف ، وذلك كأن يعتقد أن الله تعالى مرئي بالأبصار في الآخرة ، أو يُعتقد المخروج من النار بعد الدخول فيها ، أو نحو ذلك مما قطع المُسلمون عذر مُخالفيهم فيه ، واعلم أن النفاق مأخوذ من نافقاء اليربوع وهي

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت : ٦٥ .

حُفرة يخفيها ليخرج منها عند طلبهم له من حُفرته الْمعروفة ، وشرعاً قسمان ، أحدهما : تأويل الكِتاب والسنة على غير الصواب - كما تقدم - والشاني : الْخيانة بفعل الكبائر ، أو الإصرار ولو على صغير ، لأن الإصرار نفسه كبير ، أو ترك الواجب ، كالصلاة والصوم بعد وجوبهما من غير استحلال ، والنفاق كُفر ، أي : كُفر نعمة لا كُفر شرك ، وزاد القطب ، وأبو يعقوب قِسماً ثالثاً : هو إظهار الإسلام وإخفاء الشرك .

قال القطب في " مُختصر الوضع " : والنفاق الْخروج من غير الْمدخل ، وكتمان الشيء وإظهار غيره الْمضاد والْمناقض له ، مأخوذ من نافقاء اليربوع ، وهو جحر يكتمه ويظهر غيره ، وهو يرققه ، فإذا أتى من قبل القاصعاء ضربه برأسه فإنتفق ، أي : خرج ، وذلك في اللُغة ، وفي السؤالات : إن ذلك قول غيرنا ، وأن قولنا : أنه مأخوذ من نفقت الدابية ، بمعنى : هلكت ، ثم رأيت أثراً سابقاً على زمانه لبعض أصحابنا يقول : إن ذلك الاسم مأخوذ من نافقاء اليربوع ، وأما في الشرع ، ففعل الموحد كبيرة ، أظهرها أو سترها ، وأسرار الشرك وهو فرع النخلف والكذب ، والمراد بالنخلف والكذب هنا المتزلزل في التوحيد ، لعدم رسوخه رسوخاً يسمنع من الكبيرة ، وصفة المنافق الكذب في المخديث ، والْخلف في الوعد ، والْخيانة في الإئتمان . أ ه .

وفي " الدليل " ، لأبي يعقوب (رحمة الله عليه) : وإنها وقع الإختلاف بين الأمة في أهل الكبائر ، فأطلق عليهم أهل البصائر في الدين اسم النفاق ، وقاسوهم على من قبلهم من أهل الشقاق ، وامتنع الأخرون ، وقالوا : النفاق في الخفاء ، والفساد ، وهؤلاء السلاطين

وجنودهم ، وأهل الطاعة لهم ، ليسوا بمنافقين لأن أفعالهم ظاهرة ، وهذا أمر مبني على الرأي ، ما لم يتجشم ويتقحم أحدٌ ، أحدَ الشروط المتقدمة . أه. .

فإن قُلت : إنك أثبت النفاق في التأويل بالْخطأ ، وهذا نقلك عن أثمتك ، أن الْمنافق هُو مُرتكب الكبيرة فقط ، قُلت : قـد ثبت في غير موضع عنهم ، أن الْمأول إذا قطع عذر مُخالفه في تأويله ذلك ، أو هـدم بتأويله قاعدة من قواعد الشرع ، فهو منافق .

قال في " شرح النونية " : وأن النفاق قسمان ـ كما مر ـ نفاق تحليل لِمَا حرمه الله ، كالقول بالْخروج من النار ، وتحريم لِمَا أباحه الله ، كالقول بعدم خلود الموحدين فيها ، وهو نفاق هؤلاء المخالفين ، المؤديهم إليه تأويلاتهم للنصوص الظاهرة ، بالتأويلات الفاسدة في العبارات الكاسدة ، ونفاق خيانة ، وهو نفاق من ضيع وارتكب تشهياً لا تديناً . أه. .

وفي "كرسي الأصول "، للإمام الْخليلي (رضوان اللَّه عليه): وفرق الأُمة الْمحمدية كلها يُطلق عليها اسم الإسلام، وينفى عنها سمة الشرك والأصنام، وهم في ذلك لا يعدون جميعاً عن نوعين، أهل نحلة النحق، وأهل نحلة الضلال، فالفرق الضلالية كلها من نوع واحد، وهم من دان، بخلاف أصل من أصول دين اللَّه تعالى، ولا مُخالف لذلك إلاَّ من حيث التدين بفاسد التأويل، ومن خرج عن هذا الْحد من العُصاة، فهو من أهل نحلة الْحق في التسمية، ولو مُنتهكاً لـما يدين

بتحريمه ، لأن الإنتهاك غير بدع في جميع الفرق ، فلا يعد فرقة وحده .

ومما جاء به ، أن كل حي يموت إلا الله تعالى ، والموت إنقطاع النحياة ، أو كيفية مخلوقة في اللحي ، ومما جاء به ، أي : النبي في ، ويجب على المكلف إعتقاده أن الموت حق ، كما في دُعائه عند قيامه للتهجد في ، وأن كل حي من ساكني الأرض والسماء ، إنسي ، أو جني ، أو ملك ، أو دابة ، يموت إلا الله تعالى ، أي : إلا واجب الوجود لذاته ، المنعوت بنعوت الكمال ، المُنزَّه عن سمة النقص على كل حال ، وفسر الموت بانقطاع الحياة ، فهو عدم محض ، أو كيفية مخلوقة في الدي ، فهما قولان لأصحابنا .

قال أبو ستة في "حاشية القواعد": الموت هو عدم الحياة عمن إتصف بها ، فالتقابل بينها وبين الحياة ـ التي هي قوة تتبع إعتدال المزاج ـ تُقابل العدم والملكة ، وقيل: الموت كيفية وجودية يخلقها الله تعالى في الحي ، فهي ضد الحياة ، لقوله تعالى : ﴿خَلَقَ المَوتَ وَالْحَيَاةَ ﴾ (١) ، والمخلق ، لكونه معنى لا يتصور إلا فيما له وجود ، والمجواب : أن المخلق هنا بمعنى التقدير ، كذا بخط شيخنا عبد الله (رحمه الله) ؛ وكلام " شارح المجهالات " صريح في القول الثاني ، حيث قال : والحياة عرض من الأعراض مثله . أه .

فعلى هذا لا حاجة إلى التأويل في الآية ، فيكون التقابل بينهما تقابل

<sup>(</sup>١) سورة الملك : ٢ .

التضاد ؛ وفي " الكشاف " : الحياة ما يصح بوجوده الإحساس ، وقيل : ما يوجب كون الشيء حياً ، وهو الذي يصح أن يعلم ويقدر ، والموت عدم ذلك فيه ومعنى : ﴿ خَلَقَ المَوتَ وَالسَحْيَاةَ ﴾ (١) ، إيـجاد ذلك المصحح وإعدامه . أه. .

وما يُقال: أن الموت جسم على صورة الكبش، والْحياة جسم على صورة الكبش، والْحياة جسم على صورة الفرس، فمذهب خلافي لم نجده لأحد من أصحابنا، قالوا: وأما الْمعنى القائم بالبدن عند مفارقة الروح، فإنما هو أثره، فتسميته بالْموت من باب الْمجاز. أه.

وفي " شرح النونية ": إن العُلماء إختلفوا في الْموت، فقال بعضهم : إنه عدم الْحياة ، عما من شأنه الْحياة ؛ وقال الأشعري : إنه كيفية وجودية تضاد الْحياة ، أي : توجد في الْجسم بعد نزع الروح منه ، فلا يعرى الْجسم الْحيواني عنهما ، ولا يجتمعان فيه ، وليس بعدم محض ، وفناء صرف ، وإنما هو إنقطاع تعلق الروح بالبدن ، ومفارقته له ، وحيلولة بينهما ، وتبدل حال بحال ، وانتقال من دار إلى دار ؛ وفي حديث عُمر بن عبد العزيز : "إنما خلقتم للأبد ، ولكنكم تنقلون من دار إلى دار " ، وأن القابض للروح رسُول الْموت وهو : عزرائيل ، ومعناه : عبد الْجبار ، أي : أن مُخرجها وآخذها بإذنه تعالى من مقرها ، أو من يد أعوانه ، ذلك الرسُول (السَّلِيُلِيُّنِ) ، سواء كانت روح آدمي شهيداً ، أو غيره ، أو جني ، أو حيوان ، ولسو بعوضة ، كما قال أهل الْحق ؛ وقالت الْمعتزلة : لا يقبض أرواح غير الثقلين ، وانظر ما

<sup>(</sup>١) سورة السلك : ٢ .

القابض لها عندهم ؛ وقالت المبتدعة : أنه لا يقبض أرواح البهائم ، بل أعوانه هُمُ القابضون لها ، والمراد بالبهائم : كل ما استعجم ، فيدخل الوحش والطير ونحوها ، وأما إسناد التوفي إليه تعالى في قوله : ﴿ اللّهُ يَتَوفّى الأَنفُسَ حِينَ مَوتِهَا ﴾ (١) ، فلأنه النحالق المحقيقي الموجد له ، ولما باشره ملك الموت ، أسند إليه في قوله تعالى : ﴿ قُل يَتَوفّاكُم مَلكُ المَوتِ اللّهِ يَ تُولَّهُ كُم ﴾ (٢) ، كإسناده لأعوانه لمعالجتهم لها ونزعها في قوله تعالى : ﴿ تُولَّة رُسُلُنَا ﴾ (٣) . أه. .

وفي " القناطر " : واختلفوا في كيفية قبض الروح ، فقال بعض العُلماء : إن ملك الْموت للروح بمنزلة حجر الْمغناطيس في جذبه للحديد ، وإنه إذا ظهر الْملك للروح طار إليه ؛ وقال قوم : إن الله تعالى يُخرج الروح فيتلقاها الْملك ، والصحيح : أن الله تعالى هُوَ الله يُحى ويُميت ، وهُوَ أعلم بكيفية ذلك . أه.

أقول: لم تشترط قيام الْحجة على الْمكلف هنا، لأن الْموت معلوم بالْمشاهدة وبالضرورة، وَإِلاَّ فلا يلزم شيء من جميع ما جاء به سيدنا محمد على من جميع السمعيات، إلاَّ بعد قيام الْحجة عليه، فيما لاَ يدرك إلاَّ بحجة السمع - كما تقدم - ومما جاء به سؤال الْملكين في القبر، وهما مُنكر ونكير: فيسألان الْميت عن التوحيد والنبوة إمتحاناً، ومما جاء به، أي: سيدنا رسول الله محمد على المكلف إعتصاده بعد قيام الْحجة السمعية عليه به سؤال الْملكين الْميت في التوحيد قيام الْحجة السمعية عليه به سؤال الملكين الْميت في

<sup>(</sup>١) سورة الزمر : ٤٢ . (٢) سورة السجدة : ١١ .

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام : ٦١ .

القبر ، أي : قبره ، أي : قبر ذلك الميت المدفون هو فيه ، وإنما ذكر القبر تغليباً ، وَإِلاَّ فلا يشترط القبر للسؤال ، أي : سؤال الملكين وهما منكر (بفتح الكاف) ونكير ؛ قال بعضهم : سُميا بذلك لأن الميت لم يعرفهما ، ولم ير صورة مثل صورتهما ، قال : والمنكر بمعنى النكير ، إذا لم يعرفه أحد ، والنكير بمعنى المنكر . أه .

أي : كل منهما اسم مفعول من النكر ، الذي هو عدم المعرفة ، فيسألان الميت ، أي : بعد رد رُوحه على بدنه ، أو على جزء منه ، عن التوحيد ، بأن يقولا له : من ربك ؟ كما في المحديث ، وما دينك ؟ وعن النبوة بأن يقولا له : من نبيك ؟ فإن كان مُؤمناً ، قال : ربي الله اللّه اللّه الله إلا ألمو أو من الإسلام ، ونبي محمد الله الله عشر مؤمن ، قال : لا أدري ، إمتحاناً ، أي : للميت ، أو للملائكة ، أو لنا معشر المكلفين ، هل نُؤمن ونصدق ، أو ليباهي به سبحانه ملائكته ، إن كان أمركناً ، وليفضحه مع ملائكته ، إن كان بعكس ذلك .

وفي " القناطر " : سؤال الملكين ، وهما مُنكر ونكير ، وقد وردت بهما الأخبار ، وذلك ممكن في العقل ، إذ ليس يستدعي إلا إعادة الحياة إلى جُزء من الأجزاء الذي به يُفهم الخطاب ، ولا يدفع ذلك بما يشاهد من سكون أجزاء الميت ، وعدم سماعنا للسؤال ، فإن النائم ساكن بظاهره ، ويدرك في باطنه الألآم واللذات ، ما يحسن تأثيره عند إنتباهه من النوم . أه .

ولسيدي أبي نبهان (رضوان الله عليه) ، في دفن الميت ، وفي قول

آخر : يُكشف عن عينه اليُمنى ، ليُعاين بهما مُنكراً ونكيراً ، عند سؤالهما له . أه كلامه ، ولم يورد عليه ما يبطله .

وفي " منهاج " الشيخ خميس الرُستاقي (عفى اللَّه عنه) ، عند قوله تعالى : ﴿ يُثَبِّتُ اللَّهُ الَّذِينَ أَمَنُواْ بِالقَولِ الشَّابِتِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنيَا وَفِي اللَّخِرَةِ ﴾ (١) ، بالْخير ، والعمل الصالح ، وفي القبر ، هذا قول قتادة ؛ وقال الضحاك : ﴿ فِي الْحَيَاةِ الدُّنيَا ﴾ ، بِلاَ إِلَه إِلاَّ اللَّه ، ﴿ وَفِي الأَخِرَةِ ﴾ ، إذا سُئل في القبر . أه. .

قُلت فيه : إن القبر من الآخرة ، ويشهد له حديث سيد الْمرسلين الله عن مات فقد قامت قيامته " (٢) .

وقال القطب (رحمه الله): ومن مات قبل الساعة ، فهو في الآخرة على الصحيح ، أو في الدُّنيا ، أو في الآخرة البرزخ أقوال . أ هـ .

وفي " شرح النونية " : عن ابن عباس (رضي الله عنهما) ، في قوله تعالى : ﴿ يُشَبِّتُ اللَّهُ الَّذِينَ أَمَنُواْ بِالقَولِ الثَّابِتِ ﴾ ، قال : الشهادة يُسالون عنها في قبورهم بعد موتهم ، قيل لَعِكرمة : ما هو القول الثَّابت؟ قال : يُسألون عن الإيمان بمحمد على ، وأمر التوحيد ، فيُجيب بما يوافق ما مات عليه من إيمان ، أو كُفر ، أو شك ، وهذا السؤال خاص بهذه الأُمة ، وقيل : كُل نبي وأُمته ، كذلك يُسأل كل أُمة نبي عن الإيمان بذلك النبي . أه .

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم : ٧٧ .

<sup>(</sup>٢) انظر الملحق .

وفي "الدليل": قال رسول الله على: "إن الميت إذا أدلي في قبره، وفرغ أهله من قبره، أتاه مَلكان أحدهما عند رأسه والآخر عند رجليه، وانصرف الناس وهو يسمع خفق نِعَالهم، فيقعده الملكان فيقولان له: من ربك؟ فإن كان مُؤمناً، فيقول: الله ربي، فيقولان: من نبيك؟ فيقول: فيقول: من نبيك؟ فيقول: فيقول: من نبيك؟ فيقول: فيقول: الأسلام ديني، ويقولان: ما قبلتك؟ فيقول: الأسلام ديني، ويقولان: ما قبلتك؟ فيقول: الكعبة قبلتي، فيفتحان له باباً إلى النار، فيقولان له: هذا منزلك فنجاك الله منه، ثم يفتحان له باباً إلى البحنة، فيريانه مكانه في البحنة، فيهم أن يقوم إليه، فيقولان: من مرشيداً، فينام نومة العروس حتى يكون أحب أهله إليه الذي يوقظه، حتى يبعثه الله يوم القيامة؛ وأما المنافق والمرتاب، فيقولان لهما: من ربكما؟ فيقولان: لا ندري، فيقولان لهما: لا دريتما ولا ابتليتما، فيفتحان لهما باباً إلى النار، فيقولان لهما: هذا مكانكما في البحنة مكانكما في النار، فيقولان لهما: هذا مكانكما في النار، فيقولان لهما: هذا لكنكما في النار، فعند ذلك يكرهان القيامة، فكرها لقاء الله، فيكرة مكانكما في النار، فعند ذلك يكرهان القيامة، فكرها لقاء الله، فيكرة الله لقاءهما ". أه.

## تنبيه :

الصحيح: لا يُسأل الأنبياء، ولا أطفال الْمُؤمنين، بل ولا الأطفال، لأنه لا تكليف عليهم، والشهيد، والمرابط، والمطعون، والميت زمن الطاعون بغيره، إذا كان صابراً مُحتسباً، والصديق، والميت يوم المُجمعة أو ليلتها، والقارىء كل ليلة: ﴿ تَبَارَكَ الَّذِي بِيَدِهِ الْمُلكُ ﴾ (١)، وبعضهم

<sup>(</sup>١) سورة السملك : ١٠.

ضم إليها سورة السجدة ، والقارئ في مرضه الذي يـموت فيه : ﴿ قُـلَ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ (١) ، راجع " شرح النونية " .

لكن رأيت بعد ما كتبت هذا في " الدليل " ، ما نصه : ومسئلة عذاب القبر ليست من مسائل الديانات ، فمن جهلها سلم ، ومن علمها غنم . أ ه .

أقول: أما من جهلها ولم تُقم عليه الْحجة بها فنعم ، لكن من قامت عليه الْحجة بها فنعم ، لكن من قامت عليه الْحجة بالأحاديث النبوية ، وإتفاق أكثر الأُمة الْمحمدية ، فما حاله ، وليس الْجهل بعذر لجاهل قامت عليه الْحجة بشيء من دين الله ، لكن إذا لم يرد نصاً ولا قطع عذراً ، فلا يقطع عذره ، والله أعلم ، فلينظر فيه .

لا يُقال: سؤال الملكين ليس من عذاب القبر، فإنه أول نعيم، أو أول عذاب، كيف وعذاب القبر مما إتفقت عليه أكثر الأمة، ومنه سؤال الملكين؟ ومما جاء به قيام الساعة، وهي النفخة الأولى، ولا يعلمها إلا الله تعالى، لكن لقُربها علامات، ومما جاء به، أي: سيدنا محمد في ، ويجب على المكلف إعتقاده، ولا يسع جهله بعد قيام الحجة به، قيام الساعة، قال الله تعالى: ﴿ وَأَنَّ السَّاعَةَ أَتِيهَ لا رَيبَ فِيهَا ﴾ (٢)، والساعة هنا الوقت الذي تقوم فيه القيامة، ولفظ الساعة يُطلق على القيامة نفسها مُجازاً، لأن الساعة في اللُغة الوقت الْحاضر، وجُزء من أجزاء الْجديدين.

<sup>(</sup>١) سورة الإخلاص : ١ . (٢) سورة الرحج : ٧ .

وفي " الكشاف " : والساعة من الأسماء الغالية ، كالنجم للتُريا ، وسُميت القيامة بالساعة لوقوعها بغتة ، أو لسرعة حسابها ، أو على العكس لطولها ، أو لأنها عند الله على طولها ، كساعة من الساعات عند الْخلق . أه . .

وقال القطب: ولا يخفى أن الساعة تُطلق على وقت نفخة الموت ، وعلى وقت نفخة الموت ، وعلى وقت نفخة البعث ، وعلى الوقت الواسع العام ، لذلك كله وما بينه وما بعده ، ويُطلق أيضاً قيام الساعة والقيامة على وقوع نفخة الموت ، وإذا قيل : يوم القيامة ، صح أن يُراد وقت قيام الناس من قبورهم ، أو وقت نفخة الموت ، أو الوقت الواسع الذي يقع القيام من القبور في بعضه . أه .

وسُمي ما بين النفختين بالبرزخ ، وهو عالم الْمشال ، أي : الْحاجز بين الأجساد الكثيفة ، وعالم الأرواح الْمجردة ، وهل هـو من الدُّنيا ، أو من الآخرة ، أو لا ؟ ولا أقوال ثلاثة ، ولا يعلمها إلاَّ الله تعالى ، أي : لا ينكشف علم وقت وقوعها إلاَّ لواجب الوجود لذاته ، قال تعالى لنبيه في الله علم علم وقت وقوعها إلاَّ لواجب الوجود لذاته ، قال تعالى لنبيه الله علم وقت وقوعها إلاَّ له يُجلِّها لِوَقتِها إلاَّ هُو كُل (١) ، روي

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف : ١٨٧ .

أن اليهود سألوه - وقيل: قُريش -: عن الساعة ؟ فنزلت .

وفي " الكشاف " : ﴿ إِنَّمَا عِلمُهَا ﴾ (١) ، أي : عِلم وقت إرسائها عنده ، قد إستأثر به ، لم يخبر به أحداً ، من ملك مُقرب ، ولا نبي مُرسل ، يكاد يُخفيها من نفسه ، ليكون ذلك أدعى للطاعة ، وأزجر عن المعصية ، كما أخفى الأجل الْخاص ، وهو وقت الْموت لذلك . أ ه. .

قال تعالى : ﴿ لاَ تَاتِيكُم إِلاَّ بَعْتَةً ﴾ (٢) ، أي : فجأة ، وقال على الله الساعة تهيج بالناس ، والرَّجُل يُصلح حوضه ، والرَّجُل يسقي ماشيته ، والرَّجُل يقوم سلعته في سوقه ، والرَّجُل يسخفض ميزانه ويرفعه " (٣) ، وقال على لجبريل (الكَّكُلُ) ، في الْحديث الْمشهور (٤) : "ما السائل بأعلم بها من الْمسئول ، لكن لقربها علامات ، أي : لقرب وقوعها ، منها وقت وقوعها علامات ، أي : آيات تدل على قرب وقوعها ، منها خروج الدابة ، ومنها أن تلد الأمة ربتها ، ومنها طلوع الشمس من مغربها ، ومنها تطاول الْحفاة العراة \_ رعاة الإبل \_ البُهُم في البُنيان ، ومنها عدم الإيمان ، قال على : " لا تقوم الساعة على مُؤمن " (٥) ، ومنها يأجوج ومأجوج ، أي : خروجهما ، ومنها غير ذلك ، قال تعالى : ﴿ فَهَل يَنظُرُونَ إِلاَّ السَّاعَةَ أَن تَأْتِيَهُم بَعْتَةً فَقَد جَاءَ أَشْرَاطُهَا ﴾ (٢) ، أي : علاماتها ، قالوا : منها بعثه على ، ومنها إنشقاق القمر ، أي : علاماتها ، قالوا : منها بعثه على ، ومنها إنشقاق القمر ، ومنها الدُخان ، ومما جاء به ويجب إعتقاده ، البعث والْمبعوث : هي ومنها الدُخان ، ومما جاء به ويجب إعتقاده ، البعث والْمبعوث : هي

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: ١٨٧ ؛ سورة الأحزاب: ٦٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف: ١٨٧.

<sup>(</sup>٤) انظر الملحق . (٥) انظر الملحق .

<sup>(</sup>٦) سورة محمد : ۱۸ .

الأجساد الفانية بعينها، ومما جاء به، أي: سيدنا محمد على ، ويجب، أي: على كل مكلف إعتقاده، أي: بعد قيام الحجة \_ كما تقدم \_ البعث، أي: إحياء الموتى بعد الموت، ونشرهم من قبورهم، لأنه أمر ممكن، أحبر به الصادق، قال الله تعالى: ﴿ وَيَقُولُ الإِنسَانُ أَذَا مَا مِتُ لَسَوفَ أَحْرَجُ حَيّاً \* أَوَلاَ يَذَكُرُ الإِنسَانُ أَنَا خَلَقَناهُ مِن قَبلُ وَلَم يَكُ شَيئاً \* فَوَرَبِّكَ لَنَحشُرنَّهُم وَالشَّيَاطِينَ ثُمَّ لَنُحضِرَتَّهُم حَولَ جَهَنَم جَثِيًا ﴾ (١) ، والمبعوث، أي: الذي يحيى وينشر هي الأجساد الفانية بعينها، أي: وَإِلاَ لكان الثواب والعقاب على غير المطيع والعاصي في الدُّنيا، وهذا غير ممكن.

وفي " شرح النونية " : وأن عليه الإيسمان بالبعث وقيام الساعة ، فإن جهلهما ، أو أنكرهما ، أو شك فيهما بعد قيام الْحجة عليه بهما ، كان مُشركاً ، وأن يعلم أن الله خلق الأشياء لا من شيء ، ويفنيهم لا إلى شيء ، ويُعيدهم لا من شيء . أه. .

وحديث: "كل ابن آدم يفنى إلا عجم الذنب فمنه يُركب"، تأوله القطب (رحمه الله تعالى): وعبادته وهلاك الأشياء عدم محض خُلقت من غير شيء، وتعدم إلى غير شيء، وتُعاد من غير شيء، ومعنى ما ورد أن عجم الذنب وهو مثل حبَّة الْخردل أسفل الصلب عند العصعص لا يفنى، وأن الإنسان ينبت منه، أن الله سبحانه يُعيد الأعيان الفانية ويركبها عليه لحكمة لا لتعذر الإعادة إلا بذلك مع أن التحقيق أنه يفنى أيضاً، والإستثناء في الْحديث: "كل ابن آدم يفنى إلا التحقيق أنه يفنى أيضاً، والإستثناء في الْحديث: "كل ابن آدم يفنى إلاً

<sup>(</sup>۱) سورة مريم : ٦٦ ـ ٦٨ .

عجم الذنب فمنه يُركب " ، منقطع ، أي : لكن عجم الذنب منه يُركب بعد إعادته . أه. .

وفي " شرح العقائد " : والبعث : وهو أن يبعث الله تعالى الموتى من القبور ، بأن يجمع أجزاءهم الأصلية ، ويُعيد الأرواح إليها حق ، لقوله تعالى : ﴿ قُل يُحييهَا اللّذِي أَنشَاهَا أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ (١) ؛ قال بعض الأفاضل : فيه تقبيح بليغ لإنكاره ، حيث عجب منه بأن رتب مُخاصمة المملك المجار على خلقه من هو أصله من أحقر الأشياء . أ ه. .

قال " شارح العقائد " : إلى غير ذلك من النصوص القاطعة الناطقة ، الدالة بحشر الأجساد . أ ه. .

وفي معالم الإمام عبد العزيز (قدس سره): أن الله سبحانه يُحي الأبدان بعد موتها، والدليل عليه أن الإعادة إما أن تكون إعادة البحواهر بعد إعدامها، أو جمعها بعد تفريقها، وكلاهما ممكن، وكل ممكن أخبر الصادق بوقوعه فهو حق، فالإعادة حق، وإنما قُلنا: أن الإعادة بالمعنى الأول ممكنة، لأن ما هية الأعراض والجواهر تقبل الوجود والعدم لذاتها، لما عرفت أن القبول لا يكون إلا نفسيا، وإلا للزم التسلسل، وذواتها لا تنقلب بعد عدمها، فلما قبلت الوجود والعدم، والعدم إبتداء تقبلهما إنتهاء، وإنما قُلنا: إنما تقبل الوجود والعدم، لأنها لو لم تقبل إلا الوجود العدم، وهو باطل لأنها لو لم تقبل إلا الوجود لكانت قديمة واجبة الوجود، وهو باطل لما سبق من بُرهان حدوثها، ولو لم تقبل إلا العدم، لكانت ممتنعة

<sup>(</sup>١) سورة يس : ٧٩ .

الوجود والعيان يكذبه ، وأما إمكان الإعادة بالمعنى الشاني ، وهم جمع الأجزاء بعد تفرقها وخلق الْحياة فيها ، فواضح هذا إذا نظرنا إلى الاعادة بحسب قابليتها ، وإن نظرنا إليها بحسب فاعلها وهو الله سبحانه ، فلا خفاء في أن قدرته لا يتعاصى عليها ممكن ، وعلمه محيط بكل شيء ، فلا تعذر إذا إلا من جهة القابل ، ولا من جهة الفاعل ، وإلى نفى التعذرين أشار القُرآن العظيم في قوله تعالى : ﴿ قَالَ مَن يُحِي العِظَامَ وَهِيَ رَمِيمٌ ﴾ (١) ، فنفى التعذر من جهــة المعــاد القــابل بقوله تعالى : ﴿ أَنشَاهَا أُوَّلَ مَرَّةِ ﴾ (٢) ، وأنها قابلة للوجود وبدليل النشأة الأولى ، ويستحيل أن تنقلب الْحقيقة من الإمكان إلى الإستحالة ، ونفي التعذر من جهة الفاعل بقوله سبحانه وتعالى: ﴿ وَهُوَ الْحُلَّاقَ العَلِيمُ ﴾ (٣) ، بصفتى الْمبالغة ، وبقوله : ﴿ أَنشَـأَهَا ﴾ ، ثـم أرشـد إلى الْجواب عن شبه المنكرين ومن شبههم إستيعاد جميع الأجزاء إلى أبدانها الْمحصوصة بعد إحتلاطها بغيرها ، كما قالوا : ﴿ أَءَذَا مِتنَـا وَكُنَّـا تُرَابِـاً ذُلِكَ رَجعٌ بَعِيدٌ ﴾ (٤) ، بأنه تعالى عالم بجميعها ، غير عاجز عن تأليفها وخلق الْحياة فيها ، وقال : ﴿ قَد عَلِمنَا مَا تَنقُصُ الأَرضُ مِنهُــم ﴾ (٥) ، ومن شبههم أيضاً ، أنها إذا صارت تُراباً فقد تغير طبعها عن طبع الْحياة التي هي الْحرارة والرطوبة ، فرد هذا الإستبعاد بقوله تعالى : ﴿ الَّـذِي جَعَلَ لَكُم مِّنَ الشَّجَرِ الأَخضَرِ نَاراً فَإِذَا أَنتُم مِّنهُ تُوقِدُونَ ﴾ (٦) ، إلى غير ذلك أهـ

<sup>(</sup>٢) سورة يس : ٧٩ . (١) سورة يس : ٧٨ .

<sup>(</sup>٣) سورة يس : ٨١ . (٤) سورة ق : ٣ . (٥) سورة ق : ٤ .

<sup>(</sup>٦) سورة يس: ٨٠.

ومما يحب الإيمان به: الحساب، وهو تفصيل العمل وإظهار المقبول منه والمردود، ومقدار الثواب والعقاب عليه، ومسما يحب الإيمان به، أي: على المكلف بعد الحجة عليه، فيجب إعتقاده الإحساب، وهو اسم مصدر للمحاسبة أو مصدر لها قولان لأهل اللغة، وهو لُغة العد لشيء ما، وعند الأصوليين: تفصيل العمل، أي: تمييزه، وهو عمل العبد الذي عمله في دُنياه، وإظهار المقبول منه، أي: عند الله تعالى لصاحبه، حتى يستبشر بنعمة الله وفضله في موقفه، وهو موقف الحساب والمردود، أي: منه على صاحبه، فيسادى عليه في عرصات القيامة بالمخسران، فيكون عليه حسرة، وتفصيل مقدار الوقاب للعاصي على على على ماحبه، فيرى المؤمن حسناته مُضاعفة، وسيئاته مُكفرة، وغير المُؤمن وهو الكافر والفاسق، حسناتة مُحبطة، أي: لا ثواب له عليها، وسيئاته في ميزانه مُؤاخذاً بها.

وفي " شرح النونية " : وعليه أن يعلم ، أي : المكلف ، أن المحلف ، أن الحساب حق ، فإن أنكره ، أو جهله ، أو شك فيه ، أشرك ، قُلت : وذلك بعد قيام الْحجة عليه ولو من عقله ، كأن يرشدك إليه كتاب الإستقامة ، قال : وذلك الْحساب أن يوقف الله عبده الْمُؤمن على ذنوبه ، ويقول له : أتعرف ذنب كذا وكذا ، فيقول : نعم يارب أعرف ، فإذا أوقفه عليها كلها ، ورآى بعد أنه هالك ، قال له سبحانه وتعالى ، فو الرحمة الواسعة ، والكرم الفائض : أني سترتها عليك في الدُّنيا ، وأني أغفرها لك اليوم ، ثم يُعطى كِتاب حسناته ، وأن يُنادي على الْمشركين

والْمنافقين : ﴿ هَوُلاَءِ الَّذِينَ كَذَبُواْ عَلَى رَبِّهِم ﴾ (١) ، وبـــمثل هــذا أو دونه . أ هــ .

قال تعالى : ﴿ وَهُوَ سَرِيعُ الْحِسَابِ ﴾ (٢) ، ومعنى سرعة حسابه : أنه لا يشغله حسابه الآخر ، كما لا يشغله سبحانه رزق أحد عن رزق الآخر ، لا يشغله شأن عن شأن .

وفي " شرح النونية " ، أيضاً : أن من نُوقش في الْحساب ، أي : إستقصي عليه عُذِبَ ، كما قال ﷺ : " وأن العبد مُحاسب على كل شيء ، إلاَّ على أربعة أشياء ، بيت يكنه ، وطعام يقيم به صُلبه ، وثوب يواري به عورته ، وماء قراح يشربه " . أ ه .

ومن حاسب نفسه في الدُّنيا ، خف عليه الْحساب يوم القيامة ، ومن أرسلها وأهملها ، ثقل عليه يومئذٍ .

## تنبيه:

قال بعضهم: إن الشدائد التي تُصيب الْمُسلمين في الْحشر هي بعض الْمؤاخذة ، وهي أن يبعثهم حفاة عُراة غُرلاً ، أي : غير مختونين ، ثم يلجمهم العرق على قدر أحوالهم ، وذلك من بقايا ذنوبهم في الدُّنيا ؟ قيل : إن مواقف القيامة ألف سنة ؟ وقيل : خسون ألف سنة ؟ وقيل : على الْمُؤمن ألف سنة ، وعلى غيره خسون ألف سنة ، وروي أنه يكون على الْمُؤمن قدر صلاة مكتوبة ، وأن للقيامة مواقف ومحاورات ، ففي

(٢) سورة الرعد: ٤١.

<sup>(</sup>١) سورة هود : ١٨ .

مواضع يُسئَلُونَ ، وفي مواضع لا ، فلذا ترى قوله تعالى في بعض الآيات : ﴿ وَلاَ يُسئَلُ عَن ذُنُوبِهِــمُ الــمُجرِمُونَ ﴾ (١) ، ﴿ فَيَومَئِـذٍ لاَّ يُسـئَلُ عَـن ذَنبِهِ إِنسٌّ وَلاَ جَانٌّ ﴾ (٢) ، وفي بعضها : ﴿ فَلَنَسئَلَنَ الَّذِينَ أُرسِـلَ إِلَيهِــم وَلَنَسئَلَنَّ الـمُرسَلِينَ ﴾ (٣) ، ﴿ وَقِفُوهُم إِنَّهُم مَّسئُولُونَ ﴾ (٤) .

وفي " الكشاف " ، عند، قوله عز وجل : ﴿ فَيَومَئِذٍ لاَّ يُسئَلُ عَن ذَنِهِ إِنسٌ وَلاَ جَانٌ ﴾ (٥) ، والْمعنى : أنهم لا يُسئَلُونَ ، لأنهم يُعرفون بسيَم الْمجرمين ، وهي سواد الوجوه وزُرقة العيون ، فإن قُلت : هذا خلاف قوله تعالى : ﴿ فَوَرَبِّكَ لَنسئَلَتْهُم أَجمَعِينَ ﴾ (٢) ، وقوله سبحانه : ﴿ وَقِلهُ مُسئُولُونَ ﴾ (٧) ، قُلت : ذلك يوم طويل ، وفيه مواطن ، فَيُسئَلُونَ في مواطن ، ولا يُسئَلُونَ في أخر .

قال قتادة : كانت مسألة ، ثم ختم على أفواه القوم ، وتكلمت : ﴿ أَيدِيهِم وَأَرجُلُهُم بِمَا كَانُواْ يَكسِبُونَ ﴾ (٨) ، قيل : ﴿ لاَّ يُسئَلُ عَن ذَنبِهِ ﴾ (٥) ، فيعلم من جهته ، ولكن يُسأل سؤال توبيخ . أ هـ .

كما أن الإيمان بالثواب وهو الْجنة واجب ، والإيمان بالعِقاب وهو النار \_ أعاذنا الله منها \_ واجب أيضاً ؛ شبه وجوب الإيمان بالثواب والعِقاب بوجوب الإيمان بالبعث وغيره مما تقدم ، فقال : كما أن الإيمان ، أي : التصديق والإعتقاد على المكلف بعد الْحجة

 <sup>(</sup>١) سورة القصص : ٧٨ .
 (١) سورة الرحن : ٣٩ .

 <sup>(</sup>٣) سورة الأعراف : ٢ .
 (٤) سورة الصافات : ٢٤ .

 <sup>(</sup>٥) سورة الرحمن : ٣٩ .
 (٦) سورة الحجر : ٩٢ .

<sup>(</sup>۷) سورة الصافات : ۲۶ . (۸) سورة يس : ۲۰ .

<sup>(</sup>٩) سورة الرحمن : ٣٩ .

بالثواب لأولياء الله ، والشواب عبارة عن المنفعة المخالصة المقرونة بالتعظيم ، وهو ، أي : ذلك الثواب ، البخنة ، لأنها محله في الأخرة ، وما تقدم ذلك من البشارة ، كنضارة الوجه ، والأخذ للكتاب باليمين ، فهي مُقدمات دالة على الثواب والإيمان ، أي : التصديق بالعقاب ، وهو ، أي : ذلك العقاب ، المضرة المقرونة بالإهانة ، لأنه ضد الثواب ، وهو ، أي : العقاب ، النار لأعدائه من الكفار والمنافقين في الآخرة ، لأنها محل له ، وما يجدونه من سواد الوجوه ، وأخذ صحائف الأعمال بالشِمال ، فكل ذلك من المقدمات الدالة على عدم الفلاح ، أعاذنا الله منها ، أي : النار ، سؤال من المؤلف أن يجيره وجميع المُملمين منها بمنه وكرمه .

قال أبو البقاء: والثواب والعِقاب على إستعمال الفعل الْمخلوق، لا على أصل الْخلق، ويُعاقب عليه بصرف الإستطاعة التي تصلح للطاعة إلى الْمعصية، لا على أحداث الطاعة. أه.

قُلت : هذا جواب عن إعتراض الْمعتزلة على الْجمهور ، حيث قالوا : إن اللَّه يُعذبهم على خلقه فعلهم .

وقال في " شرح النونية " : وعليه ، أي : المكلف ، أن يعلم أن المجنة حق ، وأن النار حق ، فإن جهلهما ، أو أنكرهما ، أو شك فيهما ، كان مُشركاً ، قُلت : لا يغيب عليك أن ذلك بعد قيام الحجة عليه ، كما شرطناه آنفاً ، قال : والْجنة دار الثواب ، والنار دار العقاب ، وبعض أصحابنا جزم بعدم خلقهما الآن ، والْجمهور توقفوا فيه وفي

عدمه ، وهو المسموع من مشايخ المذهب ؛ قال : وأنا أميل دائماً إلى القول بالنخلق الآن لكثرة أدلته ، حتى رأيت الشارح الجيطالي (رحمه الله تعالى) ، مال إليه أيضاً ، فحمدت الله على ذلك وشكرته ، حيث وافقت عَالِماً فاضلاً ولياً من أهل المذهب في ميله إلى خلقهما الآن ، المصرح به في قوله (قدس سره) : وعندي ـ والله أعلم ـ أن قول من قال : أنهما مخلوقتان أمثل ، وقد قال ذلك في شرحه على النونية ، قال : أنهما مخلوقتان أمثل ، وقد قال ذلك في شرحه على النونية ، وفي قناطره أيضاً ، قال : لقوله سبحانه وتعالى : ﴿ وَلَقَد رَأَهُ نَزلَةً أُحرَى ﴾ (١) .

إلى أن قال: ورأيت في بعض كُتب أصحابنا الْمشارقة ، عن الْحسن ، أن رسول الله على قال: "إن الْجنة مخلوقة وهي في السماء ، وإن النار مخلوقة وهي في الأرض "، والله أعلم ، قُلت : يرشد إليه كلام الْمتأخرين منا.

قال أبو البقاء : ويـجري التغير والطي والإنشقاق علـى الســماوات السبع دون العرش والكرسي ، فإن الْجنة بينهما . أ هـ .

وهذا حجة لقول صاحب الدليل (هله) ، حيث قال : وقد إستبعد العُلماء قول من يقول : إن العرش فما دونه ، والسماوات والأرض تفنى ، فتعود الأشياء كما كانت في الأزل ، فهذا بعيد . أه حكلامه ، وللبحث فيه مجال .

وقال " شارح النونية " أيضاً : ورأيت في كُتب غيرنا : أن الْجنة عن

يمين العرش ، والنار عن يساره . أ هـ .

وفي قناطر الشيخ الْجيطالي (طاب مثواه): والواجب على الْمكلف أن يعتقد أن لِلَّهِ سبحانه ثواباً لا يشبهه ثواب ، وعقاباً لا يشبهه عقاب ، وهما الْجنة والنار ، وهما دائمتان مع سُكانهما من الأبرار والفجار ، لا يموتون ، ولا هم عنها بمخرجين . أه.

وخالف جهم بن صفوان وأشياعه جميع الْموحدين ، فقالوا : أنهما يفنيان ، وله خرافات يُنزه مثل هذا الْمختصر عنها .

## : هيبت

توقف بعض قومنا في ثواب الْجن الْمطيعين ، مع الإتفاق على بعثهم وتعذيب العاصي منهم ، ولعل الْجـن أفقـه منـه ، حيـث قـال اللّـه تعـالى حكاية عنهم : ﴿ فَمَن يُؤمِن بِرَبِّهِ فَلاَ يَخَافُ بَخساً وَلاَ رَهَقاً ﴾ (١) .

وفي كِتاب الْجيطالي " كِتاب القواعد ": أن مُؤمني الْجن في صحارى الْجنة ، وليتأمل هل للجنة صحاري ، فإنها قصور وأنهار وبساتين ، كما صرح بذلك وحده ، فليحرر الْمقام .

ومما جاء به: الشفاعة للمقصرين في حق الجار ، والأزواج ، والأرحام ، وغيرهم ، لا لأهل الكبائر ؛ ومما جاء به ، أي : سيدنا رسول الله على المكلف معرفته بعد الحجة عليه ، الشفاعة ، أي : سؤال فعل النحير للغير ، وترك الضرر عن الغير ، لأجل

<sup>(</sup>١) سورة النجن : ١٣.

الضراعة ، ولا تستعمل لُغة إِلاَّ بضم الناجي إلى نفسه ، من هو خائف من سطوة الغير ، كذا قيل للمقصرين في أشياء ، هي حق الْجار الواجب عليهم حقوقه ، وحق الأزواج - جمع زوج - وحق الأرحام - جمع رحم - وهم القرابة وغيرهم كالأولاد ، وقد ذكر الْمُؤلِّف وجها واحداً هنا ، وقد تكون ، أي : الشفاعة ، لغير المقصرين - كما يأتي قريباً - لأنها تكون لزيادة تشرف الْمُؤمنين ، ورفع درجاتهم ، ومُضاعفة ثوابهم ، لا لأهل الكبائر - جمع كبيرة - وهو ما وجب بسببه حد في الدُّنيا ، ووعيد في الآخرة ، كالزنى ، والسرقة ، وشرب الْخمر ، وما أشبه ذلك من جميع الفجور ، فإن اللَّه وعد عليها النار وبئس القرار .

قال أبو ستة (رحمه الله تعالى) : الشفاعة حق لا تكذيب فيها ، ولكنها للمُؤمنين ، دون أهل الكبائر العاصين الفاسقين ، وهكذا حُكي عن جابر بن زيد (رحمه الله) ، أنه قال : الشفاعة حق ، فمن كذب بها فقد كذب بالقُرآن . أه .

والشفاعة متفق عليها ، لكنها لا لوجوب ما قد زال ، ولا لزوال ما قد وجب ، بل هي كرامة من الله تعالى لنبيه ﷺ

وفي " الدليل " : روى ضمام بن السائب ( الله عن الدليل الله تعالى بين النخلائق في المحشر ، ذهب أهل الجنة إلى البحنة ، وأهل النار الله عز وجل لمحمد الله عز وجل لمحمد المحمد المحمد الله عز وجل الله عز وجل : إلى المحشر ، فيختار منهم جماعة إلى المجنة ، فيقول الله عز وجل : إدجع ، فيرجع ويأتي بجماعة منهم إلى الجنة ، فيقول الله عز وجل :

إرجع ، فيرجع ويأتي بجماعة منهم إلى الْجنة ، فيقول اللَّه عز وجل : ارجع ، فيقول اللَّه : يارب لم يبق إلاَّ من حبسه الكِتاب ، فيعزل اللَّه منهم طائفة إلى الْجنة ، مع ما فيه أهل الأعراف ، قال ضمام : هم قوم استوت حسناتهم مع سيئاتهم ، فأتت شفاعة الْجواد الكريم ، الرب الرحيم ، على من كان في قلبه مثقال حبة من الإيمان ؛ إلى أن قال : ولا مطمع فيها للصنَّفين ، مُصر على معصية الله ، عازم أن يلقى الله عز وجل بها يوم القيامة ، ومبتدع في دين الله عز وجل ، منعكس مُنتكس عن الله . أه .

وفي " شرح النونية " : وما يُقال من أن المُؤمنين التائبين لا حاجة لهم بالشفاعة ، لأنهم من أهل الْجنة بلا شك مردود ، بانهم مُحتاجون لها في زيادة تشريفهم ، ورفع درجاتهم ، وتكثير ثوابهم ، وفي تقصيره في حق الْجار ، وذي القُربى ، والأرحام ، والزوجة ، والأولاد ونحوها ، ويدل على إحتياجهم لها قوله تعالى حكاية عنهم : ﴿ رَبّنا أَتَوِم لَنَا نُورَنَا وَاغْفِر لَنَا إِنّكَ عَلَى كُلِّ شَيء قَدِيرٌ ﴾ (١) ، حيث أخبر عنهم : أنهم يطلبون منه إتمامه لهم نورهم ، وغفرانه لهم ذنوبهم ، وهم سائرون على قناطر جهنم ، قبل دخولهم الْجنة ، وقوله على المناون على قناطر جهنم ، قبل دخولهم الْجنة ، وقوله على أنها عند أصحابنا ، إنما تكون في المحشر ، قبل دخول الكفار وعصاة الله ، وشفاعتي " ، وعصاة الموحدين النار ، وهي مخزونة لا ينالها نبي مُرسل ، ولا ملك وعصاة الموحدين النار ، وهي مخزونة لا ينالها نبي مُرسل ، ولا ملك مُقرب ، حتى يأتيها محمد الأولون والآخرون ، لفتحه إياه لهم ، بعد كونه وجل به ، ويحمده به الأولون والآخرون ، لفتحه إياه لهم ، بعد كونه

<sup>(</sup>١) سورة التحريم : ٨ .

مُغلقاً ، لا يصل إليه أحد .

وقال أيضاً (رحمه الله تعالى) : إن أصحابنا (رحمهم الله تعالى) قالوا : إن الشفاعة حق لا شك فيها ، وأنها للمؤمنين المطيعين ، لا لأهل الكبائر العاصين ، والفُجار الفاسقين ، وإستدل على ذلك بالكِتاب والسُنة ، فليُراجع .

إلى أن قال: فمن زعم أن الشفاعة تكون لأهل الكبائر، لزمه القول بأنهم يدخلون البعنة، وأن الأمة كلها في البعنة، وذلك خلاف ما في الكتاب والسُنة ؛ وهي شفاعات منها ما خص به في المحشر، ومنها لمن مات تائباً مُقصراً في العمل، ومنها للسُعداء زيادة في درجاتهم، ومنها إدخاله البعنة بغير حساب، وممن يشفع: الأنبياء، والمملائكة، والعُلماء، والشُهداء، وهي شفاعات، أي: مُتعددة، والظاهر أنها أربع، لا واحدة، ولا إثنتان، وإن صح ذلك عند بعض منا، منها، أي: من تلك المتعددة، ما خص به في أي: فضل ومُيز به، أي: ببعض منها، وهي الشفاعة العُظمى، شفاعة المُحسر، وهي المقام المحمود، يحمده فيه الأولون والآخرون المحمود، يحمده فيه الأولون والآخرون الشفاعة، ويحمده المُلكة، والأنبياء، وغيرهم، لفتحه لهم باب الشفاعة، ويحمده الآخرون، حيث نجاهم الله من هول ذلك المقام، وأدخلهم بفضله دار السلام، بشفاعة المُصطفى في المُفاعة المُصطفى

قال أبو ستة (رحمه الله تعالى) : والشفاعة عندنا في الْمحشـر ، قبـل دخول الكُفار النار ، وهي مـخزونة لا يصل إليها نبي مُرسل ، ولا ملـك

إلى أن قال : فبلغنا أن اللَّه يُشفع أقوياء الْمُسلمين في ضُعفائهم ، حتى قيل : إن الشهيد يُشفع في سبعين من قرابته ، إذا كانوا مُؤمنين . أ هـ .

وأما الكُفار ، والفسقة المنافقون ، فما هم إليه صائرون أعظم من أهوال المحشر عافانا الله تعالى بمنه وكرمه من ذلك فلا شفاعة لهم ، فهنالك يقولون : ﴿ فَمَا لَنَا مِن شَافِعِينَ \* وَلاَ صَدِيقٍ حَمِيمٍ ﴾ (١) ، ومنها ، أي : من تلك الشفاعات ، شفاعته على لمن مات تائباً مُقصراً ، أي : تائباً من ذنوبه ، مُقصراً في عمله ، تقصيراً لا يوجب عليه تبعة ولا مؤاخذة ، كتناقله عن أول الأوقات في الواجبات ، ونحو ذلك ، وهي القسم الثاني من تلك الشفاعات .

قال القُطب (رحمه الله) : هي لـمن مات تائباً ، مُقصــراً في العمـل ، والْخروج عن الْمعاصي ، إلاَّ أنه تاب نصوحاً . أ هـ .

وهي المُعبَّر عنها: بأنها تكون في جماعة من صُلحاء أُمته ، ليتجاوز عنهم على تقصيرهم في الطاعات ، ولم يُبين أنها مُختصة به ، أو يُشاركه فيها غيره ، ليحرر الْمقام ؛ ومنها ، أي : من تلك الشفاعات ، شفاعته للسُعداء ، لأجل الزيادة في درجاتهم في دار الكرامة .

<sup>(</sup>١) صورة الشعراء : ١٠٠ - ١٠١ .

قال القُطب : والشفاعة للسُعداء ، الذين فوق ذلك بزيادة الدرجات ، زيادة قد قضى الله بها على عبيده . أه. .

وهي الثالثة من تلك الشفاعات ، وهي مختصه به على ظاهر كلام القطب ، والنووي الشافعي ، ومنها ، أي : من تلك الشفاعات ، شفاعته في إدخاله بعض أُمته البحنة بغير حساب ، كما روي أن سبعين ألفاً من أُمته يحشرون إلى البحنة بغير حساب ، فقام عُكاشة بن محصن فقال : يا رسول الله سَلِ الله أن يجعلني منهم ، فقال : اللهم إجعله منهم ، فقام آخر من المحاضرين ، وقال : يا رسول الله سَلِ الله أن يجعلني منهم ، فقال : سبقك بها عُكاشة وبردة الدعوة ؛ وممن يُشفع : يحملي منهم ، فقال : ﴿ وَالمَكْلُوكَةُ يُسَبِّحُونَ بِحَملِ رَبِّهِم وَيُؤمِنُونَ بِهِ وَيَستَغفِرُونَ لِمَن فِي الأَرضِ ﴾ (١) ، ﴿ الّذِينَ يَحمِلُونَ العَرشَ وَمَن حَولَهُ يُسَبِّحُونَ بِحَملِ رَبِّهِم ويُؤمِنُونَ بِهِ ويَستَغفِرُونَ لِلَّذِينَ المَونِ اللَّهِ ويَستَغفِرُونَ لِلَّذِينَ المَونِ اللَّهُ مَن وَلهُ اللَّهُ مِن وَكُفى بها حجة ودليلاً .

فمن ثم قال جابر بن زيد (﴿ ): ما شفاعة الْملائكة والأنبياء إِلاَّ للتائبين ، أي : لظاهر هذه الآية ؛ وقال أيضاً : ما نالت هذه دعوة مُؤمن مُنافقاً قط ، وقال رسول الله ﴿ ) " لا تنال شفاعتي سُلطاناً ظلوماً غشوماً ، ولا رجُلاً لا يُراقب الله في اليتيم " ، وقال ﴿ ) " لا تنال شفاعتي الغالي في الدين ، ولا الْجافي عنه " ، وقال أله : " صنفان من شفاعتي الغالي في الدين ، ولا الْجافي عنه " ، وقال أله : " صنفان من أمتي لا تنالهما شفاعتي : القدرية والْمرجئة ، وهما ملعونتان على لسان

<sup>(</sup>١) سورة الشورى : ٥ .

<sup>(</sup>٢) سورة غافر : ٧ .

سبعين نبياً "، وقبال اللُّمه تعبالى: ﴿ مَمَا لِلظَّالِمِينَ مِن حَمِيمٍ وَلاَ شَفِيعٍ يُطَاعُ ﴾ (١) ، وقال تعالى : ﴿ وَلاَ يَشْفَعُونَ إلاَّ لِمَن ارتَضَى ﴾ (٢) .

ونختم هذا البحث ، بِشِعر الإمام الْخليلي (ﷺ) ، نـترك الســؤال ونأتى بالْجواب ، قال :

أَلاَ بَلَغَينَ رُواةَ القَصيد لِقَد خَالَفُوا البُطلَ إذ وَافَقُواْ فَمَا لِظُلُوم شَفِيع يُطَاع ولا يشفعون لمن لا ارتضى ولا تثبتن من الإثم جزماً وَلَكِئه شافع للورى إذا اشتد كرب بطول الوقوف فُسِيأتُون آدَمُ يَستشفعُون وَمُوسَى وَعِيسَى فَلاَ يَشفعُون فكأتُون أحمد يستشفعُون فَيَأْتِي وَيَشفع فِيهُم فَيُعطَي فَهَــذَا وَمُحتمـل غَــيرُهُ كرفع محل وتقريبه وَأَمَا مَقَالِهُم أَنَّهَا فَهَذَا خِلاف لِمَا جَاء عَن

مَقَالَ سُرَاةٍ نَحارير صيد عَلَى الْحقّ آيّ الكِتَابِ الْمجيد نُفت كونها لغوى مريد بها ثبتت لولى سَعِيد شفاعته من كبير شكديد بيوم القيامة يوم الوعسيد وغصّت بذاك نفوس العبيد به وخُليل العَزيز المجيد لِتَفريج شِـدَّة كَربٍ شَـدَيد لِخُوفٍ بِهِم مِن إِلَهٍ شَديد لِوَا الحَمدِ في يده والسُعُود لأَهَلِ التُّقَى في جنَّان السُّخُلُود وتعظيم منزِكة لِلسَّعِيد لأهل الكَبَائِر غَير الجَحُود إلَـهِ السَّمَاوات رَبِّ وَدُود

<sup>(</sup>١) سورة غافسر : ١٨ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء : ٢٨ .

فَخُذ مَا أَتَاكَ وَدع غَيره ورَبَّكَ فَاشكُر تَفُز بالمَزيد

ومما جاء به : تطاير الكُتب بأعناق أهلها ، وأخذها باليمين والشمال ؛ ومما جاء به ، أي : سيدنا رَسُول اللَّه ﷺ : تطايُر الكُتب ، أي : من خزانة تحت العرش ، تحملها ريح ، فلا تخطئ عُنق صاحبها ، ثم يؤتى الْمُؤمن كِتابه بيمينه ، فيه أعماله التي عملها في الدُّنيا ، وتغل يمين الفاجر ، فيؤتى كتابه من وراء ظهره ، فيأخذه بشماله ، قال تعالى : ﴿ وَكُلَّ إنسَانَ أَلزَمنَاهُ طَائِرَهُ فِي عُنُقِهِ وَنُخرِجُ لَهُ يَومَ القِيَامَةِ كِتَابًا يَلقَـاهُ مَنشُوراً ﴿ اقرَّأُ كِتَابِكَ كَفَى بنَفسِكَ اليَّومَ عَلَيـكَ حَسِيباً ﴾ (١) ؛ وعن بعضهم : أن الْمُؤمن يعطى بيمينه ، كالهلال مُبيض الوجه ، مكتوباً في عنوانه الكريم : ﴿ بِسمِ اللَّهِ الرَّحِمَنِ الرَّحِيمِ ﴾ (٢) ، هـذا كِتـابِ اللَّـه الْجليل ، إلى عبده الصالح الْخليل ، أَدخلوه ﴿ فِي جَنَّةٍ عَالِيَةٍ \* قُطُوفَهَا دَانِيَةً ﴾ (٣) ، ثم ينادى : نِعم العبـد عبـداً تـرك دنيـاه ، وتـزود لعُقبـاه ، وَعَبِدَ مُولاه ، ثم إذا قرأ الْمُؤمن كِتابِه ، وجبد فيه ثوابِه ، وأبعبد اللَّه عِقابه ، ويسر عليه حِسابه ، ثم تستقبل إليه الْملائكة ، والغِلمان ، والْحور ، والولدان ، وفتحت له أبواب الْجنة والقصور ، ثم ينادي مناد : سعيد فلان بن فلان سعادة دائمة بالروح والريحان ، حوله خدم ينثرون عليه الْمسك والرياحين ، ويلبسونه الْحلـل وتـاج اليقـين ، وفي يــمينه كِتاب منشور ، ويؤتى الكافر والْمنافق كِتابه بشماله مسوداً ، وجهه مردود إلى قفاه ، يدخل شماله من صدره ويخرجها من بين كتفيه ، ثم

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء : ١٣ - ١٤ .

<sup>(</sup>٢) سورة النمسل: ٣٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الحاقة : ٢٢ ـ ٢٣ .

إذا قرأ كِتابه ، إسود وجهه ، لِمَا عمل من الْموعود ، فتضربه الْملائكة بمقامع من حديد ، ويصبون عليه من الْحميم والصديد ، ويلبسونه لِباس القطران ، ويوثقونه بالسلاسل والأغلال ، مقروناً مع الشياطين ، وهو يُنادي : واحَسْرتاه ، واندَماه ، مكتوباً في كِتابه : بئس العبد عبداً عبد الشيطان ، وترك عبادة الرحمن ، أدخلوه في النيران بين العقرب والتُعبان ، فيبكي ويصيح بالويل ، قال الله تعالى : ﴿ وَأَمَّا مَن أُوتِي كِتَابِهُ بِشِمَالِهِ فَيَقُولُ يَا لَيتنِي لَم أُوتَ كِتَابِيَه \* وَلَم أُدرِ مَا حِسَابِيه \* وَلَم أُدرِ مَا حِسَابِيه \* وَلَم أَدرِ مَا حِسَابِيه \* وَلَمَ أَدرِ مَا حِسَابِيه \* وَلَم أَدرِ مَا حَسَابِيه \* وَلَم أَدرِ مَا حَسَابِيه \*

قال تعالى: ﴿ هَذَا كِتَابُنَا يَنطِقُ عَلَيكُم بِالْحَقِّ إِنَّا كُنَّا نَستَنسِخُ مَا كُنتُم تَعمَلُونَ ﴾ (٢) ، والكِتاب من أهوال المحاسبة ؛ قال بعضهم : ومن أهوالها ، شهادة الشهود العشرة : الألسنة ، والأيدي ، والأرجُل ، والسمع ، والبصر ، والْجلود ، والأرض ، والليل ، والنهار ، والْحفظة الكرام ، كل ذلك ثابت بالنصوص ، ومنها تغير الألوان : ﴿ يَومَ تَبيَضُ وَجُوهٌ وَتَسودُ وُجُوهٌ ﴾ (٣) ، ومنها المناداة بالسعادة والشقاوة ، والْحكمة في هذه المحاسبة وأهوالها ، مع أن المحاسب خبير ، والناقد بصير ، ظهور مراتب أرباب الكمال ، وفضائح أرباب النقصان على رؤوس الأشهاد ، زيادة في لذات هؤلاء ومراتبهم ، وآلام أولئك وأحزانهم ، ثم في هذا ترغيب في الْحسنات ، وزجر عن السيئات ، وهل يظهر أثر هذه الأهوال في الأنبياء ، والأولياء ، وسائر الصُلحاء ؟ فيه يظهر أثر هذه الأهوال في الأنبياء ، والأولياء ، وسائر الصُلحاء ؟ فيه

<sup>(</sup>١) سورة الحاقسة : ٢٥ ـ ٢٧ .

<sup>(</sup>٢) سورة الجائسية : ٢٩ .

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران : ١٠٦ .

تردد ، والظاهر السلامة : ﴿ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ السَمَلاَئِكَةُ أَلاَّ تَخَافُواْ وَلاَ تَحزَنُواْ ﴾ (١) ، ﴿ أَلاَ إِنَّ أُولِيّاءَ اللّهِ لاَ خَـوفٌ عَلَيْهِـم وَلاَ هُـم يَحزَنُونَ ﴾ (٢) ، وقيل : أن خوف الأكابر ، خوف إجلال وإعظام ، وإن كانوا آمنين من الفزع . أ هـ .

ونؤمن بحوضه على ، ونؤمن ، أي : نصدق نحن معشر الموفقين من أُمته ، أُمة الإجابة بحقيقة حوضه ، أي : أنه حق ، كما أخبر بذلك ، لأنه صادق في جميع ما أخبر به ، وهو الكوثر الموعود به في قوله تعالى : ﴿ إِنَّا أَعطَينَاكَ الكَوثَرَ ﴾ (٣) ، وأما كونه في الموقف ، أو بعد الجواز على الصراط ، وهو المراصد السبعة المشهورة ، فيه تردد .

قال في " القناطر " : الْحوض الْمورود : حوض محمد على استفاض الْحديث به ، كقوله على : " وليُذَادَنَّ رجال من أُمتي على حوضي " ، في أمثالها ، وقد فسر ذلك في قوله عز وجل : ﴿ إِنَّا أَعَطَيْنَاكَ الْكَوْثَرَ ﴾ ، في بعض الأقوال : إن الكوثر نهر في الْجنة ، يصب منه ميزابان في حوض النبي على أسرب منه الْمُؤمنون قبل دخول الْجنة ، وبعد جواز الصراط ، من شرب منه شربة لا يظمأ بعدها حتى يدخل الْجنة ، عرضه مسيرة شهر ، أشد بياضاً من اللبن ، وأحلى من العسل ، حوله أباريق عدد نجوم السماء . أه .

وفي " شرح العقائد " : والْحوض حق ، لقوله تعالى : ﴿ إِنَّا أَعطَينَاكَ

<sup>(</sup>١) سورة فصلت : ٣٠ .

<sup>(</sup>٢) سورة يونـس : ٦٢ .

<sup>(</sup>٣) سورة الكوثر: ١.

الكُوثَرَ ﴾ ، قال على الكوثر نهر في البحنة وعدنيه ربي " (١) ، وقال على الكوثر نهر في البحن ، وماؤه أبيض من اللبن ، وريحه أطيب من المسك ، وكيزانه أكثر من نجوم السماء ، من شرب منها فلا يظمأ أبداً " (٢) ، والأحاديث فيه كثيره . أه. .

## تنبيه :

سكت الْمُؤلِّف عن الصراط ، والميزان ، والورود للنار ، لكونها مؤولة عند الأصحاب ، على خلاف ما يقوله القوم ؛ فالصراط عندهم : دين الله المستقيم ، ومنهاجه القويم ؛ والموازين : تمييز الأعمال ، وتبينها لأصحابها \_ كما تقدم \_ ؛ والورود : الإشراف على الشيء ، والإطلاع عليه : ﴿ ثُمَّ لَتَرَوُنَّهَا عَينَ اليَقِينِ ﴾ (٣) ، نعم أثبتوا المراصد السعة .

قال في " القواعد " : واشتهر عن أهل التفسير في قوله عز وجل : ﴿ إِنَّ رَبَّكَ لَبِالمِرصَادِ ﴾ (٤) ، يعنى : ملائكة ، يرصدون العباد على جسر جهنم ، عند القناطر السبع ، وهي المحابس ، فيُسأل العبد عند أولهن عن الإيمان ؟ فإن جاء به مُخلصاً ، جاز إلى الثاني ؛ فيُسأل عن الزكاة ؟ فإن الصلاة ؟ فإن جاء بها تامة ، جاز إلى الثالث ؛ فيُسأل عن الزكاة ؟ فإن جاء بها تامة ، جاز إلى الرابع ؛ فيُسأل عن الصوم ؟ فإن جاء به تاماً ، جاز إلى النحامس ؛ فيُسأل عن العُمرة ؟ فإن جاء بها تامة ، جاز إلى السادس ؛ فيُسأل عن المُحج ؟ فإن جاء به تاماً ، جاز إلى السابع ؛ فيُسأل عن الملحن . (١) انظر الملحن .

 <sup>(</sup>۱) انظر السملحق .
 (۲) سورة التكاثر : ۷ .

<sup>(</sup>٤) سورة الفجر : ١٤ .

عن المظالم ؟ فإن كان لم يظلم أحداً ، جاز إلى الْجنة . أ هـ .

وينظر فيمن لم يلزمه زكاة ، ولا حج ، ولا عُمسرة ، لفقره ، والظاهر لا سؤال عنها ، وكذا من أسلم ثم احترمته المنية ونحوه ، فليحرر .

ومـما جاء به ويـجب إعتقاده ، وجود الْملائكة الكرام ، وأنهم غير الْجن والإنس ، كالْحفظة ، وهم : ﴿ عِبَـادٌ مُّكرَمُونَ \* لاَ يَســبقُونَهُ بالقَول وَهُم بأَمرِهِ يَعمَلُونَ ﴾ (١) ؛ ومما جاء بـه ، أي : سيدنا رسول الله على الله على المكلف اعتقاده بعد قيام الْحجة عليه ، وجود الْملائكة (جمع مليك) ، بهمزة بعد اللهم حذفت ، أي : الهمزة تخفيفاً لكثرة الإستعمال ، ولذلك تراها في ملائكة مقلوب مالك ، بتقديم الهمزة على اللام ، وإشتقاقه من الألوكة ، أي : الرسالة ، وقيل : زيدت الهمزة في البجمع على غير قياس ؛ وعن بعضهم المليكة (جمع ملائك) ، والتاء لتأنيث الْجمع ، أو لتأكيد تأنيث الْجمع ، وهو مقلـوب مالك ، من الألوكة وهي الرسالة ، لأنهم واسطة بين اللُّه وبين الناس ؟ قَلت : لو قال : بين الله وبين رُسله لكان أظهر ، إلا إن أراد أن الرُسُل يبلغون الناس عنهم ، فهو ظاهر ، واختلف في حقيقتهم بعد الإتفاق على أنها ذوات موجودة قائمة بأنفسها ، والصحيح أنها أجسام لطيفة قادرة على التشكل ؛ وقال الْحُكماء : إنها جواهر مُجردة ، مـخالفة للنفوس الناطقة ؛ وقالت فرقة من النصارى : إنها النفوس الفاضلة الناطقة ، الْمفارقة للأبـدان ، وهذا القول ليس بشيء ، لأن النفوس الناطقة راجعة

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء : ٢٦ - ٢٧ .

إلى أبدانها في المعاد ، والملائكة باقية بعد القيامة في الآخرة ، أما وجوب الإيمان بهم ، فمن قوله تعالى : ﴿ أَمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنزلَ إِلَيهِ مِن رَّبِّهِ وَالمُوْمِنُونَ كُلٌّ أَمَنَ باللَّهِ وَمَلاَئِكَتِهِ ﴾ (١) ، وَالْملائكَة غير الْجن ، الذين هم من ولد الْجانَ ، الذي قال فيه تعالى : ﴿ وَالْجَانَّ خَلَقَنَاهُ مِن قَبِلُ مِن نَّارِ السَّمُوم ﴾ (٢) ، مأخوذ من الإجتنان ، أي : الإستتار ، وحُد ، أي : الْجن ، بأنه حيوان هوائمي ، يتشكل بأشكال مختلفة ، وأنها تقدر أن تلج أجواف الحيوانات ، وتنفذ في منافذها الضيقة ، نفوذ الهواء الْمنتشق ؛ وأنكر وجودهم طائفة من الأطباء وبعض اليهبود ، ولا يعبأ بهم ، لوجود ذكرهم في الكُتب السماوية ، وأنهم يأكلون بدليل سؤالهم الزاد ليلة الْجن ، ومن ثم نُهينا عن الإستجمار بالرمة والروث ، وليس عليهم أن يظهروا أنفسهم للناس ، وليس عليهم من الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، فيما بيننا وبينهم ، ولا من تبليخ الشهادات ، وتنفيذ الْحكومات ، وأما أحكامهم بينهم ، فكأحكامنا بيننا ، كذا قال صاحب العدل (رحمه الله) قال : وإن ظهروا كانت أحكامنا وأحكامهم واحدة ، وظهور الأصوات ليس بظهور ، وولاية مُؤمنيهم جملة ، وليس علينا ولاية أحد منهم بعينه ولو سمع صوته ، وأما هؤلاء الذين يصرعون الناس ويخنقونهم فلا حرمة لهم ، فيجوز أن يُقرأ عليهم بالعزائم ، ولو ماتوا واحترقوا ، وغير الإنس وهم البشر واشتقاق تسميتهم بذلك ، قيل : من الإيناس الذي هو ضد الوحشة ، وقيل : من النوس ، أي : التحرك لـحركتهم ، وقيل : من النسيان ، وهـو الْمـروي عن ابن عباس (رضى الله عنهما) ، الواحد منهم إنسان ، وهل هو عبارة

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ٢٨٥ .

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر : ٧٧ .

عن المروح والبدن ، أو عن المروح فقط ، لأنه هو الْمأمور الْمنهي قولان ، وذلك الْجنس الذين هم الْمَلائكة كالْحفظة ، واختلف فيهم فهل هما إثنان أو أربعة ، إثنان بالليل وإثنان بالنهار ، أو غير ذلك ؟ حتى روى عن رسول اللَّه عليه الله عليه من الْحفظة مائة وستون يدفعون عنه ما لم يقــدر لـه " ، ﴿ عِبَـادٌ مُّكرَمُونَ ﴾ (١) ، أي : مرضيون ، مـحمود فعالهم عنــد ربهــم ، مُقربــون : ﴿ لاَ يَســبقُونَهُ بالقُول ﴾ (٢) ، لا يقولون شيئاً حتى يقول لهم هو ، كما هو ديدن العبد عند سيده : ﴿ وَهُم بأَمرهِ يَعمَلُونَ ﴾ ٣٠) ، أي : لا يعملون قط ما لم يأمرهم به ، وفيه دليل على أنهم مأمورون ، منهون ، مُطيعون باختيارهم وعلومهم الهامية ، ويسوغ لهم الإجتهاد ، واجتهادهم كله صواب ، كذا قال صاحب العدل (رهمه الله) ، ﴿ يُسَبِّحُونَ اللَّهِ لَ وَالنَّهَارَ لاَ يَفْتُرُونَ ﴾ (٤) ، واتفق أئمتنا أنهم معصومــون : ﴿ لاَ يَعصُـونَ اللَّهَ مَا أَمَرَهُم وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ (٥) ، وما يـحكي عن هاروت وماروت ، فمن خُرافات اليهود والقُصاص الْجهلــة ، قــال تعــالى : ﴿ لاَ يَستَكِبرُونَ عَن عِبَادَتِهِ وَلا يَستَحسِرُونَ ﴾ (١) ، ﴿ فَالَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ يُسَبِّحُونَ لَهُ بِالَّلِيلِ وَالنَّهَارِ ﴾ (٧) ، وإبليس (لعنه اللَّه) ، كان من الْجن ، وإستثنى منهم في قصة آدم ، لكونه واحداً بين ظهرانيهم فغلبوا عليه ، ولكونه كان مثلهم في العبادة.

وفي " شرح النونية " : وأن على الْمكلف أن يعلم أن جملة الْملائكة

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء : ٢٦ . (٢) سورة الأنبياء : ٢٧ .

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء : ٢٧ . (٤) سورة الأنبياء : ٢٠ .

 <sup>(</sup>٥) سورة التحريم : ٦ . (٦) سورة الأنبياء : ١٩ .

<sup>(</sup>٧) سورة فصلت : ٣٨ .

غير جملة الإنس والبحن ، وجملة الإنس غير جملة البحن ؛ إلى أن قال : والمملائكة لا يأكلون ، ولا يشربون ، ولا يبولون ، ولا يتغوطون ، ولا يوصفون بلحم ولا بدم ، ومن وصفهم بشيء من ذلك فقد أخطأ في صفتهم ، والبخطأ فيها شرك ، ومراده بالشرك هنا الشرك البخزئي اللذي هُو خطأ في العقائد ، ولا يترتب عليه ما يترتب على الشرك البحقيقي ، لأنه قال : وعلى المكلف أن يعرف أن معرفة الله توحيد ، وجهلها شرك ، أي : خصلة من خصاله ، وفرد من أفراده ، فالشرك كلي ، وهذه البحصلة ونحوها جُزئيات ، وإفراد له لا كل ، وهذه جُزء له ولا شروط ، وهذه شرط له ، وقس على هذا كل ما يرد عليك مسما يُقال أنه شرك . أ ه .

وقال (رحمه الله) : وإن العُلماء إختلفوا في موتهم وخلقهم ، وقال بعضهم : خلقوا جميعاً في مرة واحدة ، ويموتون بمرة أيضاً ؛ وقال آخرون متفاوتون في الْخلق وفي الموت أيضاً ، فأول من خلق حملة العرش ، ثم من دونهم من أهل السماء السابعة ، ثم من أهل السادسة ، فالْخامسة إلى الأولى ؛ وقال قوم : يخلقون إلى يوم القيامة .

إلى أن قال : وأنهم عشرة أجزاء ، تسعة منها هم الكروبيون ، الذين : ﴿ يُسَبِّحُونَ اللّيلَ وَالنَّهَارَ لاَ يَفُتُرُونَ ﴾ (١) ، وجُزء منهم للرسالة ، والْخزانة ، وما شاء الله من أمره ؛ إلى أن قال : وأن الْحفظة إثنان ، واحد على اليمين ، وآخر على الشمال ؛ وقيل : أربعة ، إثنان بالليل ، وإثنان بالنهار ؛ وقيل : ستة بالليل ، وستة بالنهار ؛ وقيل : لا

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء : ٢٠ .

يقصرون على عدد معلوم ؛ قال : واختلف فيما يكتبونه على المكلف ؛ فقيل : يكتبون عليه كل شيء صدر منه ، حتى أنينه في مرضه ؛ إلى أن قال : وقيل : لا يكتبون إلا ما يؤجر ويُعاقب عليه ؛ قال : واختلفوا فيما يحفظون من عمله ؛ فقيل : ظاهره وباطنه ؛ وقيل : الظاهر فقط . أه.

قُلت: وجبريل (التَكِيّلِيّنِ) منهم ، ولا تلزم معرفته أول البلوغ ، خِلافاً لِمن قال بذلك ، وممن صرح بعدم لزوم معرفته ، صاحب الدليل (رضوان الله عليه) ، والأئمة العُمانيون ، كما في كرسي الإمام الْخليلي (رحمه الله) ، وكيف يُقال بلزوم المعرفة له (التَكِيّلِيّنِ) ، ولم يرد نص في ذلك قاطع ؟ وتجب ولايتهم ، أي : حبهم على الطاعة ، وهم مُطيعون باختيارهم ، وثوابهم رضاء الله عنهم ، وتجب ، أي : على المكلف ـ كما مر ـ بعد الْحجة عليه ، ولايتهم ، أي : ولاية الْمكلف لهم ، أي : الملائكة (عليهم السلام) ، وفسر الولاية بالْحب لهم على الطاعة ، أي : طاعتهم لمولاهم فيما يأمرهم به ، وهم مطيعون لربهم بإختيارهم ، لا قهراً ، ولا إضطراراً ، لأن الإضطراري : لا مدح ولا ثواب عليه ، وهؤلاء ثوابهم رضاء الله عنهم ، ويمكن أن يكون لهم ثواب ولا نعرفه ، وأما نعيم الْجنة فليس لهم من حظ ، لأنهم لا يأكلون ولا يشربون .

وفي " شرح النونية " : وأنهم مُكلفُون ، مُـــلزمُون ، مَـــأَمُورُون ، مُـــمُكتسبُون ، وأنه يـجوز كون ثوابهم غير ثوابنا ، وعِقابهم غــير عِقابنا ، كما أن ذواتهم ليست كذواتنا . أ هـ .

وأما هم ، فإنهم يوالون ، ويعادون بالظواهر ، ومنهم سماويون ،

ومنهم أرضيون ؛ قال الإمام المخليلي ( الشهر ) : وفي الأرض سياحون منهم كمثلنا ، رواتع ، سماعون ، نشدان ، رُهبان ، وورد أنهم يحضرون مجالس الذكر ، ولا يدخلون بيتاً فيه جرس ، ولا جرو ، ولا صورة حيوان - كذا قيل - ولا يستغفر لهم ، لأنهم ليس لهم ذنب ، بل يحب لهم ما يوافق لهم من الرحمة ، لأنها وسعت كل شيء ، وليس عليهم من شرائع الأنبياء شيء ، لأنهم يتلقون من الفيض الرباني ، ومن قال : أن الملائكة كلهم من المجن من القوم ، فقد أخطأ خطأ فاحشاً حتى نسبه بعض المحققين منا إلى الشرك ، ويعلم بذلك ما حكاه أبو البقاء في كلياته : أنه ليس بشيء ، اللهم إلا أن يريد أنهم لم نرهم ، فهم مستترون ، وليسوا هم والمجن بحقيقة واحدة .

ويجب الإيمان بالأنبياء والرُسُل ، وكلهم آدميون ، والصحيح أنهم أفضل من الملائكة ، ويجب ، أي : على المكلف بعد الْحج كما مر غير مرة ـ الإيمان ، أي : التصديق بالأنبياء (جمع نبي) مرا غيرهم ، وبالهمزة لُغة ضعيفة ، وهو المخبر عن الله تعالى ، فإنه فعيل ، بمعنى : فاعل ، أو مُخبر من قِبل الله ، فيكون فعيلاً ، بمعنى : مفعول ، وإشتقاقه من النبأ ، بمعنى : الْخبر ، أو من النبوة ، بمعنى : الرفعة ، لأنه مرفوع القدر عند الله تعالى ، ورافع لقدر أمته ، والإيمان بالرُّسُل (جمع رسول) فعول ، بمعنى : مفعول ، وتقدم معنى الرسالة والنبوة ، والصحيح ليس بشيء منهما إكتسابياً ـ كما تقدم ـ بل : ﴿ ذَلِكَ فَضَلُ والصحيح ليس بشيء منهما إكتسابياً ـ كما تقدم ـ بل : ﴿ ذَلِكَ فَضَلُ واللهِ يُؤتِيهِ مَن يَشَاءُ ﴾ (١) ، من عباده ، وأنهم كلهم ، أي : كل من

<sup>(</sup>١) سورة المائدة : ٥٤ ؛ سورة الحديد : ٢١ ؛ سورة الجُمعة : ٤ .

الأنبياء والرسل آدميون ، أي : من نسل آدم فهم منسوبون إليه ، وإن أطلق على الملائكة أنهم رُّسُل ، أي : رُّسُل اللَّه إلى أنبيائه ورُّسُله ، فلا يستعمل إلا مُقيداً في حقهم ، وأما مع الإطلاق ، فإنه مستعمل في رُّسُل البشر خاصة - كذا قيل - واختلف في أفضليتهم على الملائكة ، وصحح الْمُؤلِّف : أنهم أفضل من الملائكة تبعاً لجمهورنا ، خِلافاً للبدر الشماخي ، لأنه حكى عنه صاحب " المعالم " تفضيل الملائكة ؛ قال في " الدليل " : وقد وردت أخبار تدل على أن بني آدم أفضل منهم ، قال اللَّه عز وجل : ﴿ نَحنُ أُولِيَاؤُكُم فِي الْحَيَاةِ الدُّنيَا وَفِي الأَخِرَةِ ﴾ (١) ، فهم حفظتنا وخدمتنا ، وناهيك فضلاً منهم من خدمنا ، وخُلِقــت الْجنــة والنار لنا ، وخُلِقت السماوات السبع والأراضون السبع ، وأباح لنـا مـا في السماوات والأرضين ، قال عز من قائل : ﴿ خَلَقَ سَبِعَ سَمَاوَاتٍ وَمِنَ الأَرض مِثلَهُنَّ يَتَنزَّلُ الأَمرُ بَينَهُنَّ لِتَعلَمُواْ أَنَّ اللَّـهَ عَلَى كُلِّ شَيء قَدِيرٌ ﴾ (٢) ، فقصر العلم إلينا ، وهم سفرة ما بينا وبين ربا ، وفي الْحديث : " أن الْمُؤمن من بني آدم أفضل عند اللَّه من جميع الْملائكة " ؛ وحدثني الشيخ نوح بن نافي ، عن الشيخ أبي سُليمان ، صاحب الشيخ أبي خزر إلى مصر ، أنه روي له عن الشيخ أبي خزر : " أن الْمُسلم عند الله من بني آدم أفضل من الملائكة " .

إلى أن قال : وأما قوله تعالى : ﴿ يُسَـبِّحُونَ الَّلِيلَ وَالنَّهَارَ لاَ يَفْتُرُونَ ﴾ (٣) ، فهكذا أولو العزم من الرُسُل ، والأنبياء ، والصديقين ، والسابقين ، والْمقربين ؛ وأما قوله تعالى : ﴿ وَمَن يَقُل مِنهُم إِنِّي إِلَـٰهٌ

(٢) سورة الطلاق : ١٢ .

<sup>(</sup>١) سورة فُصلت : ٣١ .

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء : ٢٠ .

مَّن دُونِهِ فَذَلِكَ نَجزِيهِ جَهَنَّمَ كَذَلِكَ نَجزِي الظَّالِمِينَ ﴾ (١) ، وعيد شديد . أه. .

أقول: هذا على سبيل الفرض، أن لو فعلوا ـ حشاهم من ذلك \_ كقوله تعالى لنبيه على : ﴿ لَئِن أَسْرَكَتَ لَيَحبَطَنَّ عَمَلُكَ ﴾ (٢) ، وأما وجوب الإيمان بهم ، فمن قوله تعالى : ﴿ وَلَكِنَّ البِرَّ مَن أَمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَومِ الأَخِرِ وَالْمَلاَئِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّنَ ﴾ (٣) ، ومن قوله تعالى : ﴿ وَلَكِمَن الرَّسُولُ ﴾ (٤) ، وأفضلية بعضهم على بعض ، قد نطق بها الكتاب : ﴿ تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَلْنَا بَعضَهُم عَلَى بَعضٍ ﴾ (٥) ، ﴿ وَلَقَد فَضَلْنَا بَعضَ النَّبِيِّنَ عَلَى بَعضٍ ﴾ (٥) ، ﴿ وَلَقَد فَضَلْنَا بَعضَ النَّبِيِّنَ عَلَى بَعضٍ ﴾ (٥) ، واستدل بهما على أفضلية محمد فَضَلْنا بعض النَّبِيِّنَ عَلَى بَعضٍ ﴾ (٥) ، واستدل بهما على أفضلية محمد إتباعه ، قال الله تعالى : ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَاقَ النَّبِيِّنَ لَمَا أَتَيتُكُم مِّن كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَاءَكُم رَسُولٌ مُّ صَدِّقٌ لِّمَا مَعَكُم لَتُؤمِنُ نَ بِهِ وَلَيْتُصُرُنَّهُ ﴾ (٧) ، ومحال أن يؤمر الفاضل باتباع المفضول .

قال في " شرح النونية " : وأن الأنبياء يجب أن يعتقد أنهم يتبعونه في الفضل ، فمرتبتهم فيه بعد مرتبته ؛ إلى أن قال : وأن فضله على مائر الأنبياء والرُسُل ، بتفضيل من الله تعالى ، لا لأوصاف وجدت فيه دونهم ، لأنه لو قيل : إن كرمه الله على أكمل من كرمهم ، كان إتصفوا بتسعة أجزاء منه فقط ، مثلاً لزم وجود جُزء من البحل فيهم ، وَهُوَ نقص

 <sup>(</sup>۱) سورة الأنبياء : ۲۹ .
 (۲) سورة الزمير : ۲۰ .

<sup>(</sup>٣) سورة البقـــرة : ١٧٧ . (٤) سورة البقــرة : ٢٨٥ .

<sup>(</sup>٥) سورة البقسيرة : ٢٥٣ . (٦) سورة الإسراء : ٥٥ .

<sup>(</sup>٧) سورة آل عمران : ٨١ .

لا يجوز في حقهم . أ هـ .

وأما تفضيل غيره منهم على الآخر، فهو إستخراج، فلذلك نمسك عنه، لأنه ليس من الإعتقاد، والنبي حُرِّ ذَكَر أُوحي إليه، والرسُول حُر ذكر أُوحي إليه، والرسُول حُر ذكر أُوحي إليه، وأمر بالتبليغ، ولا ينبغي الإفتصار على عدد، تقدم معنى النبي وإشتقاقه، وخرج بقولنا: حر العبد، فإن الله تعالى ما نبأ عبداً على الصحيح، وبقولنا: ذكر، خرجت النساء، لأن الله تعالى ما نبأ إمرأة على الصحيح أيضاً، وينبغي أن يزاد في الْحد من بني آدم لتخرج الملائكة، فإنهم لا يُقال لهم أنبياء، وقولنا: أُوحي إليه، الوحي في اللغة: الإخفاء والإلقاء إلى الغير، يُقال: وحى إليه الكلام، يحيه وأوحاه أيضاً، وهو أن يكلمه بكلام يخفيه، والوحي الإشارة، ومنه قوله تعالى: ﴿ فَأُوحَى إِلَهِم أَن سَبِّحُواْ بُكرَةً وَعَشِياً ﴾ (١)، ووحى الله إلى أنبيائه إخباره وإعلامه لهم، إما بواسطة ملك، وإما وحى الله إلى أنبيائه إخباره وإعلامه لهم، إما بواسطة ملك، وإما بالهام، وإما بغير ذلك، والمراد به كلام الله مُطلقاً؛ وفي أبي البقاء: كل ما ألقيته إلى غيرك فهو وحي، والكِتابة، والإشارة، والرسالة، كل ما ألقيته إلى غيرك فهو وحي، والكِتابة، والإشارة، والرسالة، والإلهام، كلها وحي بالمعنى المصدري. أه.

وفي " القواعد " : والوحي : علم الأنبياء والرسُل ، وسُئِل الله كيف يأتيك الوحي ؟ فقال : أحياناً يأتيني مثل صلصلة البحرس ، وهو أشده علي ، فيفصم عني وقد وعيت ما قال ، وأحياناً يتمثل إلي المملك رجُلاً فيكلمني ، فأعي ما يقول ؛ إلى أن قال : والأنبياء (عليهم السلام) منهم من يأتيه الوحي عياناً ، ومنهم من يأتيه إلهاماً ، ومنهم من يراه في

ر۱) سورة مريم : ۱۱ .

النوم . أ هـ .

وأما الرسول: فهو النبي ، فكل شرط وجد في النبي ، وجد فيه ، بزيادة الأمر بالتبليغ ، فكل رسول : نبى ، ولا عكس ، وهذا هو الصحيح ؛ قال في " مُختصر القواعد " : والنبي : أوحى إليه أمر بالتبليغ، أو لم يؤمر، والرسول أمربه، فبينهما عموم وخصوص مُطلق ؛ وقيل : كل نبي رسول وبالعكس ، لقوله تعالى : ﴿ وَمَــا أَرسَــلنَـا مِن قَبلِكَ مِن رَّسُول وَلا نَبيٍّ ﴾ (١) ، فأطلق الإرسال على النبي ، وأجيب بأن الأصل ولا نبأنا نبياً ؛ إلى أن قال : وقيل : لا رسول إلاّ من له كِتاب ناسخ ، وهو ضعيف لقلة الكُتب ، وكثرة الرسل؛ إلى أنَّ قال : ومن شأن النبي الإرشاد للخير ، والأمر والنهبي ، وَلاَ يكون إلاَّ سالـما من عيب منفر ، عيب نسبي ، وعيب بدني ، وأما بــ لاء أيـوب ، وعمى يعقوب ، فبعد التبليغ والإعجاز ، ولا يكون عند الْجمهور إمرأة ، خِلافاً لمن قال بنبوة حواء ، وسارة ، وهاجر ، وآسية ، وأم مُوسى ، ومريم ، ولا عبداً ، أو أَمة ، خِلافاً لـمن قال بنبوة هاجر ، ولَقمان ، والصحيح أنه ، وذا القرنين ، وصاحب الأحدود ، أولياء ، لا أنبياء ؛ إلى أن قال : ولا عمودياً ، راحلاً قاحلاً ، خلافاً لـمن قال ذلك : في يعقــوب وبنيــه ، لقوله عز وجل: ﴿ وَجَاءَ بِكُم مِّنَ البِّدُو ﴾ (٢) ، وقُلت: ويبحث بأنهم حضريون ، كانوا في البدو ثم جاءوا ، أو كانوا بداة أهـل ماشـية ، لكـن ليسوا عموديين راحلين . أ هـ كلامه .

أقول : الصحيح أن بني يعقوب ـ غير يوسف (التَكَيِّلِا) ـ أنهم أولياء

<sup>(</sup>١) سورة الحج : ٥٧ . (٢) سورة يوسف : ١٠٠ .

وليسوا بأنبياء ـ كما تقدم ـ ولا ينبغي الإقتصار على عدد ، أي: لا ينبغي للمكلف أن يقتصر على عدد منهم ، وإن ورد ذلك في بعض الروايات ، كحديث أبي ذر في " القواعد " ، لئلا يدخل فيهم من ليس منهم ، أو يخرج عنهم من هُوَ من جملتهم ، قال تعالى : ﴿ وَرُسُلاً قَد قَصَصناهُم عَلَيكَ ﴾ (١) ؛ وَالَّذِي احتاره عَلَيكَ مِن قَبلُ وَرُسُلاً لَم نَقصُصهُم عَلَيكَ ﴾ (١) ؛ وَالَّذِي احتاره المُؤلِّف هنا ، قد نوهت به كتب المشارقة ، ك " الإستقامة " ؛ قال بعض المحققين : وأول الأنبياء آدم ، وآخرهم محمد بين ، وقد روي بيان عددهم في بعض الأحاديث ، والأولى أن لا يقتصر على عدد في التسمية ؛ إلى أن قال : ولا يُؤمن في ذِكر العدد أن يدخل فيهم من ليس منهم ، أو يخرج عنهم من هو منهم ، وكلهم كانوا مخبرين ، مُبلغين عن الله تعالى . أه .

وإختار أصحابنا المغاربة تبيين عددهم؛ قال في " مُختصر القواعد " : قال أبو يعقوب يوسف : والأنبياء مائة ألف وأربعة وعشرون ألفاً ، أو ثمانية آلاف قولان ، والرُسُل ثلاثمائة وثلاثة عشر ، وهو عندي الصحيح ، أو وأربعة عشر ، أو وخسة عشر ، وأولهم آدم ، وأخرهم سيدنا محمد على أهد .

## : مينت

لا يُقال : إن ذكر الأنبياء ، والرُسُل ، والكُتب ، وما يذكر هنـا مـع ما تقدم تكرار ، لأننا هنا ذكرنـا وجوب الإيـمان بهم ، وقبل ذكرنـا مـا

<sup>(</sup>١) سورة النساء : ١٦٤ .

يجب ويستحيل ، ويجوز في حقهم ، ولأن ذكرهم هنا من جملة ما جاء به ﷺ ، فلا تكرار .

ويجب الإيمان بالكتب عموماً ، وبالقُرآن خصوصاً ، ويجب ، أي : على المكلف بعد قيام المحجة ، فلا تغفل الإيمان ، أي : التصديق بالكتب المنزلة من عند الله تعالى ، على أنبيائه ورُسُله ، (جمع كتاب) ، بمعنى : مكتوب ، تسمية للمفعول باسم المصدر ، مأخوذ من الكتب ، وهُوَ البجمع عموماً ، أي : بجملتها ، كأن يقول : آمنت بالكتب كلها ، إيماناً يعمها عموماً ، وبالقُرآن هُوَ الكِتاب المنزل على سيد المرسلين ، المفتتح بالتحميد ، المختتم بالإستعاذة ، المتعبد بتلاوته ، معجزة له من بين الرُسُل خصوصاً ، أي : إيماناً يخصه خصوصاً ، كأن يقول : آمنت بالقُرآن أخصه خصوصاً .

قال شارح النونية: وإنما سمي قُرآنا ، أخذاً له من القرء ، وَهُوَ الْجمع ، لأنه جامع للسور ، والآيات ، والقصص ، والأحكام ، وغير ذلك ؛ وقيل : لأنه قرن بالْحكمة ، وفرقاناً لفرقه بين الْحق والباطل ، وكتاباً أخذاً له من الكُتب ، وهو الْجمع ، لأنه جامع لِمَا ذكر . أ هـ .

وإن أُطلق الكِتاب في عُرف الشرع ، فالمراد به : القُرآن ، والدليل على وجوب الإيمان بالكُتب والقُرآن ، قول الله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُواْ أَمِنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالكِتَابِ الَّذِي نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالكِتَابِ الَّذِي نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالكِتَابِ الَّذِي أَنزَلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالكِتَابِ الَّذِي أَنزَلَ مِن قَبلُ ﴾ (١) ، إلى غير ذلك من النصوص الفرقانية ، والآيات الَّذِي أَنزَلَ مِن قَبلُ ﴾ (١) ، إلى غير ذلك من النصوص الفرقانية ، والآيات

<sup>(</sup>١) سورة النساء : ١٣٦ .

القُرآنية .

قال في " المعالم " : هملة ما أنزل الله من الكُتب على أنبيائه ، مائة كِتاب وأربعة كُتب ، منها خسون على شيث بن آدم ، وثلاثون على إدريس ، وعشرة على مُوسى قبل التوراة ، والتوراة على مُوسى ، والإنجيل على عيسى ، والزبور على داود ، والفرقان على محمد الله وعليهم أجمعين . أه. .

وفي كُتب القوم ، قال الباجوري : وقد إشتهر أنها مائة وأربعة صحف ، شيث ستون ، وصحف إبراهيم ثلاثون ، وصحف مُوسى قبل التوراة عشرة ، والكُتب الأربعة : التوراة لِمُوسى ، والزبور لداود ، والإنجيل لعيسى ، والفرقان لسيدنا محمد في وقيل : صحف شيث خسون ، وصحف إدريس ثلاثون ، وصحف إبراهيم ومُوسى عشرون بالسوية ، والكُتب الأربعة ؛ وقيل : أنها مائة وأربعة عشر ، صحف شيث خسون ، وصحف إدريس ثلاثون ، وصحف إبراهيم عشرون ، وإختلف في عشرة ، فقيل : لآدم ، وقيل : لسمُوسى ؛ إلى أن قال : والتحقيق الإمساك عن حصرها في عدد ، فيجب إعتقاد أن الله أنزل والتحقيق الإمساك عن حصرها في عدد ، فيجب إعتقاد أن الله أنزل وأنا الله أنزل

حاشية السنوسية ، وأقول : كلها منسوخة تلاوة ، وحكماً ، بالقُرآن الكريم ، وعدم الإقتصار على العدد هُوَ الصواب ، فإنه لم يرد بعددها نص قطعي ، والله أعلم .

ويَجِب الإيـمان بالقدر : وَهُوَ إيـجاد اللَّه الأشياء ، وبالقضاء : وَهُوَ

الْحُكم بها في الأزل ؛ ويجب ، أي : على الْمكلف بعد بلوغ الْحجة ، الإيمان ، أي : التصديق بالقدر ، وهو صفة فعل ، فلذلك فسره بإيجاد الله تعالى الأشياء ، أي : إخراجها من العدم إلى الوجود ، كما علمها في الأزل مقدرة بأوقاتها ، وجهاتها ، وأحوالها ، وبما يجري عليها من خير وشر ، ونفع وضر ، وقيل : القدر صفة ذات ، وَهُوَ علمه تعالى الأزلي بها ، أي : بذواتها وصفاتها ، وبالقضاء ، أي : ويجب على الْمكلف الإيمان بالقضاء ، وفسره أنه هو الْحُكم بها ، أي : بالأشياء على وفق علمه كما أرادها .

وفي أبي البقاء: القضاء ممدود ويقصر، وقد أكثر أئمة اللّغة في معناه، وآلت أقوالهم إلى أنه تمام الشيء قولاً وفعلاً؛ إلى أن قال: إن القضاء: هُوَ الْحُكم الكُلي الإجمالي، على أعيان الموجودات بأحوالها. من الأزل إلى الأبد، مثل الْحُكم بأن: ﴿ كُلُّ نَفسٍ ذَائِقَةُ الْمَوتِ ﴾ (١)، والقدر: هُوَ تفصيل هذا الْحُكم بتعيين الأسباب، وتخصيص إيجاد الأعيان، بأوقات وأزمان، بحسب قابلياتها وإستعداداتها المقتضية للوقوع منها، وتعليق كل حال من أحوالها بزمان مُعين وسبب مخصوص، مثل الْحُكم بموت زيد في اليوم الفُلاني بالمرض الفُلاني.

إلى أن قال: وقد يُطلق القضاء على الشيء المقضي نفسه ، وهو الواقع في قوله على اللهم إنى أعوذ بك من جهد البلاء ، ودرك الشقاء ، وسوء القضاء ، وشماتة الأعداء " (٢) ، والرضى به لا يجب

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران : ١٨٥ ؛ سورة الأنبياء : ٣٥ ؛ سورة العنكبوت : ٥٧ .

<sup>(</sup>٢) انظر الـملحق .

على هذا المعنى ، ولذلك إستعاذ منه ، والواجب الرضى بالقضاء ، أي : بحكم الله وتصرفه ، وأما المقضى فلا ، إلا إذا كان مطلوباً شرعاً ، كالإيمان ونحوه ؛ إلى أن قال : والقدر مرضى ، لأن القدر فعل الله لا المقدر ، إذ يمكن أن يكون في تقدير القبيح حكمة بالغة ، والقضاء عند الأشاعرة إرادته الأزلية المتعلقة بالأشياء على ما هي عليه فيما لا يزال ، وقدره إيجاده الأشياء على قدر مخصوص وتقدير معين في ذواتها وأحوالها . أه .

قُلتُ : إلى هذا جنح شارح النونية ، حيث قال : وأن القضاء لُغة الحُكم ، وإصطلاحاً إيجاد الله عز وجل الأشياء في اللوح المحفوظ دفعة ، والقدر إيجاده إياها في النحارج على قدر مخصوص وتقدير معين في ذواتها وأحوالها ، طبق ما سبق في علمه الأزلي ؛ وقيل : هو نفس الصفة التي يوجد بها كل مخلوق من حسن ، وقبح ، ونفع ، وضر ، وما يحويه من زمان ومكان ، وما يترتب عليه من طاعة وعصيان ، وثواب وعقاب . أه .

وبمعناه ما قيل: واختلف في معنى القضاء والقدر ، فالقضاء إرادة ، الله تعالى وتعلقها الأزلي ، والقدر إيجاد الله الأشياء على وفق الإرادة ، فإرادة الله الممتعلقة أولاً بأنك تصير عالماً أو سُلطاناً قضاء ، وإيجاد العلم فيك بعد وجودك ، أو السلطنة على وفق الإرادة قدر ؛ وقيل : القضاء : علم الله الأزلي وتعلقه بالمعلوم ، والقدر : إيجاد الله الأشياء على وفق العلم ، فعلم الله الممتعلق أزلاً ، بأن الشخص يصير عالماً بعد وجوده قدر ، وعلى كل من وجوده قضاء ، وإيجاد العلم فيه بعد وجوده قدر ، وعلى كل من

القولين ، فالقضاء قديم ، لأنه صفة من صفاته تعالى ، أما الإرادة ، وأما العلم والقدر حادث ، لأنه الإيجاد ، والإيجاد من تعلقات القدرة ، وتعلقات القدرة حادثة .

قال الباجوري ـ ناقلاً عن السنوسي ـ : إن في القضاء والقدر أقوالاً غير هذين ، أحدهما : القضاء : إبراز الكائنات على وفق علمه تعالى ، والقدر : تحديد كل شيء بحده الذي يوجد عليه من حسن وقبح ونفع وضر ، إلى غير ذلك أزلاً ، وعلى هذا القول : فالقضاء : حادث ، والقدر : قديم ؛ إلى أن قال : ومنها أنهما بمعنى : إرادته تعالى ، ومنها أنهما بمعنى : كل منهما . أهه فليتأمل .

والذي يظهر أنه كله غير خارج من الصواب ، وأن دليل وجوب الإيمان بالقدر ، قوله على : " إنك لن تجد ، ولن تبلغ حقيقة الإيمان ، حتى تؤمن بالقدر خيره وشره ، أنه من الله تعالى " ، وقوله على في حديث جبريل (التَكْيَلُم) ، لَمَّا سأله عن الإيمان : " أن تؤمن بالله ، وملائكته ، وكُتبه ، ورُسُله ، واليوم الأخر ، وبالقدر خيره وشره " ، إلى غير ذلك من الأحاديث الواردة في ذلك .

ويجب معرفة التوحيد ، بأنه إفراد الله عن النخلق ، وأفعالهم ، وصفاتهم ، ويجب ، أي : على المكلف - كما تقدم - معرفة التوحيد ، تقدم معنى المعرفة أيضاً ، وأنها مرادفة للعلم على الصحيح ، وهما إدراك الشيء على ما هو عليه ، والتوحيد : لُغة الْحُكم على الشيء بأنه واحد ، وشرعاً إفراد النذات العلية عن ذوات النخلق ، وإفراد أفعاله

تعالى بأنها ليست كأفعالهم ، ففعله بلا معالجة مثلاً ، وإفراد صفاته بأنها ليست كصفاتهم ، وذلك معنى قول بعضهم : التوحيد : الإفراد بالوحدانية لِلَّهِ تعالى ، ونفي الاضداد عنه تعالى ؛ قال شارح النونية : التوحيد : لُغة الإفراد ، والمراد هنا ، إفراد الله تعالى في ذاته ، وصفاته ، وأقواله ، وأفعاله ، وعبادته ، وسائر كمالاته ، أي : إعتقاد كونه فرداً في ذلك كله ، لا يشاركه فيه شيء ما ، بأي وجه كان ، مع الإقرار بذلك . أه .

وقال الشيخ عُمر الثلاثي : التوحيد : إفراد اللَّه تعالى في ذاته ، وصفاته ، وأقواله ، وأفعاله ، وأحكامه ، وعبادته ، وسائر كمالاته التي لا نهاية لها ، أي : إعتقاد وحدته في ذلك كله ، وأنه لا شريك له فيه ، والإقرار بها المتحقق بالتلفظ بالجمل الثلاث ، التي هي لاَ إلَـه إلاَّ اللَّه عمد رسول الله ، وما جاء به حق من عند الله ، وإمتشال المَّمامورات ، وإجتناب المنهيات ، هذا معنى التوحيد الشرعي عندنا .

قال القُطب في " مُختصر القواعد " : لو تشابه معهم ، أي : الْخلق ، في أقل قليل ، لدخل عليه العجز منه ، ولا احتاج ما احتاجوا ؛ ونقول : هو عالم ، أي : الله تعالى ، بمعنى : أن ذاته كافية في انكشاف المعلومات ، فعلمه قديم عام ، غير حال ، وزيد عالم بمعنى خلاف ذلك ، وهكذا انتهى بزيادة .

قُلت : قوله : قديم يُنافي عِلم المخلوق فإنه حادث ، وقوله : عَالم ، أي : على جميع المعلومات من الواجبات ، والجائزات والممتنعات

- كما قدمنا - وقوله: وهكذا ، أي: ما اتفق من الأسماء له ولغيره ، فإنها تتفق في اللفظ وتختلف في المعنى فيه على ذلك في " القواعد " ، وأوجبوا هُنا معرفة الشك ، فقالوا: لُغة هُو المساواة ، وإصطلاحاً تسوية الله بغيره في ذات ، أو صفة ، أو فعل ، أو حُكم ، أو عبادة ؛ وتأول ذلك الشيخ أبو سعيد ( والله عنه ) فقال : إن جهل الشرك واسع ما لم يتلبس بشيء منه ، ونوه بهذا القول في " الدليل " ، فليراجع .

## تنبيه :

من ثبت الْجسمية لِلَّهِ تعالى ، أو الْجوارح ، كاليد ، والْجنب ، والعين ـ هل يُشِرِك ؟ فإن أطلقوا ذلك صراحاً من غير تــأويل أشـركوا وإن تأولوا نافقوا .

قال الإمام النحليلي: فإن زادوا على هذا في بهتانهم العظيم، فأتوا بصريح التشبيه والتجسيم من وصفه بالجواهر، والأعراض، والكُليات، والإبعاض، بقصد حقيقة مفهوم العضو والبجارحة، ولم يكن قصدهم التوسع بمجاز القول لفظاً، عن إرادة المحقيقة من الأعضاء، ولا يتستر في شيء يلابسه كشف حقيقة التجسيم والتصور محضاً، ففي هذا وبابه قد تردد الفُقهاء بالرأي، فقول: بشركه مُجملاً، وقول: بكفر نعمته على حال ما كان، وقول: بأنه إن صرح بكونه جسماً كهذه الأجسام، أو جوهراً كهذه البعواهر، أو عرضاً كهذه الأعراض، وأنه يده، أو وجهه، أو عينه، أو شيء منه كهذه البعوارح، أو حده من قوله القادح بالإبعاض، أو بالتحيز، والإنتقال، والحلول، والإتصال،

والإنفصال ، مصرحاً في هذا كله بأنه فيه كغيره ، فإنه بهذا يكون مُشركاً في هذا الرأي ، ومُرتداً به الإسلام ، على أنه ما لم يخرج به من دائرة التأويل ، ففي نفسي أن القول بشركه موضع رأي لا دين ، حتى قال : إن القول بشركه في هذا المقام أشهر ما فيه ، وأصح ما حكاه الأعلام . أه (بتصريف) .

ويجب التفرقة بين كبائر الشوك وكبائر النفاق ، لأنه يترتب علم, كل منهما حُكم يخالف الآخر ؛ ويجب ، أي : على الْمكلف ، التفرقة ، أي : الفرز والتميز بين كبائر الشرك ، التي هي تسويته تعالى بغيره في ذات ، أو صفة ، أو في فعل ، أو في عبادة ، أو تسويتهم كذلك ـ كما تقدم ـ التنبيه عليها ، وبين كبائر النفاق ، التي هي إخفاء الشرك وإظهار الإسلام ، أو ترك المأمور به أمراً جازماً ، أو فعل المنهي عنه نهياً جازماً ولو بتأويل ، وإنــما قُلنا : أمراً جازماً في الأول ليخرج النفــل فإنه مأمور به أمر ندب ، وكذا قولنا : نهياً جازماً يخرج المكروه فإنه منهى عنه نهى تكريه ، لأنه يترتب على كل منهما ، أي : على كل من كبائر الشرك وكبائر النفاق حُكم يخالف الآخر ، أي : بيانيه فيترتب على أهل كبائر الشرك القتل ، والسبي ، والغنيمة ، وأحكام أُخر ، إن أبوا من قبول الإسلام ، ولم يكونوا أهل جزية ، ويترتب على أهل كبائر النفاق جواز مُناكحتهم ، ومُوارثتهم ، والصلاة معهم وعليهم ، وغير ذلك ، ما عدا الولاية وأشياء أخر من تعلم سير الأئمة وآثارهم .

قال في " القواعد " : أما الشرك فمعناه التساوي بين الأشياء في

الذوات والصفات ، ومعناه في الله جل جلاله التسوية بينه وبين خلقه في الذات أو الصفات ، قال تعالى : ﴿ إِذْ نُسَوِّيكُم بِرَبِّ العَالَمِينَ ﴾ (١) ، أي : في العبادة والتعظيم وإثبات الألوهية ، فالشرك إذاً على وجهين : جحود ومساواة ، ويتصرف على وجوه ... إلخ ، فليراجع .

وفي " مُختصر القواعد " : أن يعلم أن تكذيب الله شرك ، والكذب عليه نفاق ، ودخل في التكذيب القول بـخلاف ما قال ، مواجهة بـلا تأويل ، أو أن يعلم أن الكبائر قسمان : شرك ونفاق ، أو أن يعلم أن الشرك مساواة أقوال ثلاثة مـحررة لأصحابنا ، وفي وجوب معرفة أن النفاق خلف قولان . أه .

وفي " القواعد " أيضاً : وكبائر النفاق على وجهين ، أحدهما : إستحلال ما حرم الله تعالى بتأويل النحطأ من فاعله ؛ إلى أن قال : والوجه الآخر : مقارفة ما أوعد الله على فعله ، النكال في الدُّنيا ، والعذاب في الآخرة ، إلى آخر ما أطال فيه ، فليراجع .

وإنما أوجبوا فرز ما بين كبائر الشرك وكبائر النفاق لوجهين ، أحدهما : أنه يترتب على كل منهما حُكم يخالف الآخر ـ كما تقدم ـ والثاني : أن ضلالة الفرق في الأكثر نشأت من عدم الفرق بينهما .

قال في " مُختصر الوضع ": ندين بأن الطاعة: ما قرنه الأمر من توحيد وغيره؛ والْمعصية: توحيد وغيره؛ والإيمان: ما قارنه الثواب من توحيد وغيره؛ والْمعصية:

<sup>(</sup>١) صورة الشُعراء : ٩٨ .

ما قارنه النهى من شرك وغيره ؛ والكفر : ما قارنه العِقاب من شرك وغيره ؛ وقالت الصفرية : الطاعة والإيسمان : كلاهما توحيد ، والمعصية والكفر : كلاهما شرك ؛ قال : والمذهب : أن الكفر شرك أو نفاق ؛ قال : والذنب : صغير وكبير ، ومنه ما لا يُدرى أصغير أم كبير، ومشهور المذهب: أن الصغائر لا تعلم، لئلا يحترأ عليها، لكونها تغفر باجتناب الكبائر ، وبنحو الصـوم ، والصلاة ، والوضوء ، والْحج ؛ وقالت الْمرجئة ، والْماتريدية ، والأشعرية : الإيمان كله توحيد ، فلا يُسمى عندهم توحيداً إلا ما يُسمى عندنا توحيداً ، والطاعة منها توحيد وغير توحيد ، والكفر كله شرك ، والمعصية منها شرك وغير شرك ، واعلم أن التوحيد ما قارنه الاف اد والمراد ترك مساواة الْخالق بالْمخلوق أو الْمخلوق بالْخالق ، والشرك ما قارنـه التساوي والمراد وصف الخالق بصفة المخلوق أو فعله ، والمخلوق بصفة الْخالق أو فعله ، والإيمان لُغة التصديق ، والكفر لُغة الستر ؛ إلى أن قال : والْجحود وفيه معنى الستر ، نـحو : ﴿ وَمَا يَفْعَلُواْ مِـن خَـير فَلَـن يُكَفِّرُوهُ ﴾ (١) ، وعدم الشكر وشرعاً ما يــجب عليـه عِقـاب الأحـرة ، سواءً وجب عليه الحد في الدُّنيا أم لا ، وهو في معنى مــا مــر ، وكذلـك الكبيرة . أ هـ (بتصرف) . وقد تقدم بعض هذا ، فليراجع .

ويحب أن يعلم أن الله أمر بطاعته وأوجب عليها ثواباً ، ونهي عن معصيته وأوجب عليها عقاباً ، وإيجاب ذلك قضاؤه ووعده به في المحلف ، أن يعلم ، أي : يعتقد إعتقاداً جازماً

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران : ١١٥ .

مُطابقاً ، أن الله ، أي : واجب الوجود لذاته أمر بطاعته ، المراد من الأمر هنا الإيجاب والإلزام ، وهو فعل من أفعاله ، كذا في " مُختصر العدل " ، وتقدم معنى الطاعة قريباً ، أنها ما قارنها الأمر من توحيد وغيره ، وأوجب عليها ثواباً ، أي : بمقتضى حكمته ووعده ، لأنه لأيبكال القول لَديهِ سبحانه ، لا لمراعاة الأصلحية ، خِلافاً لمن قال بذلك من القوم ؛ ولهذا قال صاحب " الدليل " : فالذين قالوا : أن الثواب حتم على الله ، قد أساؤوا الأدب ، إنما كان ينبغي لهم أن يقولوا : حتم ، في واجب الحكمة ، بعد أن يصح ما قالوا أنه واجب . أه .

ونهى عن معصيته ، المراد بالنهي : إيجاب الـترك إمتثالاً ، وكذا تقدم معنى المعصية : أنه ما قارنه النهي من شرك وغيره ، وأوجب عليها عِقاباً ، أي : أوعد ذلك ، ولا يـخلف وعده ولا وعيده ، قال تعالى : ﴿ مَا يُبَدَّلُ القَولُ لَدَيَّ ﴾ (١) ، لأن الأمر والنهي ، إذا لم يقترن بهما ثواب ولا عِقاب ، كان الأمر إباحة ، والنهي : لغواً ، كذا في "الدليل " ، وإيـجاب ذلك قضاؤه ، أي : حكمه ووعده به ، أي : وعد المطيع الثواب ، والعاصي العِقاب ، في الْجملة ، أي : لا من حيث الإفراد ، فإنه يشترط في كل فرد الوفاء وعدمه ، وتقدم معنى الثواب .

وفي " القواعد " : فكلما تلزم معرفته من طاعة الله لزمت معرفته بأن الله أمر به ، وأوجب عليه الثواب ، وأما المعرفة بأن الله أوجب

<sup>(</sup>١) سورة ق : ٢٩ .

العِقاب على تركه ، فلا يلزم ذلك إلا في التوحيد خصوصاً دون سائر الطاعة ، لأن على المكلف أن يعلم أن الله أمر به ، وأوجب عليه ثوابه ، وعلى تركه عِقابه ، وأما ما دون التوحيد من الفرائض ، فإنسما عليه أن يعلم أن الله أمر به ، وأوجب عليه ثواباً فقط ، وكذلك المعاصي ، وعلى هذا المحال ما خلا الشرك ، فإن عليه أن يعلم أن الله نهى عنه ، وأوجب على فعله عِقاباً ، والله أعلم . أه .

ويجب معرفة المن والدلائل، فالدلائل: دالة على وجود الله ووحدانيته، وهي ما سوى الله، والمن : تفضل من الله بالإيجاد والإنعام، ويجب، أي : على المكلف، معرفة، أي : إدراك المن ، وهو الإنعام مُطلقاً، والإحسان إلى من لا يستثيبه ولا يطلب الجزاء عليه، والمن أيضاً : إحسان المحسن غير معتد بإحسانه، فمن ثم أنه تفضل من الله، لأن التفضل عطاء من غير عوض - كما تقدم - والمن المذموم من النحلق، الذي يفتخر بإحسانه، ويبدي ويُعيد على الممنون عليه، وكذا يجب على المكلف معرفة الدلائل (جمع دلالة أو دليلة)، وهو ما يستدل به على نحو الطريق ؛ فمن ثم قال : دالة على وجود الله ووحدانيته : ﴿ إِنَّ فِي خَلقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرضِ وَإِخْتِلاَفِ اللّيلِ وَالنَّهَارِ الله المُولِي الأَلبابِ ﴾ (١)، وإنما خلقها إظهاراً لقدرته، لا لإحتياجه إليها.

وفي " القواعد " : هُو أن يعلم الإنسان أن الله تعالى خلق خلقه أطواراً ، وأفاض عليهم النعم صغاراً وكباراً ، مناً منه وفضلاً ، لا وجوباً (١) سورة آل عبران : ١٩٠٠.

ولا فرضاً ، بل خلقهم إظهاراً لقدرته ، وتحقيقاً لِمَا سبق من إرادته ، ولما حق في الأزل من كلمته ، لا لإفتقاده إليهم وحاجته ، وبعث إليهم رُسُله وشرع لهم دينهم لغير حاجة دعته إلى تكليفهم ، ولا من ضرورة قادته إلى تعبدهم ، وإنما قصد نفعهم تفضلاً منه عليهم .

إلى أن قال : وأما الدلائل : فهي مخلوقات الله تعالى الدالة على ربوبيته ووحدانيته من السماوات والأرض وما فيهما وما بينهما من المجوهر والعرض ، فالعاقل إذا نظر في ذلك بعين البصيرة ، علم أن الله تعالى لم يسخلق ذلك عبثا ولا باطلاً ، ولم يترك الإنسان سُدى ولا مهملاً ؛ قال : ومن دلائله على وحدانيته وربوبيته ، الرُسُل الذين جعلهم للخلق أدلاً ، وأنزل عليهم كُتبا تُتلى . أه بإختصار .

وفي " مُختصر الوضع " : ويجب مع أول البلوغ ، أن يعلم أن الله خلق الْحلق ، ورزق الأرزاق ، مناً وفضلاً ، إظهاراً لقدرته ، وتحقيقاً لِما سبق من إرادته ، ولِمَا حق في الأزل من كلمته ، لا وجوباً ، ولا فرضاً ، ولا افتقاراً إليهم ، ولا إستفادة منهم ؛ إلى أن قال : وأما الدلائل : فقد علمت أنها مخلوقات الله تعالى ، تدل على ربوبيته ووحدانيته ، ممن صح عقله ، والدليل على صحته حسن المذاهب ... إلخ .

ويجب على المكلف النحوف والرجاء وإعتدالهما ، ولو كان بمكان الطاعة أو بمكان المعصية ؛ ويجب على المكلف ، أي : البالغ العاقل ، مع بلوغه ملازمة النحوف من الله تعالى ، أي : يخاف منه ، بأن لا يقبل سعيه ، فيحبط أعماله ، فيعذبه ، ويحب عليه ، أي :

المكلف ملازمة الرجاء له تعالى ، لعلمه أن يرحمه ، فيثيبه على عمله ، ويتجاوز عنه في زلاته ، لأن رحمته تعالى وسعت كل شيء ؛ ويجب عليه أيضاً إعتدالهما ، أي : إستواؤهما ، ولو كان المكلف بمكان الطاعة ، أي : مُلازماً لها ، ومقيماً عليها ، لأنه لا يعلم أنها مقبولة عند الله أم لا ، أو كان ، أي : المكلف ، بمكان المعصية ، أي : في حالة هي ملازمة المعصية مُكباً عليها ، لأنه مأمور بالإنتهاء عنها ، فرجاؤه بالإنقلاع عنها ، وتوبته منها لا غير ، لأنهما سوطان زاجران ، يُزجران مطية العبد ، لللا تقحم به في المفاوز المهلكة ، فلو عرى عنهما بطل سعيه ، وإن عري من الرجاء خيف عليه القنوط من الخوف أمن مكر الله ، وإن عرى من الرجاء خيف عليه القنوط والأياس من رحمة الله ، وهما كبيرتان .

قال في " مُختصر الوضع " : ويسجب مع أول البلوغ ، خسوف عذاب الآخرة ، ورجاء رهتهما ، ويسجوز الإقتصار في الذكر على أحدهما ، وحق من عرف البينة والنار أن لا يتصور إحداهما دون الآخرى ، فإن من أيس لا يقال له خاف ، ومن قطع بالرحمة لا يقال له رجا ، ويجب إعتدالهما كميزان الهند ، ورخص ما لم يتعر القلب من أحدهما ، فإنه ما لم يتعر ليس بآيس من الرحمة ، ولا بآمن من العذاب ، والإياس والأمان كبيرتان ، وأجيز الميل إلى الرجاء عند الإحتضار . أهد.

وفي " شرح النونية " : إن الطمع في الثواب على الطاعة ، والفزع من العِقاب على المعصية ، فهما واجبان على المكلف وجوباً غير موسع فيه ، وواجب عليه أيضاً إستواؤهما في نفسه ، مثل إستواء أمرين متصاحبين في تصاحبهما ، بحيث لا يترجح أحدهما عنده على الآخر ،

لأنه لو ترجح الرجاء عنده على الْخوف ، لخيف عليه الأمن من عقاب الله ، وهو كبيرة ، لقوله تعالى : ﴿ فَلاَ يَاْمَنُ مَكرَ اللَّهِ إِلاَّ القَوهُ اللَّه ، وهو كبيرة ، ولو ترجح عنده الْخوف على الرجاء ، لخيف عليه الإياس من رحمة الله ، وهو كبيرة أيضاً ، لقوله تعالى : ﴿ إِنَّهُ لاَ يَاينُسُ مِن رَحْمَةِ اللَّهِ إِلاَّ القَومُ الكَافِرُونَ ﴾ (٢) .

إلى أن قال : وإستواؤهما واجب على الْمكلف ، ولو لم يعلم من نفسه ذنباً ، ولو في حالة العصيان ، ويُؤجر بزوال الأمن من المكر ، والإياس من الرحمة ، من نفسه ؛ إلى أن قال : إن الْحوف والرجماء يوجدهما فعل جميع الواجبات ، وترك جميع المحرمات ، وأنهما إن فقدا من فعل واجب وترك المحرم ، بطل السبب الضعف المحاصل لهما من فقدهما منه ؛ إلى أن قال: وإن النحوف والرجاء غير مــحدودين ، ويثبتان بنحو التوبية من الذنب ؛ إلى أن قبال : وإن مرجع الخوف والرجاء في الإمتثال إلى الشك ، في كونه على الوجمه الْمُأْمُور به أولاً ، أي: الغرض في كونه مقبولاً ، وَإلاَّ قال : والشك في الفرائض على ثلاثة أوجه: شك يبطلها كلها، كالشك في خصلة من خصال التوحيد، كوحدة اللَّه ورسالة محمد على الله وحقية جميع ما جاء بـ من عنـ د ربـ ، وشك يبطل بعضها دون بعض ، كشك الْمصلي في كونه صلى أربعاً مثلاً أو ثلاثاً ، فإنه يبطل تلك الصلاة دون غيرها من الفرائس ، وشك لا يصح الفرض إلا به ، كالشك في كون بر الوالدين وصل إلى الحد المأمور بــه أولاً ، وفي كون التوبة والرجاء على الوجه الْمأمور به أولاً ،

(٢) سورة يوسف : ٨٧ .

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف : ٩٩ .

وهكذا باقى الفرائض الغير المحدودة ، فإنها لا تصح إلا بالشك المذكور . أه. .

وهل خوف الأنبياء ، خوف إجلال ، أو خوف عقاب ، أو خوف ملامة ، وتوقيف محاسبة تردد ؟ اعلم أنه ثبت بالدليل القاطع حوف الأنبياء (عليهم السلام) ، ورجاءوهم ، لقوله تعالى : ﴿ إِنَّهُم كَـانُواْ يُسَارِعُونَ فِي الخَيرَاتِ وَيَدعُونَنَا رَغَباً وَرَهَباً ﴾ (١) ، ولقول عز وجل حكاية عن سيدنا إبراهيم (التَّلَيُّكُلُّ) : ﴿ وَالَّذِي أَطْمَعُ أَنْ يَغْفِر لِي خَطْيِئْتِي يَومَ الدِّينِ ﴾ (٢) ، ولقوله ﷺ : " إنسي لأخوفكم لِلَّـهِ " ، ولقولـه ﷺ : " لو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلاً ولبكيتم كثيراً " (٣) ، وكذا الْملائكة ، بدليل قوله تعالى : ﴿ يَخَافُونَ رَبُّهُم مِّن فَوقِهم ﴾ (١) ، ﴿ أُوْلَئِكَ الَّذِينَ يَدَعُونَ يَبَتَغُونَ إِلَى رَبِّهِمِ الوَسِيلَةَ ﴾ (٥) ، وإذا ثبت رجاء أولئك السادة وخوفهم ، فحينئذ تردد الأئمة في حُكم ذلك الْخوفِ منهم ، هل هو خوف إجلال له تعالى ، لأنهم في حضرة القدس ، لا يغيبون عن ذلك المقام ، لكنهم عَالِمون بأنهم معصومون عن الموت على شيء يكدر صفوهم ، وأنهم من أهمل حضيرة القدس ، أو خوف عِقاب لثبوت الزلة منهم غالباً ، كما تقدم عنهم ، أو خوف ملامة وتوقيف محاسبة ، كما حكى سبحانه وتعالى عن سيدنا عيسى (التَّلَيُّكُلْمُ) ، حيث يقول : ﴿ وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَاعِيسَى ابنَ مَريَمَ أَأَنتَ قُلتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأُمِّيَ إِلَهَينِ مِن دُونِ اللَّهِ ﴾ (٦) ، على أقوال ثلاثة : أصحها الأول ، لِمَا

<sup>(</sup>١) سورة الأنبسياء: ٩٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الشُعراء : ٨٧ . (٣) انظر الملحق. (٤) سورة النحيل: ٥٠.

<sup>(</sup>٥) سورة الإسراء: ٥٧. (٦) سورة المائدة: ١١٦.

يظهر من تصور الآي بأنهم: ﴿ لاَ خُوفٌ عَلَيهِم وَلاَ هُم يَحزَنُونَ ﴾ (١) ، وقيل: الأصح الثاني ، لأنهم يخافون سوء النحاتمة ، ولقول سيدنا يوسف (السَّكِيُّلِا): ﴿ تُوفِّنِي مُسلِماً وَأَلحِقنِي بِالصَّالِحِينَ ﴾ (٢) ، ونحوه ، وحقيقة النحوف: غم يلحق لتوقع المكروه ، بخلاف النحزن ، فإنه غم يلحق من فوات نافع أو حصول ضار ؛ ولذلك قيل: النحوف: علة الممتوقع ، والنحشية : خوف مع تعظيم ، ولذلك خص بها العُلماء في قوله سبحانه وتعالى : ﴿ إِنَّمَا يَخشَى اللَّهُ مِن عِبَادِهِ العُلمَاءُ ﴾ (٣) .

وفي " شرح النونية " : أن الملائكة يخافون الله عز وجل خوف إجلال وتعظيم ، لقول الله سبحانه وتعالى فيهم : ﴿ يَخَافُونَ رَبَّهُم مِّن فَوقِهِم ﴾ (٤) ، قال : وأن الأنبياء (صلوات الله عليهم وسلامه أجمعين) ، يخافون من الله عز وجل فيما ينالهم من المنافع ، ويصيبهم من المضار ، وراجون ثوابه على طاعتهم ، وإن كانوا عَالِمين بكونهم من أهل المجنة ، وأن النار لا نصيب لها فيهم ، لأن المخوف والرجاء من العبادات التعبدية . أه. .

وفي " مُختصر الوضع " : ويجب على الأنبياء أن يعلموا أنهم من أهل الْجنة ، وأن يَخافوا الْملامة وتوقيف محاسبة ، وأن يرجوا السلامة منها ، وقيل : يَجب عليهم أن يَخافوا العِقاب ، ويرجوا السلامة منه تعبداً ، لعلمهم أنهم من أهل الْجنة ، وقد يشتد خوفهم لعارض في

<sup>(</sup>۱) سورة يونس : ۲۲ . (۲) سورة يوسف : ۱۰۱ .

<sup>(</sup>٣) سورة فاطر : ٢٨ . (٤) سورة النحل : ٥٠ .

الدُّنيا ، وفي يوم القيامة ، حتى ينسوا أنهم من أهل الْجنة . أ هـ .

ومما يجب إعتقاده ، الولاية لأولياء الله ، وهي النصرة ، والْحب ، والإستغفار لهم ، والبراءة من أعداء الله ، وهي عكس الولاية ؛ ومما يجب إعتقاده ، أي : على الْمكلف ، أي : بعد قيام الْحجة عليه ، لأنه مما جاء به بي وتقدم معنى الإعتقاد غير مرة ، أنه الْجزم بالْحكم المطابق للواقع ، الولاية (بفتح الواو ، والكسر قليل) هو : النصرة (لُغة) ؛ قال أبو البقاء : الولاية (بالفتح) بمعنى : النصرة والتولي ؛ الولاية (بالكسر) بمعنى : السُلطان ، والملك ؛ (وبالكسر) في الأمور ؛ وبالكسر) في الدين ؛ يُقال : هُوَ وَال عَلَى الناس ، أي : متمكن ، الولاية (بالكسر) وهو ولي لِلَّهِ ، أي : بين الولاية (بالفتح) ، أو هُما لُغتان . أه .

وشرعاً كما في المتن : هي الحب للمُؤمنين لإيمانهم ، أي : الميل اليهم والإستغفار لهم ، أي : طلب المغفرة ، أي : الستر ، بشرط كونهم موافقين في الشريعة ، لأن الولاية هي الموافقة .

قال في " الدليل " : واعلم أن الولاية مرتبطة بثلاثة أوجه ، أولها : الموافقة في الشريعة ، فإن الله تعالى أمر الْمُؤمنين أن يكونوا على شريعة واحدة ، ولا يختلفوا عليها ، وأمرهم بالتعاون ، وهذا أصل الولاية ؛ والثانية : المحبة بالقلوب ، فمن عري من محبتهم ، لن ينتهي دون بغضهم ؛ والثالثة : حقوقهم من المعونة ، والإسعاف ، والإستغفار ، والرحمة ، قال الله سبحانه وتعالى : ﴿ وَاستَغفِر لِذَنبكَ وَلِلمُؤمنِينَ

وَالـمُؤمِنَاتِ ﴾ (١) . أ هـ مع حذف .

واعلم أن الولاية تنقسم من حيث هي ، أربعة أقسام ، القسم الأول: ولاية العبد لربه ، وهي أن يقيم نفسه تحت الأمر والنهي ، فلا يجاوز في سيره إلى ربه طريق الإستقامة ، حتى يحل بتوفيقه إياه دار الإقامة ؛ والقسم الثاني : هي ولاية الله لعبده ، وهي نصرته له حتى يحميه عن المعصية ، ويعينه على الطاعة ، واختلف في تحقيقها ، فقيل : أنه التوفيق على الطاعة ، كما أن عداوته تعالى المخذلان لعدوه ، وتركه وهواه ، وشيطانه ، ودنياه ، وقيل : العلم بما يصير إليه العبد من المنزلة عنده تعالى ، وقيل : إعداد الثواب له ، والأول أصح ، ولا تتحول ولاية الله لعبده خِلافاً لمن قال بذلك ، لأنه يلزم على قوله ذلك النجهل بما لم يقع من الأشياء حتى يقع .

قال القطب : السعيد في ولاية الله ، ولو في حال المعصية ، والشقي في براءة الله ، ولو في حال وفائه ، خِلافاً للنكار وابن الْحسين ، ولزمهم على ذلك وصفه بالْجهل بما لم يقع حتى يقع ، أو علم بخلاف مقتضى علمه ، وهو عبث وخروج عن الْحكمة . أه.

والقسم الثالث: ولاية العبد لنفسه ، قيل: هي قسم من ولاية الأشخاص ، إلا أنها أخص منها لعلمه بها ظاهراً وباطناً ، فيجب عليه ردعها عن مناهي ربه وإستغفاره لها ، وطلب النصرة والإعانة منه ، زاجراً لها بسوط النحوف ومقرعة الرجاء ، حتى تصل به في سيرها إلى ما

<sup>(</sup>١) سورة محمد : ١٩ .

أعد لها من النعيم المقيم: ﴿ وَرِضُوانٌ مِّنَ اللَّهِ أَكَبَرُ ذَلِكَ هُوَ الفُوزُ الْعَظِيمُ ﴾ (١) ؛ القسم الرابع: ولآية الغير المنقسمة إلى: ولاية المجملة ، وولاية المحقيقة ، وهي ولاية المعصومين بنص ، وولاية الأشخاص فرداً فرداً ، وسيأتي الكلام عليها إن شاء الله تعالى ، وأما البراءة : فهي عكس الولاية بهذا المعنى ، فهي البغض ، واللعن ، والطرد للكافر لكفره ، وتكون من الله لعبده ، حيث جنح إلى ما لا يرضاه ربه بإختياره ، فهي المخذلان له وعدم النصرة ، ولا يجوز أن تكون البراءة من العبد لفظاً في حق مولاه ، وإن كان في مخالفته لنهيه ، وأمره في معنى الممتري منه ، وأما براءة العبد من نفسه في حال المعصية ، فهو كغيره من المخليقة ، نص عليه الإمام المخليلي ( المناهم عليه بالسر ، وبراءة ألله تعالى . الأشخاص - كما تقدم في الولاية - وسيأتي أحكام المجميع إن شاء الله تعالى .

ومن أنكر ولاية الْمُؤمنين جملة ، وبراءة الكافرين أشرك ، ومُنافق من تركهما أو جهلهما ، بعد قيام الْحجة عليه ؛ ومن أنكر ، أي : جحد ولاية الْمُؤمنين جملة ، بأن قال : لا تلزم ولاية الْجملة ، أي : ولاية جملة الْمُؤمنين من الأولين والآخرين ، وبراءة الكافرين ، أي : ومن أنكر براءة الكافرين ، أي : جملة ، بأن قال : إن البراءة من جملة الكافرين من الأولين والآخرين لا تلزم ، فقد أشرك ، أي : خرج من الملة الإسلامية ، لأنه راد لآي القُرآن ، مُكذب لِلَّهِ تعالى في حُكمه ، قال تعالى : ﴿ لاَ

<sup>(</sup>١) سورة التوبة : ٧٧ .

تَجدُ قَوماً يُؤمِنُونَ باللَّهِ وَاليَّومِ الأَخِرِ يُوَادُّونَ مَن حَادًّ اللَّـهَ وَرَسُولَهُ وَلَـو كَأَنُواْ أَبَاءَهُم أَو أَبناءَهُم ﴾ (١) ، وقال : ﴿ وَالسَّمُومِنُونَ وَالسَّمُومِنَاتُ بَعضُهُم أُولِيَاءُ بَعض ﴾ (٢) ، وقال : ﴿ أَفَنَجعَلُ الْمُسلِمِينَ كَالْمُجرمِينَ \* مَا لَكُم كَيفَ تَحكُمُ ونَ ﴾ (٣) ، وقال : ﴿ أَم حَسِبَ الَّذِينَ اجتَرَحُواْ السَّينَاتِ أَن نَّجَعَلَهُم كَالَّذِينَ أَمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ ﴾ (٤) ، وقال ﷺ : " أوثق عرى الإسلام الْحُب في اللَّه والبغض في اللَّه وَهُو حقيقة الإيمان " (٥) ، وفي البراءة قوله على الله عن الله من أحدث في الإسلام حدثاً أو أوَى مُحدثاً في أمثال ذلك " (٦) .

وفي " شرح النونية " : وأن من جهل ولاية الْجملة وبراءتها مُشرك ، وأن من تولى كل الناس مُشرك ، لأنه يلزمه ولاية الكافرين ، وهي شرك ، وأن من تبرأ من كل الناس مُشوك أيضاً ، لأنه يلزمه براءة من الأولياء ، والأنبياء ، والرُسُل ، وهي شرك ، وأن من توقف في الكل مُشرك ، لأنـــه يلزمه التوقف في الأنبياء ، والرسل ، والْمُؤمنين ، والكافرين ، وهي شرك أهر

وفي " الشرح " أيضاً : وأن الولاية قسمان : ولاية الْجملة ، وولاية الأشخاص ، فالأولى ـ كما تقدم ـ : أن يتولى الْمكلف في أول بلوغه جميع الْمُسلِمين والْمُسلمات من الثقلين ، ومن الصغار والكبار ، من عرفه ومن لم يعرفه ، من أول الدُّنيا إلى آخرها ، من غير قصد إلى معين ،

<sup>(</sup>١) سورة المجادلة : ٢٢ .

<sup>(</sup>٢) سورة التوبـــة : ٧١ . (٣) سورة القلـــــم : ٣٥ – ٣٦ . (٤) سورة الجاثية : ٢١ .

<sup>(</sup>٥) انظر الملحق. (٦) انظر الملحق .

فالإتيان بها توحيد ، وتركها وإنكارها وجهل كونها فرضاً شرك كل واحد منها ، وجهل كون الله أوجب على الإتيان بها ثواباً ، وعلى تركها عِقاباً ، ضلال وكفر . أه. .

فإن قَلت : أراك قسمت الولاية ثلاثة أقسام ، وهذا الشيخ عبد العزيز قسمها قسمن ؟ قُلت : قد أدخل ولاية المنصوص عليه من المُعيّنين والموصوفين في ولاية الأشخاص ، وإنهما ملت أنه إلى إصطلاح المشارقة ، ولا مشاحَّة في الإصطلاح ، والْمرجع واحد ، وينافق من تركهما ، أي : ترك ولاية الْجملة وبراءة الْجملة ، أي : من غير إنكار ولا جحد ـ وتقدم معنى النفاق ومعنى الشرك ـ أو جهلهما ، أي : جهل أمر ولاية الْجملة أو براءتها ، وبعد قيام الْحجة عليه تنازعا ، تركهما أو جهلهما فحذف من الأول ، وأعمل الثاني ، وإنما حذفه لكونه فضلة ؟ فإن قُلت : إن في " شرح النونية " ، تشريك من جهلهما أو تركهما - كما تقدم نقله - وأنت تقول بنفاقه ، فبينكما البون ؟ قُلت : لم يرد شارح النونية (رحمه اللَّه) ، إلاَّ الشرك الْجُزئي ، الَّذِي هُوَ إصطلاحهـم ، وَهُوَ الْخَطَّأُ فِي العقيدة ، لا الشرك الْمعروف وعبارته في ذلـك الشـرح ، وأن معنى كون ولاية الْجملة مثلاً توحيد ، أنها خصلة من خصالـــه التــي لا يوجد إلاَّ بها ، لكونه شرطاً في وجوده أو جُزءاً منه ، لا إنها إفرادُ اللَّه تعالى ، ففي إطلاق التوحيد عليها مجاز إرسالي علاقته اللزوم ، لأن الشرط لازم المشروط، أو الكلية، أو الْجُزئية، أو هما معاً، فالتوحيد كل وتلك الولاية شرط له أو جُزء منه، ومعنى كون تركها مثلاً شركاً ، أنه خصلة من خصاله ، لاَ أنه جحود ـ كما مر ـ فالشرك كلـي ، وذلـك الترك جُزئي ، وفرد من أفراده ـ وقد مر ذلك ـ ومعنى كون ولاية غير المنصوص عليه طاعة ، أنها من خصال التقوى التي لم تبلغ في القوة مرتبة التوحيد ، ومعنى كون إنكارها مثلاً نفاقاً ، أنه من خصاله التي لم تبلغ في القوة مرتبة الشرك ، فتلك الولاية من إفراد الطاعة ، وتركها من إفراد النفاق ، فكل من الطاعة والنفاق كلي لا كل ، وقس على هذا نظائرها . أه .

واعلم أن الولاية والبراءة ضدان لا نقيضان ، لعدم إجتماعهما في شخص في حالة واحدة ، وقد يرتفعان لوجود الوقوف في من لم نعرف منه خيراً ولا شراً ، هذا في حق العباد فيما بينهم ، لا في حق المولى ، فإنها لا تخلو عنده من إحدى البهتين ، فهما نقيضان في حقه تعالى ؟ قال الإمام المخليلي : واعلم أيضاً أن الولاية المحقيقية الإفرادية لها في الأزل حُكم واحد لا يتغير ، والبراءة كذلك ، فلا يكون الولي حقيقة السراق في الأزل الأول ، ولا في الدنيا ولا في الآخرة ، ولا في حُكم السابق في الأزل الأول ، ولا في حُكم المخواتم عند حضرة الوفاة ، فالمخواتم تابعة السوابق ﴿ حَتماً مُقضِياً ﴾ (١) . أه. .

أقول: وإن كان كلامه (رحمه الله) ، لا يدل على أنهما نقيضان في حق المولى في ظاهر لفظه ، فإنه دال بمعناه ، إذ لم يذكر إلا الولاية والبراءة ، ولا يرتفعان ، ولا يجتمعان فإنه لا يخرج عبد من عباده من إحداهما ، وأيضاً الوقوف في حقنا ، فيم لا نعرف منه خيراً ولا شراً ، والباري تعالى لا يغيب عليه علم شيء ، فهو العليم بكل شيء .

<sup>(</sup>١) سورة مريم : ٧١ .

فممن تجب ولايتهم ، الأنبياء ، والرُسُل ، والملائكة جملة ، وأن يقصد إلى محمد على الله مخصوصاً ، ولا تلزم ولاية أحد ما لم تقم عليه الْحجة غير محمد على المكلف ، بعد قيام الْحجة عليه ، ولايتهم ، أي : مــحبتهم ونصرتهم ، والإستغفار لهم ، وقبول ما جاءوا به عن ربهم من الشرائع غير الْمنسوخة ، الأنبياء ، والرُسُل، والْملائكة ، وتقدم تعريفهم والكلام في حقهم مستوفياً ، جملة ، أي : في الْجملة ، أو حال كونهم جملة ، وأن يقصد ، أي : بولايته ومحبته ، إلى محمد ، أي : رسول الله ﷺ ، مخصوصاً بالولاية لـه والرضا ، وقبول جميع ما أمر به ونهى عنه ، وهذا قسم من ولاية المعصومين العام لجميعهم ، ولا تلزم ، أي : تجب على المكلف ولاية أحد ، أي : منهم ، أي : الأنبياء ، والرُّسُل ، والْملائكة ، ما لم تقم عليه الْحجة ، أي : التي لا يسع الْجهل بعد قيامها غير محمد عليه الله المحجة ، أي : لأنه لا يتم إيمانه إلا بمعرفته ، فأما ولاية الأنبياء والرُسُل ، فكما تقدم إنه الإستغفار والمحبة لهم ، والرضى والدُعاء لهم بالْجنة ، وأما الملائكة ، فولايتهم المحبة لهم على الطاعة ، لا الإستغفار ، إذ لا ذنب لهم ، ولا بالدُعاء بالْجنة ، فإنها لا تكون ثواباً لهم ، وإنـما يدخلونهـا للخدمة والسلام على أولياء الله تعالى .

قال الإمام الخليلي: وأما ولايتهم من حيث العموم فواجبة بلا شريطة ، على كل مكلف ، ممن إنتهوا إليه في علمه بهم ، من حيث المعنى لا من حيث الأسماء ؛ حتى قال (رحمه الله تعالى) : فلو سمع الأسماء هذه ، ولم يدر ما الملائكة ، ولا ما النبوة ، والرسالة ،

والولاية ، لم تكن واجبة عليه ولاية الْحقيقة ، إِلاَّ لمن لم يسع الْجهل به لحق الإسلام ، وهو النبي في الله عرفت هذا ، عرفت أن ما يوجد في بعض العقائد المغربية ، أنه تلزم ولاية آدم من الأنبياء ، وجبريل من الملائكة ، ليس بشيء ، وقد أشار إلى إبطال هذا القول في الدليل " ، الإمام أبو يعقوب ( الله الله عنه الناء أخر ، فليراجع .

قال الإمام الْخليلي: فإن قُلت: فهل من هؤلاء من لا يسع جهله ، ولو لم يسمع اسمه من كتاب الله؟ قُلت: نعم، الإنسان الكامل محمد فعلى كل من بلغ إليه الْخبر برسالته ، أن يُؤمن إسماً وصفة ، ولكن لا يهلك بجهل اسمه من شهرة أو تعبير آمين ، ومختلف في أداء العلم بغيره من المعبرين على قولين: أحدهما: أن الْحجة في مشل هذا بما ينهي العلم إليه ولو من مشرك أو لسان طائر ، وثانيهما: لا يهلك بما عبره له غير الأمناء: ﴿ وَلَن يَجعَلَ اللَّهُ لِلكَافِرِينَ عَلَى المَوْمِنِينَ سَبيلاً ﴾ (١).

ووجدت في قـول آخـر مغربـي : أن آدم (التَّلَيِّكُلُّ) لا يسـع جهلـه ، قال : وقيل في جبريل (التَّلَيِّكُلُّ) مثـل ذلـك ، وليـس كذلـك عنــد عامـة عُلمائنا . أ هـ .

ولا يشكل عليك \_ ما مر \_ من أن معرفته ومعرفة أبيه وجده على قول واجبة ، فإنه بعد قيام الْحجة باسمه واسم أبيه وجده وقبيلته .

<sup>(</sup>١) سورة النساء : ١٤١ .

وممن تجب ولايتهم من ذكر الله تعالى في كِتابه باسم أو صفة ، أنه مُؤمن ، أو راض عنه ، أو ما أشبه ذلك ، أو كان ذلك على لسان رسول الله ﷺ ، وهم المعصومون عن الموت على الكبائر ، وكذا كل سعيد عند الله ، إلا أنا لا نعرف إلا المنصوص عليه .

وممن تحب ، أي : على المكلف ، إن قامت عليه الحجة ولايتهم ، أي : محبتهم ونصرتهم - كما تقدم - من ذكر اللُّه تعالى ، أي : أخبر عنه ، واجب الوجود لذاته في كِتابه ، الْمراد هنا : القُرآن ، وكذا كل كِتاب من كُتبه الْخالية ، كـالتوراة ، والإنــجيل ، ونــحوها ، باسم ، كإبراهيم ، ومُوسى ، وعيسى ، وأمشالهم من الأنبياء والرُسُل (عليهم السلام) ، أو من الملائكة ، كجبريل ، وميكائيل ، ونحوهما ، أو بصفة ، كمُؤمن آل فرعون ، وأصحاب الكهف ، ومُؤمنى الاخدود ، أو أنه راض عنه ، نحو : ﴿ وَالسَّابِقُونَ الْأُوَّلُونَ مِنَ السَّمُهَاجِرِينَ وَالْأَنصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بِإِحسَانِ رَّضِيَ اللَّهُ عَنهُم ﴾ (١) ، أو ما أَشَبه ذلك ، كَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ وَكُلَّ وَعَدَ اللَّهُ الْحُسنَى ﴾ (٢) ، في أمشال ذلك ، مما يدل على قبول إيمانهم ، وهذا \_ كما ترى \_ أعم من الأول ، لأنه عام لكل من ثبت له اسم أو صفة ، في شيء من الكُتب السماوية ، أو كان ذلك على لسان رسول اللَّه على ، الْمراد بالرسول هنا: محمد على ، وكذا الأنبياء والرُسُلِ الْماضون، مثل : إبراهيم ، ومُوسى ، وعيسى ، فمن أُخبر منهم عن أحد أنه مُؤمن حقيقة ، أو أنه من أهل الْجنة ، أو ما أشبه ذلك ، فإنهم الصادقون في

<sup>(</sup>١) سورة التوبة : ١٠٠ .

<sup>(</sup>٢) سورة النساء : ٩٥ ؛ سورة التحديد : ١٠ .

أخبارهم ، ولا تتحول حال المخبر عنه ، وهم ، أي : هؤلاء المخبر عنهم بذلك ، المعصومون ، أي : في أحوالهم وأفعالهم وأقوالهم ، عن الموت ، أي : الإنتقال من عَالَم الدُّنيا إلى عالم الآخرة على الكبائر (جمع كبيرة) ، وليس المراد المجمع ، بيل المسراد المجنس ، فهم معصومون عن الموت على شيء مما يوسخ إيمانهم ، وكذا من ثبتت له السعادة في الأزل ، لكن علم العباد لا يتجاوز إلى غير ما علموه ، فلذلك لا يعرفون إلاً من ثبت فيه نص ، وهؤلاء هم المعبر عنهم بأهل ولاية المحقيقة لتحقق سعادتهم .

قال الإمام النحليلي ( النجنة في حُكم الأزل ، وأما شرح طبقات كونها لمن كان من أهل البجنة في حُكم الأزل ، وأما شرح طبقات أهلها على اختلاف مراتبهم فيها ، ففي ذلك نقول : الولاية الدينية المحقيقية هي عامة ، وخاصة ، وعين ، وصفة ، وثبوتها من أصلين من كتاب الله ، ولسان رسول الله على أم أو في المحديث عن رسول الله الله المحت خكر سعادته في كتاب الله تعالى ، أو في المحديث عن رسول الله الله أم أخذ يتكلم على أقسامها ، فقال : القسم الأول : العام لجميعهم وهم : ملائكة ، وأنبياء ، ورُسُل ، وأولياء ؛ ثم قال : القسم الثاني : الولاية المحقيقية المخاصة وهي نوعان : عين ، وصفة ، فالنوع الأول : الولاية المحقيقية المخاصة وهي المخاصة العين ، بعين ذكرها مفردة بالذات الولاية المحقيقية المخاصة وهي المخاصة العين ، بعين ذكرها مفردة بالذات الوصفية وهي واجبة لكل فرد عرف بالصفة الممزوجة في كتاب الله المحتوية وهي واجبة لكل فرد عرف بالصفة الممزوجة في كتاب الله المحتوية وهي واجبة لكل فرد عرف بالصفة الممزوجة في كتاب الله المحتوية وهي واجبة لكل فرد عرف بالصفة الممزوجة في كتاب الله المحتوية وهي واجبة لكل فرد عرف بالصفة الممزوجة في كتاب الله المحتوية وهي واجبة لكل فرد عرف بالصفة الممزوجة في كتاب الله وحكم هذا ولاية الموصوف من غير تعيين له .

إلى أن قال: فهذا حكم ما أتى في كِتاب الله ، وأما ما كان على لسان رسول الله على ، فهذا يجب الإيمان به حقيقة ، كما سمع من الكتاب ، المرتبة الثانية: ما لم يسمع من لسانه على ، لكن تأدى ذلك إليه بالشهرة التي توجب العلم بصحة الآثار والأخبار ، المرتبة الثالثة: ما صح من ذلك بشهادة أهل العدل عن لسان رسول الله على ، فهذا لا يوجب ولاية حقيقة ، لأن الأخذ بالشهادة الواجب قبولها أمر ظاهري حكمي ، بخلاف الشهرة ، المرتبة الرابعة: ما تأدى ذلك مرفوعاً إلى النبي على ، فهذا لا يفيد الحكم لمن لم يصح معه . أه مع حذف .

واعلم أن الولاية الْحقيقية الإفرادية لا تثبت لأحد بعد موته لله الأن ذلك أمر لا يطلع عليه إلا بالوحي ، وقد سد بابه بموت خاتم الأنبياء صلوات الله عليه وسلامه ، وهل كان الله عليه وسلامه ، في ولاية الْخلق وبراءتهم ؟ فالْجواب : نعم .

قال الإمام النحليلي: واعلم أن النبي على متعبد بالولاية الظاهرية والبراءة الظاهرية كغيره من المكلفين ، إلا ما خص به من علم الدقيقة بواسطة الوحي في مخصوص من البشر أو عموم للجميع ... إلخ .

وقال في موضع آخر: وأما النبي الله الله الله الله الله الله الطواهر مرة ، وبالحقائق وحقيقية ، وأخباره تابعة لشريعته ، فهو يقول بالظواهر مرة ، وبالحقائق أخرى ، فما دل على المحقيقة حكم به حقيقة \_ كما سبق \_ وما دل على الطواهر ، حكم فيه بالأحكام الظاهرية . أه .

لو صحت ولاية شخص حقيقة من كتاب ، أو لسان رسول ، ثم أحدث ما يبجب به كفره ، أو ما يبجب به عليه حد ، كالزنى ، أو حارب من هو حجة من المُسلمين في الظاهر ، ما الْحُكم فيه ؟ فنقول : لابد من إجراء الأحكام الظاهرية فيرجم ، إن وجب عليه الرجم ، ويُقتل إن حارب الْحجة ، مع إبقاء ذاته على الولاية الْحقيقية ، لأن حُكم اللّه لا يتحول فيه ، لكن الله حكم على الْجميع بالشريعة الظاهرة ، ونقطع أنه لا يبموت إلا تائباً ، فلا يجوز الشك في ولايته قدر ما يرتد إليك طرفك .

قال الإمام الْخليلي : كما لا يجوز له أن يرضى بفعله ذلك ، ولا بأنه فاعل ذلك ، لإستحالة كون الْمعصية مرضية عند الله تعالى ، لإستحالة كونه محقاً ، فلا يُوالَى من حيث أفعاله ، ولا يُعادي من حيث مآله . أه ياختصار .

ومن ثم تعلم أن الصحابة وهم من آمن برسول الله على ، واجتمع به في الأرض مُؤمناً ، كلهم جملة ، أنهم من أهل الْجنة بدليل : ﴿ كُنتُم خَيرَ أُمَّةٍ أُخرِجَت لِلنَّاسِ ﴾ (١) ، ﴿ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَّاءُ عَلَى الكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَينَهُم تَرَاهُم رُكَّعاً سُجَّداً ﴾ (٢) ، لا من حيث أشخاصهم فرداً فرداً ، فإن لكل منهم حكمه ، فإنه على قد أقام الْحدود في أهلها ، ووالى وعادى وصرح كما لا يخفى على من تتبع سيرته ، وأحكام الله لا

تختلف ولا تتخافي في أحد ، وسيأتي لهذا مزيد من بيان إن شاء اللُّـه ، ومن ثم (بفتح الثاء) ، أي : من هناك ، أي : من حيث علمت ولاية الْحقيقة ، أن معمولها من ثبت له حكم السعادة في الكِتاب ، أو على لسان الرسول عِليه ، أي : تنيقن بأن الصحابة (بفتح الصاد ـ جمع صاحب) ، قيل : ولا يجمع فاعل على فعالة إلا هذا ، ونقل عن الْجوهري: الصحابة (بالفتح): الأصحاب، وهو في الأصل مصدر؟ وفي أبى البقاء: الصحابة في الأصل مصدر، أطلق على أصحاب الرسول على الخص من الأصحاب ، لكونها بغلبة الإستعمال في أصحاب الرسول على العلم لهم ، ولهذا نسب الصحابي إليها ، بخلاف الأصحاب والصاحب ، مشتق من الصحبة ، وهي وإن كانت تعم القليل والكثير ، لكن العرف خصصها لَمَا طالت ، وهم من آمن برسول الله على ، قيل : مخرج للكفار ، فمن إجتمع بـ وهـ و على كفره ، فلا يُسمى صحابياً ، وهل هو خاص بـمُؤمني الإنس ، كإشـتراط البلوغ عند بعض أو عام ، فيدخل مُؤمِنُو الْجن والطفل ، وإن غير مـميز قولان ، وهل الملائكة داخل فتشملهم الصحبة ؟ الصحيح لا .

قال أبو البقاء: ثم الصحابي ، هو من لقي النبي على بعد النبوة في حال حياته يقظة مؤمناً به ، ومات على ذلك ، ولو أعمى كإبن أم مكتوم وغيره ، ممن حنكه النبي على أو مسح وجهه من الأطفال ، أو من غير جنس البشر ، كوفد جن نصيبن .

وإستشكل ابن الأثير في كِتابه: " أسد الغابة " ، دخوله في اسم الصحبة ، وكمن لقيه من الملائكة ليلة الإسراء وغيرها ، بناء على أنه

مرسل إليهم أيضاً ، وعليه المحققون ، وقد عبر بعضهم بالاجتماع دون اللقاء ، إشعاراً بأشراط الإتصاف بالتميز ، فلا يدخل في الصحبة من حنكه من الأطفال ، أو مسح على وجهه ، إذ لهم رؤية ، وليس لهم صحبة ، وخرج به أيضاً الأنبياء الذين اجتمعوا به ليلة الإسراء أو غيرها ، ومن اجتمع به من الملائكة ، لأن المراد الإجتماع المتعارف ، لا ما وقع على وجه خرق العادة ، ومقامهم أجل من رتبة الصحبة . أه .

وإذا سمعت ما نقل عن أبي البقاء ، عرفت اختيار المصنف من قوله في الممنن : من آمن برسول الله ، واجتمع به في الأرض مُؤمناً ، من أن الملائكة والأطفال خارجون بهذا التقييد ، وقولنا : كلهم جملة أنهم من أهل المجنة ، أي : من أهل ولاية الحقيقة ، وهذه الولاية لا قصد فيها إلى حصته في المخارج ، ولا يدخل فيها إلا المؤمن عند الله ، لأنها من ولاية الحملة ، كذا قيل بدليل : ﴿ كُنتُم خَيرَ أُمَّةٍ أُخرِجَت لِلنّاس ﴾ (١) ، أي ﴿ كُنتُم ﴾ ، في الأزل ، أو في علم الله .

وفي " البيضاوي " : ﴿ كُنتُهم خَيرَ أُمَّةٍ ﴾ ، دل على خيرتهم فيما مضى ، ولم يدل على إنقطاع طَرَأ ، كقوله تعالى : ﴿ وَكَانَ اللَّهُ غَفُوراً رَّحِيماً ﴾ (٢) ، وقيل : ﴿ كُنتُم ﴾ ، في عله الله في اللوح المحفوظ ، وفيما بين الأمم المتقدمين : ﴿ أُخرِجَت لِلنَّاسِ ﴾ ، أي : ظهرت لها . أه .

قال اللَّه تعالى : ﴿ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَّاءُ عَلَى الكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَينَهُم تَرَاهُم

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران : ١١٠ .

<sup>(2)</sup> سورة النساء : 93 ، 100 ، 107 ؛ سورة الفرقان : 20 ؛ سورة الأحزاب : 8 ، 80 ، 94 ، 74 ؛ سورة الفتح : 18 .

رُكُّعاً سُجَّداً ﴾ (١) ، ﴿ وَالَّذِينَ مَعَهُ ﴾ ، أي : محمد على الله وصفهم سبحانه وتعالى بالشدة والغلظة : ﴿ عَلَى الكُفَّارِ ﴾ ، وهـذا دال على البراءة والعداوة لِمَن خالف الله ورسوله ، قيل : إنهم كانوا يتحرزون منهم أن تمسهم ثيابهم ، ثم وصفهم بالرحمة فيما بينهم ، وهذا يدل على ولايتهم لبعضهم بعض ، ولذلك قال على اللهم لا تُجعل الكافر عليَّ يداً فأحبه " ، لا من حيث أشخاصهم فرداً فرداً ، أي : لا تثبت ولايتهم حقيقة في أشخاصهم منفردين كل واحد على حدة لا لمن صح ، وذلك له من طريق الشهرة أنه نزل فيه كِتاب ، أو قال فيه الرسول على انه من أهل ولاية التحقيقة ، فإن لكل واحد منهم حكمه ، أي: بالظاهر أو بالْحقيقة ، وتقدم أنه عِلَيُّ ، يوالى ويعادى بالظواهر ، إلاًّ ما دل الدليل عليه أنه من ولاية الْحقيقة ، فإنه ﷺ ، قد أقام الْحدود فَي أهلها ، هذا غير خاف ، فلا يحتاج إلى إيضاح ، فإن حـدود القُـرآن نزلت فيهم ، قال تعالى : ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِتَحَكُّمَ بَينَ النَّاس بِمَا أَرَاكَ اللَّهُ وَلاَ تَكُن لَّلَخَـائِنِينَ خَصِيمـاً ﴾ (٢) ، وقـال : ﴿ فَـلاَ وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَينَهُم ﴾ (٣) ، من هؤلاء الْخائنون ، ومن الذين إنتفي عنهم الإيــمان ، إن لـم يــحكموه ﴿ فِيمَـا شَجَرَ بَينَهُم ﴾ ، وقال ﷺ : " ليس منا من غشنا " (؛) ، وقال ﷺ : " ليس منا من حلق أو صلق " (٥) ، وقال على الستوصوا بالأنصار خيراً " (٦) ، وقال ﷺ : " الأنصار عيبتي " (٧) ، وقال ﷺ : " رحم

(٢) سورة النساء: ١٠٥.

<sup>(</sup>١) سورة الفتح : ٢٩ .

<sup>(</sup>٣) سورة النساء: ٦٥.

<sup>(</sup>٤) انظر الملحق. (٥) انظر الملحق. (٦) انظر الملحق.

<sup>(</sup>٧) انظر الملحق.

اللُّه نساء الأنصار " (١) ، وقال ﷺ : " اللهم صل على آل أبي أوفى " (٢) ، وكذا قوله على الله بن رواحه : " رحم الله إبنة عمك وقد وجدتها فقيهة في الدين " ، وقال ﷺ : " رحم اللَّه أبا ذر يمشى وحده ، ويموت وحده ، ويُبعث وحده " س ، وكما يوجد في : " تيسير الوصول إلى جامع الأصول " ، من حديث الرسول على انه قال : " مات فَلان وغل نعلين، فهو يُعذب بهمَا في النار "، وفي رواية أُخرى ، أنه كان رجل من المُسلمين في غزوة قريظة شديد البأس فأطنب الْمُسلمون في مدحه ، فقال رسول الله عِلَيُّ : " ذلك من أهل النار " ، فتَعَجُّبُواْ منه ، فما لبث أن خرج فقتل نفسه ، فقال النبي عِنْكُما : " أشهد أنى عبد الله ورسوله " ، والكلام على هذا لا يُحصى ، وفيما مضى كَفَايَة : ﴿ لِمَن كَانَ لَهُ قَلَبٌ أَو أَلْقَى السَّمعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴾ (٤) ، فإذا عرفت هذا عرفت ما في المتن .

ووالى ، وعادى ، وعرض ، وصرح - كما تقدم - جُملة وإفراداً ، فأما معنى الولاية والبراءة \_ فقد تقدم \_ وأما التعريض والتصريح : فهما ضدان ، فالتعريض : الإتيان بلفظ لا يُفيـد الْمعنى حقيقـة ولا مــجازاً ، لكن يفيده بالإشارة إليه ، كقوله على وقد فرش رداءه لعدي بن حاتم : " إذا أتاكم كريم قوم فأكرموه " (ه) ، والتصريح أن يبرز المعنى في حيز الظهور ، بحيث لا يحتاج إلى تأويل ، كقوله على الله عن بدل دينه فاقتلوه " <sub>(٦)</sub> .

<sup>(</sup>١) انظر الملحق.

<sup>(</sup>٢) انظر الملحق. (٤) سورة ق : ٣٧ . (٣) انظر الملحق.

<sup>(</sup>٦) انظر الملحق. (٥) انظر الملحق.

وفي أبي البقاء : التصريح : الإتيان بلفظ خالص للمعنى ، عـار عـن تعلقات غيره ، لا يـحتمل الْمجاز ولا التأويل . أ هـ .

وأما التعريض: فهو إيهام المقصود بما لم يوضع له لفظ حقيقة ولا مجازاً، وهو أن يتضمن ما يصلح للدلالة على المقصود وغير المقصود، إلا أن إشعاره بجانب المقصود أتم وأرجح. أه.

كما لا يخفى ، أي : بل هو ظاهر بيِّن على من تتبع سيرته ، أي : تطلبها ، وسيرته على : طريقته الْمثلى ، وأحكام الله لا تختلف ، أي : لا يخالف بعضها بعضاً ، بل أحكامه سبحانه وتعالى مُتفقة مُؤتلفة ، فهي على كل أحد ، وهم فيها سواء ، ولا تتخلف ، أي : لا تتأخر عن أحد من الْمكلفين ، وتثبت في حق آخرين ، وناهيك بقوله على : " حُكمي على الواحد حُكمي على الْجميع " (١) ، وسيأتي لهذا مزيد بيان ، أي : في الْخاتمة في ذكر الإمامة .

# تنبيه:

قال صاحب العدل (رحمه الله) : واعلم أن الناس في أول الإسلام ، قبل أن تختل الأمانات ، وتتغير الديانات ، فظهور العدالة بظاهر الإسلام ، كما قال عُمر بن الخطاب (را الله المسلمون كلهم عدول ، إلا مجرياً عليه بشهادة زور ، أو ظنينا في ولاء ، أو نسب ، فهذا هو الأصل ، فلما تغيرت الأمانة على عهد عُمر ( الهيه ) ، وفشت فيهم

<sup>(</sup>١) انظر الملحق .

الْخيانة ، أحدث لهم الْمزكين ، فلما وقعت الفتنة ، أصبح الناس وقد مرجت عهو دهم وأماناتهم ، وجب التوقف والبحث ، وأخذ الناس بــما يعرفون ، ويدعون ما ينكرون ، كما قال رسول الله عِلَيُّ لعبد اللَّه بن عمرو بن العاص: " كيف بك إذا مرجت عهود الناس وأمانتهم? "، قال: ما تأمرني به يارسول الله ، قال عِليه : " تأخذ بـما تعرف ، وتدع ما تنكر ، ولو أن تعض بأصل شجرة حتى يأتيك الْموت " ، فهناك يسم العامى التوقف ما لم يقبل بالفعال أو بالمقال ، فيسعه ما لم يتوقف في الْمُسلمين ، أو يتولى الْمجرمين ، أو ينتهك الْحرام ، ولكن يقول : ديني دين المُسلمين ، وقولى قول المُسلمين ، وهذا لـمن لم يتدين أولاً ، فأما من تدين ، فلا يسعه حتى يرجع عن مقالته إلى مقالة الْمُسلمين قصداً ؛ ومن الولاية ، ولاية الأشخاص ، وهم : كل من تشاهد منه الوفاء ، أو قامت الْحجة أنه موفى ، فالْمشرك إذا أقر بـالْجمل الشلاث ، وجبت ولايته ، وهي شهادة أن لاَ إِلَـه إلاَّ اللَّه وَأن محمداً رسول اللَّه ، وأن ما جاء به حق من عند الله ، ما لم يحدث كبيرة على الصحيح ، وكذا الْمخالف ، إذا خرج من مذهبه ، ودخل في مذهبنا ؛ ومن الولاية ، أي : من أقسامها ، لأنه تقدم أنها منقسمة ثلاثة أقسام : ولاية الْجملة ، وولاية المنصوص عليه باسم أو صفة ، وتقدم الكلام عليهما ، والقسم الثالث هذا ، وهو : ولاية الأشخاص (جمع شخص) ، أي : غير المنصوص عليه ، وهم : كل من شوهد منه الوفاء لِلَّهِ بدينه وهم قسمان : جملة ، وإفراد ؛ فالْجملة : هُم عُلماء الْمُسلمين وأئمتهم في الدين ، كابن عباس ، وجابر بن زيد ، وأبي عُبيدة ، في الأقدمين ، وكالمحاربين يوم الدار على الْحق المبين ، وكالمنكرين التحكيم يوم صفين ، وكالمنكرين على الفرق ضلالهم ، كمحبوب بن الرحيل ، وأبي سعيد ( الصلي المجعين ، وكالأئمة الْمنصوبين القائمين بأمر الله تعالى ، كأبي بكر ، وعُمر ، وابن وهب ، وكالْجلندا ، والوارث بن كعب ، وكأئمة المغرب ، عبد الرحمن بن رستم ، وبنيه (ر المجعين ، وأما الْمتأخرون ، فكأبي نبهان ، والْخليلي (رضى اللَّه عنهما) ، وكذا كـل من حذا حذوهم ، ومشى على طريقهم ، واتبع أثرهم ، فهؤلاء وأمثالهم لا يسع من قامت عليه الْحجة بالشهرة إلاَّ ولايتهم، وقبول الْحق منهم، فمن تبرأ برأى ، أو دين ، من أحد منهم ، أو من جملتهم ، بعد قيام الْحجة عليه ، هلك (والعياذ بالله) ، وهكذا كل من كان من عُلماء الْمُسلمين بهذه الصفة ، من المعاصرين مثلاً ، فإنه لا يجوز البراءة من العَالِم ، ولا الوقوف عنه برأي ، ولا بدين ؛ وأما الإفراد : فهو من شوهد منه الوفاء لِلَّهِ بدينه ، من فعل الواجبات ، وترك الْمنهيات ، مع سلامة إعتقاده من الزيغ ، فإنه تجب ولايته ، وهو من عرف لا يعرف منه إلاَّ خيراً ، ولا يسمع عنه إلاَّ بخير ، وكان موافقاً في القول والعمل ، وقيل : ولو في القول فقط ، والقول بوجوب ولايته هو الصحيح ، وقيل : لابُد من الإنتظار به حتى تطيب النفس ، لكن هذا يؤدي إلى تعطيل حقوق الولاية وما يتبعها ، أما إن أُتهم بزيغ في إعتقاده ، فلا ولاية حتى تبرأ ساحته من ذلك ، ولو صلى وصام ، وحج البيت المحرام ، وتصدق بسماله في الفقراء والأيتام ، وآتي بأصناف الطاعات من المندوبات والْمفترضات ، فإنه لا يزيده ذلك إلاّ بُعداً من ربه ، ما دام ضالاً عن الْحق في إعتقاده ، ناكباً عن الطريقة الْمثلى ، راكباً عشواه ، مُتبعاً لهواه ، فلا ولاية ولا كرامة ، وإنما ذلك عليه حسرة وندامة ، نسأله سبحانه أن يُطهرنا من الباطل بمنه وكرمه .

فمن أجل ذلك قالوا: إن الأديان إذا ظهرت ببقعة أو بلدة ، لأند من الإمتحان لمن أتهم بشيء من أديان الضلال ، فإن الدار محكوم عليها بحكم ساكنيها ، أو بحكم السيرة الظاهرة فيها ، فهي تبع لمالكها ، وقيل : بحكم الأغلب عليها ، وهذا قسم من أحكام ولاية البيضة \_ وسيأتي \_ أو قامت الحجة بأنه موف قيام الحجة بأحد ثلاثة أمور: إما بالشهرة التي لا دافع لها، أو برفيعة عالمين، وفي العالم الواحد خلاف ، فقيل : إنه تُقبل (فيعته مُطلقاً ، فتجب ولاية المرفوع ولايته ، وقيل : تجوز ما لم تسأله ، فلو سأل وجب ، وقيل : ولو سأل فهي جائزة لا واجبة ، وقيل : لا مُطلقاً إلاَّ برفيعة عالمين ، لأنها الْحجة في الشهادة ، وهل المرأة إن نزلت منزلة الرَّجُل في العلم بأحكام الولاية والبراءة تكون كالرَّجُل أم لا قولان ، وهل العبد كالْحر إن نزلت بتلك المنزلة قولان ، وهل الأمة مثل المرأة في جميع ما ذكر قولان أيضاً ، وأما الضعيف وهو من لا علم له بأحكام الولاية والبراءة ، لا يكون حجة إلا إن رفع عن العالم ، وهل إن رفع الضعيف عن العالم يكون حجة فتجب الولاية ، أو تجوز ، أو لابُد من ضعيفين يرفعان عن عالم قولان ، ومن أراد بسط ذلك فعليه بالمطولات ؛ القسم الثالث : الْخبرة (وهي بكسر النحاء وضمها) ، هي الإحتيار ، وقد تقدم الكلام عليها مستو فياً . ليس على الضعيف من ولاية الأشخاص وبراءتهم ، حتى يكون عالماً بأحكام ما يسع جهله وما لا يسع جهله ، من أحكام الولاية والبراءة ، وولاية المجملة وبراءة المجملة جُنة له ، حتى ينزل منزلة من يكون حجة في أحكام الولاية والبراءة .

قال الإمام النخليلي بعد كلام له: وعلى هذا الولاية الدينية الظاهرية النظرية لا تـجب إلا على البصراء بالنظر كما حققناه ، ومـحال أن يكون بصيراً من لا علم له ، فإذا هي لا تجب إلا على العُلماء ، لكن لا على كل عالم بفن من العلم ، بـل على كل عالم بهذا العلم كما قررناه في هذه القاعدة ، فإن قُلت : فالضعيف إذا رأى من تـجب على العُلماء ولايته بالظاهرية ، فما يكون له مـن الْحُكم في حقه ؟ فأقول : العُلمة الضعيف في وقوف الدين ، وولاية الْجملة ، والشريطة ، وبراءتها وكفى ، فإن قُلت : ولم لم يكن للضعيف أن يتولى هذه الولاية ؟ فأقول : لأنه ليس من أهل النظر ، وهو شرط فيها . أ هـ .

فالمشرك ، أي : من أي صنف من أصناف المشركين المتقدم بيانهم ، سواء كان شركه بالمجحد أو بالتسوية ، إذا أقر ، أي : إعترف وصدق بالمجمل الثلاث ، وجبت ولايته ، أي : بشرط أن يكون غير مكره عليها ، ولا جار منه إقراره على سبيل الهزؤ ، وجبت ولايته ، أي : على من عرف منه ذلك ، بشرط كونه عالماً بأحكام الولاية أي : على من عرف منه ذلك ، بشرط كونه عالماً بأحكام الولاية والبراءة ، وأجاز الإمام المخليلي هنا ، وفي الطفيل المتولى بولاية أبيه ،

إذا بلغ ولاية الرأي ، قال : أنه يشترك في ذلك العالم والضعيف ، وهنا يشاركها العالم الضعيف في ولاية الرأي ، فليتأمل ، أي : المجمل الثلاث : شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله ، وأن ما جاء به حق من عند الله ، وإنما قال في المتن : وهي ، ولم يقل : وهن ، لأنهن كالشيء الواحد ، ولهذا عبر بعض الأصحاب عنهن بالمجملة ، وأيضاً فقد ورد مثل هذا عن البلغاء ، قال أبو الطيب :

## فتلك الْخيل وهي مسومات

البيت ، فإن قُلت : من أين لك أن تقول : وإنما جاء به حق من عند الله من الْجملة ، والنبي على الله الله عند الله من الْجملة ، والنبي على الله الله الله ، ولم يرد عنه ، ولا عن الْخُلفاء الراشدين ، أن ما جاء به حق من عند الله ؟ قُلت : قد ثبت عنه على أنه قال : " يؤمن عبد حتى يُؤمن بأربع ، شهادة أن لا إِله إلا الله وأني رسول الله وأني رسول الله وأني بعثت بالْحق " (١) ، وأيضاً فإن أصحابناً قد أجمعوا على وجوب الإقرار بذلك .

قال القطب : وإنـما يـخرج من الشرك بالإقرار والإعتقاد أن لاَ إِلَـه إلاَّ اللَّه وأن محمداً رسول اللَّه ، وأن ما جاء به حق . أ هـ .

وفي " الدليل " : إن بعض اليهود زعم أن محمداً رسول آتى الأُميــين دون غيرهم ، فأمر الْمُسلمون بالإقرار ، وأن ما جاء به حق ، خروجاً من

<sup>(</sup>١) انظر الملحق:

ضلالتهم ، واستدل بالمحديث أيضاً ، وقوله تعالى : ﴿ وَمَا لَنَا لاَ نُؤمِنُ بِاللّهِ وَمَا جَاءَنَا مِنَ الْحَقِ ﴾ (١) ، فليراجع ، وقول الْمتن : ما لم يَحدث كبيرة على الصحيح ، تبع فيه كُتب أهل المغرب ، ك " القواعد " ، و " مختصره " ، و " هامشه " ، و " الوضع " ، وغيره .

قال في " شرح النونية " : وولاية من رجع من الشرك إلى الإسلام ، لقوله تعالى : ﴿ قُل لِّلَّذِينَ كَفَرُواْ إِن يَنتَهُواْ يُغفَر لَهُم مَّا قَد سَلَفَ ﴾ (٢) ، وقوله ﷺ : " الإسلام جُبِّ لـما قبلـه " (٣) ، أي : قطع . أ هـ . ولـم يذكر غيره .

وأما عبارة القطب (عفى الله عنه) في ذَهَبهِ : وتــجب ولايـة داخـل الإسلام ، ولو بيد مُخالف ، مـا لـم يُحـدث كبيرة على الصحيـح ، أو يوقف فيه ، إن دخل بعد ظهور الْجورة ، حتى يبرأ منهم قولان . أ هـ .

وفي "هامش القواعد " عند قول " المصنف " : فالمستجيب إلى الإسلام خارج من الشرك وجميع المعاصي ، فإن مات قبل حلول الفرض عليه فهو مسلم ، ما لم يكن منه حدث أو تفريط في شيء من الفروض ، وقد قيل : أن المستجيب اليوم على خلاف المستجيب في زمان الرسول على أراد : أنه لا يتولى حتى يدين بالبراءة من المجابرة ... إلخ ، قوله : أراد أنه لا يتولى ، أي : أراد صاحب هذا القيل ، وكأنه مرجوح عنده ، ولذلك حكاه بقيل . أه كلامهما فليتامل .

(٢) سورة الأنفال : ٣٨ .

<sup>(</sup>١) سورة المائدة : ٨٤ .

<sup>(</sup>٣) انظر الملحق .

وأما الإمام النحليلي ، فعبارته : النحزب الأول من لم يكن مأخوذ لِمَا مضى ، وصحت له الْموافقة ، كصبي بلغ ، ومشرك أسلم ، ففي ولايتهم ثلاثة أقوال ، إحداها : ولايتهم في الْحال ؛ ثانيها : ينتظر بهم الأعمال ؛ ثالثها : ما قيل في الولاية الإصطفائية ؛ حتى قال : فإن قُلت : فما ترى في هذا القول الأول ، وهل عليه عندك المعول ؟ قُلت : وأما هو فغير خارج من النظر ، كما أنه مشهور في الأثبر ، ومن الْحجة فيه نقلاً قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا جَاءَكَ الـمُؤمِنَاتُ يُبَايِعِنَكَ عَلَى أَن لاًّ يُشركنَ بَاللَّهِ شَيئاً وَلا يُسرقنَ وَلا يَزنِينَ وَلا يَقتُلنَ أُولا دَهُنَّ وَلا يَاتِينَ ببُهتَان يَفتَرينَهُ بَينَ أَيديهنَّ وَأَرجُلِهِ نَّ وَلاَ يَعصِينَكَ فِي مَعرُوفٍ فَبَايعهُنَّ وَاسْتَغَفِر لَهُنَّ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (١) ، قيل : والإستغفار ولايـــة ، وأما من النظر فقد ثبت لكل منها حُكم الإسلام ، ولم يضيع فريضة بعد ولم يتهم بخيانة ، فأولى به الأمانة ، ولن يغلب الكفر على الإيمان من لنفسه إرتضاه ودان بمقتضاه ، ولو مات على ذلك غير مُبدل ، لكان في الْجنة جزماً ، وأما أن يكون الْمعمول على هـذا القول الأول ، وأنه أصح ما قيل ، فلا أرى ذلك ولا أقول به . أ هـ .

وأقول: إن النبي على الكنفى من الأعراب وأحلاف العرب بالشهادتين ، ولم يلزم واحداً غير مفارقة الكفر وأهله ، والكون مع الإسلام وأهله ، ولم ينتظر بأحد في أمر ولايته شهرين ولا أقل ولا أكثر ، ﴿ فَمَن نَّكَثَ فَإِنَّمَا يَنكُثُ عَلَى نَفسِهِ وَمَن أُوفَى بِمَا عَاهَدَ عَلَيهُ اللّهَ فَسَيُوتِيهِ أَجراً عَظِيماً ﴾ (٢) ، وقوله: على الصحيح ، فيه إشارة إلى

<sup>(</sup>١) مورة المُمتحنة : ١٠ . (٢) مورة الفتح : ١٠ .

القولين الآخرين، وكذا المخالف إذا خرج من مذهبه و دخل في مذهبنا، أي : إذا لم يمنع من ولايته إلا خلافه، فإنه تحب ولايته على الصحيح، وفيه الثلاثة الأقوال المتقدمة، كما في المشرك، وزاد القطب شرطاً وهو : كونه مُقلداً، فأما إذا كان مُتديناً مُجتهداً، فلا، حتى يتوب من بدعته تلك بعينها ؛ وعبارته : تجب ولاية المخالف إذا دخل في مذهبنا، إن كان مُقلداً غير قاطع للعذر، وإن كان مُجتهداً أو قاطعاً للعذر، فلا، حتى يتوب من كل بدعة دان بها واحدة واحدة ويعترف بالخطأ فيها عند كل من يعلمها منه ولو برسالة. أه.

لكن قوله: عند كل من يعلمها منه ... إلخ ، فيه إشكال ، لأنه علمها منه ، ولم يتبعه عليها ، فليس عليه إعلامه ، بل عليه إعلام من إتبعه عليها ، هكذا في الأثر ؛ وعبارة " القواعد " : وإن كان الْمُبتدع دعا إلى بدعته فاستجيب له ، فأراد التوبة ، فلابُد له أن يذهب إلى من دعاه ، فيعرفه أن الذي دعاه إليه ضلال ، وأنه تاب إلى الله من ذلك ، فإن غالوا وكانوا بحيث يعرف أثرهم وصل إليهم وعرفهم توبته وردهم عن ضلالتهم ، فإن قبلوا فسبيل ذلك ... إلخ .

الولاية: ولاية الإمام العدل ومن تحته من الرعية إجمالاً ، لأن الدار حينئذ دار عدل وإسلام ، ومن الولاية ، أي : ولاية الأشخاص على الصحيح ، التي تجب ، أي : وجوباً عينياً ، ولاية الإمام العدل ، أي : المعاصر ، وهو الذي صرح الأثر به أنه لا يسع جهله .

قال الإمام الْحليلي: لكن وجوب ذلك على رعيته ، إذ لابُـد من

التزام طاعته ديساً إن ثبتت إمامته ، وَإِلاَّ فبالعكس إن ظهرت عداوته . أه. .

ومن تحته من الرعية إجمالاً ، أي : من ثبت عليه حكمه من الناس في الْجملة من غير تعيين لأحد مخصوص .

قال الإمام النجليلي: في الدار العدلية المجتمع عليها، وهي دار الإمامة المتسمي أهلها بدين أهل الإستقامة، فإذا صح ذلك منهم، وجرت الأحكام فيها بالعدل، فظهرت السنن، وإنخمدت الفتن، بحكم الإمام المجتمع عليه، أو من له حكمه، فلأهل الدار حينئذ تثبت ولاية البيضة فيما قيل بالحكم الظاهر في الجملة، فيجوز لهم من حيث المجملة، ما يحوز للولي من الثناء والإستغفار؛ وقال في موضع آخر: دار الإمام العدل إذا كانت إمامته ظاهرة، ويده لأهلها قاهرة، ففي أهلها أقوال، أحدها: إن كل من إستقبل القبلة، ودان بطاعة الإمام، وجبت ولايته؛ وثانيها: الأول، إلا أنه قال: إذا لم يعلم منه مُخالفة الإمام، وإستقبل القبلة، على قول من يرى الموافقة بالقول، ورابعها: قول المغربي: إنه يتولى كل من رآه في زي أهل بلاول، ولم تظهر منه مُخالفة لهم، وخامس الأقوال: إنه لا ولاية إلا بزيادة شروط الولاية الإصطفائية، وقد مضى القول عليها، والإختلاف هنا كما هو ثمة أيضاً. أه.

وأما أعوان الإمام ، فأمناؤه على العباد في البلاد ، كوال ، وقـاضٍ ، ففيهم قولان ، أحدهما : أنهم يتولون ، لأنه لا يباح له تولية أهل الفساد ،

فهم تَبَع له في الولاية ، وقول : هم كغيرهم من العِباد ، وأما عساكره و جنوده ، وقد تقدم القول: أنهم يتولون في الْجملة ، على بعض القول ، لا من حيث إفرادهم ، ويلحق بالإمام العدل كل حاكم عدل على الصحيح ، ولو لم تثبت له بيعة ، إن سار بسيرة الإمام العدل ، وقولنا : لأن الدار حينئذ دار عدل وإسلام ، أي : بسبب حكمه الجاري على أهلها ، ولو أن فيها فُساقاً أو أهل ذمة ، قال رسول اللَّـه عِلَّمَ ا " اللهـم إرحم الأنصار والْمُهاجرين " (١) ، وقال على الله ، سالمها الله ، وغفار ، غفر اللَّه لها " ، ومعلوم أن هذه ولاية في الْجملة ، ولا ينظر إلى من كان تحت حكم الإمام ، مقهوراً من الفسقة ، وقد مضى أن حكم الدار لمالكها ، أو لساكنها ، أو للأغلب ، نص عليه الإمام الْخليلي ، وإحتج عليه بقوله تعالى : ﴿ وَنَجَّينَاهُ مِنَ القَرِيَةِ الَّتِي كَانَت تَعمَـلُ الْحَبَائِثُ ﴾ (٢) ، فلم يلتفت إلى بيت للوط (التَّلْيُكُلُ) ، لأنه بيت بين ظهرانيهم ، بل حكم على القرية بالفسق ، حيــث قــال : ﴿ إِنَّهُـم كَـانُواْ قُومَ سَوء فاسِقِينَ ﴾ (٣) ، وإن كانت المدار إختلاطية ، بأن ظهر فيها تدين بضلال أو بشركِ ، ولم تكن يد أهل العدل قاهرة ، فلا يتولى إلاَّ من صحت له المُوافقة في القول والعمل ، وللديار أحكام تطلب من مظانها .

ومن الولاية أيضاً: ولاية أطفال الْمُؤمنين ؛ ومن الولاية ، أي : من ثبتت أقسامها ، أي : ولاية الأشخاص ، ولاية أطفال الْمُؤمنين ، أي : من ثبتت ولاية آبائهم وأُمهاتهم ، بأي وجه من أقسام الولاية المتقدم حُكمها ،

 <sup>(</sup>١) انظر الملحق .
 (١) سورة الأنبياء : ٧٤ .

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء : ٧٤ .

لكنها ولاية بحكم الظاهر ، ولو ثبتت لآبائهم ولاية الْحقيقة ، وقول : إن ولى الْحقيقة يتولى ولده بالْحقيقة ، وهو الأصح لقوله عِنها : " تــمام رضاعك في الْجنة يابُني " ، في ولده إبراهيم (الْكَلِيُّكُلِّم) ، وثبوت ولايتهم بالتبع ، لقوله عز وجل : ﴿ وَالَّذِينَ أَمَنُواْ وَاتَّبَعَتَهُم ذُرِّيَّتُهُم بِإِيـمَانَ ﴾ (١) ، واتفق العُلماء على ولاية ولد الْمتولى بولايـة أبيـه ، واختلفـوا في ولايتـه بولاية أمه ، والصحيح أنه يتولى بولايتها ، لأنها تجره إلى إسلامها ، إذا أسلمت وأبوه مُشرك ، والمعتوه إذا بلغ معتوهاً وأبوه متولىي ، فكذلك يتولى بالتبع، وأما إذا كان ولياً قبل كونه معتوهاً، فإنه يبقى على ولايته لإنكسار القلم بعد أن يكون معتوها ، واختلفوا في مولى المتولى وعبده ، إذا كانا طفلين ، والشيخ الْخليلي يميل إلى أنه تبع لأبيه لا لسيده ، إن يكن له أب في الإسلام وعبادته إن كان لهم أبوان في الإسلام ولو مملوكاً ، فلهم في الولاية حكمه لأنهم ذريته ولا فرق ، وإن لم يكن لهم في الإسلام أب ولا أم ، فلا يكونون في هذا الْموضع تبعاً لآبائهم الْمجهولين ، لأنهم في حكم من لم يُدر منه خير ولا شر ، ولا يصح لهم تبع لآبائهم لو كانوا مُشركين ، لأنهم تبع للإسلام ، فيما لهم من الأحكام . أ هـ .

وفي " الأثر المغربي " : يصح ولايتهم بالتبع لسيدهم وهو الظاهر ، وإن كان القول بعدم ولايتهم بالتبع مشهوداً ، فإذا بلغ المتولي بالتبع ، فقيل : إنه باق على ولايته ، ما لم يقع منه ما يوجب خروجه عنها ، والأصح إنه يوقف عنه كغيره ، حتى يثبت له موجبها فيتولى أو العكس

<sup>(</sup>١) سورة الطور : ٢١ .

فليبرأ منه ، فلو غاب قبل البلوغ ، فالقولان ثابتان ، إذا صار بـحد من يحكن بلوغه بسن أو شهادة عدلين أو شهرة قاضية ، لأنه يـمكن بقـاؤه فيحكم عليه بـحكم نفسه ، ويـمكن موته فيكون ولياً بالتبع لأبيه .

#### تنبيه:

من الولاية: ولاية الرأي، والسؤال، والشريطة، وكلها في حق الضعاف لا الأعلام، وذلك أن يقع من الولي حدث محرم في غير الجملة وتفسيرها، لكن لا يعلم الضعيف المحكم عليه، فإنه يتوسع بهذه الأقسام فيه، فيتولاه على أشتراط البراءة منه، إن كان حدثه تجب به البراءة، أو على إعتقاد السؤال في حدثه، حتى ينزله منزلته، أو يتولاه بالرأي على ذلك، وهذه طريقة المشارقة؛ وأما المغاربة: فإنهم يتوقفون في الفعل، ويبقون الشخص على حاله، وسيأتي، والله أعلم.

وأما البراءة : فقد تقدم أنها البغض واللعن للكافر لكفره ، أي : أما الولاية ، فقد تم الكلام عليها ، وأما البراءة ... إلخ ، ولها معنى لغوي ومعنى شرعي ، أما اللغوي : فهي المفارقة والتخلص عن الشيء ، وأما الشرعي ، فكما في المتن : إنها البغض واللعن للكافر ... إلخ ، وأدلتها تقدمت في باب الولاية ، وإنما قُلنا : إنها البغض واللعن ... إلىخ ، لأنها ضد الولاية ، وهي منقسمة إلى : براءة الله من عبده ، إذا خذله ـ كما تقدم ـ فخذلان الله عبده هي براءته منه ، وقيل : علمه به وبمنزلته في جهنم (أعاذنا الله منها) ، وإلى : براءة العبد من نفسه ، وذلك حال

مقارفته لذنبه وعصيانه لربه ، وإلى : براءة الشخص من غيره ، إن شهر عنه ما تجب به البراءة من قول ، أو عمل ، أو إعتقاد ، أو صح ذلك بالبينة العادلة ، وهي شهادة عدلين ما ، تجب به البراءة ، وهي شهادة عدلين ما ، تجب به البراءة ، وكذا العبد المرأتان مع العدل ، إن نزلتا منزلة من تُؤخذ منه البراءة ، وكذا العبد إن نزل تلك المنزلة قولان .

وفي " شرح النونية " : وأن البراءة تُؤخذ بأحد خمسة أسباب : إقرار المرء على نفسه بفعله كبيرة ، وبإتخاذ النخطأ ديناً ومشاهدته على كبيرة أو صغيرة مُصراً عليها ، وبشهادة عدلين ممن تقوم بهما المحجة في الولاية والبراءة ، وبالشهرة التي لا تدفع . أه. .

## تنبيه :

أنكر براءة الأشخاص بعض القوم على ما يوجد في الأثر ، وليس بشيء ، فإن علم براءة الجملة عدم الوفاء ، وهو بعينه علم براءة الأشخاص .

قال الإمام الْخليلي (رضوان اللَّـه عليـه): فلا تركن إلى قـول مـن لا يرى البراءة إِلاَّ في الْجملة دون الأفراد ، فإنـه لقصـور علـم وركاكـة فهم ... إلخ .

وإنها تجب براءة الكافرين جملة ، ومن لم يبرأ من جملتهم ، فقد أشرك ؛ وإنها ، أي : القصة والشأن ، تجب على المكلف براءة الكافرين ، أي : حال كونهم جملة ،

أو في الْجملة ، سواء كان كفرهم شركاً أو نفاقاً ، ومن لم يبرأ من جملتهم ، فقد أشرك لرده على الله حكمه فيهم ، قال الله تعالى : ﴿ أَنَّ اللهُ بَرِيءٌ مِّنَ الْمُشْرِكِينَ وَرَسُولُهُ ﴾ (١) ، وقال : ﴿ وَعَدَ اللَّهُ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقَاتِ وَالْكُفَّارَ نَارَ جَهَنَّمَ ﴾ (٢) ، في أمثالها ، وقد تقدم في باب الولاية أكثر من هذا .

وفي " شرح النونية " : وأن البراءة أيضاً قسمان : براءة جملة ، وبراءة أشخاص ، فالأولى - كما سبق - : هي أن يتبرأ المكلف عند أول بلوغه من جميع العاصين والعاصيات ، والمشركين والمشركات ، من الإنس والبن ، والأحرار والعبيد ، المعروف له منهم وغير المعروف ، من أول الدُّنيا إلى آخرها ، من غير قصد إلى معين .

وفي كرسي الإمام النحليلي (قدس سره): في البراءة النحقيقية للجملة الوصفية، وهذه هي المعروفة عندنا بالبراءة في البحملة من كل عدو لِلّهِ، من مُشرك أو منافق فاسق، فالبراءة من أهل هذه الصفات حقيقية بنص الكتاب، والأصل فيه قوله تعالى: ﴿ وَيُعَذّبَ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُسُوكَاتِ ﴾ (٣)، ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ فَسَقُواْ فَمَا وَالْمُسُوكَاتِ ﴾ (٣)، ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ فَسَقُواْ فَمَا وَالْمُهُمُ النَّارُ ﴾ (٤)، وما يشبههن من الآيات؛ فالبراءة في المجملة واجبة لأهل هذه الصفات، من دون تعلق بالذات إلا بحكم الظواهر، وهذه البراءة من كل عدو لِلّهِ، هي المُسماة عندنا: ببراءة المجملة المحقيقية، في كُتب الشيخ يسميها: البراءة الشرطية، أه.

 <sup>(</sup>١) سورة التوبة : ٣ .

 <sup>(</sup>۲) سورة الفتح : ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .
 ۲ .

وفي " القواعد " : في بسراءة البحملة ، وهي فريضة على كل مكلف في حال البلوغ ، كالولاية حذو النعل بالنعل ، ففرض البراءة على كل مكلف ، أن يبرأ من جميع أعداء الله من الأولين والآخرين ، من البحن والإنس أجمعين إلى يَوم الدين ، من غير قصد إلى أحد بشخصه من الكافرين ، هكذا توحيد ، والترك لشيء من ذلك شرك ، والبحهل بأن الله أوجب على العمل بها ثواباً كفر وشرك ، والإنكار لوجوبها شرك أيضاً . أه .

أقول: إذا سمعت ما تلوناه عليك من آثار الْمُسلمين، فلا تغفل أن هذا مشروط بقيام الْحجة التي ينقطع بها عذر الْمكلف، وَإِلاَّ فلا تكليف إلاَّ بها \_ كما تقدم غير مرة \_ .

وكذا براءة المنصوص عليه بالشر واجبة ، وهو من ذكر الله في كتابه ، أو على لسان رسوله في أله ، باسم أو صفة ، أنه من أهل النار ، وأنه كافراً ، وما أشبه ذلك ، كأبي لهب ، وكَالَّذِي تَولَّى كِبرَهُ مِن العُصبة : ﴿ الَّذِينَ جَاءُو بِالإِفكِ ﴾ (١) ، ونحو ذلك ، أي : ومشل وجوب براءة البحملة ، براءة المنصوص عليه ، أي : الثابت عليه حكم من الله تعالى بالبراءة أو بالكفر واجبة ، : أي على من قامت عليه المحجة بذلك من المكلفين ، وهو المعبر عنه في كتب الشيخ أبي سعيد (رحمه الله) ، ببراءة المحقيقة ، وهو من ذكر الله تعالى في كتابه ، أي : القرآن ، وكذا كل كتاب من الكتب السماوية المتقدمة ، حكمها حكم القرآن ، أو على لسان رسوله في وهو سيدنا محمد الله ، وكذا

<sup>(</sup>١) سورة النور : ١١ .

كل رسول من الرُسُل المتقدمين باسم ، أي : كفرعون ، وهامان ، وقارون ، أو بصفة : كأصحاب الرس ، وقوم هود ، وقوم صالح ، وأصحاب الاخدود ، أنه من أهل النار ، أي : من أهل عذاب اللَّه تعالى ، أو أنه كافر كُفر نعمة ، أو كُفر جحود وإنكار ، وما أشبه ذلك مما يؤول إلى سخط اللَّه وعذابه ، كأبي لهب ، لقوله تعالى : ﴿ تَبَّت يَدَا أَبِي لَهَبِ وَتَبُّ ﴾ (١) ، فإن التب : الْحسران والهلاك ، وَكذلك : ﴿ الَّذِينَ جَاءُو بالإفكِ عُصبَةٌ مِّنكُم لاَ تَحسَبُوهُ شَراً لَّكُم بَل هُـوَ خَـيرٌ لَّكُـم لِكُـلِّ امرِيءٍ مِّنهُم مَّا اكتَسَبَ مِنَ الإِثْمِ وَالَّذِي تَوَلَّى كِبرَهُ مِنهُم لَهُ عَذَابٌ عَظِّيمٌ ﴾ (٢) ، أي : الكذب في حق السيدة عائشة (عليها السلام) ، والقصة مشهورة في كُتب الأحاديث والتفاسير ؛ قيل : أن الْمتولى كبره ابن أبي (أخزاه الله) ، لكن لا يلزم البراءة منه بالْحقيقة ، إلا مع من صح له ذلك بالشهرة التي لا دافع لها بـخلاف الصفة في الآية ، فإنه يبرأ منه حقيقة ، واعلم أن المنصوص عليه إما جملةً ، وإما أفراداً ، وإما صفة ، أو باسم - كما تقدم ـ فالْجملة ظاهر معناهـ كقولـ تعالى : ﴿ وَقَومَ نُوحٍ لَّمَّا كَذَّبُواْ الرُّسُلَ أَغْرَقْنَاهُم ﴾ (٣) ، في أمثالهـــا مــن الآي ، والـمفرد الـمُسمى : كَأْبِي لَهَبٍ ، والْموصوف : كـ ﴿ وَامرَأَتُــهُ حَمَّالَـةَ الحَطِّبِ ﴾ (٤).

قال الإمام النخليلي في البراءة النحقيقية للجملة العينية : هي ما عينت لذوات معروفة ، كالشياطين ، وقوم نوح ، وعاد ، وثمود ؛ إلى أن قال : فالبراءة منهم بأعيانهم واجبة بالنحقيقة ، على كُل من تأدى

<sup>(</sup>١) سورة المسد : ١ . (٢) سورة السنور : ١١ .

<sup>(</sup>٣) سورة الفرقان : ٣٧ .

ذلك إليهم من العلم الذي يوجب الْحقيقة ؛ حتى قبال : فإن قُلت : إن كانت هذه الْحقيقية ، فالبراءة جنسية لشمولها الكل ؟ فأقول: نعم هي في الكلام بحكم الحقيقة ، وذلك في الجملة لازم بنص الكتاب ؛ ثم قال : قد سبق أن الجملة نوعان : عينية ووصفية ؛ فالعينية : ما عينت لذوات معروفة ، والوصفية : ما دلت على صفات مألوفة ؛ فالأولى منهما لشمول الأعيان جميعاً ، لا تقصر على فرد أبداً من نوع ذلك الْجنس ، الذي صح فيه حكم الْحقيقة من ولاية أو بـراءة ، فمن لزمته ولاية الْجملة للملائكة (عليهم السلام) ، ثم صح معه أن إسرافيل وعزرائيل (سلام الله عليهما) ملكان ، وجبت عليه لهما الولاية في الأفراد ، ومن لزمته البراءة العينية من الشياطين ، وعلم أن منهم إبليـس (لعنه الله) ، وجبت عليه له العداوة الْحقيقية ، ولم يكن عليه سؤال عن صفة إبليس وعمله ، ولم يجز له الشك فيه ؛ وأما الْجملة الوصفية ، فكذلك يندرج تحتها كل نوع من أهل جنس تلك الصفة ، ولكن لا يحكم على الأفراد بحقيقة إتصافهم بهاتيك الصفة إلى الممات ، لأنه من الغيب ، فمنع الْحقيقة لقصور علمنا عن الْحكم عليهم بثباتهم على حقيقة الإتصاف ، لا لقصور عن حقيقة في الْحكم لأهل تلك الصفة ، فقد بلغ العلم اليقيني الْحقيقي ، أن كل من استقام على الدين فهم من أهل الْجنة قطعاً بنص الكتاب ، ولكن لم يصح عندنا العلم القاطع في أحدِ أنه من أهل الإستقامة إلى الممات ، لِمَا فيه من المحتملات التي إنفرد بها عالم الغيب والشهادة .

إلى أن قال في البراءة الْحقيقية من الأفراد : وهي أيضاً على نوعين ؟

النوع الأول: البراءة الْحقيقية العينية: وهي كل من ثبت اسمه في كتاب الله تعالى ، وذكر فيه بالوعيد واللعن ، أو الشتم ، أو الذم ، كفرعون ، وهامان ، وآذر ، فالبراءة منهم واجبة بالْحقيقة ، وكذا من ثبت فيه ما يوجب براءة المحقيقة عن لسان نبى أو رسول ؟ ثم قال: النوع الثاني : في البراءة الْحقيقية الوصفية من الأفراد : وهو كل من لم يذكر اسمه بعينه ، وإنها ذكر بصفة يعرف بها ، وهم في الوجود طائفتان لا سوى ، فالأولى : شيطانية ، وهي أُم الْخبائث ، وقـد بقـى في الكتاب من صفة قائدهم إلى النار ، ما كثر قوله تعالى في الشيطان الرجيم : ﴿ وَغَرَّكُم بِاللَّهِ الغَرُورُ ﴾ (١) ، ﴿ إِنَّهُ لَكُم عَدُوٌّ مُّبِينٌ ﴾ (٢) ، والبراءة والعداوة واجبة ممن حلى بهذه الصفات القبيحة ، عند كل من انتهت إليه من كِتاب الله ، كذلك ولا تجب بها البراءة منه بالاسم إلا على من عرف التأويل يقيناً ؛ والطائفة الثانية : الإنسانية ، وهم رجال ونساء : وكل يوجد فيه ذلك من شرار الفريقين ، فالرجال : كقوله تعالى : ﴿ وَاتِلُ عَلَيهِم نَبَّأُ الَّذِي أَتَينَاهُ أَيَاتِنَا فَانسَلَخَ مِنهَا فَأَتَبَعَهُ الشَّيطَانُ فَكَانَ مِنَ الغاوينَ ﴾ (٣) ، فالبراءة واجبة من هذا بالصفة لا بالغير ، إلا من علم يقيناً من التأويل أنها نزلت في أحد معروف العين عنده ، فتجب عليه العداوة الْحقيقية ؛ ثم قال : والنساء : كقوله تعالى : ﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلاً لِلَّذِينَ كَفَرُواْ امرَأَتَ نُوحِ وَامرَأَتَ لُوطٍ كَانَتَا تَحتَ عَبدَينِ مِن عِبَادِنَا صَالِحَين فَخَانَتَاهُمَا فَلَم يُغْنِيَا عَنهُمَا مِنَ اللَّهِ شَيئاً وَقِيلَ ادخَلا النَّارَ مَعَ الدَّاخِلِينَ ﴾ (؛) ، والْحكم فيهما بالعداوة الْحقيقية الوصفية كما

<sup>(</sup>١) سورة الحديد: ١٤.

<sup>(</sup>٢) سَورة البقرة : ١٩٨ ، ٢٠٨ ؛ سورة الأنعام : ١٤٢ ؛ سورة يس : ٦٠ ؛ سورة الزخرف : ٦٢ .

٣) سورة الأعراف : ١٧٥ .

مضى . أ هـ مع حذف .

ومن الواجب البراءة ممن شوهد ، أو شهر ، أو أخبر عنه متوليان ، أنه يأتي كبيرة ، أو مُصر على معصية ، لأن الإصرار كبير ، واللّه وعد تكفير الصغائر مع إجتناب الكبائر ؛ ومن الواجب ، أي : على المكلف إذا نزل منزلة من يجب عليه ذلك بعد قيام الْحجة ، البراءة ، أي : المفارقة الدينية من كل شخص شوهد ، أي : علم منه أنه يأتي كبيرة ، أي : يفعلها ، وفسرت المشاهدة بالعلم ، سواء كان ذلك بعيان ، أو سماع ، أو إقرار ، إذا أقر بذلك على سبيل السرور بهما أو الإفتخار ، وشرطه أن لا يكون له محتمل ، فلو احتمل له وجه يخرجه من الحق البتة . أه .

وقولنا: يأتي كبيرة - تقدم ضبطها -: أنه ما وجب به حد في الدُّني ووعيد في الآخرة وما أشبهه، وما قبح فاعله، وهي لا تعدو ثلاثة أقسام: شرك، وإستحلال، وإنتهاك، وضابطها: واجب السترك، وتسرك الواجب، واختلف في الم طالم، فقيل: أنها كبير مُطلقا، وقيل: ما خرج في معنى الأموال، على معنى السرق والتلصص، فلا كبير حتى يكون قيمته أربعة دراهم، وكذا في الأنفس، فكلما أوجب قصاصاً فكبير، تشبيها له بالمحد، وقول: ولو رمية ببعرة، وأما المخارج على معنى البغي والحرب، فهو كبير مُطلقا، ولا خلاف فيه أو شهر، أي: إشتهر شهرة حق لا دافع لها (وهي بضم الشين)، ولا تنحصر بعدد، وضابطها ظهور الشيء بلا لبس، وهي عرفاً ما كان من خير متواتر متواطئ عليه، حتى يرتفع الريب ويثبت العلم اليقيني.

قال فقيه العصر في مشارقه: وحاصله إن لشهرة المحق شرطين: أحدهما: أن تكون صادرة عن أهلها ؛ وثانيهما: أن لا يعارضها من أهلها معارض ، مثال ذلك: أن يصدر من بعض المحقين خبر ، ويصدر من البعض الآخر خبر يخالفه ، فإن كل واحد من المخبرين المتعارضين آحادي ليس بشهرة ، أما إذا كان الإنكار صادراً من غير أهلها ، فلا يعبأ به ، وذلك كإنكار أهل المخلاف للشهرة القاضية بحقية أهل النهر ، فإنه إنكار صادر على سبيل الدعوى منهم ، وها أنا أبين أهل الشهرة ، فأقول: هم جماعة لا يمكن تواطوء مثلهم على الكذب عادة ، بأن كانوا من جهات شتى ، فلا يشترط فيهم تعيين عدد ، خلافاً لمن قال : بتعيين العدد فيهم . أه. .

أو أخبر عنه متوليان ، أي : شهد عليه المتوليان وإن ضعيفين ، لأن الشهادة يشترط فيها العدالة ، ولا يشترط كون الشاهد عالماً ، فشهادة الممتولي مقبولة ولو ضعيفاً ، لكن على الضعيف أن يفسر المحدث ، وقول : لا تقبل من الضعيف على عالم أو إمام ، وبعض فرق بين الأحداث ، فقال : ما كان فيه العالم والضعيف سواء ، كالزنى والشرك ، فلا تفسير على ضعيف ولا على عالم ، ما كان من الأحداث لا يصل إليه إلا العالم ، كتجوير المحاكم في علم ، وأخذ مال الله من غير موضعه ، فهذا ونحوه يشترط فيه شهادة العلماء ، وحيث اشترط في باب الولاية والبراءة العلماء ، فالمراد بهم عُلماء الفن ، وفي المشهود عليه لابُد من أن يكون حاضراً على الصحيح ، أما الأموات في المشهود عليه لابُد من أن يكون حاضراً على الصحيح ، أما الأموات في المشهود عليه م العدم إمكان

حضورهم ، وبعض جوز الشهادة على غير الحاضر ، فالأموات ما لم يكونوا عُلماء أو أئمة ، فلابُد من أن يلحقهم الإختلاف السابق ، أما العُلماء والأئمة ، فقد حكى الإجماع على عدم جواز الشهادة عليهم بعد موتهم ، وهل يشترط في الشاهد أن يكون حراً ، ذكراً ، بالغاً ، تشبيها للبراءة بالمحدود ، فلا تهوز شهادة النساء ، أو تهوز مع الرجال كالمحقوق ، قولان ، وكذا العبد أو مُصر على معصية ، الإصرار : لُغة الإقامة ، وعرفاً : عدم الإنقلاع عن المعاصي ، سواء كانت المعصية كبيرة أو صغيرة .

قال الإمام الْخليلي: والإصرار عرفاً: عبارة عن النبوت على الشيء بلا إقلاع عنه ، وقد اختلف في الْمُدة التي يحكم فيها بالإصرار على من ركب الصغائر من الذنوب ، فقيل : ما لم يتب من حينه فقل أصر ؛ وفي قول آخر : ما لم يعزم على ترك الْمتاب ، وذلك لا يعرف حتى يستتاب ، فإن امتنع فقد أصر ، وكذلك إنَّ بإصراره أقر ، ومن فعل الصغير متهاوناً به ، أو مستخفاً بعقابه ، فذلك كبير من جرمه لعظم إثمه . أه .

لأن الإصرار كبيرة ، أي : لقوله في : " هلك المصرون " (١) ، ولقوله في أيضاً : " لا كبيرة مع الإستغفار ، ولا صغيرة مع الإصرار " (٢) ، وللإجماع على أن الإصرار كبير ، وقد نوه إلى ذلك الكتاب ، كقوله تعالى : ﴿ وَلَم يُصِرُّواْ عَلَى مَا فَعَلُواْ وَهُم يَعلَمُونَ ﴾ (٣) .

<sup>(</sup>١) انظر الملحق . (٢) انظر الملحق .

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران : ١٣٥ .

وفي " الكشاف " : في هذه الآيات بيان قاطع ، أن الَّذِينَ أَمَنُواْ على ثلاث طبقات : متقون ، وتائبون ، ومصرون ؛ وأن الْجنة للمتقين والتائبين منهم دون الْمصرين ، ومن خالف في ذلك فقد كابر عقله وعاند ربه . أ هه .

واللَّـه وعـد تكفير الصغائر ، مع إجتنـاب الكبــائر ، أي : لقولــه سبحانه وتعالى : ﴿ إِن تَجتَنِبُواْ كَبَائِرَ مَا تُنهُونَ عَنهُ نُكَفِّر عَنكُم سَــيَّنَاتِكُم وَنُدخِلكُم مُّدخَلاً كَريــماً ﴾ (١) .

قال في " شرح النونية " : إن في وجود الصغير عند أصحابنا خلافاً ، فقيل : لا وجود لها أصلاً ، وقيل : أنها موجودة في نفس الأمر ، ولكنها غير معلومة لنا ، وقيل : موجودة فيه معلومة لنا ، كالتبسم الغير المباح ، ونية المعصية والهم بها ، ويمكن رد القول بعدم علمها إلى القول بعدم وجودها ، لأن السالبة تصدق بنفي الموضوع ، كما هو مقرر في علم الميزان المحاوي له أهل التقى والإتقان ، وإن في الآثر عن غير واحد : الميزان المحائر تحط عن العبد بإجتنابه الكبائر وبفعله الطاعات ، لإستثناء الله إياها ، بقوله تعالى : ﴿ إِلّا اللّم مَ ﴿ رَبّ ) ، وقوله : ﴿ إِنَّ الْحَسَنَاتِ لَيْ السّيّنَاتِ ﴾ (٣) ، أي : أن الصلوات المخمس يكفرن الصغائر لمضان ، يُذهِبنَ السّينَاتِ ، والعُمرة إلى العُمرة ، كل هذه المعاني تكفر والمعائر لمجتنب الكبائر ، وأما من كانت معه كبيرة ، فإنه يُعاقب عليها الصغائر لِمجتنب الكبائر ، وأما من كانت معه كبيرة ، فإنه يُعاقب عليها الصغائر لِمجتنب الكبائر ، وأما من كانت معه كبيرة ، فإنه يُعاقب عليها الصغائر لِمجتنب الكبائر ، وأما من كانت معه كبيرة ، فإنه يُعاقب عليها

<sup>(</sup>١) سورة النساء : ٣١ . (٢) سورة النجم : ٣٢ .

<sup>(</sup>٣) سورة هود : ١١٤ .

وعلى الصغير معاً ، لقوله تعالى : ﴿ لاَ يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلاَ كَبيرَةً ﴾ (١) ، فأحبر أنه تعالى أحصى عليهم صغير الذنوب وكبيرها ، والمراد من إجتناب الكبائر ما يعم التوبة منها بعد ملابستها ، لا ما يخص عدم مفارقتها بالمرة ، وأما إجتنابها بعد التلبس بها من غير توبة ، فــلا تكفـر به الذنوب الصغائر بالنسبة لتلك الكبائر ، ولا ينحصر مكفر الصغائر في إجتناب الكبائر ، لقوله تعـالي : ﴿ إِنَّ الْـحَسَنَاتِ ﴾ (٢) ، وقولـه ﷺ : وضوئي هذا ، ثم قام فركع ركعتين لا يحدث فيهما نفسه ، أي : بسوء ، غفر له ما تقدم من ذنبه " (٤) ، وفي رواية : " لا يتوضأ مسلم فيحسن الوضوء فيصلى صلاة إلا غفر له ما بينها وبين التبي تليها " (٥) ، وكذا المصائب تكفر الصغائر كذلك . أ ه. .

وإذا سمعت ما تلوناه عن الإمام عبد العزيز ، علمت إختيار الْمُؤلِّف : أن الصغائر لها وجود في الْخارج ، وفاقاً للجم الفقير من أهل الْمذهب وغيرهم .

قال الإمام النخليلي : وأما الصغائر فهي ما عدا الكبائر من المعاصي مُطلقاً ، كَفَبلة ، ونظرة ، ومس في بــدن أجنبيـة ، لا على مـا جـاز ولـو لعذر ، ولا في الفرج على عمد ، فكبيرة ؛ وعلى قول آخر : فجميع المعاصي كبائر ، وكأنه قول من إستغرقته هيبة الْجلالة فأسكرته ، ودهشته بوارق العظمة فحيرته، فأتى في مقاله بلسان حاله، وَالَّذِي يطابق

<sup>(</sup>٢) سورة هود : ١١٤ .

<sup>(</sup>١) سورة الكهف: ٤٩. (٤) انظر الملحق. (٣) انظر الملحق.

<sup>(</sup>٥) انظر الملحق.

مفصل الشريعة الأول ، بدليل الثابت في نص الكِتاب ، من مثل قوله تعالى : ﴿ إِن تَجَنَبُواْ كَبَائِرَ مَا تُنهُونَ عَنهُ نُكَفِّر عَنكُم سَيِّئَاتِكُم وَنُدخِلكُم مُدخَلاً كَرِيماً ﴾ (١) ، وقوله تعالى : ﴿ وَوُضِعَ الكِتَابُ فَتَرَى الْمُجرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَاوَيلَتَنَا مَالِ هَذَا الكِتَابِ لاَ يُغَادِرُ صَغِيرةً وَلاَ كَبِيرةً إِلاَّ أَحصَاهَا وَوَجَدُواْ مَا عَمِلُواْ حَاضِراً وَلاَ يَظلِمُ رَبُّكَ أَحَداً ﴾ (٢) ، ومن السُنة ، كقوله ﷺ : " لا صغيرة مع إصرار ، ولا كبيرة مع إستغفار " (٣) . أه .

فالبراءة من أئمة النجور ، وممن تبعهم على جورهم ، أو أعانهم ، والجبة ؛ (الفاء) فصيحة ، أي : واقعة جواب شرط مقدر ، والبراءة ، تقدم معناها : أنها المفارقة الدينية من أئمة النجور ، أي : المائلين عن القصد لمخالفتهم الله ورسوله فيما يأتون وما يذرون ، وممن تبعهم ، أي : سار سيرتهم وإقتفى أثرهم ، على جورهم ، أي : ميلهم عن القصد لظلمهم عباد الله تعالى في بلاده ، أو أعانهم ، أي : على جورهم ، قال سبحانه وتعالى : ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى البرِّ وَالتَّقوَى وَلاَ تَعَاوَنُواْ عَلَى الإِثمِ وَالعُدوَان ﴾ (ع) ، فمن أعان جائراً فهو جائر ، وقوله تعالى : ﴿ وَلاَ تَطع مِنهُم أَثِماً أَو كَفُوراً ﴾ (٢) ، وقول رسول الله على : ﴿ وَلاَ تَطع مِنهُم أَثِماً أَو كَفُوراً ﴾ (٢) ، وقول رسول الله على : ﴿ وَلاَ الظلمة ، وأعوانهم ، وأعوانهم ، ولو ببرية قلم ، أو بمدة دواة " ، الظلمة ، وأعوانهم ، وأعوانهم ، واجبة ، أي : على من قامت عليه المحجة رواه جابر بن زيد (رحمه الله) ، واجبة ، أي : على من قامت عليه المحجة

سورة النساء : ۳۱ .
 سورة الكهف : ۶۹ .

<sup>(</sup>٣) انظر الملحق . (٤) سورة المائدة : Y .

من المكلفين ، وهذا كما ترى في مقابلة ولاية الأثمة العدل ، فكما تجب لهم الولاية والنصرة والقيام بالأمر ، فهؤلاء على العكس من أولئك .

قال في " القواعد " : ولا يبرأ من جميع من كان تحت لوائه ، لأنه قد يكون الْمُسلمون تحت لوائه بالتقية ، فيسوغ لهم ذلك ؛ إلى أن قال : والأصل في هذا ما روي عن النبي على الله والله والأصل في هذا ما روي عن النبي الله والله والأعلم الله والله والل

### تنبيه :

تعلم هنا خلاف أئمتنا لغيرهم ، فإنا لا نجوز شد عضد جائر ، ولا إعانته على جوره ، بل نبرأ منه ، ونفتي بالْخروج عليه مع الإمكان ،

خلافاً لِمن قال من القوم: إن السُلطان لا يَجوز الْخروج عليه ، وإن بدل الأحكام ، وطمس معالم الإسلام ، ما لم يكن فعله شركاً ، حتى أن الْخطيب الشربيني في " شرحه على المنهاج " ، قال : لا يَجوز الْخروج عليه ، ولو كان الْخارج مُحقاً ، والسُلطان مُبطللاً ؛ ونقل ابن حجر ، عن الغزالي في " شرح الهمزية " : أن الْحسين خروجه على يزيد باطل ، وأنه قُتل بسيف جده ، وهذا باطل ، ترده النصوص المتقدمة .

والبراءة من المرتد إلى الشرك وقتله واجب ، في كل زمان ، أي : ومن الواجب مع قيام الحجة على الممكلف ، البراءة ... إلخ - وتقدم معناها غير مرة - من المرتد ، أي : الراجع من الإسلام إلى الشرك ، إلى ، في : نوع من غير الشرك ، الهلع ، والإكراه ، والرياء - كما تقدم آنفا - كان إسلام الراجع إليه أصلياً ، بأن كان بالغاً ، عاقلاً ، مُسلماً ، أو نبعاً ، بأن كان محكوماً بإسلامه بعد بلوغه لإسلام أبويه ، أو أحدهما ، ولا اعتداد بشرك الطفل وقتله ، أي : المرتد إلى الشرك إن لم يتب ، واجب وجوب ذلك بالسنة وإجماع المُسلمين ، قال على : " من بدل دينه فاقتلوه " (١) ، وهل المرأة كالرجل إن إرتدت ؟ الصحيح نعم ، وخالف بعض ، فقال : لا لخروجهن من خطاب الرجل في كل زمان ، أي : لا يقيد المحكم عليه بذلك بوقت دون وقت ، أما وجوب البراءة ، أي : لا يقيد المحكم عليه بذلك بوقت دون وقت ، أما وجوب البراءة ، فمن قوله تعالى : ﴿ وَمَن يَرتَدِد مِنكُم عَن دِينِهِ فَيَمُت وَهُوَ كَافِرٌ ﴾ (٢) ، وقوله سبحانه وتعالى : ﴿ وَمَن يَرتَدِد مِنكُم عَن دِينِهِ فَيَمُت وَهُوَ كَافِرٌ ﴾ (٢) ،

(٢) سورة البقرة : ٢١٧ .

<sup>(1)</sup> انظر الـمـلحق .

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران : ٨٥ .

وقوله تعالى : ﴿ وَمَن يَكَفُر بِالإِيسَمَانِ فَقَد حَبِطَ عَمَلُهُ ﴾ (١) ؛ وأما وجوب القتل ، فمن الْحديث الْمتقدم وَمن الإجماع ؛ لكن قال عُمر بسن الْخطاب (﴿ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الله

قال القطب (عفى الله عنه): ولا تُسبى ذريته ، ولا يغنم ماله ، أو تُسبى ويُغنم إن لحق بدار الْحرب قولان ، ويُقتل الرابع من بني أبنائه ويُسبى أو الثالث قولان ، وولده الطفل من جملة يتامى الْمُسلمين ، وكذا طفل ولده \_ عند بعض \_ ويُقتل ولده البالغ إن أبي الإسلام ، ومال لأهل دينه الذين ارتد إليهم ، أو لورثته الْمُسلمين وهو ضعيف ، أو ما سعاه في دار الإسلام لهم ، وما في دار الْحرب لورثته في الشرك أو لبيت الممال أقوال ، وبطل ما عمل قبل الإرتداد ولو زلة وتاب ويُعيده أو يُعيد الحج فقط مُطلقاً ، أو إن وجدت شروطه حين تاب ، أو لا يُعيد شيئاً ويُغاب على عمله إن مات تائباً ، ولا يُعيده وهو الصحيح ، أو يُعيده وما فاته من الفرائض حال الإرتداد أقوال ، ولزمه غسل جسده إذا تاب وما مسه بلله أو ما نجس فقط قولان ، انظر التفسير ، ويبدل الله سيئات من شرك أو نفاق وحسنات ، ومعنى هذا : أنه يرجع إلى عمل المحسنات بالتوفيق أقوال ، ولا إعادة على الْمنافق الْموحد باتفاق ، الْحسنات بالتوفيق أقوال ، ولا إعادة على الْمنافق الْموحد باتفاق ،

<sup>(</sup>١) سورة المائدة : ٥ .

اطلع فيه على خصلة شرك حادثة في أحكامه السابقة كلها ، وإن كانت منذ كلف ، فحكمه حكم المشرك ، أو لا تحرم زوج من فيه خصلة شرك مما هو زلة قولان ، وكذا في الإرث والذبائح والدفن مع الموحدين ، وتوبة المرتد الإقرار بالجمل الثلاث ، ولابُد أيضاً أن يبرأ من كل دين خالف الحق ، وهذا أيضاً في كل مشرك تاب أو يكفي مُطلقاً لا إِله إلا الله محمد رسول الله ، لأنه إذا كان رسول الله ، فكل ما جاء به حق من كونه إلى الكافة ، وكون القُرآن من الله ، أو هذا في زمانه علي ، أقوال . أه .

والراجع عن مذهبنا نبرأ منه ولا نقتله ، إلا إن طعن في مذهبنا طعنا صريحا ، لا لمجرد إعتقاد ديانته ؛ الراجع عن مذهبنا ، أي : عن مذهب الأباضية المحقة ، إذا كان على الإعتقاد الصحيح قبل ، ثم خرج عنه إلى أي مذهب من مذاهب المبتدعة ، بأن صوب ديانتهم ، أو تبرأ من أحد من أئمة المسلمين ، أو من جملتهم ، أو نسبهم إلى المخطأ ، أو الضلال ، فيما دانوا به ، وقطعوا عذر من خالفهم فيه ، نبرأ منه وهو حقيق بذلك ولا نقتله ، لأنه لا تحل الدماء بالتدين بأديان جميع مذاهب أهل الإسلام ، إلا إن طعن ، أي : ذلك المخارج في مذهبا ، طعنا صويحاً ، بأن يخرج في تضليل أهل المذهب ، أو سبهم بما ليس فيهم .

قال بعض الأئمة : والطعن في دين الْمُسلمين كبيرة عندنا ، ويـــحل بها دمه . أ هـ .

والأصل في ذلك ، أنه على أنه على كعب بن الأشرف ، فَقُتِل لشتمه إياه ، وروي عن الإمام عمروس بن فتح (رحمه الله) ، أنه قال لأبي منصور : إن لم تأذن لِلَّهِ بثلاث ، فخذ خاتمك عني : الدال على عورات المُسلمين يُقتل ، والطاعن في دين الْمُسلمين يُقتل ، ومانع الْحق يُقتل ، ولقد ورد عن أبي بلال (رحمه الله) ، ما يُؤيد قول عمروس في الطاعن ، حيث قال لمن قال : إن فرسك هذا لحروري ، فقال له أبو بلال : وددت أنى وطئت بها على بطنك في سبيل الله، ولكن يا فتي أحسن حملان رأسك ، فأشار إلى جواز قتله على قوله : فرسك هذا حروري ، فلو تاب الطاعن مما طعن به فمقبول منه ، ولا قتل عليه ، والْمخالف إذا طعن ثم رجع إلى دين الْمُسلمين ، فرجوعه رجوع عن طعنه ولا شيء عليه ، ومن صوب من طعن في دين المُسلمين ، فهذا أشد من الطعن ، والأمر بالطعن في الْمُسلمين والْمستحل لذلك طاعن ، وأما من صوب مذهبه ، أو خطأ ما يخالف مذهبه من الاعتقاد ، كالقول: بعدم خلق القُرآن ونحوه ، فليس بطعن ، وهذا هو المراد من قولنا ، لا لمجرد اعتقاد ديانته ، فإن المتدين ينقض على من خالفه في اعتقاده ، ويأتي على قوله بالحجج ، وليس ذلك بطعن في مذهب الغير ، وعبارة القطب في ذهبه ، تجب براءة من رجع منا إلى مذهب المخالفين الذي هو ديانة ، ويُقتل إن طعن في مذهبنا ، كما فعل بخردلة بأمر جابر ، حين رجع إلى الْمخالفين وطعن فينا . أ هـ .

وفي " الدليل " : وأما قول القائل : ما أفضل الْجهاد يا أبا الشعثاء ؟ فقال له جابر : قتل قاتل خردلة ، وخردلة رجل من الْمُسلمين ، قتله

رجل فأشار به إليه ، فقال : لا حتى تضع يدك عليه ، فإني أخشى أن أقع في غيره ، فجاز أبو الشعثاء خلف الرجل فوضع كفه عليه ، فقام إليه الرجل فقتله ، وطلبوا إلى الرجل أن يدلهم على من شار إليه بقتله فامتنع ، قال جابر : وكنت أخشى أن يُشير إليَّ ، حتى قتلوه . أ هـ .

وهذا يدل على أن خردلة رجل صالح ، والرجل القاتل له هو الذي دل جابر على قتله ، ومن ثم قالوا : إن الْمقتول على ديانته ، لا يُعفي عن قاتله ، وليس لوليه ذلك ، وإنها ذلك للقائم بأمر الْمُسلمين ، وجابر (رحمه الله تعالى) ، هُوَ من أئمة الْمُسلمين .

### تنبيه:

الطاعن والقاتل على الديانة يُقتـلان في الظهـور والكتمـان ، وكفى بفعل جابر حجة ، وهو من أهل الكتمان ، والله أعلم .

ولا يبرأ من أحد حتى يستتاب على الصحيح ، أو لا يستتاب ، إلا الولي ، فهل يستتاب قبل البراءة ، أو يبرأ منه ثم يستتاب ؟ قولان ، ولا يبرأ من أحد ، أي : من المكلفين ، ممن قارف معصية ، سواء كانت شركا ، أو إستحلالا ، أو إنتهاكا ، حتى يستتاب ، أي : يطلب منه الرجوع ، لأن البراءة حكم ، ولا يحكم عليه حتى ينقطع عذره على الصحيح ، فيه إشارة إلى القول الآخر .

قال القطب : وتستحب استتابة غير المتولي من الذنب ، لأن ذلك من جملة الدُعاء إلى الله ، وإحياء الدين ، وإظهار شعاره ، وزعم بعض أنه لا يستتاب . أ هم .

أو لا يستتاب أي أحد ممن قارف إِلاَّ الولي ، لأنه لـه حـق علـى متو لاه ، فاستتابته واجبة .

قال الإمام التحليلي (رحمة الله عليه): والولي إذا واقع الكبيرة ، ولم يكن له مخرج منها ، فقد كفر كفر النعمة في حال مواقعتها بلا تأخير ، وأما البراءة منه فلهم فيها قولان ، أحدهما: يبرأ منه شم يستتاب ، فإن تاب رجع إلى ولايته ؛ وثانيهما: أن لا يبرأ منه حتى يستتاب ، لأن البراءة حكم ، ولا يحكم على أحد إلا بعد إنقطاع الحجة ، كما ثبت من السنة في المرتد ، ألا يُقتل إلا بعد أن يستتاب ، والقول في المستحل هكذا ، غير أن البراءة منه قبل استتابته هي أكثر ما قيل به ، وغير الولي يبرأ منه من حينه ، ومختلف في ثبوت الاستتابة له . أه .

فإذا سمعت الآثر ، علمت ما في المنن ، فهل يستتاب قبل البراءة ، أو يبرأ منه ثم يستتاب ؟ قولان لهم فيه ، فلا يحتاج إلى إعادة .

قال القطب في ذهبه: وتجب استتابة المتولي ، ومن لم يستتبه ، فمنافق إن كان الذنب كبيرة ، وعاص إن كان صغيرة ، على القول بظهورها ، أو لا يدري أصغيرة أم كبيرة ، من عاين من متولاه كبيرة ، أو أخبره الأمناء ، تبرأ منه ثم استتابه وهو الصحيح ، أو يستتيبه ثم يبرأ منه ، إن لم يتب إلا الزاني ، فإنه يقدم فيه البراءة ؛ قُلت : وكذا الشرك فإنه شر منه ، ومن كل سؤال ، إن قال : ولا تجب استتابة المتولي بولاية البيضة ، ومن استيب من ذنب فتاب ثم عاد إلى الذنب بعينه

إستتيب أيضاً وهكذا وهو الصحيح ، أو يستتاب ثلاثاً ، قولان ، وإن استتيب وتاب ، ثم قال : لم أتب ، برئ منه ، وإذ استتيب ، فقال : تبت من جميع ذنوبي ، لم يجزه حتى يبين الذنب المستتاب منه ، أو أجزاه مُطلقاً ، أو إن لم يستحله أقوال . أه. .

وقال الإمام المخليلي (رحمة الله عليه): وإذا تاب غير المستحل مما به كفر ، وأحدث من الضمانات والمظالم والتبعات ، فقد قيل : بولايته في الحال ، وأنه مأمون على أداء ما لزمه من ذلك ، لأنه في الذمة عليه كالديون ؛ وعلى قول آخر : فهو على حكم المحدث في البراءة ، حتى يصح منه قضاء تلك المظالم والديون بأدائها لأهلها على ما جاز ؛ وعلى قول آخر : فهو في البراءة حتى يصح له حكم الأداء ، ولابد على هذا القول من زيادة إشتراط ، إلا أن يكون له عذر ؛ وعلى قول سادس : فتصح له ولاية إن أنتمن على معرفة ما لزمه من الدينونة به ، ووضع كل شيء في موضعه ، ولم يخالجه في صدقه ريب ولا تهمة ، وإلا فلا ؛ وسابع الأقوال : يوقف عنه بعد التوبة حتى ينزاح الإشكال ، ويخرج من الشبهة بالمجمع بين التوبة والدينونة بالقضاء ، وكان هذا القول هو الذي يعجب الشيخ ، وهو حسن . أه .

أقول : ظاهر الأقوال خمسة لا سبعة ، إِلاَّ أن يكون غلط بنسختنا ، وليت شعري لم جاز أن يبقي في البراءة بعد التوبة ، والله تعالى يقول : ﴿ وَمَن لَم يَتُب فَأُوْلَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ (١) ، وقال رسول اللَّه ﷺ : " التائب من الذنب كمن لا ذنب له " ، وليس لنا إِلاَّ ما ظهر ، واللَّه

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات: ١١.

يتولى السرائر .

وفي ذهب القطب (عفى الله عنه) : وذكر أبو إسحاق : أن من تاب من ذنبه ، ثبتت ولايته ساعته ، وأن محمد بن محبوب قال : إذا أستنيب المجرم لذنبه ، لم أرجع إلى ولايته ، حتى أستديمه وأستبريه بعد التوبة ، ويطمئن إليه قلبي ، قال أبو إسحاق : وأظن قوله هذا إحتياطاً عنده . أه. .

وسكت هو ، والإمام النحليلي عن المستحل ؛ قُلت : تقدم في بـاب ولاية الْخارج من مذهـب أهـل الْخـلاف إلى مذهبنـا ، أنـه يتـولى إذا لـم يـمنع منه إِلاَّ خلافه ، وتقدم هنالك بسطه ، فليراجع .

بقي من لم يعرف منه خير ولا شر ، فالْحكم فيه الوقوف ع الولاية والبراءة ؛ بقي من المكلفين من لم يعرف منه خيره ولا يعرف منه شر ، فيبرأ منه على شره ، فالْحكم فيه عند عُلمائنا الوقوف بالدين عنه ، حتى يعلم أحد الأمرين فيه ، واعلم أنه لا يكون في الْجملة ، كما كانت الولاية في الْجملة ، والبراءة كذلك ، لأنه لا يخلو عبد في الْحقيقة عند الله من أحد الأمرين ، إما مُطيع أو عاص ، فمن أجل ذلك لم يُثبت الوقوف الديني في الْجملة ـ نص عليه الإمام الْخليلي ( وَعِبارته في الوقوف الديني ، وهو : لا يكون من حيث الْجُملة في الناس بالنظر إلى الحقيقة ، إذ لا مخرج لأحد في حال من أن يكون مُطيعاً أو عاصياً ، لكن الإحاطة بهم من هذه الكيفية متعذرة في الإقرار . أه. .

قُلت : واستدلوا على وجوب الوقوف الديني في الْمجهول أمره

بالعقل والنقل.

قال الإمام النحليلي أيضاً: فإذا ثبت أن الولاية لا تكون إلا في معلوم المحال ، فالبراءة كذلك لكونها حكماً ، والمحكم لا يكون إلا بصحة ، وَإِلا كان ظنا وتخميناً ، والظن محتمل لكونه حقاً أو باطلاً ، وكل محتمل لم يقم الدليل عليه ، وكل ما لم يقم الدليل عليه لم يجز القطع به ، وإذا لم يجز القطع ، وجب الإمساك حتى يصح ما يوجب القطع ؛ حتى قال في البرهان النقلي : فجميع ما في كتاب الله من ذم القول بغير علم ، فهو شاهد للوقوف . أه فليراجع .

قال القطب (عفى الله عنه) : يـجب الوقوف فيمن لـم يعلـم فيـه موجب الولاية ، ولا موجب البراءة ، لقوله تعالى : ﴿ وَلاَ تَقَفُ مَا لَيـسَ لَكَ بِهِ عِلمٌ ﴾ (١) . أ هـ .

قُلت : والأحاديث في ذلك أكثر من أن تُحصى ، منها قوله ﷺ : " دع ما يُريبك إلى ما لا يُريبك " ، في أمثالها ، وأجمع على ذلك أئمتنا .

#### تنبيه :

قال الإمام النحليلي مسألة: فيمن يجب الوقوف عنه بالدين بإجماع أو إختلاف، فأما المجتمع عليه، فمثاله: إذا رأيت شخصاً لا تعرف منه موافقة ولا مفارقة في الدين في قول ولا عمل، فالوقوف واجب عنه بإجماع، وأما المختلف فيه: فمن صحت له موافقة بالقول دون العمل،

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء : ٣٦ .

وفي معناه: مشرك إستسلم، وصبي من أهل الإسلام بلغ ومنتهك، أو مبتدع أظهر المتاب، وهكذا حكم من عرف ببعض الأعمال الصالِحات، كرجل وجد يصلي في المسجد ... إلخ، وأنت خبير أن المشرك إذا أسلم، والصبي إذا بلغ متولى بولاية أحد أبويه، والمخالف إذا رجع إلينا، والمنتهك إذا تاب، أن الأصح فيهم الولاية الدينية، لأنها حق واجب، فلا يُؤخر إلا لما يُوجب التأخر؛ وأما الموافق في القول دون العمل، ومن وجد يصلي في المسجد ولا يعرف حاله، فجديران بالوقوف الديني حتى يعلم حالهما بالخبرة، والمسألة في الموافق بالقول دون العمل خلافية، وتقدم ذلك كله في مواضعه.

وكذا المتشاتمان والمتقاتلان ، إن لم تعرف المحق منهما ، فهما في حكمهما السابق ؛ وكذا المتشاتمان والمتقاتلان ... إلخ ؛ أي : ومثل ما يجب الوقوف فيمن لم يعرف بخير ولا شر للجهل بحاله ، والمحكم على المجهل لا يصح ، يجب أيضاً الوقوف في فعل المتشاتمين والمتقاتلين ومن في معناهما ، حتى يعلم المحق منهما ، وأن فعلهما ذلك حق أم باطل ، ولا يكونان محقين ، لأنهما ضدان ، وممكن باطلهما ، وباطل أحدهما ، فيجب المحكم بإبقائهما على حالهما السابق من ولاية ، أو براءة ، أو وقوف ، هذه طريقة المغاربة .

قال القطب (عفى الله عنه): إذا لم يعرف المحق من المتشاتمين والمتقاتلين ، تركا على ما هما عليه من ولاية ، أو وقوف ، أو براءة ، ووقف في الفعل ؛ وزعمت النكار: أنه يوقف فيهما إن كانا متوليين ، ولزمهم الرجوع عن العلم المتيقن بالشك ، وأن يتركوا كلما طرأ لهم

شك في نجاسة وتحريم . أ هـ كلامه .

لكن في " الدليل " ، بعد حكايته هذا ، قال : إما إن زاد متولي آخر إلى أحدهما ، فالمتوليان هما المحجة ، وأما طريقة المشارقة ، فلهم فيهما ونحوهما ثلاثة مذاهب ، قالوا : وأما من له وليان ، فسمع كلا منهما يبرأ من الآخر ، فهذا موضع خصومة ، كانا ضعيفين ، أو عالممين ، أو ضعيفاً وعالماً ، فأيهما برئ من صاحبه قبل الآخر فهو قاذف ، ويبرأ منه بدين لِمعنى القذف ، ويتولى الآخر بدين إذا غاب أمرهما على براءته منه ، لأنه المبتدئ بالبراءة ، ويبرأ منه بحكم الظاهر ، والمحق منهما هو المبرأ منه ، كان عالماً ، أو ضعيفاً ، لأنه موضع أحكام لا موضع فتيا ، وأما إذا لم يعرف البادئ بالبراءة منهما قبل الآخر ، فقد قبل : بولايتهما على الأصل ، حتى يعرف المبطل ، وقيل : بالوقوف فيهما للإشكال ، وقول : بالبراءة لإظهارهما القذف ، وليس لهما فيهما للإشكال ، وقول : بالبراءة لإظهارهما القذف ، وليس لهما بذلك حجة . أه " منهاج " الشيخ خيس (بتصرف) .

أما إذا اختلفا في التحليل والتحريم ، وبرئ كل من صاحبه على ذلك ، فإن كانا عَالِمين ، فلا تجوز البراءة من العَالِم الْمحق برأي ولا دين ، وَالعَالِم الْمبطل ينزل هنا منزلة الضعفاء ، فإن لم يهتد سامعهما إلى الْحكم عليهما ، مع علمه بإختلافهما ، ففي المبطل منهما أربعة وجوه : ولاية الرأي ، وبراءة الرأي ، ووقوف السؤال ، والبراءة على الشريطة ، وإن كانا ضعيفين ، فإن الضعيف لا تقوم به الْحجة في الفتيا ، وقد برئ من ضعيف مثله ، أو عَالِم نزل منزلته ، فلا تهجوز ولايتهما بالدين ، إلا على إشتراط البراءة من المبطل منهما ، ومن أراد بسط

هذه المسائل ، فليراجع المطولات .

## تنبيه:

إذا عرفت ما هنا ، عرفت بطلان قول من يقول : أن البراءة بالواحد جائزة ، وليت شعري كيف لا تجوز شهادته في قيراط على يهودي لِمسلم ، وتجوز البراءة به من ولي في الدين ، والبراءة قتل ؟ إن هذا لأمر عجيب ، وكذا من فعل فعلاً لا يعلم الْحكم فيه .

وقفنا في الفعل وأبقيناه على حاله الأول ، أي : لأنا لو وقفنا ، أو تبرأنا منه على فعل لا نعلمه ، لكنا ربما برئنا ، أو وقفنا عنه ، على فع الطاعة ، وهو لا يجوز ، اللهم إلا أن يكون حدثاً في البجملة ، ومختلف في المحكم عليه ، إن كان في تفسير المجملة ، كالصفات والأفعال ، وكذا المستحل والمصر ، قيل : إنهم لا يسع جهل حدثهم ، كالحدث في المجملة ، وقيل : إنه لا يهلك أحد بهلاك أحد ، وهذه طريق المغاربة أيضاً .

قال صاحب " الدليل " : فكل معصية ليس عليك فيها إلا الكف ، وكل فرض ليس عليك إلا أن تعرف أنه واجب عليك وتعصي بتركه ، وكذا كل من وجب عليه شيء فضيعه ، فليس عليه من معرفته ومعرفة الفاعل إلا أن يعلمه حراماً ، حراماً عليه تركه ، وليس عليك من معرفة أسمائه ، لا من الكبير ، ولا من الفسق ، ولا من النفاق ، ولا مسن الشرك ، إلا الشرك الظاهر ، الذي ظهرت به تسوية الباري سبحانه بخلقه ، أو نفى وجوده ، أو قصد إلى شخص بعينه ، فهذه الوجوه

الثلاثة ، لا يسعك إلا تشريكه ، وتكفيره ، وإيجاب العقاب له ، وأما ما سوى ذلك من المحرمات ، فليس عليك منها شيء ، فإن وجب عليك معرفة شيء ، فتعلم أنه حرام ، وأنه معصية ، وأما ما سوى هذيبن الأمرين ، وهو الشرك الباطني ، والفرض الواجب من معرفة محمد والبعث والحساب ، والبعث والناز ، والمُسلمين والمُسلمات ، وجميع ما لا يسع جهله ، فليس عليه من شيء إلا أنه حرام ، وأن علينا أن الفعلة التي صدرت من ولينا هي معصية ، ولا ندري ما يبلغ بها ، فهي كالمسألة الأولى ، فولينا على حاله ، والمتبري منه ليس علينا منه شيء ، ونكون على ولايتهما كأول مرة .

وقال الشيخ أبو خزر (ﷺ): يسع جهل جميع أهل الْحرام ، ما خلا الشرك ـ وقد تقدم ذكره ـ وأما قول الشيخ: والإستحلال لِمَا حرم اللَّه ، أو إصرار على ما حرم اللَّه ، وشرط في هاتين إذا علمت ، وكذلك في سائر المعاصي إذا علمت ، وأما إذا لم تعلم ، فليس عليك منه شيء .

فإذا سمعت هذا ، فاستمع لِمَا يقوله أهل الْمشرق في ذلك ، فإنهم قالوا : ليس له أن يتولى وليه الْمحدث بدين ، إذا علم أنه محدث ، ولا يعلم ما يبلغ به حدثه ، ولا يبرأ من ضعيف إذا برئ منه بديس ، ولا من عالِم برئ منه برأي ، ولا بدين .

قال الإمام الخليلي (رحمة الله عليه): واعلم أن براءة الرأي لها موضعان لا غير ، فيما نعلمه من صحيح الأثر: فالموضع الأول: فيمن أحدث ما يكفر به من غير ما محتمل فيه ، أو عذر يصح له في رأي ،

أو دين ، سواء كان من قبله في حكم ولاية ، أو براءة ، أو وقوف ، فإذا صح ذلك منه عند ضعيف ، لا بصر له في أحكام براءة في ذلك ، فواسع له أن يبرأ بالرأى ، في قول أهل العلم في هذا الموضع ، ما لم تقم عليه الْحجة من قول من يلزمه أن لا يرد في الْحق قوله من عُلماء الْمُسلمين ، ومثال ذلك: من أحدث الباطل، كالزني، وشرب الْخمر، وأكل لحم الميتتة المحرم ، إلا ما اضطر إليه ، في موضع جوازه على قول ، أو بإجماع ، فإذا جهل الضعيف أن يبرأ منه على ذلك ، كان واسعاً له في هذا الْمقام أن يبرأ منه برأيه في الأحكام ، ولو كان في الأصل ولياً له من قبل ذلك ، أو كان من الأعلام ، أو الأئمة في الاسلام ، فالْحق في ذلك واحد ، ولذلك قيل في المختلفين : من ضعيف وَعَالِم ، والعَالِم هُوَ المبطل في دين الله تعالى ، أن البراءة من العالم جائزة بالرأي ، لمن كان ضعيفاً لا يستطيع أن يعرف بالْحق من هو الْمبطل منهما في دين الله الملك الْحق ، فكيف ترى في المبطل إن كان ضعيفاً ، ومخالفه في الْحق مثله ، في سمة الضعف أنها في الْمبطل لأجوز لا محالة ، ولكن إذا كانوا من قبل في الولاية جميعاً ، وبريء المحق الضعيف من المبطل ، ضعيفاً كان ، أو عَالِماً ، فهذا هو الموضع الثاني من مواضع جواز البراءة بالرأي ، فإذا كان هو المبتدئ بالبراءة بالرأي ، فإذا كان فيه هو المبتدئ بالبراءة بالدين ، على ما به من الضعف الذي لا يكون فيه حجة ، فقد قيل : أن البراءة بالرأي منه جائزة في هذا الموضع ، لِمن برئ من وليه ، وكان هو محقاً في الأصل ، صادقاً في البراءة ، موافقاً لأحكام اللَّه تعالى ، فكيف إذا كان هو الْمبطـل ؟ إنهـا لأحـق بــه ، ولــو كان عَالِما ، لأنه ينحط حينئذ عن درجات العلم إلى درجات الظلم ،

فأفضل أحواله أن يكون في ذلك كالضعيف ، لا حجمة منه في شيء . أ هـ .

ويتوقف في أطفال الكفار والمنافقين ، وإن صرح بعض أكابرنا بأنه لا ذنب عليهم ، ولا يضيع الله ذرية آدم ، وأنهم في الْجنة يثابون ، وإن قصرت بهم درجتهم عن درجة العاملين ، وقيل : هم ثواب كالْحور العين ؛ ونتوقف ، أي : نحن معاشر الأباضية ، في أطفال الكفار والمنافقين ، أي : عن الْحكم عليهم بولاية أو براءة ، بل نحكم عليهم بالوقوف عنهم ، لعدم ورود نص قاطع فيهم ، وقد ورد في أطفال المُؤمنين .

وفي " شرح النونية " : وإن أطفال أهل الشرك والنفاق في الوقوف إلى البلوغ ، لقوله للسائل عنهم : " الله أعلم بـما كـانوا عـاملين ، إن لو كـانوا عـاملين " (١) ، قـال : وإن أطفــال الْمتولــي إذا إرتــد إلى الشرك ، على ولايتهم الأولى ، وإن أولاد الْمتولي إذا نافق يرجعون إلى الوقوف . أ هـ .

قُلت : ينظر ما الفرق بين الْمسألتين ، مع أن الشرك أكبر الكبائر ، فليحرر الْمقام .

وفي " الشرح " أيضاً : وأن الناس اختلفوا في أفعال الأطفال ، فقيل : لا تُكتب حسنة ولا سيئة ، وقيل : تُكتب الْحسنات كَقِراءة القُرآن ، وقيل : إن لهم سيئات وخطايا ، وأنها نصيب من خطيئة أبيهم آدم (١) انظر الملحق .

(التَّلَيِّكُلُنُ) ، ثم قال : وأجمعوا أن السيئات لا تُكتب عليهم . أ هـ (مع حذف) .

وإن صرح بعض أكابرنا: بأنه لا ذنب عليهم ، لِمَا في الْحديث:

" أن القلم مكسور عنهم " ؛ ولحكاية الإمام عبد العزيز: الإجماع على أنه لا تكتب عليهم السيئات ؛ والأكابر: كأبي سعيد (رحمه الله) ، فإنه ذكر في " الْمعتبر " ، أنه : ﴿ وَلاَ تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزرَ أُخرَى ﴾ (١) ، ولم يكن منهم ما يوجب تعذيبهم ، وهم على الفطرة ؛ وكما في " الدليل " ، لأبي يعقوب ، فإنه قال ، بعد كلام يدل على إيمانهم: فظهرت مِنة الله تعلى على الأطفال ، أن أصحبهم الإيمان من حين ولادتهم إلى أن يبلغوا حال الرجال ، فمن مات منهم قبل البلوغ دخل البعنة ، لِحرمة آدم (السَّلِيُلِيُنُ) ... إلخ ؛ ثم قال : فلما قضينا لكل مولود يولد على الفطرة وبالْحنيفية ، قضينا له بالإيمان ، وبالْحنيفية بعد الإيمان ، وبالْحنيفية معاذ بن جبل المعام هذه الأمة بعد نبيها على وهو أشبه . أه (مع حذف أيضاً) .

ولا يضيع الله ذرية آدم ، فيه إعتراض على قـول من زعـم : أنهـم يكونون تُراباً كالبهائم ، وعلى زعم الْخوارج : أنهم في النار تبع لآبائهم ، قياساً على أولاد الْمُؤمنين في التبعية ، وكلا القولين ليس بشيء ، كما في " دليل " أبي يعقوب (رحمة الله عليه) : وأنهم في الْجنة يثابون ... إلخ ،

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام : ١٦٤ ؛ سورة الإسراء : ١٥ ؛ سورة فاطر : ١٨ ؛ سورة الزمر : ٧ .

أي: لإقرارهم بالإيمان ، وثبوت العهد لهم ، يوم قال لهم الله تعالى : ﴿ أَلَستُ برَبِّكُم قَالُواْ بَلَى ﴾ (١) ، وهم في صلب آدم (الطَّيِّكُمْ) ، كالذر ، ولقوله على الشيطان ، ولقوله على الشيطان ، فإنه يخترمها عما خُلقت له " ، وأنت خبير أن درجات العاملين متفاوتة في الثواب ، فكيف بمن لم يكن له منه عمل قط ، بل ثبت منه الإيمان ؛ فمن ثم قال : وإن قصرت بهم درجتهم عن درجة العاملين ، ﴿ فَمَن رُحزِحَ عَنِ النَّارِ وَأُدخِلَ الجَنَّة فَقَد فَازَ ﴾ (٢) ، وقيل : إنهم من جملة ثواب أهل النجنة ، وليس لهم من الثواب شيء ، بل هم خدم لساكني الجنان .

وفي "كرسي الأصول ": وثانيهما: أولاد الأعداء من مشرك وفاسق، ففيهم من أقوال العُلماء ثلاثة: أحدها: أنهم في الْجنة، لثبوت شهادتهم، يوم قال لهم الْمولى: ﴿ أَلَستُ بِرَبِّكُم قَالُواْ بَلَى ﴾ (٣)، شهادتهم، يوم قال لهم الْمولى: ﴿ أَلَستُ بِرَبِّكُم قَالُواْ بَلَى ﴾ (٣)، وكل مولود يُولد على الفطرة، والقلم مرفوع عنه حتى يبلغ، لكن على هذا القول أيثابون أم يكونون ثواباً لأهل الْجنة ؟ قولان، والصحيح: لم يقم دليل على أحدهما ؛ وثانيها: أنهم في النار تبع لآبائهم لقوله على للسيدة خديجة (عليها السلام): " إن شئت أسمعتك نغاءهم في النار "، واختلفوا إنهم يعذبون فيها أم لا ؟ على قولين، والصحيح إنه: ﴿ وَلاَ تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزِرَ أُخرَى ﴾ (٤)، والمحدث متأول، إذ لم يقل: إنهم في النار ، ولكن أبهم الْجواب وعلقه بمشيئتها، علماً

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران : ١٨٥ .

<sup>(1)</sup> سورة الأعراف : 177 . (3) سورة الأعراف : 177 .

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام : ١٦٤ ؛ سورة الإسراء : ١٥ ؛ سورة فاطر : ١٨ ؛ سورة الزمر : ٧ .

بانها لا تشاء ، ولم يصرح بشيء ، لئلا يكون بإذاعته تسلية للكفار تأسياً بالمولى فترك ذكرهم ؛ وثالثها : الوقوف عن الْخوض فيهم طلباً للسلامة . أه. .

ونعرض هنا عن أحكام الملل ؛ الإعراض : الصدود والميل عن ذكر أحكام الملل ، أي : الست المذكورة في سورة الحج ، وهو قوله تعالى : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ أَمَنُواْ وَالَّذِينَ هَادُواْ وَالصَّابِئِينَ وَالنَّصَارَى وَالْمَجُوسَ وَالَّذِينَ أَشَرَكُواْ ﴾ (١) ، لأنها ليست من الإعتقاد ، خلافاً لمن قال من أصحابنا : أنه لا يسع جهل أحكام أصحاب الملل .

وفي " الدليل " : وحكاية الشيخ ( الشه ) : أنه لا يسع جهل الملل وهم : اليَهُودَ ، وَالنَّصَارَى ، وَالصَّابِتُونَ ، وَالْمَجُوسَ ، وَالَّذِينَ أَشْرَكُواْ ، فهذه أبعد من هذه المسائل كلها وأخمل ، ولم تبلغ درجة اليهود ، وَالنَّصَارَى ، وَالْمَجُوسَ ، وَالَّذِينَ أَشْرَكُواْ ، أَن يقرن الله الإيمان بهم ، بالإيمان به ، وتلك منزلة لم تبلغها أنبياؤهم ، إبراهيم ، ومُوسى ، وعيسى ، بل هم أخس من ذلك . أه .

وفي " ذهب " القطب : ولا تلزم معرفة تلك الملل وأحكامها ، حتى تقوم الْحجة عند : عمروس ، وعبد الرحمن بن رستم ، وأبي خزر ، وابن زرقون ، وأبي يعقوب ، وغيرهم من المحقين ، وهو الصحيح عندي ، أو تلزم ، وأشرك من لم يعرف ذلك ، أو من لم يعرف الملل فقط ، ومعرفتها أن يعرف أنها ملل شرك ، أو أن يعرف أن عبدة الأصنام

<sup>(</sup>١) سورة البحج : ١٧ .

والمجوس مشركون ، لأنه لا يعذر جاهل الشرك ، القائل بتعدد الألهة . أ هـ .

وفي " شرح النونية " : وأن الملة الأولى من الست : ملة أهل التوحيد ، وحكم أهلها : ولاية الموفى منهم بالدين ، وحبه ، وطلب الغفران له ، ونصيحته ، وإعانته على البر والتقوى ، وترك ضره وبغضه واغتيابه ، وغير ذلك من حقوقه الواجبة له ، ظاهرا وباطنا ، وبراءة غير الْموفي منهم بالدين ، وبغضه ، ولعنه ، وجلده على الزني ، إن لم يحصن ، ورجمه عليه إن أحصن ، وجلده على القذف ، وإجراء حقوق الْمولى عليه ، من غسله ، وتكفينه ، والصلاة عليه ، ودفنه ، وقطع يده إن سرق ما يجب به القطع ، وعدم قبول شهادته في غير النكاح ، وقبولها فيه ، وعدم عدالته ، وحل مناكحته ، وارثه ، وأخذ الزكاة منه ، ووضعها في الفقير من جنسه ، والْحج معه ، والتسوية بينه وبين الْموفي في القود ، والقصاص ، والدية ، وتحريم دمه ، وماله ، وسبيه ، ودعائم . إلى ترك البغي ، إن صدر منه ، وإعطائه للحق ، والإنصاف منه وله ، وإقامة الْحدود عليه ، ولزوم غرم الْمتلفات ، ورد التباعات ، والقصاص في الجراحات ، وفي الأنفس بالقود والديات ، فإن أجاب وأذعن للحق ورجع إليه ، وترك ما كان عليه ، فإنه لا يقاتل ، وإن إمتنع من الرجـوع عن ذلك ، وعن الفساد بعد التنبيه والإنذار ، قُوتل إلى أن يرجع إلى أمـر الله ، ولا يغنــم مالـه ، ولا يُسـبى أهلـه وعيالـه ، وإن إنهـزم أتبـع ، ولا يُجهز عليه إن جرح ، ويحرم الفرار حال حربه ، إلاَّ لـمتحرف لقتال ، أو متحيز إلى فئة ، وهذا هو حكم الْموافق في الدين الْموفي وغيره ، وأما

المخالف فيه ، فحكمه الدعاء إلى ترك ما به ضل ، من إعتقاد البدع ، وإلى البراءة من الأئمة المبتدعين لها ، وإلى الدخول في ديننا ، وولاية أثمتنا ، وأهل الوفاء منا ، فإن أجاب صار منا ، له ما لنا ، وعليه ما علينا ، من المحقوق كلها ، وإن إمتنع دُعي إلى دفع المحقوق الواجبة للمُسلمين ، وإلى الإستسلام لأحكامهم ، وإجراء حدود الله عليه ، فإن أذعن لذلك وانقاد له ، تُرك وما هو عليه ، مع حل كل ما يحل منا منه ، من نحو المناكحة ، والموارثة ، والمدافنة ، وإجازة شهادته ، إن كان عدلاً في الأحكام ، دون الولاية والبراءة ، وما فيه تكفير المُسلمين .

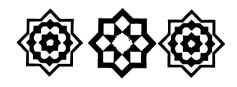
وقال أبو الْمُؤثر (رحمه الله): إذا غلبنا جازت شهادته، وإن غلبناه لم تجز، ويجب عليه وله، ما يجب علينا ولنا، من الْحقوق كلها ما خلا الولاية، فإنه ليس له فيها نصيب، ونصيبه البراءة منه، من نحو أكل الذبائح، والقصاص، وقبول شهادته إن لم يتهم، وعدم إظهار المنكرات، والصلاة معه إن لم يحدث فيها منا يبطلهنا، وأحند الصدقات والفيء منه إن كان غنيا، ووضعها في فقيره في زمان الظهور، ودفع الظلم عنهم، وإن إمتنع من إجراء الْحقوق عليه، أدب بما يقمعه ويردعه عن إمتناعه منه، فإن إنقمع وارتدع بذلك الأدب، تُرك وما هو عليه، وَإِلا حل قتاله وضربه إلى أن يذعن، وحرم سبي عياله، وغنيمة أمواله، وإتباعه إن أدبر، والإجهاز عليه إن جُرح، ولم تكن له فئة المواله، وإتباعه إن كانت أتبع وأجهز عليه، وإن الثانية، والثالثة، والرابعة: ملة أهل الكتاب، وهم: اليهود، والنصارى، والصابئون، وحكمهم واحد، وهو أن يدعوهم الإمام العادل إلى الدخول في الإسلام،

فإن قبلوا دعوته ودخلوا فيه ، كان لهم وعليهم ما للمُسلمين وعليهم من جميع الْحقوق الإسلامية ـ مما مر ـ وغيره ، وإن أبوا من الدخول فيه ، دعاهم إلى دفع الْجزية عن يد وهم صاغرون ، فإن أجابوا لذلك ورضوا بإعطائها ، أخذها منهم وتركهم على ما هم عليه من ديانتهم ، وحلت ذبائحهم ، ونكاح الْحرائر من نسائهم الغير الزانيات ، دون الإماء والزانيات ، وإن أبوا من دفعها ، حاربهم وحل دمهم ، وسبي ذريتهم ، وغنيمة أموالهم ، وحرم أكل ذبائحهم ، ونكاح حرائرهم ، وللإمام أن يصالحهم قبل أن يحاربهم ، إن أرادوا الصلح ، ويأخذ منهم كل ما اتفقوا عليه مما يقع الصلح على دفعه له لا غير ذلك ، فإن نقضوه وامتنعوا من الْجزية ، قاتلهم ، وسباهم ، وغنم ، إلاً ما دفعوا عليه الْجزية حال الصلح ، فإنه لا يغنم ، ولا يُسبى ، وقد رفع الْخلاف بين أئمتنا (رحهم الله) ، في كيفية دعاء الإمام لهم .

فقال بعضهم: يدعوا الأمراء من أهل القرار، وكل واحد من أهل البادية بعينه، وقال آخرون: يدعوا أمراءهم أيضاً كأهل القرار، فإن لم يعلم لغتهم أتى بترجمانين آمينين يدعوانهم، وقيل: بواحد؛ وأن المخامسة: ملة المجوس، وحكم أهلها كحكم أهل الكتاب، لقوله المخامسة: " سننوا بهم سنة أهل الكتاب، إلا في الذبائح، ونكاح الحرائر منهم، فإنهما لا يحلان، ولو أذعنوا للجزية ودفعوها " (١)، فقوله: سننوا بهم ... إلخ، محمول على الجزية فقط، لا على الذبائح والنكاح أيضاً ؛ وأن السادسة: ملة عبدة الأوثان، وحكمهم أن

يدعوهم الإمام إلى الإسلام ، فإن قبلوه ودخلوا فيه ، كانوا مُسلمين ، ولهم وعليهم ما للمُسلمين ، وعليهم من الْحقوق الإسلامية كلها ، وتجب ولاية من دخل في الإسلام من جميع من تقدم على الفور ، حتى يظهر منه ما يوجب البراءة منه ، وإن أبوا من الدخول فيه ، أي : عبدة الأوثان ، حاربهم ، ولا يقبل منهم جزية ولا صلحاً ، وتسبى ذريتهم ، وغنم أموالهم ، إلا الْمُشركين من أهل مكة (زادها الله شرفاً) ، وقيل : جميع مُشركِ العرب لا يسبون ، تعظيماً له على ، وقيل : قريش خاصة ، كما في العقيدة . أه .

فإذا سمعت هذا ، فاعلم إنا نقول : لا يلزم معرفة أحكام الملل ، وهل يكفر من لم يعرف أن نكاح المجوسية حرام ، ونكاح المعاهدة من الكتابيات حلال ؟ وما الفرق بين هذه المسائل وغيرها من مسائل الفروع إلا التحكم ، وقد أجمعوا أن من أقر بالجملة فهو مُؤمن ، ما لم يضيع شيئاً بعد قيام الحجة عليه .



وإلى هُنا إنتهي بنا الكلام على الجُزء الأول من كِتاب " الإرشاد في شرح مُهمات الإعتقاد " والحَمدُ لله حق حمده وصلاة الله وسلامه على خير خلقه وآله وصحبه وَلاَ حَولَ وَلاَ قُوةَ إلاَّ باللَّهِ العَلِي العَظِيم ِ وقد وقع الفراغ من تسويد هذه النسخة الأولى من تأليف شيخنا ، الفقيه ، العلامة ، الفاضل / سيف بن ناصر بن سُليمان بن على الْخروصي - أدام الله بقاءه - وجزاه الله عنا خيراً آمين بقلم العبد الضعيف ، الفقير لِلَّهِ تعالى / حمود بن سالم بن خميس الزاملي بيده وكان تسمامه نهار ۱۹ من شهر ربيع الأول سنة ١٣٢٨ بعد الهجرة النبوية على صاحبها أفضل المـــلاة و التحية Ò

## مُلحق بتخريج الأحاديث الشريفة

| الصفحة | المرجيع            | طرف الحديث                              |
|--------|--------------------|-----------------------------------------|
| 77     | إتحاف ٩ : ٩ \$     | الحمد رأس الشكر                         |
|        | منثور ۱۱:۱         |                                         |
|        | کنز ۹٤۱۹           |                                         |
| 74     | الكشاف ٩٠          | أنا سيد ولد أدم يوم القيامة ولا فخر     |
|        | م الفضائل ٣/ت ٢١٤٨ |                                         |
| 70     | تلخیص ۱ : ۲۸۱      | رُفِعَ عن أُمتي الْخطأ والنسيان         |
|        | درر ۸۷             |                                         |
|        | تذكرة ٩١           | f 11 ft ft a 1                          |
| 77     | قط ۱۱۱۶            | إذا إجتهد الحاكم فأخطأ فله أجر          |
|        | تلخیص ٤ : ١٨٠      |                                         |
| ۳۸     | حاوي ۲:۲۲          | من عرف نفسه عرف ربه                     |
|        | خف ۲: ۳۹۲          |                                         |
| ٨٤     | إتحاف ۱۰: ۱۸۲/۱۶۰  | لا تتفكروا في ذات الله                  |
|        | حبيب ٣: ١٧         | ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) |
| 170    | کنز ۳۸۲٦۱/۳٤۹۹۸    | إن الإيسمان هَا هُنَا                   |
|        | طب ۱۷: ۲۰۹         | . Street street in te                   |
| 16.    | حم ٥:٨٢٤           | الرياء هُـوَ الشرك الأصغر               |
|        | سنه ۱۰ : ۷         |                                         |
|        | درر ۸۰             |                                         |

| الصفحة | المرجع              | طرف الحديث                                                     |
|--------|---------------------|----------------------------------------------------------------|
| ١٤٨    | تذكرة ٢١٥           | من مات فقد قامت قيامته                                         |
|        | فوائد ۲۶۷           |                                                                |
| 107    | الكشاف ٦٦           | إن الساعة تهيج بالناس                                          |
| 107    | منثور ۲ : ۵۰        | إن الساعة تهيج بالناس<br>ما السائل بأعلم بها من المسئول        |
|        | قرطبي ۱۲: ۸۲        |                                                                |
| 104    | مطالب ٤٥٨٤/٤٥٨٢     | لا تقوم الساعة عَلَى مُؤمن                                     |
|        | فتح ۱۳ : ۸۵         |                                                                |
| 171    | کنز ۳۹۱۶٦           | الكوثر نهر في الْجنة وعدنيه ربي                                |
| 141    | م فضائل الصحابة ٢٧  | الكوثر نهر في البجنة وعدنيه ربي<br>حوضي مسيرة شهر وزواياه سواء |
|        | تهید ۲ : ۳۰۷        |                                                                |
| 140    | إتحاف ٥ : ٨٤        | اللهم إني أعوذ بك من جهد البلاء                                |
|        | عر ۱:۳۲۵            |                                                                |
| 191    | کنز ۳۰۸۹٤           | لو تعلمون ما أعلم                                              |
|        | خ ۲: ۲/۶۳: ۸۶/۷: ۵۶ |                                                                |
|        | 177/171/177 :A      |                                                                |
| 7.4    | م ایمان ۲٤٠         | أوثق عُرى الإسلام الْحُب في اللَّه                             |
|        | ش ۱۱: ۲۱            |                                                                |
| 7.4    | حبیب ۱ : ۱۳         | لعن الله من أحدث في الإسلام حدثاً                              |
| 415    | کنز ۹۹۷۲            | لعن الله من أحدث في الإسلام حدثاً<br>ليس منا من غشنا           |
|        | إتحاف ٦ : ٢٥٩       |                                                                |
|        | مشکل ۲ : ۱۳۴        |                                                                |
| 715    | 717. 2              | ليس منا من حلق أو صلق                                          |

| الصفحة | المرجمع                      | طرف الحديث                        |
|--------|------------------------------|-----------------------------------|
| 715    | حم ۳:۱ ۲۶۱                   | إستوصوا بالأنصار خيراً            |
| 715    | کنز ۳۳۷۱۷<br>سنه ۱۲: ۱۷۱     | الأنصار عيبتي                     |
|        | ۲ ۲ : ۸۰۱                    |                                   |
| 110    | فق ۱ : ۸۶<br>عدی ۳ : ۱۲۲۰    | رحم اللَّه نساء الأنصار           |
| 710    | خ ۲: ۱۹۹/۸: ۹۹/۹۹            | اللهم صل على آل أبي أوفي          |
| 710    | مشکل ۱۹۲<br>۵۰:۳۵            | رحم اللَّه أبا ذر ، يـمشي وحده    |
|        | کشاف ۸۲                      |                                   |
| 710    | هـ ۲۷۱۲<br>ك ۲۹۲             | إذا أتاكم كريم قوم فاكرموه        |
| 110    | خ٤: ٩/٧٥: ١٣٧/١٩             | من بدل دینه فاقتلوه               |
| 717    | ت ۱۶۵۸<br>تذکره ۱۸۹          | حُكمي على الواحد حُكمي على الجميع |
| 771    | أسرار ۱۸۸                    | لا يُؤمن عبد حتى يُؤمن بأربع      |
| ,,,    | ت ۲۱٤٥<br>ترغيب ۲۲           |                                   |
| 777    | اتحاف ۹ : ۲۰۹<br>نده ک : ۲۰۹ | الإسلام جُبِّ لـما قبله           |
| 777    | · نبوه ٤ : ٣٥١<br>حم ٣ : ٧٧  | اللهم ارحم الأنصار والْمُهاجرين   |
|        | فتح ۸: ۲۹                    |                                   |

| الصفحة | المرجـع                                     | طرف الحديث                                 |
|--------|---------------------------------------------|--------------------------------------------|
| 747    | مسیره ٤ : ۲۰٤                               | هلك المصرون                                |
| 744    | کنز ۱۰۲۳۸                                   | هلك الْمصرون<br>لا كبيرة مع الإستغفار      |
|        | خف ۲:۲۵                                     | _                                          |
| 749    | می ۲ : ۳۲۳                                  | اتبع السيئة الْحسنة تـمحها                 |
|        | کثیر ٤ : ۲۸۹                                |                                            |
| 749    | خ ۱ : ۱۵/۲۵                                 | من توضأ نـحو وضوئي هذا                     |
| ه س د  | م الطهارة ٣/٤                               | الاستار أأرا والمراد                       |
| 749    | م الطهارة ب؛ رقم ٥<br>الإيمان ب؛ رقم ٥ مكرر | لا يتوضأ مُسلم فيحسن الوضوء                |
| 75.    | المِيهان ب، رقم ف معرر ا                    | لا صغيرة مع إصرار                          |
|        | خف ۲ : ۵۰۸                                  |                                            |
|        | درر ۱۸۰                                     |                                            |
| 7 2 1  | تلخیص ۲: ۳۲                                 | قدموا قُريش ولا تتقدموها                   |
|        | إتحاف ۲ : ۲۳۲                               |                                            |
|        | ف ۲۷۸                                       |                                            |
| 7 2 7  | خ٤: ٥٧/٥: ١٣٧/١٩                            | من بدل دينه فاقتلوه                        |
|        | ت ۱٤٥٨                                      |                                            |
| 707    | خ۲: ۲۰ /۸: ۱۵۳                              | اللَّه أعلم بـما كانوا عاملين              |
|        | 7.59/7.5%                                   | 1 C1 ( 1 1 1 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 |
| 777    | هق ۹ : ۱۸۹                                  | سنوا بهم سُنة أهل الكِتاب                  |
|        | غلیل ٥ : ٨٨                                 |                                            |
|        |                                             |                                            |

رقد الإيداع: ٩٩/١٨٥