

# من معالم الفكر التربوي

عند الشيخ أحمد بنحمد اكخليلي

" المفتى العام لسلطنة عمان "

الجزء الأول

نرايد بن سليمان بن عبد الله انجهضمي

الطبعة الثانية سلطنة عمان – مسقط ١٤٢٤هـ – ٢٠٠٣م حقوق الطبع محفوظة للمؤلف



سماحة الشيخ العلامة أحمد بن حمد الخليلي المفتي العام لسلطنة عُمان

"فهذه الصحوة الإسلامية - والحمد لله - أخذت تقضّ على المجاهلية الحديثة مضجعها، وتشريف أعماق نفسها الخوف والرعب، وسوف يأتي اليوم الذي يسود فيه هذا الدين - إن شاء الله - ويهد أمركان هذه المجاهلية، ويجتث بنيانها، كما فعل بسالفتها المجاهلية القديمة، عندما طوى ظلامها بإشراق نومره، وسطوع هداه".

الشيخ/أحمد بن حمد الخليلي . جواهر التفسير: ٣١٨/٢.

"أما أنا فلاأتشاء رقط - والحمد لله - أنا متفائل، ولا مربب أنني أمرى يقظة المسلمين اليوم هي خيراً منها بالأمس، مهما كانت الأحوال سابقاً ... فهذه الصحوة الإسلامية إنما هي تباشير صبح مقبل بمشيئة الله، وإنا لننتظر وصوله عما قربب - إن شاء الله الطرق إلى الطرق إلى الأقصى: جد .

"وإذا كان العالم اليوم يقف على عتبة مرحلة جديدة، يواجه فيها صحوة إسلامية مشرقة يتألق نومرها في عقول شباب المسلمين، فإن الواجب يفرض على جميع أفراد المسلمين أن يضافر واجهود هد - كل بحسب ما يملك - للمحافظة على سيرهذه الصحوة في مسلكها السليد، وانتشارها بنومر من وحي القرآن، حتى لا يعتربها الشذوذ والانحراف.

الشذوذ والانحراف.

#### المقدمة

## دافع التأليف

الحمد لله المتفرد بالكمال والجلال، محقّق الآمال ومقدّر الآجال، المضفي على من يشاء من عباده حميد الخصال، والصلاة والسلام على أحسن البشر خُلْقاً، وأعظمهم خُلُقاً، وأزكاهم سيرة، وأصفاهم سريرة، وعلى آله وصحبه، المضطلعين بحمل رسالة الإسلام، المستهينين في سبيلها بالأعباء الجسام، وعلى الواطئين مواضع أقدامهم من التابعين والصالحين إلى يوم الدين. أما بعد:

فلقد جعل الحكيم الذي لا يسأل عمّا يفعل لكل شيء سبباً، وكان من السبب الباعث على هذا التحبير، والدافع الملّح على هذا التسطير؛ إرواء الغُلّة المتخلِقة بحشاي مذكنت صبياً، والمترعرعة بطواياي منذكنت فتياً، قبل نفور الحبيب بتباشير المشيب، إذ ساقني طالع السعد، وقادني لطيف القدر، إلى محاضرة بالمعهد الإسلامي بما ينيف على عقدين من السنين، حيث تصدّر سماحته على دست الجلال بهيبة ووقار، وأخذ ينثر على مستمعيه من فرائل علمه، وقلائد حكمه، وسديد توجيهاته، ولطائف إرشاداته، وانهمك في توضيح ما اندرس من معالم الأخلاق، عركاً في تلافيف النفوس إليها كوامن الأشواق، يهدر كالسيل المتدارك ، ثم خرجنا مستحوذاً على قلوبنا الإعجاب، ومستولياً على نفوسنا الاندهاش، ولم نخرج آنذاك بغير ذاك، ثم تواترت عليًا

نعماء القدر، فكحّلت بنور غرته مني البصر في دروس التفسير لكتاب الله العلي القدير، التي يكشف فيها ما خفي من دلالات القرآن، فتتجلّى بذلك ما كمن في نفس الشيخ من آيات الرحمن، فأشرِبَتْ قلوبنا بحبه، وطمحت نفوسنا إلى التماس قربه، فوجدناه مع سمو قدره، وعلو منزلته:

دان إلى أيدي العفاة وشاسع عن كل ند في الندى وضريب.

فدلتنا بشاشته على لطفه، ولطفه على عطفه، ونبهنا سخاؤه على رجائه، فحشرت نفسى مع الداخلين، فانبهرت بما شاهدت من آيات تفرده، ويقيت أشيم بارقة الهدى في سجاياه، وتستجيش تلهفي أنوار الإيمان المتلألئة في محياه، فاستطبت المقام في ظل دوحة خلقه الوارف، ألتقط ثمار علم مختلفة أفنانها، وأكرع من نمير حياض فضل متنوعةٍ طعومُها وألوانُها، فغرستُ حينها غصن المني في تشريف نفسى بتسجيل مآثره، وتخليد ذكري بحفظ عقد جواهره، ليتزيّن بها جبينُ التأريخ، ويلهج بها لسانُ الدهر، فولعت من حينها بالحرص على ملء أصداف مسامعي بثمين فرائد أخباره، واستهداء المقربين إليه لطائف آثاره، ومضت قافلة الزمن وأنا أتعلُّل من أخباره في الصدور والورود، بلطائف أرق من دموع الندى على خدود الورود، وكلما هزتني الرغبة في هصر أغصان المني، استشعرت العجز والوني ، لقصور عقلي عن الفهم، وانعدام بضاعتي من العلم، وأيقنت بخيانة القلم، وخذلان التعبير، وأنا أسجل شمائل سماحته، وأفصح عن مآثره ، وأعرب عن سماته ، وأبين عن صفاته ، وأظهر بعض محامده ، ولكن جسّرني على اختراق حِمى الكتابة، ما أولانيه – حفظه الله – من حياطة كنفتني، وعناية شملتني، وما تواتر عليّ من نعمه، وترادف علي من مننه، وتتابع علي من آلائه، وتلاحق علي من نعمائه، فكان هذا الكتاب صغيراً في متنه، كبيراً في فحواه، عظيماً بما تناول من شخصيته المصطفاة، ليجدد الله به - في عصرنا - صرح الدين بعد اندثاره. وينتظم به عقده بعد انتثاره. وإني لأرفع أكف الضراعة لرب الأرباب، ومتزل الكتاب. أن يجعله خالصاً من جميع الشوائب، محفوظاً من عواصف النوائب إلى أن يقوم الناس لرب العالمين.

، د. ایال اقیجی: م

لقد اتضح لي نوعان من التربية لسماحته: الأول يتعلق بالتربية الفردية الخاصة بالفرد في ذاته، والنوع الآخر التربية الجماعية وهي تربية الأمة في مجموعها بمنهجية متميزة عن تلك المنهجية في النوع الأول، وقد تناول هذا الكتاب النوع الأول من التربيتين.

يشتمل في أجزائه على مقدمة وستة فصول وخاتمة، جعلت الفصل الأول يتحدث عن حياة الشيخ الخليلي ومؤلفاته ودوره الإصلاحي، ولم أشأ أن أضيف إلى هذا الفصل مبحثاً عن عصر الشيخ ؛ فقد كفاني ذلك الجهد الكثير من الباحثين.

أما الفصل الثاني: فقد جعلته مدخلاً إلى الفكر التربوي، ليكون تمهيداً لتصور بعض المعالم التربوية حال الحديث عنها في الفصول اللاحقة. أما الفصل الثالث: فقد تناول أهم أنواع التربية وهي التربية الروحية ، وجاء الفصل الرابع متناولاً للتربية العقلية وجعلت الفصل الخامس متحدثاً عن التربية السلوكية ، التي هي الميدان الذي تتجسد فيه التربيتان الروحية والعقلية ، بينما يتناول الفصل السادس تحليلا مفصلا عن نظرية الشيخ التربوية في ضوء أهم النظريات التربوية القديمة والمعاصرة ، وأنهيت الكتاب بخاتمة أودعتها خلاصة البحث .

لقد كان هذا الكتاب في أصله بحثاً أردت المشاركة به في ندوة تكريم الشيخ بعد مضي غمانية عشر عاماً في تفسير سورة البقرة وحدها من القرآن الكريم، وقد حاولت فيه جهدي – وأنا أبيّن بعض معالم الفكر التربوي – أن أقرن الفكر النظري لسماحته بما استطعت الوصول إليه من تجسيد في حياته العملية لهذا الفكر، فتقترن النظرية بالتطبيق وليكون أدعى للتأثر وأعمق في التأثير، وأيسر للفهم. وأوضح للفكرة، وربما استطردت أحياناً في هذا المضمار؛ لدفع السامة التي قد تخلفها ركة أسلوبي، واضطراب تعابيري، وأرجو أن لا تخلو تلك الاستطرادات من فائدة إن لم تخدم الهدف المقصود.

ولقد كابدت في اقتناص هذه التطبيقات المشاق، وتجرّعت غصص الحرمان غير ما مرة، وكم توشّحت عصاي قاصداً فلاناً على أن أحظى من لدنه بأحد خفي حنين ولكن – للأسف – أعود عاضاً على أناملي، وقارعاً سني بأظافري ، على أن هناك من كان يفوقني رغبة في إنجاز هذا البحث ، ويمد إليًّ كلتا يديه – فلهم جميعاً جزيل شكري، كما أن هناك من لم يتحفني القدر

بلقائهم البتة، ولو سعدت بالجلوس إليهم، لأغدقوا على من فيض معارفهم التي ربما غيرت كثيراً من ملامح هذا الكتاب، وتحسن الإشارة هنا إلى أن أهل عمان جميعاً وغيرهم عرفوا الشيخ أباً وشيخاً، فمن شاء الكتابة عن حياته -حفظه الله – فإنه واجد ثروة عظيمة من المعلومات – إن لم يضنوا بها تواضعاً منهم - فسماحته يعيش بين الناس، ويلتقي به كل أحد - كما يتبين في ثنايا الكتاب - ولكني لم أرد التوسع في الكتابة عن حياته ؛ لأنَّ أصول البحث تقتضي وضع مختصر عن حياة المفكّر، وقد اعتمدت أحياناً على ما شرفت به من مواقف مع سماحته ، وربما أوقعني ذلك في بعض التكرار، والناظر المتأمل يجد تعليلاً مسوغاً لذلك التكرار، الذي لا تفارقه الفائدة، وأقلها التأكيد - كما يقول البلاغيون – ومع ذلك حاولت مستطاعي أن لا يكون التكرار باهتاً، مع حرصي على التقليل منه ما استطعت إلى ذلك سبيلاً ، مدركاً تماماً أن القارئ قد لا يسعفه الحال على الاطلاع الكامل على الكتاب، بحيث يستقصى جميم جزئياته، فربما اغترف أحدهم من المنهل الذي يعلُّه، واستمتع بالمبحث الذي يستهويه، وارتوى بالفصل الذي يستأصل غلته.

أما في الجانب النظري فقد حرصت — في زحمة متطلبات دراستي — أن أسمع الكثير من المحاضرات، فضلاً عما وقع في يدي من مؤلفات الشيخ، يبد أن ملاحقة ذلك لا يستطيعه فرد واحد؛ فحياة الشيخ جهاد مستمر لا يفتر، فهو — كما قيل — واحد كالألف، أو كما وصف أبو عبيدة التميمي بلج بن عقبة الأزدي في خطابه لطالب الحق: "بعثنا إليك اثني عشر رجلاً وألفاً" يعني بالألف بلج بن عقبة، ونتيجة لما يقوم به الشيخ من دور اجتماعي إصلاحي،

فإن الكثير من التوجيهات كانت تتكرر بسبب تحدد أماكن الإلقاء، لذا كنت أكتفي بمصدر واحد في التوثيق غالباً لتحقق الهدف المراد منه. وحصرت البحث بتوقيت زمني لتجدد الفكر عادة. لقد طمحت أن يكون كتاباً يناغي الأرواح، ويهامس القلوب، مع الالتزام التام بقواعد البحث العلمي في التوثيق والمنهجية ومصادر المعلومات ، وقد قصدت عدم التوسع في التحليل، أو عقد المقارنات، وبيان الأسس، فالكتاب قريب إلى التوصيف، إذ التحليل سيطيل البحث - في حال امتلاكي أدواته – ويخرج بنا عن الغرض من هذا الإصدار، ويؤثر سلباً على الهدف المراد، ولهذا سأترك ذلك لمن شاء أن يتم هذا العمل، ويسد خلله، ويرتق فتوقه، إذ كانت غاية همي في هذا الكتاب أن أجعله مرجعاً لي ولأمثالي من العوام، وأشباه العوام، نسترشد بما نستوحيه من مواقف الشيخ، ونستنير بما نستوعبه من توجيهاته في شؤون حياتنا، وربما كان أنيساً لـنا في الوحدة، وسميراً لنا في الخلوة؛ فقد عدمنا – والحق أولى أن يقال – أمثال هذه النماذج الإسلامية الحيّة في زمن كهذا، محبل بالشخصيات الزائفة، بل زمين تهاوت فيه النجوم، وتعكرت فيه الموارد، وأصبح الحليم فيه - كما قيل -حيراناً، فكان حفظه الله ذلك المجدد العدل الذي اصطفاه الله في القرن الرابع عشر والخامس عشر الهجريين ؛ لينفي زيغ المبطلين، ويرد تأويلات الجاهلين، ويدحض شبه المغرضين، ويبطل حجج المفترين، ويقشّع أوهام الحاقدين، ويتألق في سماء المسلمين قدوة نقية تشع للسالكين، وترشد الضالين إلى صراط رب العالمين. ومن المهم جدا الإشارة هنا إلى أن الشيخ ـ حفظه الله ـ حلقة مشعّة في سلسلة علماء الإباضية الأواثل ، ودرّة تومض بفكرها في عقد أولئك العباهل ، جرى على مضمارهم في أصول المذهب وأسسه الفكرية ، مجددا لصياغة الحلول الجذرية للمشكلات التي تفرزها الحياة العصرية ، فهو لحمة سويّة لأساس متين راسخ ، ولبنة قويّة لصرح مشيد شامخ.

هذا وكان الأولى بالكتابة في مثل هذا الموضوع من هو أقدر مني على إرساء قواعده ، على أسس راسخة من التقعيد والتنظيم ، وإعلاء صرحه في أفق التحليل السليم ، ولكن إرادة القدر نافذة لا محيص عنها، وما لا يدرك جلّه لا يترك كلّه، فأقحمت نفسي في لجة الترجمة له ، مع اعترافي بأني لا أحسن العوم في تلك اللجج ، كما أعترف بركاكة تعبيري ، وضحالة فكري، وتهاوي بناء عباراتي ، وافتقار معجمي إلى أبسط المفردات ، وأسهل التراكيب ، ولكنّي خفت أن تذهب جميع مواقف الشيخ أدراج النسيان ، وقد ذهب أكثرها ولم يبق إلا النزر اليسير منها، فكم أولئك الذين صحبوه لا يذكرون من مواقفه شيئا كثيراً ، فقد لفّتها الأيام في تيارها ، وانداحت في تلافيفها ، وبعضهم اختطفتهم يد القدر إلى الدار الآخرة ، والله المستعان .

وختاماً لا يسعني إلا أن أتقدم بجزيل شكري لكل من ساهم في إتمام هذا الكتاب ولو بمعلومة أو توجيه وإرشاد، وأخص بالذكر الشيخ كهلان الخروصي، وأخي العزيز الفاضل خليل بن أحمد الخليلي الذي وجدته رحب أفق الوعي، راعياً للذمام، يعجز قلمي عن تسجيل شكره كما هو حقيق

به، والأخ سلطان الشيباني الباحث الحثيث عن دقائق المعلومات الذي أسعفني بغرفة من بحره العذب الفرات، والصحفي المتميز عثمان بن عبدالله الزدجالي، الذي كان لتوجيهاته وعونه الأثر الكبير في إخراج الكتاب، والأخ عمير المعمري الذي أسعفني بالكثير من صور سماحته، والله تعالى الموفق والهادي إلى سواء الصراط.

وصلى الله على سيدنا محمد وآله وسلم تسليماً كثيراً. زايد بن سليمان الجهضمي مسقط . شوّال ١٤٢٤هـ/ديسمبر ٢٠٠٣م



## حياة الشيخ أحمد بن حمد اكليلي

لقد حبا الله سبحانه وتعالى بعض البقاع ببعض إكرامه، فجعل بعضها مباركاً وبعضها مقدساً، وقد خص الله تعالى عمان - كما يشهد الواقع التأريخي - بمزايا عديدة، فقد شهد زوارها بسمو خلق أهلها، وحسن معاملتهم، ودماثة طبعهم، ولمّا جاءهم مبعوث رسول الله - صلى الله عليه وسلم - ما سبُّوه ولا ضربوه ولا عنَّفوه، كما فعل غيرهم من العرب، بل آمنوا وصدقوا على بعد دارهم، ومنعة بلادهم - ولا يمتنع من الله أحد - وقد شكر رسول الله - صلى الله عليه وسلم - فعلهم، وذكر خلفاؤه من بعده صنيعهم، وحمدوا لهم اعتصامهم بعروة الإسلام الوثقى حين تزعزع كثير من الناس، وباركوا لهم ثباتهم على منهج الحق حين تزلزل كثير من العرب، وكانت مقولة أبي بكر الصديق فيهم مستشرفة لمستقبلهم الوضيء ، حين قال: "ولست أخاف عليكم أن ترتدوا عن دينكم، بارك الله فيكم" فأجاب الله دعوته، كما أجاب دعوة خير الخلق أجمعين لهم من قبله، فبعد أن أجابوا داعي الله عن طيب أنفسهم، ثبتوا مستمسكين بحبل الله المتين، ونوره المبين، مطبّقين أحكام الله، عاضين عليها بالنواجذ، يفدّون دينهم بأرواحهم وبكل غال وثمين، واستمروا ثابتين على ذلك جيلاً بعد جيل ، يحكّمون كتاب الله فيما بينهم، لا فرق في ذلك بين قوي وضعيف، وحاكم ومحكوم. فسجِّل لهم التاريخ بحروفه النورانية سجلات مجد فريد، تسطع أنوار العدالة من صفحاته، وينفح شذا الحياة الإسلامية الحقّة من بين سطوره، فحسدهم خصومهم على هذه الهبات الربانية، والمكارم الإلهية، فكالوا لهم النهم، وهالوا عليهم الألقاب، وغمروهم بالأكاذيب والفرى، فلم يصدُّهم ذلك عن السير الحثيث في طريقهم الواضح، بل زادهم تضحية وفداءً، وجهاداً وبلاءً، فاستمرت فيهم الإمامة الشرعية على منهاج النبوة زهاء ثلاثة عشر قرناً، لا تلبث حين تخفت حتى تتوهج ، يتولاها علماء عاملون، ويتقلدها فطاحل مخلصون، ويمسك زمامها قادة ريانيون، مع ما يحيط بأولئك القادة من الشراة البائعين نفوسهم لذى الجلال والإكرام، جمعوا بين الزهد والتقوى والشجاعة، فهم رهبان الليل وفرسان النهار، ثبتوا على ما أبصروا من الهدى، فلما كان عهد الإمام التقي الورع الرضي محمد بن عبد الله الخليلي الذي ولي الإمامة سنة ١٣٣٩هـ استمر يدير دفتها، إلى أن ناداه العلي الأعلى، فلبي نداءه في عام ١٣٧٣هـ، وعما كان في عهد هذا الإمام أن جعل على ولاية "بهلا" الشيخ أبا زيد عبد الله بن محمد الريامي، المشهور بعلمه، وحسن إدارته، وقوة شخصيته، وكان من عساكره الشيخ محمد بن ناصر المفرجي ، فرأى الأخير في منامه ، كأن القمر نزل من السماء واستقر في محلة "الخضراء" من ولاية بهلا، ثم لم يلبث إلا قليلاً حتى ارتفع عنها، فقصّ رؤياه على الشيخ العالم أبي زيد الريامي، وكان مشهوراً بتأويل الرؤيا، فسأله عن وقت رؤيتها، فأخبره بأنه رآها عند منتصف الليل، فقال الشيخ أبو زيد: إنه سينزل بهذه المحلة عالم جليل، ولا يلبث فيها إلا قليلاً، فينتقل عنها، ولا أراني أدرك زمانه"(١) ولم تطل السنون حتى صدق هذا

<sup>(</sup>١) لقاء الشيخ خليل بن أحمد بالشيخ علي بن ناصر المفرجي.

التفسير، فقد عاد إليها سماحة الشيخ الخليلي – حفظه الله – من زنجبار عالماً جليلاً في شهر جمادى الثانية من عام ١٣٨٤هـ. ويقي هناك عشرة أشهر، ثم انتقل عنها إلى مسقط ؛ ليؤدي واجبه العلمي، تلبية لدعوة السيد أحمد بن إبراهيم البوسعيدي، الذي كان يتولى النظر في الشؤون الداخلية في عمان في عهد السلطان سعيد بن تيمور. لقد كانت هذه الرؤيا مبشرة ، بمقدم الشيخ أحمد الخليلي إلى عمان، كما هي مبشرة بفضل عميم من الله تعالى الأهل عمان، ومن هذه الرؤيا أنطلق في الحديث عن حياته، بدءاً بنسبه وأسرته.

## فسيه وأسريته:

هو الشيخ العلامة المجتهد أبو سليمان، بدر الدين أحمد بن حمد بن سليمان بن ناصر بن سالمين بن حميد الخليلي الخروصي، كان والده رجلاً فاضلاً من سكان محلة "الخضراء" بولاية بهلا، رحل إلى زنجبار في العاشر من شهر ربيع الأول عام ١٣٤١هـ وتزوج هناك وأنجب، وعاش فيها عيشة كفاح كان رجلاً مفوها، طليق اللسان، حلو الكلام مؤثراً، وكان له أثر فاعل في الجمعية العربية بزنجبار، إذ كانوا يعتمدون على رأيه في تسيير أمورها (١) عاد إلى عمان بعد أحداث الانقلاب العسكري ـ كما سيأتي ـ بمشيئة الله. أما أم الشيخ أحمد — حفظها الله — فهي من قبيلة "البهلاني" ابنة حمود بن سالم البهلاني، من ولاية إذكي، امرأة صالحة نبيهة، برز دورها في تربية أبنائها التربية الصالحة ، وجاهدت مع زوجها صروف الدهر القاسية ، وكان لها دور

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ سليمان بن سيف الخليلي

كبير أيام الانقلاب حين أودع زوجها السجن ، واشتد القلق على حياته ، فقد كان الأفارقة آنذاك يقتلون العرب دون مبالاة ، فلم الله بها شمل الكثير من الأولاد من أبناء الأسر الأخرى من أقاربها ، حتى تجمّع في بيتها من الأطفال حوالي أربعين فرداً من مختلف الأعمار (۱) كانت تشملهم برعايتها ، يساعدها في ذلك ولدها الشيخ أحمد .

أما جدّه سليمان بن ناصر فقد كان قاضياً ورعاً شديداً في ذات الله تعالى، يقارع أهل الظلم والفساد، ولا يخشى في الله لومة لائم، وكانوا يجدون منه بأساً عظيماً، وقد كبتهم الله عنه، ويبدو أنهم كانوا – مع شدته عليهم وعدم مهادنته لهم ـ يحترمونه ويجلّونه ، وقد وقر في نفوسهم إكباره وتعظيمه نعندما وقع الطاعون ببهلا وقد بدأ بابنه وأخذ يحصد الناس ، جاءوا يهرعون إليه، ومن قبل كانوا يعملون السيئات، يترجونه أن يخرج بهم للصلاة ، عسى الله أن يرفع عنهم البلاء، ويكشف الضراء، فأجابهم – متعجباً – برباطة جأش وثبات جنان: كيف أخرج بكم لدفع البلاء وأنتم مصدر البلاء كله ؟ فظلمكم وجوركم هو سبب البلاء، قالوا: إنا تائبون، راجعون إلى الله، فأجابهم: كيف تتوبون ؟ وهذه ضرائبكم أرهقت الناس وأثقلت كواهلهم ؟ وقد كان أولئك يأخذون من أصحاب الأموال "خمسين قرشاً" يسمونها "المؤدى" وقد صاح الناس منها، فقالوا: نتوقف عنها ونعفي الناس منها ؛ فتوّبهم وخرج إلى

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ سليمان بن سيف الخليلي

المصلى وصلى بالناس ، ودعا وتضرع ؛ فرفع الله البلاء، وكان الشيخ رحمه الله آخر من حصد الطاعون. (١)

لقد كان الشيخ سليمان بن ناصر مرجعاً لأهل بهلا يحكمونه فيما شجر بينهم، ويسلّمون له ويرضون بحكمه، ومما يذكر أن تخاصمت لديه قبيلتان، فأوجب على إحداها اليمين، وطلب منهم خمسين رجلاً ليقسموا، فأقسموا، وقد أصيب أولئك الخمسون جميعاً بعد قسمهم، فمنهم من مات، ومنهم من سقط عن راحلته، والبقية أصيبوا إصابات مختلفة.

وفي ليل الظلم الذي عاشه - رحمه الله - فقد كان متفائلاً كثير التفاؤل، يبشر الناس بانقشاع ليل الظلم، وانبلاج الصبح عما قريب، فكان ما كان من تولية الإمام سالم بن راشد الخروصي بعد وفاته بثلاث سنوات تقريباً.

ويذكر أنه كانت له مكتبة ضخمة ، تحوي كتباً متنوعة ، ذهبت جميعها . وينقل الشيخ الخليلي عن الشيخ إبراهيم بن سعيد العبري وأخيه أحمد ، أن الشيخ سليمان ذهب يزور الشيخ ماجد بن خميس العبري في بلدة "الحمراء" فجأة ، وكانت تربطه به علاقة حميمة ، وتوفي بعد تلك الزيارة بثلاثة أيام ، قال الشيخ ماجد : "كأنما جاء ليرني نفسه " وكان أول من لقي الشيخ سليمان في زيارته تلك أحمد بن سعيد العبري ، وكان بالمجلس ، فسأله هل تتعلم يا ولد ؟ قال نعم ، قال : أعرب هذا البيت (وهو لابن الفارض):

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ أحمد بن حمد الخليلي

<sup>(</sup>٢) لقاء المؤلف بالشيخ أحمد بن حمد الخليلي

#### كمثل هلال الشك لولا أنه أن عيني عينه لم تتأى

أما جده الأعلى الذي ينتسب إليه أبناء الخليل فهو الإمام الخليل بن شاذان الخروصي، بويع بالإمامة سنة ٤٤٥هـ إلى أن توفي سنة ٤٧٥هـ، قال عنه الإمام السالمي في تحفة الأعيان: " نسار بهم - أي أهل عمان - سيرة جميلة ، ودفع عنهم الجبابرة، وأمنت بعدله البلاد واستراحت في ظله العباد، ودانت له الممالك، ووفدت إليه الوفود، لظهور العدل وانتشار الفضل" (١) ولا عجب في ذلك فالإمام الخليل رحمه الله، من سلالة الإمام الصلت بن مالك الخروصي، الذي بويع بالإمامة في شهر ربيع الآخر سنة ٢٣٧هـ إلى ذي الحجة سنة ٢٧٢هـ، وهو الذي حرر جزيرة سقطري (٢) من النصاري بعد أن نكثوا عهدهم، وكتب لقائديه محمد بن عشيرة وسعيد بن شملال ذلك العهد الرائع الذي يعد وثيقة إسلامية غمثل نقاء السيرة ، ونزاهة الإسلام وسمو قدره ومثاليته في التعامل مع الأعداء .. وهكذا اصطفى الله تعالى شيخنا من نبعة طابت مغارسها، وانتقاه من معدن كرمت علائقه ، واختاره من محتد راعت محامده ، وهكذا شأن من تصنعهم يد القدر للتغيير والتجديد، والنهوض بأعباء الأمة.

تقدم الشيخ وهو بزنجبار لخطبة زوجته الأولى أم سليمان ابنة صالح بن محسن بن سليمان بن مؤمن بن ناصر بن خميس بن سليمان الحارثي، من أفراد أسرة اشتهرت باعتنائها بالعلم، وأصلهم من سمد الشأن ، ولم يتيسر له العقد هناك بسبب أحداث الانقلاب العسكري وما جرّه من آثار سيئة، قرر على إثرها

<sup>(</sup>١) تحفة الأعيان ، الشيخ السالمي ٢٩٥/١

<sup>(</sup>٢) جزيرة تقع في بحر العرب قبالة الساحل اليمني ، تبعد عن الساحل حوالي ٤٢٥ كم

هو وأهله الرحيل إلى عمان – كما سيأتي بيانه لاحقاً – وهكذا شأن الأحرار لا يحتملون الضيم، ومن توفيق الله أن جاءت أسرة من تقدم إليهم بالخطبة، في السفينة نفسها، وبعد أيام قليلة من وصولهم أعادت أسرة الشيخ الخطبة ، فتم العقد بعون الله وتوفيقه في شهر رجب من عام ١٣٨٤هـ ، وقد دفع لها قروشاً يسيرة، فأقلهن مهراً أكثرهن بركة ، وبني على أهله بتيسير الله في شهر شعبان من السنة نفسها ، ورزقه الله منها ابنين وبنتين، توفي الابن الأكبر (خليل) وهو طفل صغير، وأمدَّ الله في عمر سليمان وأختيه ، وقد انتقلت الأم إلى جوار ربها في شهر رمضان سنة ١٣٩٢هـ وقد رآها الشيخ بعد ذلك في منامه تلبس ثوباً أخضر سابغاً، وتحمل طفلاً صغيراً في حضنها، رحمها الله رحمة واسعة، وكان سماحته في سنة ١٩٩٠هـ. أي قبل وفاة زوجته الأولى بسنتين على وجه التقريب. قد بني على زوجته الحالية وهي ابنة الشيخ الأديب المشهور عبد الله ابن على بن عبدالله بن العلامة المحقق سعيد بن خلفان الخليلي وقد دفع لها مهراً يسيراً لم يستطع - حفظه الله - يومذاك دفعه مرة واحدة ، وقد رزقه الله منها بنين وبنات، أما البنون فهم خليل وأفلح وعبد الرحمن ومحمد وعبدالله وعمر، ويصبح مجموع أبنائه الأحياء من الذكور سبعة ومن الإناث ست، وكلهم بفضل الله ذوي صلاح ونباهة ، ومن يشابه أبه فما ظلم، وكما يقول زهير بن أبى سلمى:

وهل ينبت الخطَّىٰ إلا وشيجه وتغرس إلا في منابتها النخل. للشيخ حفظه الله أخ يصغره سناً بخمسة عشر عاماً ، وهو حمود بن حمد، وهو معروف بشجاعته وجرأته. ولم يدرك الشيخ أحداً من أعمامه سوى عم واحد، وهو أخ لوالده من أمه، واسمه ناصر بن سالم العدوي ، وقد كان رجلاً فاضلاً ، أدركه الشيخ قبل وفاته بقليل، وأدرك من أخواله سعيد بن خلفان البهلاني ، وهو أخ لوالدته من جهة أمها ، كما أدرك من أخواله الأشقاء لوالدته عمداً وعلياً وسيفاً وسليمان وناصراً.

#### مولده:

بعد أن ترسّخ الوجود العماني في زنجبار ، وتوالت الرحلات العمانية إليها ، رحل والد الشيخ إلى زنجبار مع العديد من العمانيين ، في العاشر من شهر ربيع الأول عام ١٣٤١ه ، واستقر به المقام هناك مع أسرته ، وفيها وهبه الله تعالى المولود الأول الذي سمّاه أحمد ، في الساعة الثامنة من صباح يوم الثاني عشر من شهر رجب عام ١٣٦١ه الموافق له السابع والعشرون من شهر يوليو من عام ١٩٤٢م ، سماه أبوه بهذا الاسم وهو في بطن أمه ، قال : لئن رزقني الله ولداً فسأسميه أحمد ، فلما ولد الطفل قال جده من أمه حمود بن سالم البهلاني : نسميه سعود بن حمد فقال والده : لقد سميته وهو في بطن أمه بأحمد ، ولو لم أسمّه من قبل لأسميته سعوداً ، واتفق الحال على تسميته بأحمد ، ولو لم أسمّه من قبل لأسميته سعوداً ، واتفق الحال على تسميته بأحمد ، ولو لم أسمّه من قبل لأسميته سعوداً ، واتفق الحال على تسميته بأحمد ، ولو لم أسمّه من قبل لأسميته الدنيا ، والله نسأل أن يضفيها عليه وعلينا في الآخرة .

<sup>(</sup>١) لقاء مع والدة الشيخ أحمد الخليلي

حیاته:

يمكن تقسيم الحديث عن حياة الشيخ إلى مرحلتين:

المرحلة الأولى: الحياة الإفريقية.

المرحلة الثانية: الحياة العمانية.

12,38150 43

بقيت متردداً مدة من الزمن في اختيار منهجية كتابة النشأة في مراحلها المتطورة ، بين أن أتتبع الحوادث على مدار السنين، أو أنني أقسم النشأة إلى مرحلتين : أفريقية وعمانية ، مع الفارق الزمني في كليهما ، وقد رجّحت الآخر، ثم رأيت مع ذلك أن أقسم النشأة الأفريقية قسمين: إلى ما قبل الخامسة عشرة ، وما بعدها ، ومن غريب القدر أن يفتح الشيخ عينيه على الوجود مع مستهل الحرب العالمية الثانية ، ثم يبلغ سن الخامسة عشرة مع العدوان الثلاثي على مصر، ويرحل عن مسقط رأسه في سن الثالثة والعشرين بفعل الانقلاب العسكرى في زنجبار. تلك الصعاب والشدائد التي اكتنفت مراحل حياته صنعت منه رجلا وأي رجل ، ومما لا يفوتني التنبيه عليه، أن هذا التقسيم يحاول قدر الإمكان السعى إلى تحقيق قدر كبير من الضبط للحوادث في مراحل الحياة في أطوارها المتعددة ، ومما لا يفوت الدارس أنَّ كثيراً من المهام التي يقوم بها الشيخ كانت مستمرة في المرحلتين ، فذكرها في المرحلة الأولى يعني بدايتها، ولا يعنى حصرها في تلك المرحلة بأي حال.

وقد اخترت سن الخامسة عشرة بسبب انتقال الشيخ فيها إلى طور البروز في الإصلاح الاجتماعي ، والإفصاح عن مكنون فكره ، ومسار توجهه ، متخذاً من حادثة إلقاء الخطبة أمام رئيس الجمعية العربية فاصلاً بين المرحلتين.

### حياة الطفولة حتى سن اكخامسة عشرة

أود قبل الحديث عن نشأة الشيخ الخاصة أن أعرّج على الوسط الذي ترعرع فيه سماحته ، وأعني بذلك المحيط الاجتماعي المتمثل في جزيرة زنجبار خاصة ، والوسط الأسري الذي كان يكتنف سماحته ، ويقضي فيه أكثر وقته ، أما زنجبار فهي جزيرة واقعة في المحيط الهندي تابعة لتنزانيا ، تقع بين جزيرة بمبة ودار السلام ، يقول المغيري عنها إنها تبعد عن الساحل بمقدار خمسة وعشرين ميلاً ، وهي جزيرة غنّاء كثيرة المياه من الأنهار والعيون ، ونترك للمغيري الحديث في وصفها ، قال : "إن البقاع الخصبة بزنجبار معمورة ذات السجار مثمرة ، وأزهار باسمة يزاحم بعضها بعضاً في اقتسامها منافع النور والهواء، غنية بالفواكه ، مملؤة بالخيرات . ويها أشجار القرنفل والنارجيل والبرتقال (۱) ثم قال : "والحقيقة ، جديرة أن تسمى زنجبار "بستان أفريقية والبرتقال (۱) ثم قال : "والحقيقة ، جديرة أن تسمى زنجبار "بستان أفريقية والبرتقال ، تمتد بساحة أرضها الطرق الواسعة المضروبة بالأحجار والقار ،

<sup>(</sup>١) جهينة الأخبار في تأريخ زنجبار ، سعيد بن علي المغيري ، وزارة التراث القومي بسلطنة عمان ، ط٢ ، ١٤٠٦ ، ١٩٨٦ ، ص٧٤

فيرى المتجوّل في أريافها كأنه يتنزه في بستان جميل المنظر، تتدفق المياه العذبة في جميع أرجائه " (١)

تلك طبيعة زنجبار في إطارها العام أما من حيث الحياة الداخلية فإن " أهل زنجبار كانوا جميعا مسلمين وهم أهلها الأصليون ، وفئة قليلة وفدت إليها من غير المسلمين من أماكن أخرى من أفريقيا ، ثم أقاموا في زنجبار ، أما أهل زنجبار الذين هم من أصول زنجبارية فهم مسلمون كلهم(٢) ويوجد بين الأهالي طبقة ثرية وطبقة كادحة ، تعمل باجتهاد في كسب لقمة العيش وحفظ الكرامة . أما الأعمال الشخصية (غير الرسمية) بزنجبار فهي مهيأة للجميع، فللإنسان الفرصة بأن يزرع شتى الأنواع الزراعية ويحصد ، وبإمكانه الانتفاع بالأشجار الباسقة كوجوز الهند والقرنفل ويتجر بذلك ، وهناك فئة اللصوص وهم الكسالي الذين لا يحبون العمل، وكثيراً ما يكون استنزاف دخل هؤلاء في شرب الخمور ، بسبب ذلك كانوا يلجأون إلى السرقة والاحتيال (٢) ومما يحمد عليه أهل زنجبار ويشكرون عليه ما يتمثّل في أوساطهم من مبدأ التكافل الاجتماعي، الذي يتجلى في صور عديدة ، من ذلك أن صاحب الأرض ـ وزنجبار ذات أراض واسعة وضياع كثيرة ـ لا ينتفع من أرضه إلا بالأشجار الباسقة كالنارجيل والقرنفل وشجر البن وأمثال هذه الأشجار ، ويبيح لعامة الناس استغلال أرضه في زراعة الخضار والمواد الغذائية التي يعتمد عليها الناس، يزرعونها تحت تلك الأشجار دون مقابل، ولا يمانعهم من ذلك

<sup>(</sup>١) جهينة الأخبار في تأريخ زنجبار، ص٧٦

<sup>(</sup>٢) لقاء المنفلوطي بالشيخ أحمد الخليلي

<sup>(</sup>٣) السابق

مطلقاً، ومن صور ذلك أن يبني الإنسان بيتاً في أرض غيره، وقد يسمح صاحب الأرض بقطع بعض الأشجار. دون مقابل. لأجل بناء ذلك البيت ، ومما يحمدون عليه اشتراكهم إذا مات ميت من أي طبقة كانت ، فالكل يشترك في تشييع جثمانه وفي حضور عزائه ، من غير أن يكون التفات إلى لون أو إلى أي شي ، وقد تكون هناك إعانة من بعض الناس لهم، وهذا التعاون الأسري، وإطعام اليتامى يكون بينهم كل بحسب استطاعته (۱).

تعتمد جزيرة زنجبار كثيراً على ما يأتيها من بلاد الهند ، ومن بلاد أخرى ، وكانت بطبيعة الحال يومئذ لا تمخر عباب البحر إلا بحذر شديد ؛ بسبب تربّص الطوائف المتحارية ، فكل طائفة منها تتربص بالطائفة الأخرى ، وهذا الذي جعل الناس في ذلك الوقت يعيشون في شي من ضنك العيش ، إلا أنهم كانوا يعتمدون على الزراعة ، فالبلاد بلاد خصبة ولكن المزارعين ما كانوا موجّهين ، لذلك كانت جهودهم جهوداً فردية ، فكانت هذه الجهود مبعثرة لا تنظم في نظام معين ، ومن أجل ذلك ما كان الإنتاج حسب المستوى المطلوب

في ريف زنجبار وبمحلة "مفنيسيني" بالتحديد والعرب يسمونها " الفنسا" ولد الشيخ - حفظه الله - ونشأ في كنف أبوين مسلمين ، كانا يرعيانه بحنانهما رغم الصعوبة والشدة التي كانا يعانيانها في ذلك الوقت ، فقد كان والد الشيخ يعتني بالتجارة حيث خصص لها قسماً من بيته ، وكانت البضاعة تأتي من العاصمة ، كما كانت لديهم بعض الماشية التي يعنون

<sup>(</sup>١) لقاء المنفلوطي بالشيخ أحمد الخليلي



صورة للمكان الذي ولد فيه الشيخ الخليلي بزنجبار مع أسرته وقد محيت آثاره الآن

بتربيتها أيضا ، ويقوم والد الشيخ ببعض المعاملات التجارية ، بشراء ثمر القرنفل على شجره ، ثم يقوم بحصاده وبيعه بحثاً عن الربح ، ولربما هبت رياح أمله بغير ما يشتهي ؛ فينقلب الربح إلى خسارة فادحة ؛ لتقلب سعر القرنفل ، كما كان لديهم بعض المزروعات التي يعتمدون عليها في تغذيتهم وهي بحاجة إلى عناية ورعاية ، وفي هذا الوسط نشأ الشيخ وبقي وحيد أبويه إلى سن الخامسة عشرة .

لقد تربى الشيخ تحفّه عناية الله تعالى في كل طور من أطوار حياته ، التي يبدو أنها منذ بدايتها لم تكن كحياة سائر الأطفال ، لقد كانت سمات غيزها منطبعة في سائر الحوادث التي كان يمر بها الشيخ في جميع المراحل ، فمنذ صغره لم يكن ميالاً إلى اللعب وتضييع الأوقات في مالا يجدي ، ولا يعود عليه أو على أسرته بفائدة ، لم يكن يلعب خارج البيت مطلقاً ، أو مع غير محارمه ،

وكان أبوه يوجهه إلى ذلك حرصاً عليه من التأثر بأخلاقيات غير حميدة من أبناء الأسر التي لم تتقيد بأوامر الشريعة في حياتها ، لذا كان يلعب مع أخته من الرضاعة ، أو بعض أقاريه من أترابه، يقول سماحة الشيخ واصفاً تلك المرحلة: " هؤلاء الأتراب منهم من كان يكبرني شيئاً قليلاً وهو أحد أخوالي ، ومنهم من كان أصغر مني بعام واحد وهو خال لي ، وكانت لي خالة أصغر مني بعام واحد ، وكانت تربطني بهم علاقة الطفولة ، وفي أيام الطفولة كنت غالباً لا أبرح البيت إلى مكان آخر، اللهم إلا عندما يأتي بعض الأتراب عندي بلعبون هناك ، وذلك لأجل محافظة والدي على ؟ لئلا أختلط بالصبيان الذين تعودوا على أمور منكرة هناك ؟ لأنَّ الجتمع من حولنا كان يضم عدداً من الناس الذين لا يخشون الله ولا يتقونه ، وكان الكثير منهم يشربون الخمر علانية، وكثير منهم لصوص لا يبالون بالسرقة علانية ؛ فلثلا أختلط بأولاد حولاء كان والدي يصونني في البيت، إلا إذا جاء الخواص من الآخرين، وهناك نلعب في البيت " (١)

مع هذه التربية ورعاية الله له نشأ بعقل أكبر من سنه الذي هو فيه ، ومن ذلك ما تحكيه والدته عنه في يوم وفاة جده لأمه ، حين كان الشيخ ابن ثلاث سنوات وستة أشهر أخذ يناديها : أمي تعالى ، إني أريدك ، فأجابته: تعالى إلى ، فقال : لا أستطيع ؛ فهناك نساء ، كيف أدخل بينهن؟

في سن الرابعة تقريباً اصطحبته أمه معها مرة لحضور احتفال بمناسبة المولد النبوي الشريف ، وما أن وصلا إلى المكان المخصص للاحتفال تحت

<sup>(</sup>١) لقاء المنفلوطي بالشيخ أحمد الخليلي

الأشجار ، بحيث يكون الرجال في ناحية والنساء في ناحية ، حتى خطرت لطفلها الموهوب مسألة مهمة ، ترى هل استأذنت والدته زوجها للخروج إلى هذا الاحتفال؟ ولذا بادرها بالسؤال عن ذلك ، فأجابته : بأن والده في مكان بعيد، ولم يتهيأ لها إخباره ، وهو بلا شك لا يمانعها لو كان موجوداً ، فما كان منه إلا أن انخرط في بكاء مر ، لم تستطع معه أمه البقاء فعادت به إلى البيت ، وهناك هدأت نفسه ، وارتاح ضميره ، وعادت إليه بشاشته. (١)

ومنذ نعومة أظفاره كان يحمل هم مساعدة والديه مهما لقي في ذلك من الشدة والمتاعب ، تقول أمه : " في سن الرابعة من عمره صنع له أبوه على هيئة سيارة ، يجمع فيها قشور ثمر جوز الهند الملقى ، ويحمله إلى البيت؛ لتستخدمه والدته وقوداً في الطبخ ، وبعيد ذلك كان الوالدان يأمرانه بأداء الكثير من المهمات الصعبة على من كان في عمره ، وكان يؤديها بإتقان ، ويبادر إليها من تلقاء نفسه مهما كلُّفه الأمر ، وتحكى والدته أيضا أنه في سن الرابعة تقريبا ذهب ليقطف زيتوناً، فاتكا على شي من سعف جوز الهند، فخانته الشجرة ، فسقط على الأرض فانكسرت يده ؛ فجاء محمد بن سعيد ليجبر ذلك الكسر ، فعافاه الله منه ، ومرة ذهب في بعض المهام وكان يركب دابة قوية ، فما كان من تلك الدابة إلا الدخول به في وسط الأشجار الملتفة ، فآذته غصونها وربما سقط عنها(٢)، ولكن هذا الطفل ما كانت همته لتخور، وما كان لعزيته أن تخمد، وما كان ليستسلم لهذه الشدائد ، بل كان يصارعها ويعاركها بهمة الكبار.

 <sup>(</sup>١) لقاء مع والدة الشيخ أحمد الخليلي

<sup>(</sup>٢) لقاء مع والدة الشيخ أحمد الخليلي

بعيد هذا العمر أخذ يتعلم الحساب والقراءة ، ثم قراءة القرآن على يدي والديه ، يقول سماحته : " واذكر عندما بدأت أتعلم القرآن الكريم كنت عند أمي أحسب الأرقام من واحد إلى مائة ، فقالت لي : استعد لأن تتعلم، وبدأت تعلمني الحروف الهجائية وكيفية دخول الأشكال عليها ، ثم انتقلت إلى سورة الفاتحة " (۱)

وفي سن السادسة كان الشيخ يتقن قراءة القرآن وغيره ، وبدأ يطُّلم على بعض الكتب الموجودة في البيت ، وشرع عندها في حفظ القرآن الكريم، الخبرني الشيخ سليمان بن سيف الخليلي قال : كان الشيخ أحمد في هذا العمر يقرأ كتباً كثيرة ويخرج لنا أوراقا مسوَّدة ينقل فيها من الكتب ، فيغضب عليه أبوه؛ فيقول له : هذه الأوراق بها كلام الله ، ماذا نصنع بها الآن؟ ويحكى عنه خاله سيف بن حمود البهلاني قال كنت أزورهم في بيتهم يوم كان صغيراً، فلا أذكر أني دخلت البيت إلا وجدت الشيخ يقرأ، وعندما يكون في الدكان ( المحل التجاري) ليحل محلّ والده كان لا يفارق الكتاب يده إلا في حالة البيع فقط (٢) وكان في هذا العمر يتقن اللغتين العربية والسواحلية "" وفي هذا العمر كان يحضر دروس الشيخ أبي إسحاق أطفيش العامة بزنجبار إبان زيارته لها ، ولكن الشيخ لا يذكر الآن مواضيعها بالتحديد ، وكان حفظه الله ـ شغوفاً بطلب العلم لا يجد فرصة مهما كان قصرها إلا يستغلها في القراءة ، وفي سن السابعة كان يؤذن للصلاة في المسجد ، ويصلى أبوه بالناس إماما .

<sup>(</sup>١) لقاء المنفلوطي بالشيخ الخليلي

<sup>(</sup>٢) لقاء المولف مع الشيخ سليمان بن سيف الخليلي الذي كان يعيش مع الشيخ أحمد في صغره.

<sup>(</sup>٣) لقاء المؤلف مع الوالد سيف بن حمود البهلاني.

وفي سن التاسعة من عمره كان قد أنهى حفظ كتاب الله تعالى عن ظهر قلب (۱) وانفلت بجانب مشاغل الحياة الأخرى إلى مطالعة كتب العلم، والتردد على مشايخ زنجبار من العلماء يشرحون له ما أشكل عليه من المسائل، وتعشق الطلب حتى خالط لحمه ودمه، فكان يخرج بعد صلاة الفجر يدرس ساعتين ثم يعود إلى المنزل لمساعدة والده في أعماله، وإذا جاء الليل ونام الخليون هجر الشيخ فراشه وانكب على مطالعة الكتب، يقول الشيخ سليمان بن سيف الخليلي الذي صحب الشيخ في هذه المرحلة: كان الشيخ يسهر في القراءة سهرأ طويلاً وهو صغير السن، حتى يشفق عليه والداه ؛ فينصحانه بتقليل مدة السهر، وأخذ قسط من الراحة، فيأبي عليهما ذلك، فيغضبان عليه لكثرة سهره، خصوصاً والده الذي كان يتعهده في الليل فيجده ـ أحيانا ـ منكباً على وجهه في الكتاب وهو نائم من شدة الإرهاق والتعب وطول السهر، (۱) وسيأتي وصف شيء من ذلك في باب تعلمه ـ إن شاء الله ـ

ونتيجة لطموحه المتوقد كان يأمل الرحيل إلى عمان لأجل تلقي العلم على يدي الإمام محمد بن عبدالله الخليلي، والاغتراف من بحر علمه، وتذكر والدته أنه من شدة تعلقه بالعلم بكى الشيخ بكاء حاراً عندما توفي الإمام الخليلي و رحمه الله وعندما سأله والده عن بكائه أجاب : لقد توفي الإمام الخليلي و رحمه الله و فمن سيعلمني بعده ؟ (٢).

<sup>(</sup>١) لقاء مع والدة الشيخ أحمد الخليلي

<sup>(</sup>٢) لقاء المؤلف بالشيخ سليمان بن سيف الخليلي

<sup>(</sup>٣) لقاء مع والدة الشيخ أحمد الخليلي

في عام ١٣٧١هـ . وكان عمر الشيخ آنذاك عشر سنوات . تم إنشاء المعهد الإسلامي بزنجبار ، وجيء له بشيخ أزهري ، هو الشيخ محمد محمد اللهان، وقد تاقت نفس الشيخ إلى دخول هذا المعهد ، ولكن الظروف الاقتصادية لوالده حالت بينه وبين شدّ الرّحال إليه ؛ فالشيخ من سكّان الرّيف، والمعهد في المدينة ، ويسبب ذلك عوّل الشيخ على نفسه في طلب العلم، ولنترك للشيخ فسحة من القول يحدثنا عن معاناته الشديدة التي حالت بينه وبين التفرغ لطلب العلم في تلك المرحلة الذهبية من عمره، يقول : "كانت هناك معاناة ، فأنا كنت أمارس التجارة وأمارس الرعي ، وبجانب ذلك مارست الزراعة أيضاً، وأنا في مرحلة مبكرة ، فكنت أزرع حول البيت بعض الأشياء التي تساعدنا على الغذاء ، من بينها



البئر التي كانت في بيت الشيخ الخليلي بزنجبار وقد ساهم في تعميرها بعد انهيارها في إحدى زياراته

الموز والجزر وبعض الخضار ، نزرعها حول البيت ونعتني بها ، وفي هذه الفترة كنا في البيت أنا ووالدي وأمي فقط ، وكان ابن عمى عندما يأتي من عمان يقيم عندنا فترة ، بينما كنت وحدى غالبا ، فالجو ما كان يشجّع الإنسان على الدراسة "(١)ويتحدث سماحته عن الظروف الحائلة بينه وذبين دخول المعهد الإسلامي قائلا: " وقد حُرِمْتُ من دخول هذا المعهد ؛ لأني كنت في الريف ، وعندما نشأت في الريف كانت الظروف الاقتصادية في ذلك صعبة للغاية بالنسبة إلى والدى ، لأنه ف الأيام الأخيرة توالت عليه محن متعددة ، فقد حاول أن يعمل في القرنفل ، والقرنفل كما كان يُسمّى بزنجبار " شجرة الذهب "وكان والدى أحياناً يشتري غلة ضيعة من الضياع ويحصدها ويبيعها ، بارتفاع سعره وانخفاض سعره ؟ فإما أن يغنى القرنفل صاحبه وإما أن يفقره ، فاشترى والدى غلة بعض الضياع ، وكان سعر مئة الرطل عندما اشترى هذه الغلة حوالي ٨٤٠ شلنج ـ العملة المتداولة في زنجبار ـ وفي أثناء الحصاد أخذ السعر ينحدر شيئاً فشيئاً إلى أن وصل السعر ١٤٠ شلنج ، وكان ذلك سببا لخسارته ، ثم تتابعت ظروف صعبة بالنسبة إليه (٢) فلذلك لم أتمكن من الدراسة في المعهد الإسلامي ، وإنما بقيت أعاني هذه الظروف الصعبة ، واشتغلت بالتجارة لمدة عشر سنوات ، كنت أبقى في الدكان نيابة عن والدي الذي كان يذهب في

<sup>(</sup>١) لقاء المنفلوطي بالشيخ أحمد الخليلي

<sup>(</sup>٢) أخبرني الشيخ سليمان بن سيف الخليلي بأن منزل الشيخ أحمد في " مقاديني" بزنجبار أحرقه الأفارقة بالكامل وبدأ والد الشيخ حياته من جديد .

أعماله ، ولدينا أغنام في البيت كنت أشرف عليها ، وأذهب بها إلى المرعى وأردها "(١)

هكذا قضى الشيخ تلك المرحلة من عمره ، ويسبب ما كان يتفاعل في نفسه من حب العلم وكبح الظروف القاهرة في سبيله ، كان منه ذلك الموقف النبيل وهو في سن الخامسة عشرة من عمره أمام رئيس الجمعية العربية بزنجبار ، فقد طالبه بإنشاء المعاهد الشرعية خصوصا في الأرياف ، وسأجعل هذه الحادثة بداية لمرحلة جديدة في حياة الشيخ الخليلي ـ حفظه الله تعالى .

## ب.من الخامسة عشرة حتى الثالثة والعشرين

لقد حددت هذه المرحلة من عمر الشيخ هذا التحديد لتجانسها ، وهذه المرحلة قضاها الشيخ بزنجبار قبل رحيله النهائي عنها إلى وطنه الأصلي ووطن آبائه ، عُمان ، وكان ذلك في عام ١٣٨٤هـ و الشيخ آنذاك في الثالثة والعشرين من عمره .

يتصدر هذه المرحلة موقف مهم أشرت إليه سابقا، وهو وقوف الشيخ في مستهل هذه المرحلة خطيباً في جمع غفير من الناس ، وكان الدافع إلى ذلك ما يعتلج في نفس الشيخ من الطموح الكبير المتزايد في طلب العلم ، الذي يبصر منابعه جافة أمام ناظريه ، ولا من منهل يشفي غلته ويروي ظمأه ، فحفّزه ذلك إلى أن يهتبل الفرصة السائحة التي عرضت له في هذا السن ؛ فاقتنصها ، ففي اليوم السابع من ربيع الثاني عام ١٣٧٦هـ أقيمت حفلة عرس عند أحد

<sup>(</sup>١) لقاء المنفلوطي بالشيخ أحمد الخليلي

العرب الكرماء حضرها عدد كبير من الناس ينيف على خمسمائة رجل ، ومن بينهم الشيخ الوقور عبدالله بن سليمان الحارثي رئيس الجمعية العربية والجالية العربية بزنجبار ، فلما سمع الشيخ بذلك حدثته نفسه المشرئبة إلى الرقى بواقعها إلى أن يعدّ كلمة يتحدث فيها عن مزية العلم والعلماء ، وأن حياة الأمة الإسلامية لا تقوم إلا على التفقه في دين الله تعالى، كما يتحدث فيها عن ضرورة نشر العلم وأهمية إنشاء المدارس العربية والمعاهد الشرعية ، التي تُعْنَى بتدريس الناس أمور دينهم، ويطالبه فيها بإنشاء مثل هذه المدارس في الريف أيضا ؛ لأن أبناء الريف قد لا تواتيهم ظروفهم للرحيل إلى المدينة ، ويطالبه بأن يتيح لطلبة العلم فرصة الطلب على أيدي بعض المشايخ الموجودين في زنجبار ؟ للاستفادة من علومهم ، وأن يعقدوا الدروس للمستفيدين من أبناء البلدة(١٠٠).

أعدُّ الشيخ هذه الكلمة وكانت كلمة طويلة ، لكنُّه حفظها عن ظهر قلب، ولما كان الحفل واجتمع ذلك الحشد ، قام الشيخ فيهم خطيباً ، برباطة جأش وسكون نفس ، وفصاحة من القول ، فأعجب به الشيخ عبدالله الحارثي، وسُرُّ سروراً بالغاً ، وبعد انتهاء الحفل وإلقاء الشيخ كلمته كان بصحبته الشيخ عبدالله بن حمد الحارثي ، فمرا على رجل يدعى سالم بن حميد الرحبى ، فلما سلّم سماحته عليه قال للشيخ الخليلي : " من أنباك ..." فأكمل الشيخ عبدالله بن حمد الحارثي الجملة على الفور بقوله: أنَّ أباك

<sup>(</sup>١) من لقاء المنفلوطي بالشيخ أحمد بن حمد الخليلي

ذئب"(۱) فذكّراً الشيخ بآبائه الأماجد الذين سار على منهجهم، وأعطى صورة رائعة عن مكانتهم، على الرغم من حداثة سنّه (۱) ومن مظاهر سرور الشيخ عبدالله بن سليمان وتفاعله مع هذه المقترحات المطروحة أنّه حاول تنفيذ بعض منها، ولكن تصارع الأحزاب السياسية آنذاك حال بينه وبين تنفيذ ما يريد.

هذا الموقف يعكس ما انطوت عليه نفس الشيخ من طموح ، وما حوته من تعشق لطلب العلم ، وما تضمه من إحساس بآلام الأمة ونظر في مصالحها وآمالها ، وسعي إلى الرقي بها في مدارج المجد والكمال ، فضلاً عما تفصح عنه من ملكات ، وتكشف عنه من مواهب .

إن مما يميز هذه المرحلة من حياة الشيخ شغفه الكبير بطلب العلم ولم يكن ليطلبه إلا ليعمل به ويبلغه، ويصحح بنوره المفاهيم، وذلك واضح مما تحكيه عنه والدته، فقد كان ورعاً شديد الورع في هذه المرحلة وقبلها، فهناك من المواقف ما يشهد على ذلك دون أن يكون هناك تحديد دقيق لزمن حدوثها، فمن ذلك ما حدثت به أمّه قالت: "كان لنا ثور، وحدث مرة أن أكل ذلك الثور ريما شيئاً من المهوجو أو الفندال (نوعان من الأشجار التي تثمر تحت الأرض) وأخذ الشيخ يحوقل ويسترجع لما صنع الثور حين كان يتعهده، فما

<sup>(</sup>۱) لهذا المثل "من أنباك أن أباك ذئب " مناسبة تروى ، يقال أن أعرابياً راعياً وجد في الصحراء ذئبا وليدا تركته أمه ، فحمله ليتربى مع خرافه ، فتربى مع حَمَل صغير كانت ولدته أمه حديثا ، حتى إذا ترعرع الاثنان افترس الذئب أخاه الحمل ، فعاد بذلك إلى طباع آبائه الذئاب ، وإن لم يكن قد تربي في أحضانها، ولا تعلم شيئا من طباعها ـ فلما جاء الراعي ورأى الذئب قد افترس الحمل، قال له متعجباً مستغربا : "من أنباك أن أباك ذئب ؟! "

<sup>(</sup>٢) من لقاء المؤلف بالشيخ سليمان بن أحمد الخليلي

كان منه بعد ذلك إلا أن جمع مبلغاً من النقود وذهب ليدفعه إلى صاحب ذلك المال، ولكنه أعفاه ولم يقبل منه . (١) وكان يعف عن مشاركة أحد في قطف غمر من أي شجر كان ، كتلك التي تكون غير مملوكة لأحد ، كأشجار الزيتون التي تنبت من تلقاء نفسها في زنجبار، وذلك منه تنزها وورعاً (١) وكان يعترض على والده في بعض المعلومات التي يطرحها ، كالحوادث التأريخية مثلاً ونحوها ، فريما يخضب والده عليه ، ولكن الشيخ أحمد ما يزال يتلطف بوالده ويناقشه ويعتذر إليه ـ إن بدت له ملامح غضبه ـ حتى يقنعه تماما بوجهة نظره (١)

من الحوادث المهمة في حياة الشيخ بزنجبار التقاؤه بالشيخ أبي إسحاق أطفيش، وتلقيه العلم عنه ، كما سيأتي بيانه لاحقاً. وحبذا هنا أن أتحدث عن التكوين العلمي لسماحته لتتضح بعض ملامح مكانته العلمية التي بناها بعصاميته، وشيدها، وأعلى صرحها.

لقد سبق الحديث أن الشيخ بدأ يتعلم القراءة والحساب وتلاوة القرآن على يد والديه، ثم بدأ يعتمد على نفسه في القراءة، ويتردد على شيوخ زنجبار فيما أشكل عليه، فهو عصامي في تلقيه العلم، حتى برع فيه وترسّخ، ويمكن تكملة المسيرة العلمية لسماحته من خلال لقاءات عدة في النسق التالى:

بعد تعلمه القراءة والكتابة على يد والديه كان يقرأ في الكتب المتوافرة لديه في البيت، وكان يبحث عمن يروي ظمأه، ويشفي غلته من التعطش

<sup>(</sup>١) لقاء مع والدة الشيخ أحمد الخليلي

<sup>(</sup>٢) لقاء المؤلف مع الشيخ سليمان بن سيف الخليلي

<sup>(</sup>٣) لقاء المؤلف بالشيخ سليمان بن سيف الخليلي

لطلب العلم، ولا يجد إلا التواضع من أهل العلم، والرغبة عن الجلوس للتعلم، ومن شواهد ذلك ما يحكيه الشيخ الخليلي عن الشيخ أحمد بن حمدون الذي كان مفتيًا للإباضية بزغبار، وكان الشيخ يتردد عليه يطلب فتح هذا الباب وهو مصرّ على إغلاقه، يقول الشيخ الخليلي: وقد كان يقنعنا أحيانًا بالموافقة؛ ولكن مع الأسف الشديد لما جبل عليه مشايخنا من الجمود كان سرعان ما يغلق الباب الذي يكاد ينفتح، واعتذر أكثر من مرة إليَّ عما كنت أسعى إليه، وأطلبه منه، ولا أزال أذكر قصيدة وجهها إليَّ معتذرًا فيها عن طلبي، وكانت بدايتها:

سلام رق وانتظما لأحمد صفوة الكرما ثم قال بعد ذلك بعد أبيات عدة :

أخاف بحبها النقما وخلت الآل ملتطما ولا من في العلوم سما طغيلي على العلما تقول فصدّق الكلما إلى أولئك العظما وكن أوفى الورى ذبما ودعني جانباً كلما

لقد ألبستني صفة قد استسمنت ذا ورم فما أنا عالم أبداً لعموك إنني رجل وإن شئت العلوم كما فيمم مسرعاً عجلا فخذ من بحرهم درراً وهب لي منك معذرة

<sup>(</sup>١) لقاء الشيخ العيسري بالشيخ الخليلي

بجانب ذلك كان الشيخ يذهب إلى محلَّة أخرى قريبة من الحلَّة التي يسكنها بزنجبار للتعلم على يد الشيخ عيسى بن سعيد الإسماعيلي، فبدأ عنده بقراءة " تلقين الصبيان للشيخ السالمي" يقول سماحة الشيخ: وكان يحفُّظني إياه عن ظهر قلب، ثم بقيت أدرس عند هذا الشيخ مدة، فدرست العديد من الكتب على يديه، وكان عمري آنذاك أناهز العشر سنوات، فدرست النحو الواضح، وكان يحفظني هذا الكتاب بكل ما فيه من مسائل وأمثلة، ثم انتقلت إلى دراسة كتابين عنده، كتاب في الفقه هو "جامع أركان الإسلام" وكتاب في النحو "ملحة الإعراب" وكنت أحفظ في ذلك الوقت من الملحة. ثم درست عنده أيضا كتاب "متن البناء" مع بعض الشروح عليه، ثم درست عليه كتاب "لامية الأفعال" لابن مالك مع شرح بحرق عليها، ثم درست متن " قطر الندى " مع شرح ابن هشام، ثم متن " شذور الذهب " مع شرحه لابن هشام، وكانت دراستي بعد صلاة الفجر وأبقى عنده ساعتين تقريبًا، ثم أعود إلى المنزل وأساعد والدى في أعماله التجارية، وتتم عملية مذاكرة الدروس أحيانًا وأنا في طريقي إلى بيت الشيخ المدرس، أقرأ الدرس في طريقي وأستظهره عن ظهر قلب، واستمررت في التردد عليه مدة، وكنت فيما بعد أحضر حلقة العلم تقديرًا منى له (١) ثم بعد ذلك التحق الشيخ الخليلي بالدراسة على يد الشيخ خلفان بن مسلّم الحراصي، فدرس على يديه جوهر النظام للإمام السالمي، ولكن الظروف الصعبة حالت دون بقائه في تلك المنطقة حيث رحل الشيخ إلى منطقة أخرى، وهناك بدأ يقرأ في علم الحديث، فأخذ يقرأ مسند الإمام الربيع مع حفظ الأحاديث على يد الشيخ حمود بن سعيد الخروصي، يقول الشيخ: " وكنت أذهب إليه في

<sup>(</sup>١) لقاء الشيخ العيسري بالشيخ الخليلي

الأسبوع مرة واحدة ؛ لأنَّ مكانه بعيد جدًا بما يقارب ثمانية أميال (أكثر من ١٢ كيلو متر") وكنت أركب سيارة أحيانًا، وأحيانًا أسير ماشياً على الأقدام" (١)

ثم بعد ذلك قرأ على الشيخ أحمد بن زهران الريامي كتاب "جوهر النظام" مرة أخرى، وواصل في قراءته قدرًا أكبر من القدر الذي قرأه على يد الشيخ خلفان بن مسلم الحراصي.

ثم تعلم المواريث على يد الشيخ سعيد بن محمد الكندي ثم بعد ذلك جاء الشيخ أبو إسحاق أطفيش إلى زنجبار للمرة الثانية، بتنسيق أو طلب من الجمعية العربية، وربما كان ذلك من نتائج خطبة الشيخ أمام رئيس الجمعية التي طلب فيها الاهتمام بنشر العلم، وضرورة المسارعة إلى ذلك، فاستغل الشيخ الخليلي وجود الشيخ أبي إسحاق، فطلب منه أن يدرس على يديه، فما كان من أبي إسحاق إلا أن خصُّص له دروسًا قرأ فيها الشيخ على يديه "بهجة الأنوار" و"مشارق الأنوار" للشيخ السالمي، وكان حريصًا كل الحرص على حضور دروسه العامة في مسجد السيد حمود، وكان يسجّل ما يسمعه من فرائد آراء شيخه في ذاكرته، وانعقدت أواصر المودة بين الشيخ وتلميذه ، وكان الشيخ أبو إسحاق حريصًا على البقاء بجانب الشيخ الخليلي ليساعده في النهل من ينابيع العلم، لما رأى فيه من النباهة والحرص النادرين، ولكن القدر حال دون ذلك ؛ إذ لم يبق أبو إسحاق بزنجبار سوى شهرين ورحل على أمل العودة إليها ، ونترك المجال لسماحة الشيخ يحدثنا عن زيارة الشيخ أبى إسحاق إلى زنجبار لغرض نشر العلم والوعي، يقول: " جاء أبو إسحاق لأجل التمهيد لهذا الغرض بادئ الأمر لمدة شهرين، فكانت هذه الزيارة بدايتها في اليوم السابع من

<sup>(</sup>١) لقاء المنفلوطي بالشيخ الخليلي

شهر صفر من عام ۱۳۸۰ للهجرة وسافر من زنجبار راجعًا أدراجه إلى القاهرة في اليوم الثاني من شهر ربيع الثاني من عام ۱۳۸۰ للهجرة ، على أن يرجع إلى زنجبار مرة أخرى، إلا أن الظروف هناك حالت بينه وبين تحقيق هذه الأمنية وأذكر أنني كتبت إليه رسالة أبديت فيها أسفي على عدم تحقيق هذه الأمنية التي نصبو إليها، وكتب إليّ رسالة جوابية بها كثير من الحض والحث على طلب العلم، وقد أبدى فيها أيضا مشاعره الطيبة تجاه شخصي الضعيف، وعواطفه النبيلة، كما أبدى أسفه على عدم تحقق تلك الأمنية. من ضمن ما جاء في رسالته هذه "وكم كنت أود أن استمر هنالك لأكون بجانبك كي أساعدك على نيل ما تصبو إليه من المعالي، حتى تنال قبسًا من العلم النافع لتفيد وتستفيد، وتستنير وتنير، ولكن القدر الذي له الحكم النفاذ، هو غاية لا بد من حصولها، وقد كان ذلك هو انتقالي عنكم لأمر أراده الله سبحانه وتعالى .. ثم عندما جئت إلى عُمان كان الشيخ العبري في مقدمة العلماء الذين لقيتهم واستفدت منهم"(۱)

وعا هو معروف أن الشيخ الخليلي كان عصاميًا في طلب العلم كما قدّمت، كثير الاطلاع عاشقًا للقراءة، ويذلك فاق أقرانه بل وشيوخه، وقد سمعت نقلاً عن والدته أن ذلك كان ديدنه منذ صغره، ويداية طريقه في طلب العلم، فقد كان والداه يناديانه ليأكل وجبة الغداء معهما، وهو منكب على كتابه ينهل منه، ويجيبهما ابدءا، وسألحق بكما، وينتهيان من طعامهما، وهو ما يزال يطارد مسائله العلمية التي ملكت عليه لبه، وفصلته عن الوجود من حوله، فقد قال واصفاً بعض مطالعاته الخاصة في تلك المرحلة عدا ما يتلقاه

<sup>(</sup>١) لقاء الشيخ العيسري بالشيخ الخليلي

على أيدي شيوخه: "ثم واصلت المطالعة في الكتب النحوية الأخرى ككتاب" ألفية ابن مالك" مع بعض الشروح وفي مقدمتها "شرح ابن عقيل" مع حاشية الخضري و" شرح الأشموني" مع "حاشية الصبان" وطالعت بعض المطالعات في " شرح ابن الناظم" وكذلك كتاب " مغني اللبيب" كانت لي به عناية .. وبالنسبة إلى علم الصرف فقد طالعت بنفسي (البعض الكتب من بينها " مقاليد التصريف" التي هي ألفية في علم الصرف للمحقق الخليلي مع شرحه عليها ، وهكذا تدرجت بعد ذلك في مطالعة الكتب الفقهية وكتب أصول الفقه بقدر المستطاع ، واعتنت بكتب الحديث من بينها صحيح البخاري مع شرح الحافظ ابن حجر عليه إلى غير ذلك ..." (1)

لقد استمرت حياة الشيخ فيما يبدو بين مشاغل الحياة ومساعدة والده ، وبين محاولة إشباع نهمه في طلب العلم ، متردداً على شيوخ زنجبار ، حتى تبدلت الأحوال في زنجبار بنشوء الأحزاب السياسية وتصارعها ، الذي أفرز فيما بعد الانقلاب العسكري الأحمر، وقد ذاق العرب العمانيون الويلات في هذا الانقلاب العسكري ، حتى أن حرَّ الضمير لا يرضى بالبقاء هناك مع تلك الأحوال ، ويرى الشيخ في تحليله لتلك الأحداث أنَّ لذلك أسباباً منها : إهمال التربية والتوعية للناس ، كما أهملت الدعوة إلى الله ، وتهاون الناس في التمسك بأمور الدين (٢٠).

<sup>(</sup>١) أي بعد الذي درسه على شيوخه

 <sup>(</sup>٢) لقاء مع سماحة الشيخ في برنامج واحة المستمعين بالإذاعة العمانية

<sup>(</sup>٣) لقاء المؤلف بالشيخ أحمد الخليلي

لم تسلم أسرة الشيخ من لفحات هذا الانقلاب ؛ فقد أودع والده السجن ، وحدث بعد مدة من الزمن أن قُتِلَ رجل اسمه حمد ، فظن الشيخ أنه والده ، وأخذ أخوه حمود يبكي بكاءًا شديداً ، فذهب أحد الأفارقة إلى السجن ، للتأكد من أن والد الشيخ على قيد الحياة ، لكن حموداً لم يتوقف عن البكاء ، مما اضطرهم إلى الذهاب جميعاً لرؤية والدهم ، وهناك اطمأنوا على حياته (۱).

رأى الشيخ بعد ذلك أنه لا يمكن البقاء على هذه الأحوال مع أن قادة الانقلاب كانوا لا يؤذون الشيخ بشيء ، تقول والدته : كانوا يهينون العرب ويتركونهم يعملون الأعمال الشاقة ، فذهب الشيخ معهم مرة ، فناداه كبيرهم ويسمى — ثابت كو — وقال له : هذا ليس شغلك ، اذهب إلى بيتك ، فعاد أدراجه إلى المنزل ونجّاه الله تعالى . وكانت الشرارة التي أصر معها الشيخ على الرحيل ، أن كان مرة يحمل طعاماً لوالده في السجن فرأى بعض العمانيين بمن يعرفهم يهانون إهانة عظيمة ، فتألم لذلك ، وتأثر بما رأى أيما تأثر ، ورفض الذهاب مرة أخرى ، كي لا يشاهد مثل ذلك المنظر (٢٠). هنا أخذ الشيخ ينظم مسألة الرحيل إلى عمان ، فتقدم إلى الصليب الأحمر بطلب إخراج والده من السجن ، فلم يتيسر له ذلك ، وقد أضرً بهم العَوز وقلة ذات اليد ، فساعدهم الصليب الأحمر على ترتيب شؤون سفرهم ، ويسّر الله لهم أثناء ذلك خروج

<sup>(</sup>١) لقاء مع والدة الشيخ أحمد الخليلي

<sup>(</sup>٢) السابق

الوالد من السجن، وهناك عزموا على الرحيل إلى عمان ، فكان خروجهم من زنجبار في أواخر جمادي الأولى من عام ١٣٨٤م.

يذكر سماحته في تقرير أعده في نهاية رحلته الأولى إلى إفريقية الشرقية في شهر محرم عام ١٤٠٧هـ الموافق له سبتمبر ١٩٨٦م ما دفعهم إلى الرحيل قاثلا: " شاء الله تعالى والله يفعل ما يشاء أن أطلُّ على هذا الوجود وأن أخرج إلى الحياة في مدينة زنجبار في الشرق الأفريقي ، وأن تكتحل عيناي بالنور في بقعة منها هي ( المكاديني) وهكذا قدّر لي أن أقضي أيام الصبا وجزءاً من أيام الشباب في ربوع زنجبار وتحت ظلالها الوارفة الجميلة ، ولكن الأيام لا تستمر على حال ، وسبحانه مغير الأحوال ، وشاء القدر أن يحدث ما حدث في عام ١٣٨٢هـ / ١٩٦٤م ودار الفلك دورته ، فانقلب المجنُّ على ظهره، وحلُّ النقص محل التمام، فتحولت الجنة الخضراء إلى جحيم حمراء ، والمدينة الحالمة الوادعة إلى مكان مضطرب مزعج ، حتى أصبح النسيم العليل كأنه صفّارات إنذار ، فخرجنا من هناك ميممين عمان، تخت العروبة وحمى الإسلام، أرض الآباء والأجداد، فكان البديل ..ولله الحمد والشكر خيراً ، والخير فيما اختاره الله ( وعسى أن تكرهوا شيئاً وهو خير لكم ) ...(١)

ويحدثنا سماحته عن مراحل هذه الرحلة إلى موطن الآباء والأجداد في موضع آخر ، يقول : " جثنا في باخرة باكستانية ضخمة ، كانت تسمى ( سفينة الحجاج) ، تحمل ثمانية آلاف حاج ، وهي أكبر باخرة شاهدناها وهكذا يحكى عنها ( لعلها احترقت أخيرا قبل خمس سنوات تقريبا أي في حوالي سنة

<sup>(</sup>١) من تقرير محفوظ بإرشيف مكتب الإفتاء بوزارة الأوقاف العمانية

١٤١٨ هـ في ميناء دبي ) وتتكون هذه الباخرة من أربعة عشر دوراً ، وكان بها مسجد للصلاة (١) رحلنا من زنجبار في أواخر جمادي الأولى إلى عباسا ، وقد بتنا ليلة واحدة في الطريق ، ويقينا في ممباسا ثلاثة أيام ؛ لتنزِّل الباخرة شحنتها من الأرز (أربعين ألف جونية من الأرز) التي حملتها من كينيا لتنزيلها في عباسا ، ثم من عباسا إلى عدن ، والأصل أن تتجه من عدن إلى مسقط لكن بسبب وجود ركاب يقصدون الهند غيرت الباخرة مسارها إلى الهند ، وحاول العمانيون الاعتراض لكن دون جدوى ، لقد بقينا في عدن يوماً واحداً ، ثم وصلنا بومباي ، وبقينا يومين ، ثم خور بندر ويقينا يوماً واحداً ، ثم سرنا إلى كراتشي وبقينا فيها ثلاثة أيام ؛ لتنزيل الحمولة ، ثم سرنا إلى مسقط ، ونزلنا صباح يوم التاسم عشر من جمادي الثاني ١٣٨٤هـ ويتنا في مسقط ، وحملتنا السيارات مساء اليوم الثاني بين الظهر والعصر إلى إزكى ، ثم بتنا في إزكى حيث وصلنا إليها بعد منتصف الليل ، ثم غادرنا صباحاً إلى نزوى ويقينا قليلا في نزوى ثم رحلنا إلى بهلا ، ووصلنا قبيل الظهر إلى بهلا ، يوم الحادي والعشرين من جمادي الثانية ١٣٨٤هـ (٢٠).

وتجدر الإشارة هنا إلى أن الشيخ -حفظه الله -استغلَّ زمن رحلته تلك بشاغله الأول ، وهو طلب العلم ، فراجع -خلال الرحلة - بعض محفوظاته ، مثل "شمس الأصول " للشيخ السالمي ، وقرأ شرحها " طلعة الشمس " للشيخ السالمي للمرة الثانية.

<sup>(</sup>١) كان الشيخ الخليلي يصلى بالناس إماما في مسجد السفينة ، كما أخبرت بذلك والدته

<sup>(</sup>٢) لقاء المؤلف بالشيخ الخليلي

## الحياة العمانية

أبدأ الحديث عن حياة الشيخ في عمان منذ وصوله إلى بلده الأصلى (بهلا) . وكان ذلك قبيل ظهر يوم الحادي والعشرين من شهر جمادي الأولى من عام ١٣٨٤هـ ويرفقته أبواه وأخوه حمود بن حمد الخليلي ، وقد نزل الشيخ أول نزوله بـ ( بستان سحيم ) القريبة من سوق بهلا ، يقول خلف بن زاهر الشرياني وكمان من المستقبلين لأسرة الشيخ : بعد ذلك ذهبنا إلى محلة ( الخضراء) مشياً على الأقدام ، تغمر أهل البلاد الفرحة والبهجة والسرور بوصول هذا الشيخ بصفة عامة ، وأهل محلة الخضراء بصفة خاصة (١) واتجه الجميع صوب البيت القديم الذي تركه آباء الشيخ مقفراً مستوحشاً لفراق أولئك العباهل من نسل سليمان بن ناصر الخليلي ، ودخل الشيخ وأسرته ، وليس في البيت شيء يسد المسغبة أو يرطّب الحلق ، ويشفى من الظمأ ، وقد جرِّد الانقلاب الشيوعي الأحمر هذه الأسرة المتواضعة من أملاكها ، كما جرَّد غيرها من الأُسَر ، وحسبها أن سَلِمَتْ من برأتن الموت ، ورضيت من الغنيمة بالإياب ، نعم لقد وصل الشيخ فقيراً فقراً مدقعاً من حطام هذه الحياة الزائل ، ثرياً ثراء واسعاً بالعلم والصلاح والفضل وحسن التوكل على خالق الوجود ، ومصرَّف كل موجود ، ورازق كل مولود ، ويفضل الله تعالى أصبح بعد ذلك في أحسن حال .

<sup>(</sup>١) لقاء الشيخ خليل بن أحمد بالشيخ خلف بن زاهر الشرياني

ما كاد الشيخ يلقى عصا ترحاله بمحلة الخضراء ، ويقضى سحابة نهاره الأول بها ، يستنشق شذا أخبار الحركة العلمية في هذه البلدة الوادعة ، حتى شنّف أذنيه خبر إقامة حلقة علمية بمسجد (الرفيع) بمحلة الخضراء بأول ليلة للشيخ في عُمان يرأسها الشيخ القاضي على بن ناصر المفرجي ، ويحضرها عدد من أهل المحلة وأهالي المحلات المجاورة لها ، فانطلق الشيخ إليها مسرعاً ، لا تقترب من حماه نوازع الإرهاق من السفر ، أو تثبُّط عزائمه وساوس الشيطان بالتعب والنصب ، إنها أول ليلة، وقد وصلت لتوَّك من سفر مرهق طويل ، وفي الوقت متسم ، وإن لجسمك عليك حقاً ، ما كان لشيء من ذلك أن يناوش أحاسيسه ، أو يداني حمى إرادته القوية ، يحكى الشيخ القاضي على بن ناصر أحد المواقف قائلا: " جاءنا عبدالله بن سعيد العدوى ونحن مجتمعون بمسجد الرفيع وأخبرنا خبره ، وقال بأنكم تبحثون عن معلم للقرآن، وهو مناسب ومتعلم ، فطلبنا مجيئه ؛ فجاء بعد ذلك إلى المسجد، وقلنا له : نحن نريدك معلماً للقرآن لأبنائنا ، ونريد من يقرأهم تلقين الصبيان ، فهل أنت متعلم ما يكفيك لذلك ، فقال : قليلاً ، فسألناه ، هل تعرف في النحو ؟ فقال : ( شوي ) يعنى قليلاً ، وحينها أردت اختباره فسألته عن المروحة ، هل هي اسم أو فعل أو حرف ؟ فقال: هي اسم ، فقلت : هل هي معرفة أو نكرة ؟ فقال: هي معرفة . واتفقنا على جعله معلماً للأولاد ، وقلنا له : إن الراتب قليل، فلك في الشهر عشرة قروش، قال: لا بأس، وكان سيف بن سالم الهميمي هو الذي يعلم الصبيان ، وقبله كان الشيخان ناصر بن راشد المحروقي وحمود بن عبدالله الراشدي، وأخوه مبارك كان يومها صغيراً معه ، وبعد ما طرحتُ عليه ذينك

السؤالين ابتدرني هو بسؤال حيرني ، فلم أحر جواباً ، فقلت له : أنا أستعفيك لأني غير متعلم (١)، ولكن تجهّز لنذهب بعد غد إلى الشيخ إبراهيم بن سعيد العبري ، (١) وأخذ الشيخ القاضي علي بن ناصر بيد خلف بن زاهر الشرياني إلى خارج المسجد قائلا له : إن هذا الشيخ لديه علم غزير ، ولم نعرف عنه شيئاً من قبل ، فالحمد لله الذي أخرجه من زنجبار إلينا ؛ لنستفيد منه نحن وأولادنا، وما هو إلا توفيق من الله لنا(٢) وقد وافق في صباح اليوم التالي أن كان القاضي والوالي على بن حمد المعولي ويعض أعيان المحلة على موعد لزيارة الشيخ إبراهيم بن سعيد العبري ( المفتى السابق لعمان ) في بلدة (الحمراء ) فاقترح الشيخ القاضي على الشيخ أحمد مصاحبتهم للتعرف على الشيخ العبرى ، فقال الشيخ : إنى أحب ذلك وأرغب فيه ، ولكن الأمر يرجع إلى والدى في الموافقة أو عدمها ، فأرسلوا خلف بن زاهر إلى الوالد حمد بن سليمان ، فأخبره الخبر ورغبة المشايخ في اصطحابهم لزيارة الشيخ إبراهيم بن سعيد العبري، فأجاب دعوتهم قائلا: إنها فرصة لنا في اصطحابهم أولاً والتعرف على الشيخ إبراهيم ثانياً، فسار الجميع تحفّهم عناية الله وتكلؤهم

<sup>(</sup>۱) يقول الشيخ سليمان بن سيف أن القاضي جلس يستمع إلى كلام الشيخ المسهب في القضية منكسا رأسه حتى ناداه المؤذن قائلا: الشيخ على الصلاة ، فرفع رأسه وهو يقول: ها الصلاة نعم الصلاة . ويقول الشيخ صالح الريخي: أن الشيخ أحمد أجاب بإسهاب وتفصيل حتى أن القاضي نهض وقبض على رقبة الشيخ يطلب منه العذر والعفو ؛ لأنه لم يكن يعلم مدى سعة علمه .

<sup>(</sup>٢) لقاء الشيخ خليل بن أحمد بالشيخ علي بن ناصر المفرجي

<sup>(</sup>٣) لقاء الشيخ خليل بن أحمد الخليلي بالشيخ علي بن ناصر المفرجي

رعايته ، وكان في استقبالهم ببلدة الحمراء الشيخ إبراهيم وجماعته العبريون ، يعلوهم البشر والسرور، مرحبين بضيوفهم الكرام ، ولما استقر بالجميع المجلس كان الشيخ القاضي يجلس بجانب الشيخ إبراهيم العبري وكان الشيخ أحمد الخليلي بعيداً عنهما ، فأشار الشيخ القاضى على الشيخ إبراهيم بأن يدنى الشيخ أحمد منه ، ويجلسه بجانبه يسأله في فنون العلم (١) وترك له مهمة اكتشاف خزائن مكنونات علمه ، فلبّى الشيخ إبراهيم رغبة الشيخ القاضى ونادى الشيخ أحمد لينهض من مكانه ، فأجلسه بينه وبين القاضى ، وأخذ يناقشه في العديد من القضايا ، وأعجب الشيخ إبراهيم به إعجاباً شديداً وقال معقبا : ما كنا نسمع عن هذا الشيخ شيئاً قبل اليوم ، وأرى أن علمنا أمام علمه لا يكاد يذكر ، وأسأل الله أن يبارك فيه ، ويكثر من أمثاله، ويقيا متلازمين طوال مدة الزيارة، يتحاوران ويتساءلان ، وقد أفصح الشيخ الخليلي عن تطلعه إلى نشر التعليم في كافة أنحاء عمان ، مبينا أهمية العلم وضرورة إتاحة الفرصة للناس كي تتعلم . فطلب منه الشيخ العبري النزول عند رغبة أهل بهلا ليكون مدرساً لأولادهم ، فقال الشيخ أنا لا علم عندي ، ولكني لن أبخل بما لدي من العلم ، (٢) وكانت رغبة الشيخ أحمد أن يرحل إلى سماثل للانضمام إلى حلقات الشيخ خلفان بن جميّل السيابي ولكن الشيخ إبراهيم بن

<sup>(</sup>۱) يروي الشيخ صالح الربخي أن الشيخ العبري طرح مسألة في المجلس وكان الشيخ أحمد يجلس في طرف المجلس ، وشارك الحاضرون فيها ، ثم طرح الشيخ أحمد قضية مهمة جدا تبين من خلالها علو قدره فنهض الشيخ العبري من مكانه وأخذ بيد الشيخ أحمد وأجلسه بجانبه

<sup>(</sup>٢) لقاء الشيخ خليل بالشيخ خلف بن زاهر الشرياني

سعيد كان يرى بقاءه للتدريس في بهلا (١) ولذلك كتب رسالة إلى السيد أحمد بن إبراهيم بهذا الخصوص جاء في هذه الرسالة ( ولئن أطال الله عمر هذا الفتى فسيكون مرجع أهمل عمان ) وكان الشيخ القاضي علي بن ناصر المفرجي هو حامل الرسالة إلى السيد أحمد؛ لذا نترك له مجال الحديث عن رحلته هذه يقول: ويعدها أخذت الرسالة وجئت بها إلى مسقط مروراً بالشيخ عبدالله بن على الخليلي في سمائل وأخبرته عنه ، ولما قرأ رسالة الشيخ العبري قال : هذا سياخذونه عنكم ، وكثر الكلام في أنه سيؤخذ من بهلا ، ولما وصلت إلى مسقط سلّمت إلى السيد أحمد البوسعيدي الرسالة ، وأخذ يسألني عنه فأجبته، ثم دخلت على القضاة، وأخبرتهم عنه ، فقال الشيخ هاشم بن عيسى: كم عمره ، فقلت : نحو العشرين، فقال كيف سيكون هذا عندما يبلغ الأربعين ؟! . وذهبت بعدها إلى السيد أحمد لأخذ الجواب منه ، فقال لي : بأننا قد وصيّنا عليه بأن يأتينا هنا ، فقلت له : نحن أخبرناكم خبره لا لتأخذوه عنا ، وإنما لتثبتوه عندنا؛ إذ لا عالم في بلادنا ، فنريده معلماً لنا ولأولادنا، فقال : أنتم عندكم الشيخ إبراهيم ، ترجعون إليه في الدقيق والجليل ، وهذا نريده هنا في المركز ، حيث التجمع الكبير(١) وحينها طلب الشيخ العبري أن يؤجل نقله فترة من الزمن حتى يشرع في التعليم في جامع بهلا ، فوافق السيد أحمد ، فأخذ يدرُّس في الجامع ببهلا وقت الصباح ، وفي وقت المساء يفرُّغ نفسه للقراءة والاطلاع في مسجد (الميثاء) ، يقول الشيخ القاضي علي بن

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ الخليلي

<sup>(</sup>٢) لقاء الشيخ خليل بالشيخ علي بن ناصر المفرجي

ناصر: "قال لي الوالي ذات يوم: تعال بنا نذهب لنرى هذا المدرس وتلاميذه، ولما دخلنا عليهم الجامع قام الشيخ وألقى كلمة ترحيبية ارتجلها ارتجالا فحيرنا ؛ فقال الوالى : هذا رجل كبير (١) وشاع خبر الشيخ وسعة علمه ف أنحاء عمان ، فأخذت تضيفه القرى واحدة تلو الأخرى ، فبعد زيارته الأولى للشيخ إبراهيم بن سعيد العبرى ، وخلالها تقدم إليه بطلب زيارة أخرى تكون خاصة به ويوالده ، فلبي الشيخ الخليلي دعوته ، وكانت أفرغ من الزيارة الأولى للتباحث والمناقشات ، ثم دعاه الشيخ عبدالله بن زاهر الهنائي لزيارة بلدة الغافات، فرحل إليها مع والده والشيخ خلف الشرياني ، وكانت مدتها ثلاثة أيام ، وكانا خلالها يستعرضان سِير الأئمة ، والأولياء الصالحين ، واستعرضا سيرة الإمام الرضى محمد بن عبدالله الخليلي . وعرّجا على محبته للعلم ونشره ، وحبه لطلبة العلم وتقديم المساعدات لهم ، والإحسان إليهم ، ثم تلتها زيارة إلى "بسياء"، بدعوة من أشياخها ، ثم بلدة العارض ، ثم رحل إلى عبري بدعوة من أشياخ بني خليل هناك ، وكان الشيخ في جميع زياراته متفقداً أحوال الأهالي والبلاد ، آمراً بالمعروف ناهياً عن المنكر ، ولا يخشى في الله لومة لائم ، يقول الشرياني: " في زيارته لبسياء رأى رجلا يلبس خنجراً مزينة بالذهب ، وآخر يلبس خاتماً من الذهب فنهاهما عن ذلك وساق لهما الحديث الشريف المحرِّم للبس الذهب للرجال ، وقال : إن شرف الرجل وعزته في تقواه وصلاحه ، لا في لبس الذهب ، وفي زيارته بلدة العارض زار قبر العلامة الزاهد أبي سعيد الكلمي . رحمه الله . ورأى ما رأى حول القبر من

<sup>(</sup>١) لقاء الشيخ خليل بالشيخ على بن ناصر المفرجي

النذور ، وقرب القبر شجرة عليها الكثير من الثياب البالية ، وعندما سألهم عن ذلك أخبروه ، أن المرأة إذا وُلِدَ لها مولود معافى ، وقد نجت من مخاطر الولادة تذبح شاة على القبر، فنهاهم عن ذلك وبين لهم حرمته، وأمرهم بقطع الشجرة و إزالة جميع الأذي من القاذورات ويقايا الطعام من على ظهر القبر ، وقال: احترموا هذا العالم الجليل في قبره، كما كان يحترمه معاصروه أيام حياته، وفي زيارت لعبري لحظ الإسراف الكبير في الكرم، فلم يعجبه صنيعهم، ولم يرضَه لهم ، فنهى جملة من الناس عن ذلك قائلا: إن هذا الإسراف منهى عنه نهياً شديداً، فلا تعد إليه مرة أخرى وهكذا كان شأنه لا يرى ما يخالف أمر الله إلا ساءه ؛ فأنكره ونهى عنه (١) وفي هذه الأثناء كان الشيخ يستغل وقته الاستغلال الأمثل بين طلب العلم وإرشاد الناس ، يقول الشيخ صالح الربخي : كان الشيخ في هذه المرحلة يستعير المخطوطات من الناس في محلته ويخرج مبكراً في الصباح إلى الصحراء ويبقى هناك إلى آخر النهار ، وفي طريق عودته يجلس مع الشباب الذين يجلسون في الأودية ، أو يلعبون الألعاب الشعبية ، حرصاً منه أن يعلمهم شيئاً ينفعهم ، بأسلوب مرح بشوش ، وكانوا يحترمونه، فيجلسون إليه ويستفيدون منه ، كان حفظه الله على هذا المنهج يرجع الكتاب إلى صاحبه في يومين أو ثلاتة (٢)

أرسل السيد أحمد بن إبراهيم الناظر في الشؤون الداخلية لعمان ، يدعو الشيخ إلى زيارته في مسقط ، وكان الشيخ القاضي المفرجي والشرياني مرافقين

<sup>(</sup>١) لقاء الشيخ خليل بالشيخ خلف بن زاهر الشرياني

<sup>(</sup>٢) لقاء المؤلف بالشيخ صالح الربخي

للشيخ في زيارته هذه ، يقول الشرياني : " فلما وصل الشيخ عند السيد أحمد تلقاه بالبشر والسرور ، وقال : دعوناك وأزعجناك ، ولكن دعوناك لنقلدك أمر القضاء بولاية ضنك ؛ لأن الأهالي هناك قدّموا شكوى ضد قاضيهم الحالى ، وهم غاضبون ، يريدون قاضياً آخر مكانه ، وقد رشحناك لهذا المنصب ، فأجاب قائلا : "أرجو المعذرة ، فأنا لا أصلح لوظيفة القضاء ؛ ذلك لأنى لا معرفة لدى بأحكام القضاء ، وقد تربيت في زنجبار ، ولم أتعلم العلم الذي يؤهلني لهذه المهمة ، وليس عيباً أن يعترف المرء بعدم معرفته بالشيء الذي لا يعلمه ، وليس عيباً على أن قلت لا أعرف أحكام القضاء ، وإنما العيب يلحق من تفشم وأدخل نفسه في القضاء دون دراية بأحكامه ، فهذا عذرى واضح جلى ، فقال السيد أراك لا تريد القضاء يا شيخ ، فكلامك هذا يدل على غزارة علمك ، وسعة فقهك ، ولكن لا بأس ، ارجع إلى بلدك، وواصل عملك الذي أنت فيه ؛ ومتى أردناك دعوناك لتأتينا ، بارك الله فيك وفي أمثالك ، والتقى في زيارته تلك بالقضاة في مسقط ، ودارت بينهم محاورات علمية (١). والذي يبدو أن السيد أحمد كان ينوي تعيين الشيخ أحمد قاضياً على "ضنك " على الرغم من اعتذاره غير أن الشيخ إبراهيم العبري أرسل برسالة إلى السيد أحمد يطلب فيها إبقاء الشيخ الخليلي في بهلا ، في مهمة التدريس ، ويعتذر له عن تعيينه في منصب القضاء ، مطالبا بإعفائه من هذه المهمة ، معتذراً إليه بأن القضاء يتطلب ارتحالاً وتنقلاً ، وصحة الشيخ لا تسعفه على ذلك ، فهو يجد صعوبة في الترددات وغيرها ، وربما اعتذر إليه أن عمان تتميز

<sup>(</sup>١) لقاء خليل بن أحمد بالشيخين المفرجي والشرياني

بوجود الأفلاج ولها أحكام كثيرة ربما يجهلها الشيخ أحمد، لأن زنجبار لا أفلاج بها ولا سواقي، وإنما اختص العمانيون بذلك (١)

فكانت هذه الرسالة شفيعا قوياً ، ومعززاً لحجة الشيخ واعتذاره الشخصي للسيد أحمد ، ويقول الشرياني : أن السيد طلب الشيخ الخليلي بعد زيارته الأولى بمدة من الزمن لزيارته مرة أخرى فرحل إليه ، وهناك أبلغه بأنه سينقله إلى مسقط عما قريب "يقول الشيخ الخليلي : قال لي عند الذهاب: لن نتركك دائماً في بهلا ، ولكن الآن اذهب ، وسنطلبك فيما بعد ، وكانوا قد طلبوا الشيخ خلفان بن جميل السيابي أن يأتي إلى مسقط ، ليقيم في مسجد الخور مدرساً وقد شقٌ ذلك على الشيخ خلفان بسبب شيخوخته .

بعد ستة أشهر جاء الطلب بالرحيل إلى مسقط في برقية إلى والي بهلا ، فيها "أبلغ مدرّس الخور أن يأتينا"(٢) فما كان من الشيخ إلا الاستعداد للرحيل بمفرده بعد عشرة أشهر قضاها في بهلا، ثم التحقت به أسرته المباركة بعد ذلك.

سكن الشيخ مع أسرته في وادي العور من مسقط ، في اليوم السادس من جمادى الثانية ١٣٨٥ هـ ، وانضم إلى أسرة التدريس بالمركز العلمي ، بمسجد الخور، وكان بمعيته الشيخ الربيع بن المر ، وحمد بن خلفان الرواحي ، وكان الشيخ يتولى تدريس المستوى الأعلى ، وهو المستوى الثالث ، يقول سماحته

<sup>(</sup>١) من لقاء المؤلف بالشيخ سليمان بن سيف الخليلي

<sup>(</sup>٢) لقاء خليل بن أحمد بالشرياني

<sup>(</sup>٣) لقاء المؤلف بالشيخ الخليلي

في سوال عن تدريسه بمسجد الخور: "كنت أقوم بتدريس أصول الفقه والعقيدة والفقه، وكنا نعتني بطلعة الشمس في أصول الفقه (۱) وفي سؤال وجهته إلى الشيخ أحمد بن سعود السيابي عن نظام الدراسة بمسجد الخور قال: كانت الدراسة على ثلاثة مستويات:

الأول : يدرّسه حمد بن خلفان الرواحي ، يدرّس الآجرومية في النحو، وتلقين الصبيان في الفقه والعقيدة .

الثاني : يدرسه الشيخ الربيع بن المر ، يدرّس ملحة الإعراب ، ومدارج الكمال ، وشيئاً من جوهر النظام .

الثالث: يدرسه الشيخ أحمد الخليلي، يدرس شرح ألفية ابن مالك، وجوهر النظام في الفقه، وطلعة الشمس في أصول الفقه، ومشارق الأنوار في العقيدة، وحلقة عامة بعد المغرب في تفسير الكشاف للزمخشري.

يقول سماحة الشيخ بدأنا دراسة التفسير من عام ١٣٩٠ه، ١٩٧٠م، كنا نقرأ الكشاف ونحاول تحليله قدر المستطاع فيما بين العشاءين. (٢) وبما تتميز به دروس الشيخ الربط بين الأصالة والمعاصرة، وذلك بما وهبه الله تعالى من تفتح ذهني، واستنارة عقلية ، ووعي رحب بمجريات الأحداث في عصره ، يقول مرشد الخصيبي - وهو أحد الطلبة الدارسين بمسجد الخور - في كتابه " عمان أيام زمان" : "كنت أتذكر وهو يحدثنا بين الفينة والفينة

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ الخليلي

<sup>(</sup>٢) السابق

عن بعض الأحداث التي تدور في حينها بما يثير الدهشة ويبعث على الاستغراب، كما يدعو إلى الإعجاب أن يعرف شيخ دين مثله كل ذلك، فما له ولهذه الأحداث، والشيخ حين يتحدث عن ذلك لا لأجل الإخبار بها فقط، وإنما يربط هذه الأحداث بأمور يتوقع حدوثها ويتجه بها اتجاها دينيا، وقد كان بالفعل صائباً في تفسيره ذلك، وقد سمعت أول ما سمعت عن زعماء الاتحاد السوفيتي من لسانه، إذ كان يذكرهم واحداً واحداً في وقت لا يعرف فيه بعض زملائه الآخرين من شيوخ العلم من قضاة وغيرهم الفرق بين الشيوعة والشيعة " (1) كما تتميز دروسه بكثرة التحليل وسعة البسط والشرح، يقول مرشد الخصيبي أيضاً: "أتذكر أننا بقينا ما يزيد على السنتين في دراسة كتب تلقين الصبيان ... وربما لا يأخذ هذا الكتيب أكثر من فصل دراسي عند غير هذا الشيخ "(1)

ويقول مرشد الخصيبي أيضا: "كان التعليم مكثفاً على فترات ثلاث: الفترة الصباحية: وتبدأ في حوالي الساعة الثامنة صباحاً وحتى صلاة الظهر جماعة في المسجد.

الفترة الثانية : وتبدأ بأداء صلاة العصر جماعة ، وحتى نهاية صلاة المغرب.

<sup>(</sup>١) عمان أيام زمان ، مرشد الخصيبي ، ص٦٤

<sup>(</sup>٢) السابق ، ص٦٧

الفترة الثالثة : وهي الفترة التي بين صلاتي المغرب والعشاء(١)

لقد بدأت الدراسة في هذا المسجد من عهد السيد ثويني بن سعيد وكان متولي شؤون الدراسة في المسجد السيد هلال بن أحمد البوسعيدي ، صاحب الأوقاف والخيرات وأول من قام بالتدريس فيه آنذاك أحمد بن محمد الكندي ، ثم ابن عمه الشيخ سعيد بن ناصر الكندي ، ثم توالى المشايخ بعد ذلك ، ودرّس فيه حمد بن عبيد السليمي. (٢)

أنار الشيخ بعلمه سماء عُمان ، وانتشر خبره لدى الخاص والعام ، والصغير والكبير ، وجاء بعض المشايخ لينظروا كيف هو ؟ وما سعة علمه؟ وكان الشيخ كلما زاره أحد من المشايخ في مقرّ التدريس يلقي بعض الكلمات ترحيباً بهم ، ويقولرأحمد بن سعود السيابي : إنه كان يحث طلابه أيضا على الإلقاء ، وعمن زاره من المشايخ آنذاك ، الشيخ محمد بن شامس البطاشي ، والشيخ سالم بن حمود السيابي ، والشيخ إبراهيم بن سعيد سيف ، والشيخ هاشم بن عيسى الطائي ، والشيخ إبراهيم بن سعيد العبري ، والشيخ سعود بن عامر المالكي (٢) الذي عقب بعد زيارته بقوله : هذا الرجل من رجال دولة الإمام محمد الخليلي ولكنه قد تأخر زمانه ، وقد سألت الشيخ عن زيارة هؤلاء المشايخ الأجلاء ، هل كانوا يلقون كلمات تحث الطلبة على طلب العلم وما شابه ذلك أثناء زيارتهم ؟ فأجابني

<sup>(</sup>۱) عمان أيام زمان ، مرشد الخصيبي ، ص٦٥

<sup>(</sup>٢) لقاء المؤلف بالشيخ أحمد بن سعود السيابي

<sup>(</sup>٣) لقاء المؤلف بالشيخ الخليلي

بقوله: هذا الأمر لم يكن معهوداً. وقد تبين بذلك مدى النقلة التي أحدثها الشيخ الخليلي في مجال الإلقاء والخطابة في عمان، هذه الميزة التي يعدّها الشيخ أحمد بن سعود السيابي إحدى الخصائص الميزة لمدرسة الشيخ الخليلي.

في يوم الاثنين ٧/ ربيع الثاني / ١٣٨٩هـ الموافق له شهر يونيو ١٩٦٩م توفي والد الشيخ الخليلي. نسأل الله له الرحمة. وبقى الشيخ يعمل مدرساً ليل نهار ، ففي الصباح لديه حلقة في المسجد ، وفي المساء حلقة التفسير ، وبعد ذلك يجتمع لديه الكثير من الطلبة في بيته ، وربما خرجوا في وقت متأخر وأصبح ذلك ديدنه ، ومع ذلك كان يرحل إلى خارج مسقط ناشراً للعلم ، آمراً بالصلاح والتقوى ، ناهياً عن البدع والمنكرات ، كما سيأتي في باب جهاده. بمشيئة الله. وفي عام ١٣٩٠هـ/ ١٩٧٠م بعد تولي جلالة السلطان قابوس مقاليد الحكم بعشرة أيام ، استدعى الشيخ الخليلي إلى القصر لمقابلة جلالته ، وكان ذلك هو لقاؤه الأول بجلالته ، وفي سؤال وجهه إلى سماحته وليد عوض الصحفي بمجلة الأفكار جاء فيه: هل جرى حوار بين السلطان ويينك ؟ أجاب سماحته : كان للعلماء والمشايخ جلسات متعددة مع جلالة السلطان ، وكانت المواضيع من صلب الدين ، والسلطان حاكم البلاد ، وأبو الجميع ، وأبناء البلد هم أبناؤه ، وسأله : لابد أنه تنبُّه إليك أثناء الحديث ، فأجاب سماحته ، ذلك كرم منه وتلطف(١).

<sup>(</sup>١) لقاء الصحفي وليد عوض بالشيخ الخليلي. مجلة أفكار

وفي هذا العام انتقلت أسرة الشيخ من وادى العور إلى ميابين في مسقط، وبعد سنتين تقريبًا ـ أي في عام ١٣٩٢هـ توفيت زوجه الحارثية، وبني على زوجه الخليلية ، كما سبق الحديث عن ذلك .

وفي يوم الثالث عشر من صفر عام ١٣٩٢هـ الذي يوافقه شهر مارس من عام ١٩٧٢م كانت أول رحلة للشيخ إلى خارج عمان ، وقد استمرت هذه الرحلة شهرين وسبعة عشر يوماً تقريبا ، ولكونها أول رحلة لسماحته كان من الطريف والمهم على السواء أن نستمع إلى بعض تفصيلاتها من لسان الشيخ نفسه ، يقول : " خرجت من مسقط إلى قطر والتقيت بالشيخ القرضاوي والتقيت بالشيخ عبد المعز عبد الستار ، وأكرمنا وتحمل نفقات إقامتنا في قطر ، وبقينا يومين ، ثم رحلنا من قطر إلى جدة وبتنا ليلة واحدة، ثم سرنا إلى المدينة ، وبقينا خمسة أيام ، ثم ذهبنا إلى العمرة لأول مرة ، ويقينا خمسة أيام في مكة ، وزرنا كلية الشريعة ومن فيها ، وسرنا إلى جدة ويقينا ثلاثة أيام في جدة ، ثم خرجنا إلى مصر ، والتقينا بشيخ الأزهر الدكتور محمد الفحام، والتقينا بوزير الأوقاف أنذاك الشيخ عبد الحليم محمود الذي أصبح شيخ الأزهر فيما بعد ، والتقيت بمجموعة من علماء مصر ، وبقينا عشرين يوماً في مصر ، ثم سافرنا إلى الجزائر ، والتقينا بالشيخ بيُّوض في العاصمة، وتوجهنا إلى ميزاب ، واستقبلنا الشيخ عبدالرحمن بكلِّي ، وزرنا القرى الست ، وهي بريان وغرداية والعطف ثم مليكة و بنيسجن ثم بنوّرة ثم ذهبنا إلى القرارة وبقينا فيها أياما ، ثم اتجهنا إلى العاصمة ، ثم إلى تونس ، وزرنا جزيرة جربة ، ثم من جربة اتجهنا إلى ليبيا ، وزرنا جبل نفوسة ، وزرنا زوارة وزرنا في نفوسة ( جادو وكباو وطمزين وتندميرة، ثم رجعنا إلى مصر ثم إلى دبي ثم إلى مسقط . (١)

ولنقتطف من هذه الرحلة ما جرى لسماحته من بعض المواقف في الملكة العربية السعودية ، يقول سماحته: " وصلنا إلى المدينة المنورة حيث بقينا هنالك خمسة أيام ، تشرفنا بها بزيارة المسجد الشريف للنبي (صلى الله عليه وسلم) والصلاة فيه ، ويزيارة قبره عليه أفضل الصلاة والسلام ، والتقيت بمجموعة من العلماء منهم الشيخ عبد العزيز بن عبدالله بن باز ، حيث أخذنا ضيوفاً على الجامعة . وكان آنذاك رئيساً للجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة ، والتقيت هناك كذلك بالشيخ عبد الحسن عباس الذي كان أمينا عاما للجامعة الإسلامية ، والشيخ عمر الفرجاني الذي كان آنذاك نائبا للأمين العام للجامعة ، ثم التقيت بمجموعة من العلماء وزرت كليتي الشريعة وأصول الدين ، وكانت هاتان الكليتان بالجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة ، وثار نقاش بيني وبين أحد المدرسين في كلية أصول الدين ، فعندما دخلت وجدته يدرس حديث الرؤية الذي في صحيح مسلم ، وكان يتحامل على الذين ينفون الرؤية ، وقد كنت قبل ذلك دخلت فصلا في تدريس العقيدة ودخلت مكان الدراسة ، وكان في موضوع وحدة الوجود، والرد على اللين يقولون بوحدة الوجود ، والبحث في موضوع فكرة الحُـلاج ودعوته ، وقول أبي زيد العيصطاوي ما في هذه الجبة غير الله ، أي

<sup>(</sup>١) لقاء الشيخ العيسري بالشيخ الخليلي

بمعنى هو الله ـ تعالى الله عن ذلك ـ إن كان ذلك ثابتا عنه ، وكذلك قول ابن عربى :

الرب عبد والعبد رب فليت شعري أين المكلّف لو كنت عبدا فذاك رب فأنى يكلّف

وكان الذي يدرس هذه المادة الدكتور تقى الدين وهو رجل مغربي وكان قد عمر عمراً طويلا في ذلك الوقت ، كان عمره يتجاوز التسعين ، كان ضريرا وعاش فترة طويلة في بلاد المشرق وفي أوروبا، وأخذ الدكتوراه ـ كما أخيرت ـ من ألمانيا ، وكان من الذين ينتمون إلى مايسمي بالدعوة السلفية ، وقد عهد هذه الدعوة من الشيخ العالم الهندي صاحب " تحفة الأحوذي " الذي درس ودرَّس في الهند فترة ، وكان رجلا أديباً وعاش في العراق فترة طويلة ، وعاش في المملكة العربية السعودية أيضا فترة طويلة ، وكان إماماً . فيما أحسب . في المسجد الشريف فترة طويلة (١) وكان يتحدث في موضوع وحدة الوجود عن الذين كانوا دعاة هذه الفكرة الساعين إلى بثها ، وذكر عن كاتب فرنسى - في درسه هذا ـ أنه قال بأن محاكمة الحلاج كانت أعدل محاكمة ؛ فإنه حوكم لمدة أربعين سنة إلى أن أدين ، وحكم عليه بالإعدام ، وسأله طالب عن هذا الكتاب للمؤلف الفرنسي ، فأجاب بأنَّ الكتاب باللغة الفرنسية ، وليس باللغة العربية، وقد قرأه وهو بتلك البلاد، ولكنى وجدت بعض الكتب. ولا أذكر

<sup>(</sup>١) ذكرتُ هذه التفاصيل لبيان قوة ذاكرة الشيخ الذي يتذكر المعلومات من سنوات طويلة لرجال لقيهم في سفره

المصدر الذي وجدت فيه هذا الرأي ـ أن محاكمة الحلَّاج كانت لمدة تسع سنوات . بعد هذا الحديث عندما قمت للخروج من الصف الدراسي بالجامعة ألقيت كلمة شكرتُ فيها المحاضر ، وشكرت عناية المملكة العربية السعودية ، بطلب العلم ونشره ، واحتواء الجامعة الإسلامية للعدد الكبير من طلبة العلم من جنسيات متعددة ، وخرجت ، وكان هناك رجل يسمّى الشيخ سالم بن مطر البلوشي ، مشرفاً على الطلاب بالجامعة ، ولا يزال مقيماً إلى الآن أأى وقت اللقاء ابالمدينة المنورة ، وقد بلغ من الكبر عتيًا ، وقد أقعده المرض ؛ فأودى بصحته ، وكان هو الذي يحضني على أن أتحدث بعد الاستماع إلى الدرس ، فتحدثت بكلمات وجيزة ، وخرجت ثم دخلت صفاً آخر كان التدريس فيه في الفقه ، وكمان الكتاب الذي يدرَّس " بداية المجتهد ونهاية المقتصد " لابن رشد ، وتحدثت بعد الإصغاء إلى حديث المحاضر بكلمات ، وخرجت ثم دخلت الصف الثالث ، وكان التدريس في صحيح مسلم في أحاديث الرؤية ، كان في حديث أبي سعيد وأبي هريرة ، وعندما أردت الخروج أشار إلى الشيخ سالم بن مطر بأن أتحدث كالمعتاد ، فقلت : بأنني أشكر الجامعة على عنايتها بنشر العلم وترغيب الناس في تلقيه، أما من حيث الدرس بالذات فإنني أبدي تحفظاً عليه ، فأنا لا أؤمن به ، ولا أعتقد ما يقوله المحاضر ، بل أعتقد خلاف ذلك ، هذا الذي أردت قوله إن كنتم تكتفون بذلك فذاك ، فإني ما جئت لأناقش وأعارض وأعترض الناس في عقائلهم ، وإن كنتم أردتم معرفة الحجة التي عندي فأنا مستعد ، فأبدى الدكتور الذي يتولى التدريس استعداده للمناقشة ، وكان عميد الكلية أيضا بصحبتنا ، فأبدى أيضا استعداده للمناقشة ، فذكرت

لهم أولاً الآية الكريمة " لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار وهو اللطيف الخبير" فأسرع الدكتور المحاضر. وهو مصرى - إلى القول: بأن الإدراك شي والرؤية شي آخر ، فعندما يقول الإنسان أدركت هذا الشيء، يعني أحاط به من جميع جوانبه ، والرؤية لا تستلزم الإحاطة ، ونظراً إلى أنه مصري ، قلت له : هل فضيلتكم أدركتم حياة شيخ الجامع الأزهر الشيخ محمود شلتوت ؟ قال : نعم ، قلت له: هل أحطت بجميع حياته منذ ولادته إلى وفاته ؟ يلزمك على هذا أن تكون محيطاً بحياته من أولها إلى آخرها ، ثم بعد ذلك كلما أمسكته الحجة من حيث الاستدلال بالقرآن أراد أن يفر إلى الحديث ، يقول: ماذا تصنع بالحديث الصريح ؟ ماذا تصنع بالحديث الصريح ؟ قلت له : طيب ، وهذا الحديث هل أنت تعتقد ما فيه على ظاهره كما هو ؟ قال : نعم ، قلت له : هل رأيت ربك ؟ قال : لا ؟ قلت له : أليس الحديث في أول موقف من مواقف يوم القيامة ؟ قال : نعم، قلت له : الحديث هذا هو ؟ وأمسكت الكتاب وقرأت عليه الحديث، قلت له: الحديث يقول إنكم سترونه كذلك، يُبعث الناس يوم القيامة في صعيد واحد ، ثم يقال لهم : لتتَّبع كل أمة ما كانت تعبد ، فمنهم من يتبع الشمس ، ومنهم من يتبع القمر ، ومنهم من يتبع الطواغيت ، فتبقى هذه الأمة فيها منافقوها، فيأتيهم ربهم في غير الصورة التي يعرفونه بها ، فيقول لهم : أنا ربكم ، فيقولون له : نعوذ بالله منك ، لا نبرح مكاننا حتى يأتينا ربنا ، قلت له : إن كان هذا في أول موقف من مواقف القيامة، وأنت لا تعتقد أن الدنيا محل لرؤية الله ، متى رأوه حتى عرفوا صورته وارتسمت في عقولهم ؟ فإذا رأوه بخلافها، قالوا: نعوذ بالله منك ، لا نبرح مكاننا حتى يأتينا ربنا ، فأجاب : بأنهم عرفوه مما جاء من وصفه لنفسه ووصف الرسول (صلى الله عليه وسلم) له ، فقلت له: طيّب ، أنت قرأت كلام الله وقرأت سنة رسول الله (صلى الله عليه وسلم) فهلّم إلى وصفه على حسب ما ارتسمت صورته في ذهنك ، حسبما عرفته مما قرأته بنفسك من الكتاب والسنة ؛ فأجابني أحدهم قائلا: هذا السؤال لا يليق بك ، فلا ينبغي لعاقل أن يطرح هذا السؤال ، فيسأل أحدا عن الله تعالى كيف هو ؟ قلت : أنا أعرف أن الله تعالى ليس كمثله شيء ، ولكن يلزمكم ما دمتم تعتقدون هكذا ، يلزمكم أن تجيبوا على هذا السؤال . واستمر النقاش طويلا ، ثم قيل : الأولى أن نخرج من الصف حتى لا نشوش فكر الطلبة ، فخرجنا إلى قاعة أخرى ، وجاء الطلبة وراءنا(۱).

تلك لحمة سريعة من رحلته الأولى إلى الخارج ، ونعود لمتابعة مراحل حياته، ففي عام ١٩٧٣هـ / ١٩٧٣م انتهت الدراسة بمسجد الخور وعين الشيخ الخليلي مديراً للشؤون الإسلامية ، وانتقل على أثرها من مسقط إلى روي في شقة بإحدى العمارات هناك ، وكان ذلك في عام ١٣٩٤هـ ، ١٩٧٤م وفي هذه السنة كانت أول رحلة للشيخ إلى أوروبا وبالذات إلى إيطاليا .

وبعد وفاة الشيخ إبراهيم بن سعيد العبري في حادث سير ١٣٩٥هـ/ ١٩٧٥ عين جلالة السلطان قابوس الشيخ الخليلي مفتياً عاماً للسلطان ، وفي سنة ١٣٩٧هـ - ١٩٧٧م انتقل مسكن الشيخ إلى مدينة السلطان قابوس ليعود

<sup>(</sup>١) لقاء الشيخ العيسري بالشيخ أحمد الخليلي

بعد سنة واحدة إلى روي مرة أخرى ، حيث كان مسكنه بقرب مكتبة الاستقامة حالياً بل في البناء نفسه ، وفي هذه السنة أي ١٣٩٨هـ - ١٩٧٨م كانت أول رحلة للشيخ إلى بريطانيا بمناسبة تدشين ، سفينة للبحرية العمانية حيث



سماحة الشيخ الخليلي يلقى كلمة في بريطانيا بمناسبة تدشين سفينة للبحرية العمانية

ألقى سماحته كلمة هناك بهذه المناسبة . ثم بعد تلك الرحلة كانت أول رحلة له إلى خارج البلاد العربية ، حيث توجه — حفظه الله — إلى باكستان ثم إلى الهند — وقد ذهب إليها مرات عديدة — ثم سافر إلى الصين والفلبين وسنغافورة وهونج كونج ، ثم سافر إلى فرنسا وتكررت الرحلات لسماحته بما تصعب

متابعته (1). وللشيخ مشاهدات ومواقف أبان عن بعضها في بعض محاضراته . سأوردها في مواضعها من البحث طلباً للاختصار - وما دام الحديث يدور في فلك الترحال والتنقلات تجدر الإشارة هنا إلى أن الشيخ انتقل من بيته الججاور لمكتبة الاستقامة إلى بيت آخر بمنطقة المتاز في حوالي عام ١٤٠٩هـ تقريبا ، وكل هذه المساكن كانت مستأجرة إلى أن انتقل سماحته إلى مسكنه الحالى الجديد ؛ ليضع بذلك حداً للتنقلات الأسرية . ويصور ( وليد عوض ) الصحفى بمجلة الأفكار حياة الشيخ في لقائه معه جاء فيه: نلاحظ يا شيخ أحمد أنك تعيش حياة تقشف إلى أبعد حد ، فأنت تقيم في منزل متواضع دلونا عليه بالأمس ، وتحته مخازن ، ولا تسكن في قصر ولا في فيلا ، كما يفعل أكثر رجال ديننا في وطننا العربي ، وليست لك مراسم ولا سكرتير يستقبل الزوار قبل أن يدخل به عليك ، أهى نشأة تقشّفية خاصة بك ؟ أم أن تركيبة البلاد هكذا هنا ؟ فأجاب : إنني أتعامل مع الحياة بمنظار المقتنع بأنه منظار صحيح ولا شائبة فيه ، فالحياة يعيشها الإنسان لفترة محدودة على ظهر هذه الأرض ، ثم لا يلبث أن ينتقل إلى باطنها ، ويجب أن ينظر إليها بأنها حياة لا تستحق العناية الكبيرة ، وأنا أرى أنَّ ما أنا فيه هو الآن فوق ما استحق ، والشاعر الواعظ يقول:

كثير على حيّ بموت فيقبر

وخيمة خوص أو ظليلة راكة

<sup>(</sup>١) من لقاء المؤلف بالشيخ الخليلي

ومن كان مثواه باطن الأرض ، وجسمه غذاء للدود ، ينبغي أن يتعظ في حياته، ومع ذلك علينا أن نتأمل قول الله سبحانه وتعالى : (تِلْكُ الدَّارُ الْـاَخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوّاً فِي الْأَرْضِ وَلَا فَسَاداً وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ).(١) وتجدر الإشارة هنا إلى أن سماحته رفض بشدة الانتقال إلى بيته الحالى ، فما كان يعلم بذلك البيت حال تشييده ، فقد تولى شؤونه أخوه حمود ، يقول محمد الرشيدي سائق سيارة الشيخ: "مررنا مرة بجانب البيت وهو قيد الإنشاء ومعى سماحته ، فسألنى قائلا : أرى تعميراً هنا ، فما هذا الإنشاء؟! فأجبته : هذا منزلكم، فتعجب ، كيف لا يعلم بذلك؟! وبعد الانتهاء منه رفض الانتقال إليه ، وأصرّ على ذلك ، وقال لأبنائه : اجعلوا لي عريشاً من سعف النخيل يكفيني لأقضى تحته ما تبقى من عمرى ، ورأى أن يبقى في بيته المتواضع المستأجر، وأخذ يدفع إيجاره الشهري - حوالي ألف ريال شهريا - فتراكمت عليه بسبب ذلك ديون كثيرة، لم يجد سبيلا لسدادها، وحين رأى أولاده تراكم الديون ، وعجز سماحته عن سدادها دخلوا معه في مفاوضات كثيرة أقنعوه خلالها بأنَّ هذا المنزل الجديد يحوى بالإضافة إلى عائلة الشيخ عائلات الأبناء أيضًا ، وسيبقى ضيقاً صغيراً ، فهناك عائلة خليل ، وعائلة أفلح ، وعائلة عبد الرحمن ، وعائلة محمد ، عدا الضيوف الكثر الرتادين بيت سماحته دون انقطاع ، ولعل في طوايا الأيام أسباباً أخرى لم تبن عنها لنا دفعت سماحته إلى العدول عن رأيه والانتقال إلى المسكن الجديد.

<sup>(</sup>١) لقاء الصحفى وليد عوض بالشيخ الخليلي

وفي عام ١٩٨٦م عين الشيخ وكيلاً لوزارة العدل والأوقاف والشؤون الإسلامية بجانب منصب الإفتاء ، وحزن لذلك حزناً شديداً ، وحاول مراراً الاعتذار عن الأعمال الإدارية نظراً لاهتماماته العلمية وطبيعته الإصلاحية ، وقدر الله أن ابتلاه ببعض الأمراض الشديدة التي لزم معها الفراش ، واضطر للسفر إلى أمريكا طلبا للعلاج ، وقد زوّده الطبيب هناك بتقرير طبي يصف حالته المرضية التي تتطلب عدم الإرهاق ، فرفع الشيخ التقرير إلى المقام السامي ملتمساً إعفاءه من هذا المنصب ، فجاءت الموافقة على ذلك ، ثم بعد ذلك رُقيً

إلى درجة وزير، فما أحدث ذلك أيَّ تغيير مطلقاً على أسلوب حياته.

## كيف يقضي سماحته سحابة يومه ؟

ذلك مرهون بتقلب الظروف والأحوال ، وخلاصة القول : إنَّ يومه جهاد مستمر لا يفتر ، وعمل جاد لا يهدا ، والشيخ حال كتابتي هذه السطور يطوي عامه الثاني والستين ، ولا شك أنّ الظروف المحيطة به في هذه المرحلة من العمر ليست تلك التي كان يعيشها في العقد الثالث من عمره المبارك ، غير أن الشيخ يلخّص ذلك في جواب على سؤال من صحفي كويتي ، جاء فيه : كيف تقضي يومك ؟ فأجاب قائلا : ليس هناك برنامج معين ، لأن أوقاتي كثيراً ما تكون فيها ما يتجاذبها ، فأنا أستيقظ قبل أذان الفجر بساعة ، وأستعد للصلاة ، وبعد صلاة الفجر أتلو ما تيسر ، وأحيانا أعود إلى النوم ، ثم بعد ذلك أفطر ، ثم أبداً مشوار العمل والحياة ، وهنا تتجاذبني عدة عوامل ، فأحيانا أخرج من

البيت ولا أتمكن من العودة إليه إلا في وقت متأخر من الليل. (١) والأيام تختلف لدى سماحته ، فصباح الثلاثاء من كل أسبوع يتفرغ لدرس التفسير الذي يلقيه بعـد صــلاة المغـرب ، أما بقية الأيام العادية فإنه في طريق خروجه إلى الوزارة يمر بالمجلس حيث ينتظره ذوو الحاجات ؛ فيقضى حوائجهم ، وبعدها يتجه صوب الوزارة أو لجنة التظلمات ، أو أحيانا يبدأ بكتابة صفحات في التفسير ، وأحيانا تحول دون ذلك أعمال اضطرارية ، وإذا عاد ليلاً بعد العشاء ورأى مجلسه مضاءً ، فإنه يأبي إلا الدخول مهما كان الإرهاق قد حطم قواه الجسدية ، فيكرم ضيوفه ، ويقضى حاجة كل ذي حاجة ، وربما دخل إلى أهله في وقت متأخر من الليل . إنه يرى نفسه قد تحملت عبثاً ثقيلا فللناس عليه حقوق ، فلم يخلقه الله لذاته ، وإنما لنفسه وللآخرين المتعطشين إلى المنقذين والموجهين من أمثاله ، وما أجمل كلمات سطّرها قلم وليد عوض ، يشهد فيها بحال الشيخ في زيارتين متباعدتين، وهو يصف ما شاهده مساء الثلاثاء في درس التفسير لسماحته ، يقول : المساء في جامع السلطان قابوس مهرجان صوفي ، مثات المصلين يتدافعون إلى داخل المسجد ، بعدما يخلع كل منهم نعليه عند العتبة ، وفيما يكتفي فريق منهم بتأدية صلاة المغرب ليعود إلى أشغاله ، وسوق العمل في مسقط مفتوح حتى العاشرة مساء ، يلازم الآخرون سجاجيد المسجد ؟ ليقرؤوا القرآن الكريم ، أو يتوجهوا بالأدعية إلى الله عز وجل ، أو يتحلُّقوا حول رجل نحيف القامة ، يرتدي أبيض بأبيض ، ويروح تقشُّف عزَّ نظيرها، ويضعون بين يديه ما عندهم من هواجس ومشاكل وهموم ، فيفتي بينهم

<sup>(</sup>١) لقاء الصحفي الكويتي بالشيخ الخليلي شريط مسجل.

ويربح صاحب الكرب، ويشفي غليل الحيران. ذلكم هو الشيخ أحمد الخليلي مفتى سلطنة عمان ، ومحدّث يوم الجمعة على شاشة التلفزيون العماني، وصاحب الكلمة الفصل في كل ما يحتاج إلى فتاوى . أنا أعرف الشيخ أحمد الخليلي منذ عام ١٩٧٤م ، يومئذ لم يكن قد ولي سدة الإفتاء بعد، وكان أبرز وجه في المحكمة الشرعية ، حتى اختاره السلطان قابوس بن سعيد من بين عشرات العلماء ورجال الدين الضالعين في الشريعة والفقه ليكون مفتى السلطنة . والشيخ أحمد ابن الأربعين لم يتغير عليُّ هذه المرّة، إلا في جسده، نقد أصبح أقل نحافة، ولكن لم يتغير لا في فروسيته ولا في جرأته، إنَّ الرأي عندالشيخ أحمد استراتيجية وليس تكتيكا، وكما عرفته زاهداً متقشفاً متواضعاً كذلك الفيته هذه المرة . لم يكن الإفتاء عنده مكتباً فخماً ، ولا ديواناً مترامياً ، بل حسبه وهو يقابلك أن يتجمع فوق كرسي عادي ، ويثوب أبيض عادي، وبعمامته العمانية على رأسه ، فإذا ناديته بصاحب السماحة ، قال : استغفر الله، أنا عبد من عبيد الله الضعفاء المساكين، المحتاجين إلى مغفرة الله عز وجل ورضوانه<sup>(۱)</sup>.

أما يوم الجمعة فالشيخ. كالعادة. لا يخلو مجلسه من الزوّار وذوي الحاجات، فيقضي حاجاتهم قبل النهوض للاستعداد لصلاة الجمعة، ثم يستقبل ضيوفه بعد الصلاة على وجبة الغداء التي ربما كثر عليها العدد بما لا يتصوره المرء، إذ يأتي بعض الناس دون أن يحيطوا الشيخ علماً، وقد رأيت بعيني رأسي مرة ما يمكن أن أسميه باحتفال الجمعة، فقد حدثتني نفسي أن

<sup>(</sup>١) لقاء الصحفي وليد عوض بالشيخ الخليلي

أزور الشيخ بعد صلاة الجمعة وأتناول معه وجبة الغداء ، وقلت في نفسي إني شخص واحد ، لا أوثر شيئاً ، حضرت أو غبت ، وما إن استقر بنا المجلس حتى بدأت الأفواج تتدفق ، زرافات ووحدانا ، حتى ضاق المجلس الداثري بالحاضرين ، فأمرهم الشيخ أن يكونوا صفوفا كصفوف الصلاة ، ثم بعدها اضطر الشيخ إلى الخروج بنفسه للإشراف على الانتقال إلى المجلس الكبير ، وهكذا يمر وقت الشيخ من وأمرنا بعد ذلك بالانتقال إلى المجلس الداخلي ، وهكذا يمر وقت الشيخ من أجل الآخرين على حساب راحته. أما بعد صلاة العصر فالشيخ يتفرغ للتلاوة والذكر والدعاء في المسجد حتى أذان المغرب ، التماساً للساعة المباركة من يوم الجمعة ، ثم يبقى إلى صلاة العشاء هناك ، ويحبسه الناس بعد الصلاة إلى وقت متأخر من الليل أحياناً ، يستفتونه ويستشيرونه ، وربما عاد إلى البيت ووجد بعض الأفراد ينتظرونه في المجلس ، ليعود إلى أهله متأخراً ، إنها حياة جهاد لا يفتر ، وعمل دؤوب لا يهداً ، بإرادة قوية لا تخور ، حفظه الله وعافاه .

## عائه وأخلاقه

# : dinligations.

لقد رزق الله الشيخ حافظة قوية، وذكاء حاداً، ونباهة وقادة، فهو سريع الحفظ، دقيق الملاحظة ، كثير القراءة، واسع الاطلاع ، رحب أفق الوعي، تعلق بذاكرته الكثير من الشوارد ، وقد أورثه ذلك فقهاً للواقع لا يبارى ، ووعيا بما حوله لدرجة لا تجارى ، يحفظ الكثير من الحوادث في سن مبكرة من

طفولته ، ففي سوال قدمه إلى الشيخ الخليلي الشيخ عبدالله ابن عامر العيسري، عن أقدم ذكرياته ، أجاب فيه : " في حوالي العام أو دونه علقت بنهنى أول ذكرى تذكرتها وأنا في مرحلة الطفولة، عندما كنت في حضن والدتم ، حفظها الله ، وكانت تطعمني القناء ( القرع ) وكنت أرفض أن أطعمها بسبب أنني في ذلك الوقت لا أحب ذلك ، وعندما سألتها عن عمري في ذلك الوقت، قدرته بنحو العام أو أقل قليلاً من العام.

الذكرى الثانية عندما فُطِمْتُ، وأذكر تلك الجلسات التي جلستها عند جدي (١) وذكرى أخرى ما تزال عالقة بذهني، ولعل علوقها بسبب ما فيها من الإيلام، وقد كان ذلك عندما فطمت من الرضاع، وذلك في منزل جدى لأمي، وهذه الصور باقية في ذهني إلى الآن (١) ومن الذكريات التي أذكرها، ذكري وفاة جدي حمود بن سالم البهلاني وهو أبو والدتي ، وقد توفي في شهر صفر عام ١٣٦٥هـ ، وأذكر أنَّ نعيه وصل إلينا وقت صلاة المغرب ، وكان والدي يستعد لأداء صلاة المغرب، وذهبت بصحبة والدتي وأحد إخوتها إلى المنزل الـذي وقعت فيه مصيبة جدي ، وأذكر بكاء النساء في ذلك الوقت، ولا أزال أذكر إلى الآن قصة كانت تتحدث بها إحدى النساء هناك، وهي أن امرأة كبيرة في السن ـ وقد أدركتها ـ خرجت في طريق قد ناوشتها الكلاب فيه فجرحتها ، وأثرت عليها ،والحديث لا يزال مرتسما بمخيلتي إلى وقتنا هذا ، وقد كان عمري يوم وفاة جدي بحسب الأشهر القمرية ثلاث سنوات وستة

<sup>(</sup>١) لقاء الشيخ العيسري بالشيخ الخليلي

<sup>(</sup>٢) لقاء الشيخ العيسري ولقاء المنفلوطي بالشيخ الخليلي

أشهر ، ومن الذكريات القديمة لقائي بالشيخ أبي إسحاق أطفيش في حال زيارته الأولى لزنجبار عام ١٣٦٧هـ، وأذكر أنه حضر في منطقة تسمى بالمحلية مفنيسيني، وأهل عمان يسمُّونها الفنسا، وقد ألقي درساً، لكن لا أحفظ ما قاله في ذلك الدرس (١) ولكن الشيخ يذكر تماما ما قاله الشيخ أطفيش في دروسه التي ألقاها في زيارته الثانية لزنجبار، فقد أورد في جواهر التفسير في تفسير فواتح السور: "وممن جرى في هذا المضمار شيخنا العلامة أبو إسحاق إبراهيم أطفيش - رحمه الله - فقد سمعته في دروسه التفسيرية التي كان يلقيها بجزيرة زنجبار أيام زيارته لها عام ١٣٨٠هـ ما رأيته من بعد منقولا عنه في كتاب إعجاز القرآن بين النظرية والتطبيق للدكتور محمد حفني شرف ..." (٢) يتحدث الشيخ بنعمة الله عليه هنا فيقول: "عندما كنت أحضر دروس الشيخ أبي إسحاق كان زملائي يكتبون ما يلقى علينا الشيخ في أوراقهم ، وبعض ميسوري الحال يسجلون الدروس في أشرطة سمعية ، وأنا ما كنت أملك شيئا من ذلك، وإنما كنت معتمداً على ذاكرتي ، فلما حدث الانقلاب ضاعت أوراقهم ، وتلفت أكثر أشرطتهم ، ويقي عندي من فرائد الشيخ أبي إسحاق ما حفظته الذاكرة" (٢٠)

ومن عجائب حفظه ما يحدثنا به معاصروه ، فمن ذلك ما أخبرني به ولده سليمان نقلا عن عمه ، وأخبرني بذلك الشيخ بدر اليحمدي وقد حضر

<sup>(</sup>١) لقاء المنفلوطي بالشيخ الخليلي

<sup>(</sup>٢) جواهر التفسير ٨٨/٢

 <sup>(</sup>٣) نقل إليَّ هذا الحديث أكثر من واحد ممن سمع الشيخ منهم الشيخ سالم بن خلفان البراشدي وسلطان الشيباني

عجلس الشيخ فحدثهم بذلك ، قالا : جلس الشيخ تحت شجرة قرنفل يحفظ من جوهر النظام، فحفظ منه ثمانمئة بيت في جلسته تلك (١) ومن هذه العجائب أنه وهو بزنجبار عُقِدَ مجلس تأبين لموت الإمام الخليلي ، ألقيت فيه خطبتان ، الأولى ألقاها الشيخ عبدالله بن سليمان الحارثي ، كما ألقى فيه الشيخ عبدالله بن حمدون الخطبة الأخرى ، فحفظ الشيخ الخليلي كلتا الخطبتين ، وكانت إحداهما تقارب ثلث الساعة (١) ومن ذلك ما حدثني به الشيخ أبو الحسن شحّاته قال: زار الشيخ الخليلي طلبة القسم الداخلي بمعهد القضاء الشرعي بروى، فألقى للطلبة محاضرة قال فيها بما معناه: قرأت في مجلة البعث عن أثر العقيدة في النفس، قصة هرقل في حربه مع الفرس، وأخذ يسرد القصة كما وردت بالمجلة ، وكان لدي العدد نفسه الذي أشار إليه الشيخ ، فلما رجعت إلى البيت وكان معى الشريط المسجل لتلك المحاضرة، فأخذت أتتبع النص من المجلة ، فوجدته كأنما يقرأ من المجلة ؛ حتى أنه لا يغيُّر حروف العطف ، ولو لم أسمعه بنفسى لما صدِّقت ذلك ، كما كنت أتتبع نقله في محاضرة التفسير عن الإمام محمد عبده، والسيد رشيد رضا من تفسير المنار ، فلم أجده يحيد حرفا عما قالاه (٢٦) وقد سألت الشيخ سعيد بن حمد الحارثي عن موقف يدل على مدى حفظ الشيخ فقال: "أما الحفظ فحدُّث ولا حرج، فقد كنت ذكرت له في سنة ١٣٩١هـ رؤيا منامية رأيتها ، ثم في سنة ١٤٠٨هـ أي بعد سبعة عشر عاماً ذكرت له رؤيا أخرى ، فقال لي على الفور: هذه الرؤيا تشبه الرؤيا التي

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخين سليمان الخليلي وبدر اليحمدي

<sup>(</sup>٢) لقاء المؤلف بالشيخ سليمان بن أحمد الخليلي

<sup>(</sup>٣) لقاء المؤلف بالشيخ أبي الحسن شحاتة

رأيتها عام ١٣٩١هـ، يقول الشيخ سعيد: لقد نسيتها أنا وذكّرني هو بها (۱) وحدثني الشيخ بدر اليحمدي بما يشبه هذه الحادثة إلى حد بعيد ، قال : رأيت مرة رؤيا فقصصتها على الشيخ ، ومرت السنون فنسيت الرؤيا ، فلما زارنا الشيخ في بلدنا حدثني بالرؤيا، وسألني أتذكرها؟ قلت: لا ، فقد حفظها هو ونسيتها أنا (۱) وحدثني الشيخ زياد ابن طالب المعولي، قال: لما كنت أدرس بالأردن قرأت كتاباً قديماً نادراً بمكتبة الجامعة يتحدث عن تأريخ اليمن، فحفظت منه عدة أبيات تتعلق بشرب القات منها :

مداعـــتي (۱) أنيستي في وحدتي تقول في كركرها بالله خـــذني بالتي

وفي عام ١٩٩٦م عقدت ندوة مازن بن غضوبة ، وقد ذهبنا إلى سمائل ، فعرض الحديث لموضوع القات ، فذكر الشيخ الأبيات كاملة ، فتعجبت كيف عثر الشيخ على الكتاب، وكيف يحفظ تلك الأبيات ، لولا كثرة اطلاعه، وقوة حفظه، ربما لما يشاء حفظه وما لا يشاء .(1) والمواقف الدالة على ذلك كثيرة ، أما النباهة والذكاء فإني أترك للمواقف التالية المجال لتفصح عن ذلك :

 <sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ سعيد بن حمد الحارثي

<sup>(</sup>٢) لقاء المؤلف بالشيخ بدر اليحمدي

<sup>(</sup>٣) المداعة هي الشيشة

<sup>(</sup>٤) لقاء المؤلف بالشيخ زياد بن طالب المعولي

يقول الشيخ زياد المعولي زارنا الشيخ الخليلي في المعهد أيام الامتحانات النهائية ، وكمان ذلك قبيل إخراج نتائج الامتحانات ، فأعطيت الشيخ الكشف المفصل لدرجات الطلاب ، وكان هذا الكشف يحوي درجات امتحان منتصف الفصل والتقارير والمشاركة ودرجة الامتحان النهائي، ثم المجموع والنسبة المثوية، فأخذ الشيخ يقلّب صفحات الكشف، ويسرعة قال لي : هنا خطأ في النسبة المثوية، والصحيح كذا ، فحسبنا النسبة بالآلة الحاسبة ، فوجدناها كما قال سماحته . فتعجبت كيف كشف الشيخ الخطأ بتلك السرعة ، ونحن بحاجة إلى استخدام الآلة الحاسبة.(١)

ومن نماذج الفطنة الحاضرة أن الشيخ. حفظه الله. عندما يلقي محاضراته ويستحضر أثناء إلقائه حادثة مرَّت عليه ، أو قصيدة قرأها في المصدر الفلاني ، سرعان ما يقوم الشيخ بعملية حسابية مذهلة، دون توقف عن الحديث ، فيقول مثلاً: في زيارتي للصين منذ كذا سنة ، أو قرأت في المجلة الفلانية عام كذا، أي منذ كذا وكذا من السنين ، فهو يقوم بتذكر السنة أولاً ، ثم يقوم بطرح العام الذي قرأ فيه من العام الذي يتحدث فيه بسرعة فائقة ؛ فيعطيك مقدار السنين التي مرت عليه من تلك الحادثة إلى وقته ذلك . وقد لمسنا فيه ما أكرمه الله به من حضور البديهة باستمرار ، ولوكان في وقت متأخر من الليل ، بله في أوقات الصباح مثلا ، ومن أجوبته المفحِمة ما كان من ردّه على الشيخ ابن باز ، عندما دعاه الشيخ الخليلي إلى المناظرة فأبي ، يقول سماحة الشيخ : فقلت له: أرأيت أن لو جاءك يهودي أو نصراني أو صاحب مبدأ آخر، وجادلك في الإسلام أما

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ زياد بن طالب المعولي

كنت توافقه على النقاش العلني؟ قال: نعم، لأن في ذلك دعوة إلى الإسلام. قلت له: وفي هذا أيضاً دعوة إلى الإسلام النظيف الخالي من البدع والشبهات. فقال: إن أصحاب البدع لا ينفكون عن بدعهم مهما كان الأمر. فقلت له: لقد تبين ذلك من موقفكم الآن الذي وقفتموه، وأخيراً بعد أخذ ورد، أصر الشيخ إصراراً على موقفه الرافض لما دعوته إليه، فقلت له: إنَّ هذا الإصرار لا يمكن أن يفسر إلا أنه إفلاس من الحجة، وعجز عن إقامة البينة، فإنَّ صاحب الحق لا يكون هيًاباً ولا جباناً، بل صاحب الحق يجرؤ على إظهار الحق الذي يعتقده. (1)

ومن ذلك أنه يلحظ الأمور بمنتهى الدقة لكل معارفه ، حتى إذا رأى أحدهم جاوز الحد ، أتاه بلطف وبشاشة ليسرد له تأريخ حياته ، وجميع المواقف المتضافرة التي مر بها ليصل به في النهاية إلى صحة ما توصل إليه من ملاحظة يطلب منه أن يصحح مساره بعدها ، ويعود إلى جادة الصواب ، ويثوب إلى الرشد ، ويتخلص من تلك المعايب . ولذا لا يستطيع أحد كاثنا من كان أن يصطلي بناره ، أو يحوم حول حماه ، لأنه سيلقى ما لم يكن في حسبانه ، وكل من سوّلت له نفسه مناوشته ـ فيما يتعلق بمصلحة الإسلام ـ لقنّه درسه البليغ ، ولا حاجة لذكر الأسماء هنا ، ولأجل الأجيال القادمة أذكر أني كنت ذات مرة أتحدث مع الشيخ ؛ فجرّنا الحديث إلى مسألة فقهية ، واستطرد الحديث إلى ذكر شخصية كتبت في ذلك الموضوع ، وقد عابت الرأي الذي يذهب إليه الشيخ الخليلي ـ حفظه الله ـ بأسلوب لا ينبغي أن يكون ، وكان رأي الشيخ هو الأسلم

<sup>(</sup>۱) الرد على فنوى الشيخ ابن باز ، محاضرة بجامعة السلطان قابوس ، بثها التلفزيون العماني ، وهي محاضرة منتشرة مشهورة متداولة.

في الدين والدنيا، وهو رأي كثير من العلماء ، في كثير من المذاهب الإسلامية ، قـال الشيخ: فأرسـلت إليه، لئن لم تنته ستلقى المصير نفسه الذي لقيه فلان، فانتهى والحمد لله .

#### مكانته العلمية

لا شك أنَّ الاجتهاد والحرص على طلب العلم قد صيَّرا من الشيخ عالمًا كبيرًا، راسخًا في العلم، متضلعًا لا يشق له غبار، وتتبدى ظواهر ذلك في الكثير من المواقف في القديم والحديث التي أشير إلى بعض منها:

يقول الشيخ سعيد بن حمد الحارثي فيما قبل ١٩٧٣ بقليل جئنا لزيارة والدي في مسقط، في خلال زيارتنا تلك جاء الشيخ أحمد الخليلي يزور والدي، وفي المجلس بدأ الشيخ يتحدث ويفيض علينا من بحار علمه، وكان هناك أخي سالم بن حمد، فقال والدي لسالم: تعال سالم، تعال شوف العلم .. على هيئة المباهي بالشيخ، يدعو سالماً لينظر كيف العلم؟"(١)

ومن ذلك ما أخبرني به الشيخ أبو الحسن شحاته، قال: " كُلُّفتُ بتحقيق كتاب الشيخ أبي سعيد الكدمي " الاستقامة " وكان الشيخ في مكتبة الجامع مشغولا بالقراءة، فطلبت منه مقلمة عن حياة المؤلف، فأخذ الشيخ الدفتر مني وتناول القلم، ويدأ يكتب من ذاكرته .. فلمّا أنهى صفحتين قلت: الحمد لله

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ سعيد بن حمد الحارثي

تكفي صفحتان ، ثم الحمد لله هما ثلاث .. فكتب لي أربع عشرة صفحة، ثم عاد إلى عمله، ولم يأمرني بالعودة تعال في غد، أو بعد غد أو كذا. (١)

ومن مروياته أيضًا ما حدثني به قال :

وردت إلى ثلاث أسئلة من علماء ( مصر ) عن :

- شهادات الاستثمار الفئة (ج).
- حكم كلمة "يحيى الهلال مع الصليب"
- الدين لله والوطن للجميع لا سياسة في الدين ولا دين في السياسة.

لأن علماء مصر يبحثون عن عالم مخلص لا يخاف في الله لومة لائم، فجلست مع الشيخ في غرفة منعزلة، وأجاب عليها في أشرطة سمعية لمدة ثلاث ساعات متواصلة.

وقال: كنت أدرّس التفسير لطلبة المعهد، وعند الإشكاليات نرجع إلى سماحته، فلاحظت أنه يجيب من الذاكرة وبالتفصيل، فلما أخذنا قوله تعالى: {ما نتسخ من آية ... } رأينا أبا مسلم الخراساني ينكر النسخ، فقال أحد الطلبة: نسأل الشيخ عن الرأي الصحيح، فبعد صلاة المغرب، بعد المصافحة للشيخ كان معنا الشيخ زهران البراشدي وهو طالب يومئذ، وسألنا الشيخ الخليلي قائلين: إن بعض العلماء ينكرون النسخ، فرد الشيخ مباشرة: لقد ردّ عليهم أبو زهرة في كتابه الفقه على المذاهب الإسلامية الجزء كذا، صفحة كذا، فبُهِتُ من شدة حفظه. ومرة كنت أشرح قول الله تعالى: { وآتوا حقه يوم حصاده} فمعظم علماء المذهب يرون أنه في الأصناف الستة، في حين أن بعض الباحثين يرون أن يصرف النص لصالح الفقير، فسألنا الشيخ، فقال الشيخ؛ إن علماء يرون أن يصرف النص لصالح الفقير، فسألنا الشيخ، فقال الشيخ؛ إن علماء

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ أبي الحسن شحاتة

المذهب تكلموا في هذا الموضوع، فقال بعضهم كذا، واستمر عا يزيد على نصف الساعة يجيب على هذا السؤال ارتجالاً. <sup>(١)</sup>

ومما يدور في هذا الفلك ما قرأته لسماحته في كتابه "جواهر التفسير" وكتابه "الحق الدامغ" وكتابه " وسقط الفناع" فضلاً عما تحوي من علم رصين، ومناقشات واحتجاجات تعكس مكانته العلمية، لا يخلو الكتابان من إيحاءات جاءت عفو الخاطر تدل بوضوح على المكانة العلمية السامقة التي يحتلها سماحته، فمن ذلك قوله في كتابه " وسقط القناع": " وأتحدى بما أورده هنا من النص الذي قلته في الحق الدامغ الحشوية أن ينقضوا هذا الكلام جملة جملة إن انوا صادقين بأنهم على حق، وأن الذي قلته باطل" (٢) وقد نَقَلَتْ هذا التحدي وسائل الإعلام العُمانية، واطَّلم العالم عليه، ولم يحرك أحد ساكنًا، ومن النصوص التي أشرت إليها سابقًا ما جاء في جواهر التفسير بعدما أورد الشيخ ما قيل في هاروت وماروت من أقوال المفسرين وأطال فيها ثم قال: " هذه خلاصة ما قيل في قصة هاروت وماروت وما أشارت إليه الآية في شأنها، والذي يتجه لى من المراد بها وبشأنها خلاف كل ما قيل .. " (") ويأخذ في تفسير الكثير من المشكلات المتراكمة على الأفهام عبر العصور فيجلَّى غوامضها، ويقشَّع تراكماتها، وحسبنا من الدلالة على مكانته كونه مفسرًا لكتاب الله تعالى، وما اشترطه العلماء في المفسِّر من الشروط الكثيرة، وليس هذا المستوى من التمكن العلمي خاصاً بعلوم الشريعة، فالشيخ متضلع إلى حد التشبع في علوم اللغة

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ أبي الحسن

<sup>(</sup>٢) وسقط القناع ، الشيخ الخليلي ، ص١٧

<sup>(</sup>۳) جواهر التفسير ۱/۱ه

والأدب، والثقافة العامّة، والبلاغة والبيان، أخبرني الشيخ زياد المعولي قال: حكى لى صالح محمود نهية ، وهو متخصص في النحو، قال لى: ما كنت اعتقد أني سأجد خطيبًا في عُمان بهذا المستوى، فقد كنت أبحث عن سقطات نحوية لدى الخطباء والمحاضرين، وكنت حريصًا على التقاط سقطة لدى الشيخ الخليلي؛ فما وجدت إلى ذلك سبيلا، ولذلك كنت أحرص على حضور دروس التفسير، وآتي إليها من مسافة بعيدة، لأنى لا أجد لغة سليمة عند بقية المتحدثين. وكنت في عام ١٩٩١م في الكويت، وقد عقد مؤتمر اللجنة العليا لاستكمال تطبيق الشريعة الإسلامية في دولة الكويت، كانت هناك جلسة للاقتصاد الإسلامي من ضمن أعمال المؤتمر، واجتمعت بعدد كبير من العلماء، وتعجبت فالكل يسألني عن سماحة الشيخ، ويشيدون بعلمه وخلقه (١) وليس في ذلك عجب، فالشيخ قد تكونت له شخصية علمية عالمية، قلت له : ذلك أكثر من أن يحصى ، ويكفى ما أشار إليه الشيخ في رده على الطحان من الرسائل الكثيرة التي وصلت إليه ، مليئة بالثناء ، ولو نشرها لكانت كتابًا مستقلا،

وأخبرني الشيخ زياد المعولي مرة عن اطَّلاع الشيخ الأدبي قال: كنا في رمضان فدعانا الشيخ للإفطار، وكان معنا أحد الضيوف من دولة قطر هو الشيخ المحمود، وكان معنا الشيخ فرحات الجعبيري، وذكر بيت شعر ذكره الشيخ المحمود القطري، وهو :

قد أحوجت سمعي إلى ترجمان

إن الثمانين و بلغتها

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ زياد المعولي

فسألت الشيخ: أهذا البيت للبيد؟ قال: لا، هذا لعوف بن محلم، من شعراء العصر العباسي، ثم أتي على حياة عوف، فما ترك فيها شاردة ولا واردة، ثم قرأ القصيدة كاملة، وجاء بنوادر في حياة الشاعر ثم عدت إلى البيت، وكان عندي كتاب معجم الأدباء لياقوت، وبحثت عن ترجمة عوف، وأخذت أقرأ ترجمته، فما وجدت الشيخ غادر شيئًا مما كتب عنه، وكأنما كان الشيخ يقرأ من كتاب ياقوت، فدهشت تلك الليلة. (۱)

وحسب الإنسان أن يطلّع على "جواهر التفسير" أو يسمع بعض عاضراته عن الأخطاء اللغوية، والأدب أيضًا، ليعلم يقينًا أي عَلَم شامخ هو. وأود التعريج السريع على مقتطفات من رصانة الأسلوب وقوة السبك، رحسن انتقاء الألفاظ، ثم ما يشدّها من التاّخي، ويربطها من الوشائج البلاغية، مما يوحي بتمكنه من ناصية اللغة، وتحكّمه بزمامها، يقول في جواهره عن تحدي القرآن العرب بأن يأتوا بسورة من مثله: " وما الذي منعهم أن يحشدوا فرسان البلاغة الذين لا يشق لهم غبار، وأئمة البيان الذين كانوا كأنما خلقوا من مادته، واستخلصت أرواحهم من روحه، ليضافروا جهودهم على تلفيق سورة من مثل القرآن" (1)

ثم قال عن الإعجاز القرآني: " فمن نظر إلى تلاطم مبانيه بأنوار معانيه، وقع في قرارة نفسه أنّ معانيه منساقة لألفاظه ثم لا يلبث... (٣)

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ زياد المعولي

<sup>(</sup>٢) جواهر التفسير ١/١٥

<sup>(</sup>٣) السابق ١٧/١

فانظر إليه في النص الأول كيف اختار كلمة الحشد بدل كلمة الجمع، فقال يحشدوا ولم يقل يجمعوا، ثم شبِّه البلاغة بالخيل على سبيل الاستعارة المكنية، وشَّبه العرب بالفرسان المتصرفين فيها، المتمكنين من ناصيتها، ثم كنَّى بقوله: " لا يشق لهم غبار" عن مهارتهم في تطويعها حسب إرادتهم، وهي تطير بهم كالربح ، مخلفة سحب النقع وراءها، ولا يستطيع أحد اللحاق بهم وشق غبارهم ، إضافة إلى ما في ذلك من التناسب بين المشبه به وهي الخيل المثيرة للغبار مع سرعة جريانها، والمشبه وهو الفرسان في ساحة ميدان السباق، ثم جعلهم أئمة يُقْصَدون ويأتم بهم غيرهم، ثم أردف ذلك بتشبيه رائع، حين شبههم كأنهم خلقوا من مادة البيان، فاكسب البيان . وهو معنوى . صفة المحسوس، وأسبغ عليه الحياة، فجعل له روحًا، وهذه الروح استخلصت منها أرواح هؤلاء العرب البلغاء، والروح سر من أسرار الله، لذا اختار لها كلمة الاستخلاص، ولم يقل اشتقت أو اقتطعت أو نحو ذلك، لما في هذه الكلمة من إيحاء بالخلوص والإخلاص والخلاص بعد العناء؛ فالخلاصة هي ما استخرج بعد عمليات عدة متوالية، كل ذلك (ليضافروا) ولم يقل ليوجهوا، بما في هذه الكلمة من تعاون وحرص على النجاح وإحراز الفوز، ثم حكم على جهودهم تلك بأنها عمل زائف ؟ إنه (تلفيق) ولن يعدوا ذلك، إنه تلفيق وحسب، وهذه الكلمة توحى بتشرب المعاني الدينية، والحكم الصائب على ما يمكن أن يكون من جهود، ومثل هذا في قوله: " تلاطم المباني بأنوار المعاني" ولدينا كلمتان يشكلان كل نص، المبنى والمعنى، الجسد والروح، فيختار لروح النص، كلمة الأنوار، إنها تضيء المبنى، وترشد السالك وتهدي الضال إلى سواء الصراط، فهي مضاءة في داخلها، متشربة بالنور، إنها مضيئة من بعيد للسالكين، ثم انظر إلى روعة الاختيار لكلمة التلاطم ، أهى أمواج هائجة تبعثها قوة داخلية دافعة للحركة القوية ، ثم تردفها أمواج أخرى ، ويمكنك أن تتصور ما يحصل حال التلاطم من حدث رهيب ، تلاطم الأنوار ذاتها أو تلاطم مبان نورانية ، ماذا سيكون الحدث؟ وهكذا تتلاطم أمواج القرآن النورانية دون انقطاع حتى يرث الله الأرض ومن عليها، ولا أريد الإطالة بالكشف عن شذا هذه الإيحاءات المودعة في هذه اللالي المعجونة بأنوار الإخلاص المتجلي في جنبات سياقها، وحسبى أن أورد بعضاً من عقود الدرر

المبثوثة في ثنايا جواهر التفسير، يقول في مقدمة جواهره:

- ا- وكانت الفرص التي أتيحت لي للقيام بهذا العمل كأنما انتزعها القدر انتزاعًا من قبضة الدهر؛ فأهداها إلي ، واختلسها الجد اختلاسًا من بين رقابة الزمن؛ فمنحني إياها، والحمد أولاً وآخرًا لله (١)
- ٧- ذلك لأن الناس مختلفون غير متفقي الحال في أي طور من أطوار الحياة، فتجد أحدهم وهو في صغره يتفيأ ضلال الراحة، ويتقلب على بساط النعيم، حتى إذا بلغ طور الرشد لفحته الدنيا ببؤسها، وكشرت له الأيام عن عصل أنيابها، وفرته الحوادث بأظفارها، بينما تجد غيره لا يذوق في طفولته الراحة، وإن اشترك مع غيره من الأطفال في براءتهم الفطرية (٢)
- ٣. وقد تستيقظ الفتنة بنبرة صوتها، وبرئة حليها، وبنفحة طيبها، لما يترتب على ذلك من خواطر نفسية ، تؤرق النفس وتقضُ عليها مضجعها، وقد تثير هذه الأمور أنواعًا من الخيال تراود النفس بين لحظة وأخرى،

<sup>(</sup>١) جواهر التفسير ١٢/١

<sup>(</sup>٢) جواهر التفسير ١٤٧/١

حتى تتركها تهيم في أودية الخيال السحيقة ، فتفقد اتزانها وهل كانت ماسى العشاق إلا بمثل هذه الأسباب؟ (١)

ويسبب هذه المكانة العلمية المؤيدة بالأسلوب الأدبي الرفيع، والخلق الإسلامي السامي، المزكّى بالإخلاص، تجده يستحوذ مباشرة على نفوس المتلقين، فقد أخبرني ابنه أفلح بأن الشيخ ألقى محاضرة في باكستان، فلما خرج أخذ الناس يتدافعون إليه، وأصبحت غرفته كخلية النحل من ازدحام طلبة العلم (1) وحدثنا الشيخ خميس العدوي قال: لما ذهب الشيخ إلى السودان مشاركًا في أحد المؤتمرات، وتجلّى علمه وفضله للناس، طلب منه العلماء هناك أن يصلي بهم الجمعة في مسجد الجامعة بالخرطوم، وهو من أكبر الجوامع في السودان" (1) وأخبرني ابنه عبد الرحمن الذي صحبه في أداء العمرة وقت كتابة هذا البحث ، قال : كان العمال في الحرم المكي قد طووا السجاد من الصحن الحيط بالكعبة المشرفة، وقاموا بتغسيل الأرض ، فلما جاء الشيخ سألناهم عن إمكانية فرش سجادة لسماحته خلف المقام ، فأمر الضابط بفرش تلك الناحية كلها إكراما للشيخ ومن في صحبته . (1)

هكذا يكون سماحته في الملتقيات الثقافية، والمؤتمرات الفقهية وغيرها، فقد أخبرني الشيخ خميس العدوي أيضًا عن موقف الشيخ في مؤتمر " التقريب بين المذاهب الإسلامية " فقال :

<sup>(</sup>١) جواهر التفسير ١٠٦/١

<sup>(</sup>٢) لقاء المؤلف بالشيخ أفلح الخليلي

٠(٣) لقاء المؤلف بالشيخ خميس العدوي

<sup>(</sup>٤) لقاء المؤلف بعبد الرحمن بن أحمد الخليلي

" في مؤتمر "التقريب بين المذاهب" الذي انعقد في سوريا برعاية جمعية الإمام الخوئي، ويرئاسة عبد الجيد بن الإمام الخوئي، وفي إحدى جلسات المؤتمر كانت رئاسة الجلسة لسماحة الشيخ، فقام شخص من أهل السنة وتكلم على الشيعة كلامًا شديدًا في كثير من القضايا، وفي المقابل كان الرد من علماء الشيعة الحاضرين عليه ردًا. ربمًا. أكثر في القوة والمقدار من كلام الرجل المردود عليه، واشتدت الأزمة بين الطرفين، فتدخل الشيخ لأجل حسم النزاع، وقال: علينا أن نتأدب مع الصحابة ومع آل البيت بالأدب الإسلامي الرفيع، وتكلُّم كلامًا رتق به الفتق الحاصل، ولمَّ به الشمل، وكان الخطاب مؤثرًا، جعل العلماء يعجبون به، ويثنون على مهارته وقدرته على حسم النزاع مع اجتماع الكلمة، وما يتميز به من فكر نير يلمّ شعث الأمة ويوحّد صفّها ، مع أنه طرف ثالث من حيث المذهب، وأخذوا يرددون ذلك الثناء حتى نهاية المؤتمر (١) تلك هي الحكمة في التبليغ والإصلاح ، ويدور في هذا الفلك ما أخبرني به أفلح وغيره قال : شارك الشيخ مرة في أحد مؤتمرات المسلمين التي انعقدت في الاتحاد السوفيتي سابقا ، وفي إحدى جلسات المؤتمر قام أحد المشاركين من إحدى الدول العربية بإلقاء كلمته التي كانت مليئة بالتضليل والتبديع للمسلمين ، وما فشا فيهم من الشركيات ، مما أدى إلى استياء الجميع وخصوصا القائمين على المؤتمر الذين كانوا ينتظرون من إخوانهم اللطف بهم وشدٌّ أزرهم في الثبات على مبادئ الإسلام أمام أمواج الكفر والفتن العاتية في تلك البلاد، فأحسوا بالإحباط ، وهبوط المعنويات ، فلما جاء دور سماحة الشيخ في إلقاء الكلمة ،

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ خميس العدوي

قام وشد من أزر المسلمين هناك ، وطوّف بهم على أمجادهم السامقة التي شادها علماؤهم ، وذكرهم بتأريخ أسلافهم الأماجد ، وعدد لهم الكثير من أسماء علماء تلك البقاع البارزين، ونوّه ببعض المواقف المضيئة التي ساهموا بها في بناء صرح حضارة الإسلام الشائخة ، ودعاهم إلى التآزر فيما بينهم ؛ لتكون جبهتهم قوية مكينة أمام الأعاصير التي تهب عليهم من بلاد الكفر لأجل استئصالهم ، واقتلاع جذورهم ، وحثهم على العلم بالشريعة ليستطيعوا اجتثاث كل ما يخالف أمر الله ورسوله في شتى مجالات حياتهم ، فلما انتهى من كلمته تلك ضجت القاعة بالتكبير . لله أنت أيها الشيخ ، لا ندري مم نعجب ؟ أمن حكمتك التي رتقت بها الفتوق المتسعة ؟ أم من سعة علمك واطلاعك ورحابة آفاق وعيك ؟!.

ومن ناحية أخرى فإن المطلّع على كتابه "جواهر التفسير" يتملكه الإعجاب بفكر الشيخ ومنهجيته وعلمه ودقة تفسيره، ولذا تجد الكثيرين ممن اطّلعوا عليه، حرصوا على اقتناء نسخة منه خصوصًا أساتذة الجامعات في خارج عُمان وداخلها.

### أخيالاقه:

عا لا شك فيه أن الله تعالى يصطفي من يشاء من عباده ؛ ليخصهم ببعض إكرامه، والعلماء من أولئك الذين اختصهم الله بهذه الكرامة، ثم يخص من هؤلاء العلماء من يشاء بالعمل بعلمه والإخلاص في ذلك لوجه الله، فيكونون بذلك هداة مهتدين ولا عجب أن تجد تفاوتًا بينهم في هذه المزايا على قدر

هممهم وعزائمهم في الاغتراف من بحر العلم، وترجمته واقعًا حيًا في جوانب حياتهم كلها، حتى تتحوّل جميع سلوكياتهم من حركة وسكون إلى قرآن ينبض بالحياة في واقعهم المعيش، وهذا ما يلمسه كل من اتصل بالشيخ الخليلي في أي شكل من أشكال الاتصال، والذي يبدو جليًا لا غبار عليه أن سماحة الشيخ أحرز قصب السبق في الكثير من السمات ، واللروة في الخلق والمعاملة، والقمة في حسن الاقتداء بالنبي عليه الصلاة والسلام، ويمكن الإشارة هنا إلى بعضها من خلال ما يحكيه معاصروه، لتكون نبراسًا لمن أراد الاقتداء، وسراجًا لمن أراد الاهتداء.

### الحلم والأناة:

يتعرض الشيخ لكثير من المواقف الصعبة التي لا يكاد يحتملها إلا من هم على شاكلته، كالأحنف بن قيس ومن يدور في فلكه. فمن هذه المواقف الدالّة على حلمه وصفحه وأناته ما كان من موقفه -حفظه الله- يوم وفاة ابنه عبدالله وكان طفلاً صغيرًا، حيث دهسته عجلات السيارة التي يقودها سائق مركبة الشيخ، وهو رجل بنجالي، وكان الشيخ يومذاك في مكة المكرمة لأداء مناسك العمرة في شهر رمضان المبارك عام ١٤١٢م، فقامت الشرطة باحتجاز السائق، ولما أبلغ الشيخ الخبر استرجع وحوقل، ثم سأل عن السائق، فقيل له إنه في الحجز، فقال: أخرجوه فورًا وعفا عنه.

وأخبرني الشيخ خالد الخوالدي، قال: في إحدى أيام رمضان، كان الشيخ في الزاوية الشمالية من الجامع يتلو كتاب الله، إذ جاءه رجلان من غير العرب،

بأبديهما أوراق، وطلبا منه أن يقضى لهما حاجتهما في تلك اللحظة، وقد قطعا عليه تلاوته، فقال لهما بأدب ولطف: أنا مشغول الآن، وعليكما أن تكتبا حاجتكما في رسالة، وعلىّ بعد ذلك أن أوجهها إلى الجهة المختصة، وكأنُّ الكلام لم يعجبهما، وأخذا يشرحان القضية من جديد، فقال الشيخ: لقد فهمت القضية.. ولكنى الآن مشغول بتلاوة القرآن؛ فاكتبا الرسالة وسأقوم بدوري بتوجيهها إلى المختصين، فقال أحدهما: " أتأمرون الناس بالبر وتنسون أنفسكم..." فاحتمل الشيخ منهما وقال: نعم.. أفهم هذا.. وقام الشيخ ووجههما إلى شخص آخر يكتب لهما الرسالة. (١) وقد يصدر مثل هذا الموقف ممن هم من رجال الاستقامة والدعوة ، يقول الشيخ خليل بن أحمد جاء مرة أحد الإخوة برسالة يطلب فيها عونا ، فقال له الشيخ : اترك الرسالة عندي وأنا بدوري أتخير الوقت المناسب، وبالأسلوب المناسب لمخاطبة المسؤولين في الدولة بهذا الطلب ، فقال الأخ : لا ، سأذهب معك ، لابد أن نضغط عليك ، والشيخ ملتزم حلمه المعهو د. (۲)

وكم مرة اعتدى عليه بعض الأشخاص ، ولكنه يحلم عنهم ويصفح، ولا يعاقبهم بشيء، (") مع قدرته عليهم ، والبطش بهم، وقد شاهدتُ بنفسي مرة شيئا من هذه المواقف ؛ فقبيل إقامة صلاة الفجر في إحدى الأيام عندما وصل الشيخ وأراد صلاة السنة نهض رجل أعجمي من الجالسين هناك ـ يبدو أن به خللاً عقلياً ـ واحتضن الشيخ ، وبقي يحتضنه مدة ، وظننت في نفسي أنها نوع

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ خالد الخوالدي

<sup>(</sup>٢) لقاء المؤلف بالشيخ خليل بن أحمد الخليلي

<sup>(</sup>٣) لقاء المؤلف بالشيخ عاشور بن يوسف

من العاطفة الدينية عند هؤلاء ، وضرباً من التعبير عن المحبة والولاء للعلماء والصالحين ، ثم قال له الشيخ: اتركني أصلي، فما تركه ، هناك نهض إمام المسجد وأخذ يبعد الرجل عن الشيخ ، فإذا بالرجل يترك الشيخ ويحتضن إمام المسجد ، ويضغط عليه حتى صرخ الإمام ، فنهض الشيخ حارب المحروقي ليبعده عنه ، فإذا بالرجل يحتضن الشيخ حارباً ، ولكنه تلقاه بصدر رحب، فقد رزقه الله بسطة في الجسم ، واعتنق الرجلان عناقاً حاراً وكانهما حبيبان فرق اللهر بينهما حتى ظنا أن لا تلاقي ، وارتفعت قدما الرجل الأعجمي عن الأرض، وذهب به الشيخ حارب إلى الجدار الخلفي للمسجد ، ونهض الناس لينقذوا الرجل من بين براثنه .

ومن مرويات الشيخ عاشور قال: كنّا ذات مرّة عند الشيخ في بهلا على مائدة الغداء، وقد أعد الطعام أمامنا ولم نلتف حوله بعد، ننتظر الشيخ حتى ينتهي من إجابته على مسائل رجل متملق، ينادي الشيخ بسيدي الشيخ، ثم يسأل: ما قولكم في البول والغائط إذا كان كذا وكذا، والشيخ يجيب، ما قولكم في العلرة إذا سقطت في كذا، وغيرها من الأسئلة التي تقطع الأكباد، حتى فرغ من أسئلته، والشيخ صابر صامد، ويعد الغداء عاد مرة أخرى إلى أسئلته، فسألت عنه ؟ فقيل لي: إنه من أصحاب النفوس الضعيفة ولكنه يظهر بهذا المظهر للتملق، فعجبًا من حلم الشيخ وصبره واحتماله. (١)

ومن مرويات الشيخ ناصر السابعي قال: قلت للشيخ ذات مرة : سماحة الشيخ، حاول أن تخصّص وقتًا للكتابة لا تخرج فيه للناس، فتبسّم الشيخ،

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ عاشور بن يوسف

وقال: أتاني مرة أحد القضاة بقضية مشكلة، وكنت أبحث في المسألة في مكتبتي، فجاء أحد الناس ودخل المجلس، ووجد أحد الأولاد، فسأل عني، فقال له الولد: والدي مشغول وسيأتي بعد قليل، فقال أنا أريده، فقال: سيأتي بعد قليل، فقال أنا أريده، فقال: سيأتي بعد قليل، فجئت، فقال لي الرجل: أخبر حجّابك بأن لا يمنعوا عنك الناس<sup>(۱)</sup> ومع ذلك يبقى الشيخ لا يرى نفسه ذا صبر واحتمال ، فقد كنا مرة جلوساً في جامع السلطان قابوس بروي ، وسرد لنا الشيخ طرفاً من صبر الشيخ إبراهيم بن سعيد العبري ، ثم قال: الناس اليوم محتاجون مثل صبر الشيخ إبراهيم واحتماله، ولكن مَن اليوم فيه مثل ذلك الصبر؟.

وروى لي الشيخ سليمان الخليلي قال: كان ممن حضر مجلس الشيخ بعض أهل المكانة في العصر الحاضر ممن كان والدهم على استقامة وفضل وسير حسنة محمودة، ولم يكن أبناؤه الحاضرون على نفس السيرة ، فأخذ الشيخ يتحدث في سير الأثمة والصالحين ويبين فضائلهم، ثم عرّج الشيخ على السيرة الحسنة لوالد أولئك الحاضرين، وكان بين الحاضرين رجل عامي فقال: أولئك الرجال كانوا في زمن الإمام الخليلي، وفي زمانك أنت خرج الذين لا ينفعون بشيء، فقال الشيخ: أحسنت، وجزاك الله خيرا. لقد تفهم الشيخ أنه عامي ، فلم يغضب عليه، ولا اعتبر كلمته مسبة ، بل أحسن إليه وقال له: لقد علمتني درسًا في الحياة لن أنساه، وكان الشيخ كلما لقي ذلك الرجل يقدّره ويناديه بالأستاذ، وعندما يزوره، يقوم الشيخ بمرافقته إلى خارج المجلس (٢).

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ ناصر السابعي

 <sup>(</sup>٢) لقاء المؤلف بالشيخ سليمان الخليلي ، ويبدو لي أن التعبير قد خان الرجل ، ولعله يعني أنَّ القدر لم يسعفك أيها الشيخ بما أسعف به الإمام الخليلي ـ رحمه الله .

ومما شهدته من المواقف المشابهة لهذا، إذ كنا مرة في مجلس الشيخ، فسأل سائل عن رجل عليه ديون للبنك ويريد الحج، أيحج أم يقضي دينه؟ وكان في المجلس رجل كبير في السن من العوام، فقال: أنا أجيب بدل الشيخ، يقضي دينه ثم من بعد يلهب إلى الحج، فما تكلم سماحة الشيخ.

ومرة كان الشيخ يحدثنا عن كتاب صدر حديثًا أعجب به الشيخ، ثم أمر أحد أولاده بإحضار الكتاب، فأحضره، فأخذ الشيخ يقرأ فيه بسرعة، فقال رجل من الجالسين: أيها الشيخ أنا لا أفهم ... د.د. د..د... ليش كذاك.. شوي شوي .. فقال الشيخ: إن شاء الله.

ولا أعظم من ذلك الموقف الذي وقفه مع الشيخ ابن باز الذي ضلّله ويدّعه، وقد كان الشيخ الخليلي في ضيافته، .. وسماحته لم يخرج عن حلمه المعهود، بل كان يرد عليه بثبات ورصانة تسندها قوة الحق وهيبته.

والشيخ لا يغضب لنفسه غالباً وإنما غضبه لله تعالى وحده، فإذا ما انتهكت محارم الله، أو تعدَّى أحد على أحكامه، رأيته مغضباً لا يخشى في الله لوماً ولا عذلًا ، ولا يقر قراره حتى يؤدي واجبه ، من تبيين الحق للجاهل ، أو قمع استكبار الزائغ ،كما سيأتي بيانه لاحقاً.

## الغضب لله:

من المعروف المشتهر عن الشيخ حفظه الله ، حسن المعاملة، ودماثة الخلق، والحلم والتواضع إلى آخر تلك السلسلة الرفيعة من الخلق الإسلامي، وريما جعل ذلك بعض الناس لا يحترزون من تعدي حرمات الله أمامه، جهلاً أو عادة جروا عليها، وريما أوقعهم في ذلك ما يعيشونه من الأنس في مجلسه، وما

يظللهم من الأريحية في مجاذبة أطراف الحديث معه، لكن الشيخ لا يداري أحدًا مهما كانت مراتبه، ولا يجامل أحدًا مهما علت منزلته؛ إذا ما تعدى على حرمات الله تعالى، بل يغضب غضبًا يحمر معه وجهه، ويعلو في بعضها صوته، وترتعد فرائص من حوله فرقا، ناهيك بمن كان سببًا في غضبه، وحينها لا يقترب أحد من حماه، وكما يقول الشاعر:

هو البحر غص فيه إذا كان ساكنا على الدرّ واحذره إذا كان مزبدا وما أجمل قول الآخر:

أبني حنيفة أحكموا سفهاءكم إني أخاف عليكم أن أغضبا والأمثلة على ذلك كثيرة، وأبدأ بمرحلة الصغر، فقد أخبرني الشيخ سليمان بن سيف الخليلي، قال: عندما كان الشيخ في العاشرة من عمره تقريبا، وقد ترسّخت فيه معاني التقوى، كنت أنا وإياه نجلس تحت عريش خارج البيت بزنجبار، نتجاذب أطراف الحديث، ثم تنتابني رغبة في سبر غور غضبه لله، فأقول كلمة لا ينبغي أن أقولها، لا لشيء سوى إغضاب الشيخ، فينصحني، فأرد عليه كأني غير مبال، فيشتد غضبه عليّ ويشتد في كلامه وفاقوم عنه وأتركه، ولا يلبث حتى يتبعني، ويعتذر إليّ قائلاً: أنت دائما تسبب في إغضابي فاعذرني، فنعود كأنّ شيئاً لم يكن (١)

ومما شهدته بنفسي من مظاهر الغضب لله أن كنًا مع سماحته في جامع السلطان قابوس بروي منذ سنين بعد صلاة العشاء، فجاء رجل عربي من غير أهل عُمان، وطلب الانفراد بالشيخ صوب المحراب، فابتعدنا عنهما قليلاً،

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ سليمان بن سيف الخليلي

وأخذ الرجل يتحدث والشيخ يسمع، ثم رأينا الشيخ قد نام على جلسته فترة، ثم استيقظ، وبعدها أخذ في الحديث نسمع الصوت ولا نتبينه، وكنا صحبنا الشيخ إلى داره، فاعتذر لنا عن تأخره وأخبرنا القصة، قال جاء هذا الرجل يتشفع وأخذ يمدحني حتى نمت، ثم استيقظت وهو ما يزال بمدح، فاستوقفته، وقلت له: ما الموضوع فإني لست كما تصفني، فأني أقل من ذلك، فقال: هناك طالبة تذهب إلى المدرسة في الحافلة، وقد ارتكبت الفاحشة مع السائق، وقامت الوزارة بحرمانها من الامتحانات عقابًا لها، وجئت متشفعًا لها أن تخاطب الوزارة لتسمح لها بأداء امتحاناتها، وكان هذا الرجل مع الأسف يعمل إمامًا في أحد المساجد، فغضب الشيخ غضبًا شديدًا، وقال له: جنتني لأتشفع في حد من حدود الله، ألا تدري ما حكم الله تعالى فيها؟! إنها لم تنل جزاءها، لا بدأن تجلد منة جلدة، ذلك حكم الله، وأخذ الشيخ يهدر كالرعد القاصف، فانقلب الرجل إلى الاتجاه المعاكس تمامًا، وقال للشيخ: نعم إنها لم تنل جزاءها، وهو كما تفضلتم، فأنتم كذا، وأنتم كذا وكذا، ورضي الرجل من الغنيمة بالإياب من بين براثنه - حفظه الله.

وعما حدثني به الشيخ صالح الربخي قال: جاء الشيخ مرة إلى "بهلا" لكي يصلح بين فريقين متخاصمين عندنا، ولما اجتمعوا في المجلس كان في أحد الفريقين رجل معاند رافض لمبدأ الصلح من أساسه، ومصر على موقفه على الرغم من خطئه الواضح، وحاول الشيخ إقناعه وهو يزداد إصراراً، وخشي الشيخ أن تتفرق الجماعة المسلمة بموقف الرجل الرافض للصلح، فغضب الشيخ ، وأخذ يضرب بعصاه الأرض واشتد في خطابه ؛ فنهض الناس إلى

الشيخ وقبضوا على العصا ، خوفاً على الرجل منه ، ولكن الرجل تراجع عن موقفه حين رأى ما رأى من غضبه حفظه الله تعالى .(١)

ومما حدثني به الأخ محمد الرشيدي قال: كنا في الجامع فجاء شاب يلبس عمامة، وبيده رسالة، وكان مع الشيخ ابنه سليمان، فدفع ذلك الشاب الرسالة إلى الشيخ يتشفع فيها لأحد الطلبة المفصولين من إحدى المؤسسات التعليمية لأسباب مقنعة ، وكان الشيخ على دراية بجوانب الموضوع كله من قبل، فلما قرأ الرسالة غضب الشيخ، والتفت إلى ذلك الشاب، وأخذ يوجه إليه كلامًا شديدًا، وقال له فيما قال: اخلع هذه العمامة، فإنك لست أهلاً لها ، أمع كل هذا تلبس العمامة..؟! وكان سليمان يرتعد فرقًا خلف الشيخ، فسألت سليمان: ما الذي أخافك، ولا صلة لك بالموضوع؟ فقال: لما رأيت الشيخ في ذلك الحال من الغضب، خفت على نفسي أن ينالني شيء منه.

ومن المواقف التي شهدتها إذ كنا في مجلس الشيخ بعد صلاة العشاء، وكان على يمين الشيخ رجل عامي، وكان الشيخ يبادله بعض الأحاديث ويسمع منه، ثم أتي بالقهوة ووضعت الفواكه واستدرنا حولها، وأخذ الشيخ يحث ذلك الرجل على الأكل بين الحين والآخر، فعرفنا مكانة الرجل عند الشيخ، وإن كان الشيخ ـ عادة ـ يعامل الجميع باحترام وتقدير، فلما صببت القهوة في الفناجين، آثر الشيخ الرجل، وقال له: تفضل، فقال الرجل: حرام آخذ قبلك، فقلب له الشيخ ظهر الجُنّ. وقال مغضبًا: أتحرّم ما أحل الله؟ من أين لك

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ صالح الربخي

ذلك؟ وتلا قول الله تعالى: {ولا تقولوا لما تصف ألسنتكم الكذب هذا حلال وهذا حرام...} ونصحه أن لا يعود لمثلها أبدا.

ومما حدثني به الشيخ عيسى بن يوسف البوسعيدي، قال: كنا في مكتب سماحة الشيخ، وكان معنا الشيخ سعيد بن خلف الخروصي مساعد المفتي، فدخل رجل يستفتي في مسألة عجيبة غريبة في الطلاق، فابتسم الشيخ سعيد بن خلف، فلما ابتسم التفت إليه الشيخ الخليلي مغضباً، وقال: أتضحك؟! أهذه مسألة يُضحك منها؟! فقال الشيخ سعيد: لا يا سماحة الشيخ، ولكني فيما اطلعت عليه من افتراضات الفقهاء الكثيرة، لم تمر على هذه المسألة قط".(1)

ومما يشبه هذا ما رواه لي الشيخ بدر اليحمدي قال: كنت مرة في مكتب سماحته فجاء رجل يستغتي في مسالة طلاق زوجته وقد طلقها ثلاثاً دفعة واحدة ، فقال له الشيخ : لِمَ ذلك ؟ فقال بعد كلام : المعلم الفلاني كتب لي هذه الورقة في طلاقها بالثلاث ، فلما رأى الشيخ الورقة غضب غضباً شديداً ، وقال لمنسق مكتبه : اتصل الآن بمكتب قاضي الولاية ، وليطلب فلان بن فلان، لابد أن يحاكم وينال جزاءه ، أريد أن أكلم القاضي ، وخاف الرجل المعلم ، وقال للشيخ : ليس من المعلم اتركوه أرجوكم ، مني أنا ليس منه، فقال الشيخ للرجل : أنت عليك أن تذهب لتبحث عن زوجة أخرى، ولا دخل لك بموضوع متابعة المعلم ، لماذا ترجعون لتبحث عن زوجة أخرى، ولا دخل لك بموضوع متابعة المعلم ، لماذا ترجعون

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ عيسى بن يوسف البوسعيدي

إلى الجهلة الذين لا يعلمون من أمور الدين شيئا ؟ يقول الشيخ بدر: وقد خفت على نفسى حين رأيت ذلك الغضب الشديد(١)

ومن ذلك ما أخبرني به أحد الأخوة الثقات ، قال : كنا في أحد الجالس ومعنا الشيخ الخليلي ، وطرحت قضية وقع فيها أحد الأشخاص ، وكان لأحد الناس المعروفين موقف فيها ، فشعر الشيخ بالأسى حين علم بذلك، فقلت للشيخ: هذا رأيه، وما زدت على تلك الكلمة ، فهب الشيخ من مكانه ورفع صوته قائلاً : هذه مسألة دين لا مسالة رأي ، فقلت خائفا : إن شاء الله ، إن شاء الله .

ومن مرويات الشيخ عيسى بن يوسف أيضًا قال: حضرت مجلس الشيخ وحضر رجل مع امرأته المطلقة، وكان الرجل مسنًا، فذكرت تلك المرأة للشيخ، أن مطلّقها يعشق امرأة أخرى عشقًا عظيمًا، وقد بلغ به الحال أنه يصلي على تلك المرأة، ولم يردّ الرجل بشيء، وبعد أن بحث سماحته القضية وثبت له ذلك غضب حفظه الله حتى احمر وجهه احمرارًا شديدًا، وأخذ يعنف الرجل قائلاً له: أبلغ بك الحال أن تصلي على امرأة، ألا تتقي الله، ألا تتقي الله، ألا

ومما حدثنا به الشيخ خميس العدوي، قال: كنا في مؤتمر عقده المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية في القاهرة، عُقد هذا المؤتمر في العراق عام ١٩٩٠م، فجاء صحفي لمجلة الوطن العربي، التي تصدر في باريس، وأخذ يسأل الشيخ،

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ بدر بن هلال اليحمدي

<sup>(</sup>٢) لقاء المؤلف بالشيخ عيسى بن يوسف البوسعيدي

ويحاول أن يتنزع من سماحته ما يؤيد فكرته المخالفة للفكر الإسلامي، والشيخ له فكره الإسلامي الناصع، فهو يعبر عنه ، وعما هو مقتنع به، فلما عجز الصحفي عن أن ينال من الشيخ ما يريد قال كلمة سخر فيها بالفكر الذي يحمله الشيخ، فغضب سماحته عليه، وتناول منه جميع أوراقه المكتوبة ومزّقها.

ومن رواياته أيضًا قال : كنا في بيت الشيخ في بهلا، فجاء شخص من نزوى وعنده مريض، وطلب من الشيخ أن يكتب له شيئًا من القرآن أو يقرأ على المريض، فقال للشيخ: أنتم تنفعون وتضرون، فغضب الشيخ وقال له: إن الله هو النافع وهو الضار وحده، واشتد الشيخ وأمره بإصلاح عقيدته ، والرجل يكرر الجملة نفسها.. فسأله الشيخ هل تقرأ وتكتب، قال: لا، فأخذ الشيخ يردد: إنَّ الله هو النافع وهو الضار وحده. (۱)

وهناك مواقف كثيرة غضب فيها الشيخ غضبًا شديدًا حين رأى انتهاك حرمات الله، وغير منكرها، ولحاجة في نفسى أضرب صفحاً عنها.

#### تواضعه:

الحديث عن تواضع الشيخ أمر يطول ويصعب في آن واحد، يطول من حيث حيث إن سماحته قطب علمي تدور حوله مشكلات العالم ، ومن حيث المناصب الدنيوية هو مفتو لعمان ، وهو أعلى منصب ديني، ويرتبة وزير، والا شيء من مخايل ذلك كله تتمثل أمام ناظريه قط، وجميع الناس يعلمون ذلك فتهابه نفوسهم، ويصعب الحديث أيضا من حيث إن سماحته ضرب أروع

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ خميس العدوي

الأمثلة وأندرها على الإطلاق في تواضعه، بحيث إن الإنسان يكاد أن يكذب ناظريه وهو يشاهد تواضع الشيخ الذي لا يستطيعه كل أحد، ويبدو لي أن الضرورة تستدعي الإسهاب في سرد العديد من مواقف الشيخ في هذا الجانب؛ لكونه قدوة تحتذى، وقد ألقى الزمن المعاصر على كثير من ذوي الجاهات بشيء من التعالي الزائف، والشعور الكاذب برفعة الذات وتميزها، وما هم في حقيقة الأمر في العير ولا النفير، ولو كانوا كذلك لما حق لهم غير التواضع ، وإنما هي لفحات غرور ينفثها الجهل المعشش في جنبات النفس.



الشيخ الخليلي في زيارته لولاية إبراء

تواضع تكن كالنجم لاح لناظر

على صفحات الماء وهو رفيع

ولاتك كالدخان يعلو بنفسه

إلى طبقات الجو وهو وضيع

ومن المواقف الكثيرة في تواضعه الجم، ودنوّه الكبير من الناس مع علو مكانته أن تجده بأي مكان، وتحدثه وتنفرد به دون أنّ يحول بينك وبين ذلك حائل، صغيرًا كنت أو كبيرًا، في السن أو المكانة، يقول علي محمد المهدي، وهو صحفي كتب في مجلة "مواقف" عن سماحة شيخنا حفظه الله، قال:

"عالم رباني زاهد في الدنيا ولا يهتم إلا بأمور الإسلام ومصلحة المسلمين، داره مفتوحة لكل طالب حاجة ولكل من لديه مشكلة، وقد رأيت ولمست ذلك بنفسي، حينما مكثت في مجلسه مدة تزيد على الثلاث ساعات. يستقبل هذا بابتسامة المؤمن الوديع، ويودّع هذا بوجه بشوش خال من التصنع والتكلف، يعامل الآخرين بقلب مفتوح، ينبض بالإيمان وطاعة الرحمن "() ويقول عنه الدكتور ناصر الدين الأسد في رسالة كتبها إثر زيارته لعمان عام ١٤١٢هـ / ١٩٩١م: "وكان لأخي - صاحب السماحة - الأثر الأكبر في كل ذلك، بفضل ما رزقه الله من شمائل وصفات فكرية ونفسية، نعرفها فيه ونعترف بها له ، بين مكن في العلم ، وتصرّف في فنون القول، مع التواضع الجم ، والذوق الرفيع ، والمؤانسة الرقيقة ، والمباسطة المحمودة الرفيقة ، فتبوأ بذلك في نفوسنا ونفوس كل من اتصل به المنزلة العليا من الحبة والاحترام" ()

ويقول الدكتور مصطفى عبد القادر النجار في مقال له بمجلة "الشرطة":
"سماحة الشيخ أحمد بن حمد الخليلي ظاهرة عمانية حضارية تجمع ببن التراث
والمعاصرة، حبا الله بها عمان ؛ فأصبح يعبر عن همومها السلفية من جهة ،
وحياتها اليومية من جهة أخرى ؛ فيشرح ويفصّل ويحكي ويحاضر ويخطب
ويكتب في كل مجال يتهيأ له وتصل إليه يده ، فأعطى لوطنه أبجدية الروح في

<sup>(</sup>۱) مجلة مواقف ، ص۱۳

 <sup>(</sup>۲) من رسالة د. ناصر الدين الأسد بتأريخ ١٧ جمادى الأولى ١٤١٢هـ الموافق له ١١/٢٣/

هذا الزمن الحائر ، فلا ينكر أحد سعة اطلاعه ، وشدة تواضعه ، وفتح قلبه لكل سائل صغيراً كان أو كبيراً ، مثقفاً أو أمياً ، يتبادل معهم الفكر والفقه بكل تفاصيله ، ولا يمل لهم مجلساً ، ولا يشعر بضيق أو يرفض لهم سؤالاً ..."(۱)

يقول الشيخ حميد اليحمدي: خرج الشيخ من الجامع ذات مرة ، بعد صلاة العصر مستعجلاً ؛ فقد كان لديه موعد ؛ فجاءه اثنان وطلباه ، فقال لدي موعد وأنا مستعجل ، فقالا: هي حاجة سريعة ، فنزل وجلس معهما على الرصيف وافتاهما ثم ذهبا. (1)

إنَّ كل من لا يعرف شخص سماحته لا يستطيع بحال أن يميزه من بين جلسائه، فتعامله تلقائي، ولباسه عادي، وهذا أسلوب مؤثر في النفوس أيما تأثير.

يقول الشيخ عاشور: كان أحد الأصدقاء من إحدى الدول العربية يعيش في الإمارات، ولديه أسئلة في المذهب الإباضي، أثارها له بعض الناس فأراد



(٢) لقاء المؤلف بالشيخ حميد اليحمدي

الالتقاء بالشيخ فحددنا له موعداً بعد صلاة العشاء ليلة السبت، فجاء الرجل والتقى بالشيخ طويلا، وفرح بلقائه وانشرح صدره، ثم أخبرنا بعد ذلك بقوله "كنت أتوقع حجّابًا، حاجباً بعد حاجب، وبوابة بعد أخرى .. وأجد الأبهة في الملبس والمسكن والكلام.. فوجدت تواضعًا وعلمًا غزيرًا.. فقلت له: كيف؟ أين أسئلتك؟ قال: حسبي ما رأيت، إني على يقين أنه على حق.. رأيت خلقًا دمثًا ما رأيته في حياتي، فلا حاجة بي إلى السؤال. (1)

ومن مروياته أيضًا قال: كان أحد المدرسين التونسيين في جعلان، وجاء لزيارتنا في مسقط، وكان ذلك اليوم يوم السبت ونحن على موعد للغداء عند الشيخ؛ فعرضنا له أن يصحبنا ففرح بذلك، واستقبلنا الشيخ لدى الباب، وجئ بالغداء، وبدأنا الأكل والشيخ يوزّع اللحم، ويضحك مع هذا، ويلقي طرفة ونادرة وفائدة، وكان الرجل التونسي ينتظر عجيء المفتي، فسألني: أين المفتي؟ ومتى سيأتي؟ فقلت له: إن المفتي لا يتغدى مع الناس؟ فصمت، ثم بعد قليل قلت له: هذا هو المفتي كما تراه جالساً معنا، فاندهش دهشة كبيرة، وبقي يتحدث بذلك في كل مكان.

ومن مروياته أيضًا، قال: كان لي صديق سوداني، يعمل بالإمارات؛ فجاء لزيارتي، فلهبنا لنلتقي بالشيخ صباح الجمعة، ورأيت علامات الإعجاب والدهشة بادية عليه، فسألته عن موقفه، فقال: ما رأيت في حياتي

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ عاشور بن يوسف

رجلاً عالمًا قمة في التواضع، قمة في الورع، مثل الشيخ الخليلي، وأصدقك القول: إنى مقتنع بكل ما يقول. (١)

وهذا التواضع التلقائي ليس للكبار فقط، بل يشمل الأطفال الصغار، فالشيخ إذا جاء أحد الأطفال لمصافحته انحنى له وسأله عن اسمه، ومسح على رأسه، ودعا له، وربما انتهز بعض الأطفال الفرصة فيسأل الشيخ عن بعض الأمور، فيجيبه الشيخ بلطف وسماحة، وعندما يحضر بعض الأطفال على مائدة الشيخ، يعتني بهم أكثر من عناية والدهم الذي يصحبونه، فتجده يؤانسهم، ويحثهم على الأكل.

ومن تواضعه أنه من عادته بعد أداء صلاة الفجر أن يصافح كل من يكون في الجانب الأيمن من الصف الأول، وإذا ما شاهد أحدًا من معارفه لم يره منذ مدة، ينتظره الشيخ حتى تتم المصافحة؛ فيعود إليه يسائله، ثم يدعوه لتناول وجبة الغداء، أو زيارته في بيته أونحو ذلك.

ومن غريب المواقف الدالة على تواضعه ما حدثني به الشيخ أبو الحسن شحاته، نقلاً عن أحد أولاد الشيخ ، قال: كان الشيخ خارجًا ذات يوم، فعاد إلى بيته في وقت متأخر من الليل، وآوى إلى فراشه وقد تحظمت قواه من الإرهاق، وما هي إلى سويعة فيما بعد منتصف الليل، وإذا بطارق يطرق الباب، فنزل إليه ولد الشيخ وسأله عمّا يريد، فقال إنه جاء لحاجة ضرورية لا بد أن يلقى الشيخ فيها الليلة، وأصرً على موقفه، واستنفد ابن الشيخ جميع حيله، وفشلت جميع محاولاته في تأجيل هذا اللقاء إلى الصباح، فاضطر إلى

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ عاشور بن يوسف

إيقاظ الشيخ رغم ما كابده من التعب سائر اليوم، خصوصًا عندما أصرً الرجل ، أنه لا يبرح مكانه ذلك حتى يأتيه الشيخ، وجاء الشيخ، لينظر حاجة الرجل، فإذا به يرفع غطاء رأسه إلى الأعلى، ويطلب من الشيخ أن يقرأ على مقدمة رأسه بعض الآيات؛ لأنه يعاني من صداع شديد.. فقرأ عليه الشيخ دون تضجر ولا سامة، ثم عاد إلى فراشه (۱) والله أعلم أنام أم لا ؛ ذلك لأن الشيخ إذا أزعج في نومه فاستيقظ لا يعود إليه النوم ، يقول أفلح: إن والدي إذا استيقظ من نومه فمن الصعب أن يعود إليه النوم مرة أخرى (۱).

ومن تواضعه للجميع أنه لا يمر على أحد في ذهابه للمناسبات إلا سلّم عليه وصافحه، خصوصًا مجالس العزاء، فقد صحبته مرة بعد صلاة العصر إلى مجلس عزاء في مدينة السلطان قابوس، فلما وصل بدأ بجماعة منفردة يبدو أنها مختصة بشؤون الضيافة من التمر والقهوة ونحوها، وفيها العديد من الأطفال، فسلّم عليهم وصافحهم جميعًا، ثم اتجه إلى جماعة أخرى في صرح المسجد فسلم عليهم وصافحهم، ثم دخل المسجد وسلم سلامًا عامًا، ثم بدأ يصافح الناس من الجانب الأيمن حتى انتهى إلى حيث بدأ، وما كاد ينتهي حتى أخذه أصحاب العزاء صوب الحراب، وبقي واقفًا مدة من الزمن بسبب دخول الجماعات الواحدة تلو الأخرى، ولم يتناول الشيخ شيئًا من المأكولات قط، ثم استأذن للعودة، وكنت قد حضرت موقفًا لشخصية أخرى من ذوي المناصب مختلفة في توجهها، جاء إلى مجلس العزاء فسلم على الباب، ثم اتجه إلى صدر

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ أبي الحسن شحاتة

<sup>(</sup>٢) لقاء المؤلف بالشيخ أفلح بن أحمد الخليلي

المجلس؛ فوسَّع له الناس، وجاء من شاء أن يسلم عليه فسلم عليه، وهو في مكانه ذلك، فتبين لى بذلك الفارق بين الموقفين.

ومن تواضعه ما حكاه محمد الرشيدي قال: كنا في زيارة لإحدى البلدان، فعندما حان وقت النوم في مبيتنا هناك، هيأت لنا غرفة خاصة، وأعد فيها للشيخ فراش وثير، فلما دخلنا للنوم قيل للشيخ: هذا فراشك، فرفض أن ينام عليه، وأخذ فراشًا عاديًا نام عليه هجعة من الليل، ثم قام يصلي آخر الليل، وترك ذلك الفراش لأحد أبنائه(۱)



ومما عايشته من مواقفه المتواضعة، أني كنت مع طلبة فصل دراسي بمعهد القضاء الشرعي في جامع السلطان قابوس في صباح رمضان، وقد تحلّقنا في المسجد أتحدث إليهم، وكانت من إرادة القدر أن مرّ علينا الشيخ ونحن جلوس في حلقتنا تلك، فوجد فرجة بين طالبين فجلس فيها، فماذا عساني أن أفعل

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالأخ محمد الرشيدي

حينها؟ فحوّلت مجال الحديث إليه. حفظه الله. وقلت للطلبة إنَّ حضور الشيخ نعمة من الله تكرم بها علينا، فمن كان لديه سؤال فعليه أن يستغل الفرصة الساعة، فقال سماحته: يبدو أني أفسدت عليكم حديثكم ؛ لذا اعتذر عن عدم البقاء معكم حتى تواصلوا درسكم، ثم بعد ذلك لقيته فاعتذرت إليه عن تصرفي ذلك، قائلاً له: ما كان من الأدب أن أتصرف بتلك الصورة، فقال لي: لا .. لا .. ثم ابتسم وأردف قائلاً: أنت لا تهب الحكمة إلا من يستحقها.. ويبدو أني لا أستحق أن أستفيد شيئًا منكم، فكانت هذه أشد علي من الأولى، ذلك هو التواضع والسمو الخلقي.

ومن مواقفي معه أيضًا وقد تجلى فيها الكثير من المعاني السامية، وتواضعه على وجه الخصوص، يوم ألقيت قصيدتي في الإشادة ببعض سماته، في أمسية عقلها معهد العلوم الشرعية، وكان أول لقاء بيننا بعد ذلك الإلقاء في جامع السلطان قابوس بروي، فبعد إحدى الصلوات التي لا أذكرها الآن أهي العصر أم العشاء؟ تزاحمت أفراد الناس يسلمون على سماحته، فدخلت في تيار هذا الطوفان البشري، وما إن صافحته حتى قال لي أريدك فانتظرني.. فدارت في مخيلتي أسئلة عديدة، استعرضت فيها الكثير مما جنته حماقتي علي، ولا قولي هذه القصيدة فما خطرت مني على بال، وما أن فرغ من مصافحة الناس حتى أخذ عصاه وانتحينا ناحية الحراب، وقال: لي عليك عتابان، الناس حتى أخذ عصاه وانتحينا ناحية الحراب، وقال: لي عليك عتابان، فقلت له: العصا في يدكم — حفظكم الله وأنا طوع أمرك إن شاء الله، فسد فقلت له: العصا في يدكم — حفظكم الله وأنا طوع أمرك إن شاء الله، فسد الخلل، فقال أعاتبك أولاً على قلة الزيارة، فاعتدرت إليه بأن ذلك حرص مني على صحة سماحته ووقته ، وإلا فالزيارة شرف لنا ، ومع ذلك أدركت أن شيئا

أعظم منها ينتظرني في العتاب الثاني، قال: ما هذه القصيدة التي قلتها؟ أنا لست أهلاً لما ذكرته من الصفات.. ويدا عليه شيء من الغضب فعلاً، ثم أردف قائلاً: اجعل موهبتك فيمن يستحق، ومن هو أهل للثناء عليه، ولم أستطع أن أتلفظ بشيء مطلقًا رهبة وإجلالاً سوى أن قلت: إن شاء الله أيها الشيخ... والقصيدة من الركاكة والضعف بمكان لا يخفى على كل ذي بصيرة بالشعر، أو من طاف حول حماه، و هذه المواقف تعكس سجية التواضع التي لا تنفك عنه، فعندما سئل — حفظه الله – هل يشترط العلم في لبس العمامة قال: لو كان العلم شرطًا في لبس العمامة لكنت أول من وجب عليه خلعها؟ فانظر هداك الله إلى هذه المواقف كيف بمكن أن تكون؟ ومع أي شخص أنت تحيى وتعيش، ولذلك لا تتعجب بعد اطلاعك على ما قدّمت من المواقف الحيّة في حياته أن تسمعه يعتذر عن كل ثناء، بما تشعر به يقينًا أن الشيخ فعلاً لا يرى نفسه بمن يستحق أن يهتم بهم، فانظر إلى هذه المواقف الكلامية التالية:

١- قال في مقدمة محاضرة بعنوان " الإخلاص"

إن حديث الليلة عسير عليّ، فكنت أتمنى أن أسمع هذا الحديث من غيري، وأن أستفيد ما يستفيده الحريصون على تتبع هذا الأمر، واستقصاء هذا الموضوع، وإنني وجلال الله سبحانه لأجدني أقلّكم أهلية في الحديث عن هذا الموضوع، الذي هو في حقيقته جوهر الإسلام، وسر رسالات الله تعالى التي بعن بها المرسلين (1)

<sup>(</sup>١) محاضرة بعنوان الإخلاص ٢١/ أ

٢. قال في مقابلة أجرتها معه الإذاعة العمانية في برنامج " واحة المستمعين": "قبل كل شيء أريد أن أقول بأن الناس يحسنون بي الظن كثيراً، وأنا أعرف بنفسي منهم ، فأنا لست في المستوى الذي يرفعونني إليه، أنا لا أعد نفسي من العلماء ، وإنما أعد نفسي من صغار الطلبة، ولي الشرف أن أكون طالب علم ، وأسأل الله سبحانه وتعالى أن يبقيني طالب علم ، وأن يميتني طالب علم ، إنه تبارك وتعالى على كل شيء قدير "(١)

٣- قال في مقدمة لقاء أجراه الشيخ عبدالله العيسري مع سماحة الشيخ عن ذكريات حياته الأولى: أنا لست بمن ينبغي أن يعتنى بذكرياته، ويحتفى بها؛ لأن أثري في حياة الأمة الدعوية والاجتماعية لا يكاد يذكر؛ فلذلك أجد أن ما أتحدث به وأذكره لن يعدو أن يكون شيئًا تافهًا لا ينبغي أن يشتغل به أحد، وأن يطرح على مسمع سامع. (1)

٤- قال في بداية جلسة عقدت للإجابة على أسئلة السائلين مع غزارة علمه الذي بهر به الدنيا : وأرجو عند الخطأ والانحراف في الجواب أن يكون هنالك تنبيه فرحم الله امرءًا أهدى إلينا عيوبنا، فالأمر قبل كل شيء أن البضاعة مزجاة. (7)

٥ - أرسل رئيس جامعة آل البيت بالمملكة الأردنية الهاشمية رسالة إلى
 سماحته يخبره فيها بتمام طباعة المحاضرتين اللتين ألقاهما سماحته بالجامعة في

<sup>(</sup>۱) برنامج " واحة المستمعين " حلقة بإذاعة سلطنة عمان بتأريخ ۲۱/جمادى الآخرة / ۱٤۲۱ هـ الموافق له ۲۱/۹۰۱۹۸

<sup>(</sup>٢) لقاء الشيخ العيسري بالشيخ الخليلي

<sup>(</sup>٣) شريط رقم ٥ ، أنت تسأل والمفتى يجيب ، تسجيلات المناهل

موضوع البحث العلمي عند علماء المسلمين ـ وقد تركت المحاضرتان أثراً عميقاً في نفوس الحاضرين ، وإعجاباً عظيماً بسماحته ـ فقال سماحته في رسالة جوابية لرئيس الجامعة: " إن دلَّ هذا على شيء فإنما يدل على أخوتكم الصادقة، وأخلاقكم العالية، لأن ما جاء فيهما لا يستحق كل هذا العناء من طباعة ونشر، وعسى أن يكون في ذلك تشجيع لى " (1)

٦ - قال في بداية محاضرة له بعنوان " معالم الشخصية الإسلامية" :

" أعتذر إليكم من الثناء الذي قيل في غير محله، ووصف به من ليس من أهله، وما هي إلا عين الرضا التي تغطى العيوب كما يقول الشاعر

ولست براء عيب ذي الود كله ولا بعضه يوما إذا كنت راضيًا

فعين الرضاعن كل عيب كليلة ولكن عين السخط تبدى المساويا(٢)

هذه هي القدوة لمن شاء الاقتداء؟ وها هو وريث الأنبياء؟ فهل من يطأ مواضع القدم؟ وأختم الحديث بهذين الموقفين النادرين جدًا، أولهما ما حدثني به سليمان ابن الشيخ أحمد، قال: كنا مرة نمشي في بلدة "العوابي" على الشارع العام، فمر علينا شاب بسيارته، فلما رآنا أوقف السيارة ونزل ليصافحنا، فلما ركب سيارته جاء الشيخ بكل تواضع وأغلق عليه باب سيارته وودعه. (٢)

وحدثني أبو الحسن وكذا الشيخ عيسى بن يوسف نقلاً عن أنور السالمي قال ذهب الشيخ إلى العمرة وبرفقته سليمان السالمي وأنور وغيرهما، وفي حال

<sup>(</sup>۱) من رسالة سماحته إلى رئيس جامعة آل البيت بتأريخ ١٤ربيع الأول ١٤١هـ، الموافق له ٨٨/٨٨ ١٩٩٦م

<sup>(</sup>٢) معالم الشخصية الإسلامية ، رقم ٢٨٤/ أ

<sup>(</sup>٣) لقاء المؤلف مع الشيخ سليمان بن أحمد الخليلي

خروجهم من المسجد جاء أنور بحذاء الشيخ إليه ليلبسه، فاستغفر وحوقل، وغضب لهذا التصرف لتواضعه (۱)

### مجلس الشيخ:

مما يلحق بتواضعه أن مجلسه مفتوح لكل صادر ووارد، وما أجمل قول الشاعر:

يزدحم القصّاد في بابه والمنهل العذب كثير الزحام فما هي صفات هذا الجلس؟

مما يعلمه كل أحد أن الباب مفتوح على مصراعيه، أكان الشيخ موجودًا في المجلس أم لا؟ فإن لم يكن موجودًا تلك اللحظة فسيأتي ما دام قريبًا، لا يتعزز على أحد، ولا يترفع، ولا يمتنع، ولو كان ذلك على حساب صحته وراحته، فإن مر أمام المجلس ورأى حذاء أو مصباحًا مضاءً، دخل المجلس لينظر هل من صاحب حاجة بقضيها له.. وربما استمر المجلس في بعض الليالي إلى منتصف الليل، خصوصًا عندما يزدحم بالثقلاء الذين لا يشعرون بأحاسيس الآخرين، ولا ينقدح في ضمائرهم شيء من الشعور بحاجة الحارب إلى الراحة.

وأود الإشارة إلى مميزتين يحويهما هذا المجلس هما: الكرم المادي، وكرم السجايا والأخلاق. وكل منهما داع إلى الانبهار.

الكرم المادي: ولا أريد الإطالة في ذلك فما أنا بمستقص طرفًا منه،
 وحسبك أنك لا تجد الشيخ يومًا يأكل وحده، ومن العسير أو المتعذر أن تسنح

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخين أبي الحسن وعيسى بن يوسف البوسعيدي

له فرصة للأكل مع أبنائه داخل داره، ولذا يسأله صحفي كويتي عن ذلك، وهو معذور لأنه لم ير ولم يسمع، فقد سأل الشيخ هل تحرص على حضور المائدة مع أبنائك؟ فقال: نعم إن تيسر ذلك؟ ولكن من أين يتيسر له ذلك؟ ومجلسه عامر بالناس كل حين.. من بعد طلوع الشمس وعلى وجبة الغداء، وبعد العصر وبعد العشاء إلى منتصف الليل... وكثيرًا ما تكثر موائد الغداء التي يلتف حولها الجمع الغفير من الناس، ويبقى الطعام، ومع ذلك يقول أولاد الشيخ: إن والدنا دائمًا يستقل الطعام، يقول أخاف ألا يكفي، وكثيرًا من الناس يأتون بغير موعد سابق، فيستقبلهم الشيخ ببشاشته المعروفة، وطلاقة وجهه المعهودة، إنه على أهبة الاستعداد من هذه الناحية لأي طارئ، مهما كثر الضيف. ولأجل الأمانة التأريخية أقول: عادة ما تتبع هذه الوجبات مائدة أخرى من الفواكه والحلوى قبل أن يغادر الجمع مجلس سماحته.

# ٧- كرر السبال إذ المالان:

ما تجدر الإشارة إليه أن مجلس الشيخ كله فوائد، فمَثَله كالبستان المتعدد الثمار، مختلف الأشكال والألوان، فيستمتع من فيه باستعمال جميع وسائل الإدراك؛ فتبتهج النفس، وينشرح الصدر، ويتغذى العقل، ويقوى الإيمان، ويحسن الخلق، ويتعمق الوعي، وتشتعل العزيمة، وتشتد الإرادة، فكأنه في عالم آخر، وقد خلق خلقًا جديدًا.. ومما لا يفوتني ذكره، أن كل من حظي بشهود مجلسه صغيرًا كان أو كبيرًا، عزيزًا كان أو ذليلاً، يتمتع باحترام الشيخ ويفوز بحصانة تحميه من كل أذى ما دام في مجلسه، ولا يستطيع أحد أن يخترق

تلك الحصانة التي يمنحها الشيخ لهم مهما يكن مقربًا، وقد علم ذلك أهله ومقربوه، ولندع الحوادث تؤدي شهادتها، فمن ذلك ما رواه الشيخ أبو الحسن شحاته، قال: كان الشيخ ذات مرة في مكتبة جامع السلطان قابوس بروي، وكنا نحن وبعض الطلبة خارج المكتبة، فجاء رجل بدوي يسأل عن الشيخ، والشيخ مشغول يبحث، ولم نرد أن نشغله، ولا شك أن هذا البدوي لديه مسألة ستأخل ساعة من الزمان، لذا أقنعناه بالعودة، وفي طريق عودته لقي أحد الطلبة؛ فدله على الشيخ بالمكتبة، فجاء إليه يسأله عن نخلة كانت له، وقع عليها كذا وكذا.. فقلت للرجل: سبحان الله.. أترك الشيخ يا رجل، ما أكثر القضاة، أما وجدت أحدًا إلا الشيخ تشغله بمثل هذه المسائل التي لا دخل له فيها؟ فاعترضني الشيخ وقال: دعه، فقد قصدني من مكان بعيد، وأخذ البدوي حربته كاملة، والشيخ يرفق به ويتلطف، حتى قضى مراده وانصرف(۱).

ومن ذلك تلك الحادثة التي سبق ذكرها لذلك الرجل المصاب بالصداع في منتصف الليل، حيث لم يستطع أولاده صنع شيء لحماية الشيخ له.

ويقول الشيخ حميد اليحمدي منسق مكتب الشيخ الخليلي يوم كان مكتب سماحته بوزارة العدل والأوقاف. قبل انفصالهما إلى وزارتين. جاء رجل يطلب مقابلة الشيخ، فاعتذرت له ؛ لأن الشيخ كان مشغولاً جدًا، لا يجد متنفسًا للمقابلات، وإضافة قضايا جديدة، فقال الرجل إنه يريد التسليم فقط لمدة ثوان معدودة، فسمحت له بالدخول، وإذا به يطيل المكث، فدخلت لأذكره

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ أبي الحسن

بوعده، فوجدته بكل أريحية يشرح قضاياه، فنظرت إليه شزراً، وأنا أقول في نفسي أين الوعد؟ ولولا أنك تتمتع بحماية الشيخ لجررتك إلى الخارج. فقال أحد الزملاء الجالسين معنا : كما جررت ذلك الرجل من محرابه حين رأيته غير أهل للإمامة.

ويقول سليمان ابن الشيخ أن الأطفال يأخذون حريتهم كاملة في اللعب عندما يكون الشيخ موجودًا، حيث لا أحد يستطيع أن يحدَّ من حريتهم.. قال: كنا مجتمعين مرة في بيتي في الفبرة مع إخواني بحضور والدي، وكان الأطفال يلعبون بمنتهى الحرية، وكان أحدهم قد جاوز حدّه في الفوضى، ولكن لا أحد يستطيع أن يوقفه عند حده خوفًا من الشيخ، ثم بعد ذلك دخلت والدة الشيخ، فهدأ ذلك الطفل، لأنهم كانوا يهابونها... وللقصة بقية تأتي في سياقها الخاص بها...



هذا وقد قدّمت أن الجالس يشعر بالأنس والانشراح بسبب إقبال الشيخ على الجميع، وعادة يكون الحديث عامًا توجيهيًا، يضرب الشيخ فيه الكثير من القصص والعبر، ومن سير الماضين وتاريخهم بحيث لا يشعر الجالس إلا بانتهاء المجلس.

#### السخاء:

الشيخ – حفظه الله – معروف بكرمه وسخائه، حتى ليصدق عليه قول الشاعر:

ولو لم يكن في كفه غير روحه لجاد بها فليتق الله سائله

وكما هو جواد في سائر أوقاته، فإنه أجود ما يكون في رمضان، فماثدة الإفطار على الدوام، يحضرها جمع من الناس كما هي مائدة الغداء في غير رمضان.

وحتى لا يكون الوصف بالسخاء ضربًا من التنظير، أعرّج على بعض المواقف الدالة على ذلك، فقد أخبرني أحد الثقات أن رجلاً اقترض من الشيخ مبلغ ثلاثة آلاف ريال عُماني، وشاء الله أن يرحل ذلك الرجل إلى الدار الآخرة قبل سداد دينه، فجاء ورثته إلى الشيخ، فأبى أن يأخذ شيئًا من تلك النقود، وادّخر أجرها عند الله في يوم لا ينفع فيه مال ولا بنون، ومما هو معلوم عن سماحة الشيخ أنه لا يردّ سائلاً ولو جاءه على فرس، ومن عادته أن يدخل يده في جيبه فيتصدق بما أخرجت من الأوراق النقدية، دون أن يلتفت إلى يده، فقد تجده يتصدق بعشرين وثلاثين ريالاً لسائل لا ينتظر منه سوى ريال واحد، ذلك

لمن يسأله وهو في طريقه.. وربما سعى الشيخ إلى ذوي الحاجات بنفسه بمنتهى السرية، حتى لتكاد شماله لا تدري بما أنفقت بمينه، ومن العسير التوصل إلى مواقف من مثل ذلك لحرصه الشديد على الكتمان، وقد شاهدت مرة في جامع السلطان قابوس في شهر رمضان المبارك من بعد صلاة العصر، حيث كان الشيخ يتلو القرآن في الناحية الشمالية الشرقية من الجامع، إذا ببدوي يدخل، ثم يتجه إلى وسط المسجد تحت الثريا أو أمامها بقليل وينام على الأرض، وما هي إلا لحظات حتى قام الشيخ من مكانه، وسلم على البدوي، وأخرج له من جيبه شيئًا أظنها أوراقًا نقدية ، فانصرف البدوي ورجع الشيخ إلى تلاوته.

ومرة كنت أمشي معه في الجامع إذ جاءه رجل من الأعاجم بعد صلاة الظهر، وطلب منه شيئًا من الصدقة ، فابتسم الشيخ له وقال: الآن ما عندي، لكن تعال بعد صلاة العصر إن شاء الله، فقال الرجل إن شاء الله.

فالشيخ لم يُعْفِ نفسه بسبب تفريقه تلك الأموال في سبيل الله شرقًا غربًا، حتى وعد الرجل بعد الصلاة، ولا شك أنه منجز وعده.

ومن المواقف الطريفة التي ضحكت لطرافتها، إذ كنا في مجلس الشيخ، فلدخل علينا رجل من خلفه امرأة، ولا أدري أكنا على مائدة الفطور أم الغداء، فأمر الشيخ بإدخال المرأة في غرفة خاصة على مدخل المجلس الدائري، وبعد الطعام، نهض الشيخ وأتى بمبلغ من المال أعطاه الرجل، وخرج الرجل ويقيت المرأة في الغرفة، وعند خروجنا رآها الشيخ، فقيل لها: لقد ذهب زوجك، فقالت: ليس زوجي، لقد جئت وحدي، ولقيته في الخارج، والله أعلم بصحة

قولها، فأمر الشيخ بالصدقة عليها أيضًا وإكرامها، وهناك تذكرت قول الشاعر:

> إن الكريم إذا خادعته انخدعا استمطروا من قريش كل منخدع

وأخبرني الشيخ عاشور عن رجل من إحدى الدول العربية جاء لزيارة الشيخ، قال فلهبنا فإذا بالرجل يطلب من الشيخ حديثًا انفراديًا، وبعد لحظة نادى الشيخ الخليلي الشيخ عاشور، وقال له: إن فلانًا هذا طلب منى مبلغًا من المال، قدره كذا وكذا ،وليس لدي الآن هذا المبلغ، وأنا أشهدك أمامه أنى سأعطيك هذا المبلغ لتوصله إليه، فقلت له: إن شاء الله، وعندما خرجنا عاتبت الرجل على هذا الموقف، وقلت له: أما وجدت غير الشيخ؟! أما تعرف ظروفه الاقتصادية الصعبة؟! قال: وفعلاً أتاني الشيخ بالمبلغ كاملاً وأوصلته لصاحبه، ثم لقيت الرجل بعد أكثر من سنة، وسألته: هل وفيت بالدين؟ قال: لا..(۱)

ويقول الشيخ خميس العدوي: إن الشيخ يساعد الكثير من الشباب في حالات الزواج أو ضيق المعيشة، وربما تصدَّق بشطر راتبه.. ولا داعي لذكر أسماء أعرفها شخصيًا. (٢) أما مساعدة الناس بكتابة الرسائل إلى الوزارات المختلفة لمساعدتهم وقضاء حاجاتهم، فحدّث عن ذلك بلا حرج، ولا داعي لنسبته إلى أحد فهو من الشهرة بمكان لا يخفي على أحد.

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ عاشور بن يوسف

<sup>(</sup>٢) لقاء المؤلف بالشيخ خميس العدوي

ومما يشير إليه أفلح أن الشيخ يحسن على الناس ثم ينسى ذلك الإحسان، فكم من الناس الذين ساعدهم، ثم ينسى جميع ما قدَّمه ولا يكاد يذكره. (١) الوفاء

سمة الوفاء عند الشيخ متشعبة المناحي، وفاء بالوعد مهما كلَّف الأمر، ووفاء للعلماء المتقدمين بالإحسان لذراريهم، ومن كان في خدمتهم، مواقف من الوفاء تدعو إلى العجب.

يحدثني الشيخ خالد الخوالدي قال: دعا الشيخ ناصر المنذري ذات يوم الشيخ أحمد الخليلي والشيخ سعيد القنوبي ومن صحبهما لتناول وجبة العشاء، وفي ذلك اليوم قدّر الله أن توفي خال الشيخ الخليلي، وحضر الشيخ دفنه بين صلاتي المغرب والعشاء، فذهبنا بصحبة الشيخ سعيد القنوبي إلى منزل الشيخ ناصر، وظننا أن الشيخ الخليلي لا يأتي بسبب حادثة الوفاة، ولما دخلنا الجلس وجدنا الشيخ الخليلي قد سبقنا، حرصًا منه على الوفاء بوعده، وكان ذلك المجلس مليئًا بالعبر والعظات، قال الشيخ الخوالدي: ومن ذلك أنه كان لليه موعد لإلقاء محاضرة في "البداية" من منطقة الباطنة وكانت الأحوال الصحية للشيخ سيئة جداً، حتى أنه كان يلبس صوفًا تحت الدشداشة بسبب شعوره بالبرد، ولكنه مع ذلك كله حرص على الوفاء بوعده، وطلب من الشيخ سالم النعماني أن ينوب عنه في إلقاء المحاضرة؛ واكتفى بالحضور (٢)

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ أفلح الخليلي

<sup>(</sup>٢) لقاء المؤلف بالشيخ خالد الخوالدي

قلت: وكذلك الحال عندما افتتح مسجد الزاهد بالشريعة من سمد الشأن، فقد كان مريضًا، ولم يستطع أن يكمل محاضرته بسبب التهاب في حنجرته..وطلب من الشيخ حمود بن حميد الصوافي أن يدعو للناس فأبى، فاحتمل الشيخ ذلك ودعا بنفسه.

أما النوع الآخر من الوفاء فمنه ما حدثني به الشيخ سليمان بن أحمد الخليلي، قال: جاء مرة رجل لا نعرفه إلى مجلس الشيخ، فقرَّبه الشيخ وأدناه، واهتم به اهتمامًا كبيرًا، ثم سألناه: من هذا الرجل؟ فقال هذا ابن من كان يخدم الإمام الخليلي. رحمه الله. (۱)

ومن مرويًات أبي الحسن أن الشيخ أحمد الخليلي زار الشيخ محمد بن عبدالله السالمي (الشيبة) فقص الشيخ محمد للشيخ أحمد قصة وقعت لأبيه، قال كنا ذهبنا للحج وأردنا شراء شيء من عطر العود لوالدي، فلما دخلنا محل العطار، ناولنا زجاجة فيها عطر العود، فوقعت الزجاجة من يد والدي ـ رحمه الله ـ فانكسرت، فعرضنا قيمتها على العطار، فأبي أن يأخذ شيئًا، وذكر للشيخ اسم ذلك العطار، فلمًا ذهب الشيخ الخليلي إلى الحج أخذ يسأل عن محل ذلك العطار، حتى وصل إليه، ووجد حفيده في المحل، فقص عليه القصة، وأعطاه خمسين ريالاً. (1)

ومن مرويًاته أيضًا ما حكاه عن سليمان السالمي قال: ذهبنا مع الشيخ في مؤتمر بالمملكة المغربية في الدار البيضاء، وقد وصلنا قبل المؤتمر بأيام، قال

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ سليمان الخليلي

<sup>(</sup>٢) لقاء المؤلف بالشيخ أبي الحسن شحاتة

الشيخ: قرأت فيما قرأت أن بعض العائلات هربت من الأندلس إلى الدار البيضاء في أيام حروب الفرنجة، هربًا بإسلامهم من التنصير الذي كان يُفْرَض عليهم بالقوة.. وأخذ الشيخ يسأل عن تلك العائلات التي يحفظ أسماءها، حتى التقى ببعض أحفادهم.

### خشيته من الله:

من المعلوم أن الخشية أمر معنوى لا يعرَف إلا بآثاره وتجلياته، وكما لا تُدرك ماهيته، كذلك لا يمكن قياس مقداره، ولكن مع ذلك يمكن الاستدلال على وجوده، ومقدار ترسخه في النفس، ومدى استحواذه على القلب والجوارح، ذلك من خلال المواقف التي تتجلى فيها بوضوح مقدار هذه الخشية، ومن هذه التجليات الحرص على العبادة في شتّى صورها، وأنواعها، من صلاة وصيام، وقيام وتلاوة للقرآن، ومن ذلك التأثر المهيمن على الجوارح أثناء هذه العبادات، أو من خلال بروز بعض المواقف التي تكشف عن جوهر هذه الخشية في النفس، كالبكاء من خشية الله، وانهمال الدموع، أو القشعريرة التي تهز البدن، ومنها الصمود على الحق والثبات عليه، دون أن يخشى الإنسان قوى الأرض مجتمعة، فكيف بلوم اللائمين، وعذل العاذلين، وتجليات هذه الخشية في حياة الشيخ كثيرة، وقد لازَمَتْه الخشية منذ طفولته ، وهو بزنجبار، يقول الشيخ سليمان ابن سيف الخليلي: كان للشيخ أحمد خال يقال له سليمان بن حمود ، وكان يكبر الشيخ بسنة ونصف تقريباً ، وكان يقطف بعض الثمار من الأشجار العامة بزنجبار فيسأله عن مصدرها ومن أين قطفها؟

وينصح خاله بعدم العودة لمثلها ، لأنه لا يدري لمن هي ، والأكل من أموال الناس بغير إذنهم حرام ، ويأبى الشيخ أن يأكل من تلك الثمار كل الإباء ، ومن خشيته لله أنه كان إذا سمع صوت الرعد ورأى البرق تراه خائفاً وجلاً ، يدخل داخل البيت ويمكث فيه (۱). وهكذا كان عليه أفضل الصلاة والسلام إذا سمع صوت الرعد يدخل ويخرج خائفاً وجلاً .

ومن مظاهر الخشية بعد ذلك ما رأيته بعيني رأسي في إحدى ليالي رمضان المبارك من تفاعل عجيب مع آيات القرآن، واستجابة ظاهرة من جوارحه مع قوارع نلره، فقد صليت ذات مرة قيام رمضان على يسار الشيخ في جامع السلطان قابوس بروي، فلما قرأ الإمام قول الله تعالى: "الله نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابًا مُتُشَابِها مَثَانِي تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللهِ ذَلِكَ هُدَى اللهِ يَهْدِي بِهِ مَنْ يَشَاءُ وَمَن يُضْلِلْ الله فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ" (١) انتفض جسد الشيخ انتفاضة شديدة، ثم سكنت جوارحه، وعاد إلى ما كان عليه بعد مجاوزة الإمام لتلك الآيات.

أما عن شدة بكائه من خشية الله، فحدَّث عن ذلك بلا حرج، وربما بكى أثناء إلقاء محاضرة تبدو للإنسان عادية في موضوعها، ولكنَّه - حفظه الله- يتفاعل مع الكلمات، فيعي أبعاد مدلولاتها، وذلك ما يهزُ وجدانه هزاً عنيفًا من الداخل، ففي عرفات ـ مثلا ـ لم يخطب قط إلا حبسه البكاء عن مواصلة الخطبة، والاستمرار في الدعاء، ولذلك يلحظ على خطبه بعرفات أنها قصيرة

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ سليمان بن سيف الخليلي

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر ، الآية ٢٣

للغامة؛ بسبب ما يتخللها من غلبة البكاء عليه، مع أنه - حفظه الله- يكتم بكاءه ولا يسترسل فيه، وذلك بقطع دواعيه، والبعد عن مهيّجاته.. ويقف بجانب خطب عرفات خطب الاستسقاء، فلا يتمالك الشيخ أثناء الدعاء وهو يستشعر الاء ذي الجلال والإكرام، حتى ينخرط في بكاء حاد، تشفق عليه منه، وهكذا الشأن في دعائه عقب المحاضرات خصوصًا عندما يمر بذكر مصائب المسلمين، وما أصابهم من قهر عدوهم لهم، كما هو الحال في فلسطين، كثيرًا ما يتأثر فيبكى، وخصوصًا عندما يدعو على أعداء الله تعالى، فيقتبس في دعائه من قول الله تعالى في عاد وثمود، فيقول: وافعل بهم كما فعلت بثمود وعاد، وفرعون ذي الأوتاد، الذين طفوا في البلاد فأكثروا فيها الفساد ..." تستحضر نفسه الشفافة قوة عاد وثمود، وما بسطه الله لهم من النعم الكثيرة؛ فاغتروا بسلطانهم وقدرتهم، ونسوا نعم الله تعالى عليهم، وكفروا بها، فغشيهم من عذاب الله ما غشيهم، يتذكر قوتهم بجانب قوة الله وسلطانه، وقهره ويطشه، فتهزُّه تلك الكلمات من أعماقه، فتنهل الدموع من عينيه، وكذلك بعد ركعتي الطواف في الحرم المكي يجتمع الشباب خلفه، فيدعو دعاء جماعياً ويبكي حتى لا يكاد يقوى على إكمال دعائه، ومن ذلك أيضًا تذكَّره لعذاب الله تعالى في الدار الآخرة، وربما يمنعه ذلك من مواصلة الحديث، يقول الشيخ حميد اليحمدي: روى لنا الشيخ الخليلي قصة رجل متعلم، ويعدُّ نفسه شيخًا من شيوخ العلم، دخل إلى صحن إحدى المساجد بحذاته حيث لا يدخل الناس إلى ذلك المكان من المسجد بأحذيتهم، فلقيه المؤذن فقال له: أيها الشيخ هذا المكان مصلى للمسلمين، فاخلع حذاءك. فقال الرجل: إن حذائي هذا أكرم من

وجهك، فبكى المؤذن وهو يقول: إن كان مصير وجهي إلى النار، فإن حذاءك أكرم من وجهي، وينخرط الشيخ هنا في بكاء حاد، لا يستطيع أن يكمل بقية القصة، ويمتنع الحاضرون عن سؤاله إشفاقًا عليه، يقول الشيخ حميد اليحمدي، وما قصَّ الشيخ علينا هذه القصة إلا وتوقف عند هذا المقطع وقد منعه البكاء عن مواصلة الحديث، فهو – حفظه الله- من البكائين الذين عرفهم التأريخ في مداره.

ومن المواقف التي تتجلى فيها الخشية من الله والورع معًا، إذ سأله سائل مرة، وكنا في مجلسه، عن معنى قوله الله تعالى {وفاكهة وأبا} ما معنى الأب، فقال الشيخ: لقد قال أبو بكر رضي الله عنه: أي سماء تظلني، وأي أرض تقلني، وأين أذهب إذا قلت في كتاب الله بغير ما أنزل الله، وقال عمر بن الخطاب: قد عرفنا الفاكهة فما الأب. ثم قال: لعمرك يا ابن الخطاب إنّ هذا لهو التكلف، فكيف تريد مني أن أقول في شيء توقف فيه أبو بكر وعمر؟!

ومن ملحوظات الشيخ عيسى بن يوسف البوسعيدي: أن الشيخ إذا سئل عن شيء في القرآن، ولو كان إعرابًا نحويًا، توقف وفكّر وتأمل، ولو كانت الإجابة – فيما يبدو – حاضرة لديه، ولكنه لا يتسرع أبدًا في الحديث عن القرآن بشيء، ولذلك تجد سماحته يفرغ نفسه يومًا كاملاً من المشاغل يوم الثلاثاء، لأجل أن يفسر آية أو بعض آية أحيانًا من كتاب الله تعالى، خوفًا من الله سبحانه أن يقول في كتابه بغير ما أنزله.

ومن هذه المواقف ما حدثني به الأخ محمد الرشيدي ، قال: ذهبنا مرة في تعزية أحد أصدقاء الشيخ الحميمين إلى منطقة بعيدة عن مسقط، ألا وهي ولاية

"بدية" وكان وصولنا بعد صلاة المغرب بقليل، فلما دخلنا مجلس العزاء، وجدناهم بسطوا موائد العشاء، وطلبوا من الشيخ أن يأكل ولو لقمة، وذكروه بحق الصداقة الحميمة، فرفض أيما رفض، فقالوا: إنها ليست على حساب أهل العزاء، ولا أيتام ولا تشوبها شائبة، فقال: لا، وأبى أن يبقى، بل أدى واجبه من تعزيتهم، واستأذن في الذهاب، ذلك هو الورع حقًا.

ومن مظاهر الخشية التزامه الدائم بقيام الليل في الحضر والسفر، ناهيك عن قيامه في المسجد النبوي والمسجد الحرام، عندما يشد رحاله إليهما في رمضان وغيره، وأترك مجال الحديث لمرافقيه في ترحاله؛ يقول الشيخ سعيد بن حمد الحارثي: "عندما تكون في رحلة مع الشيخ الخليلي، يقوم قبل الفجر في الثلث الأخير من الليل فيصلى ما شاء الله" (۱)

ويقول محمد الرشيدي: " عندما نكون في سفر مع الشيخ، ويأتي وقت النوم يختار الشيخ الفراش المتواضع الخفيف، ولا يرغب في الفراش الوثير، بل يرفضه، ثم يتوضأ ويتلو القرآن، وينفث على كفيه ويمسح على جسده كاملاً، ثم ينام على الجانب الأيمن وهو يذكر الله، ويستمر على ذكره حتى ينام، فإذا جاء الثلث الأخير من الليل، نهض الشيخ فتوضأ وانتصب يصلي حتى الفجر، ثم يقوم بإيقاظ المرافقين له من نومهم لصلاة الفجر، وبعد الصلاة يبقى في حلقة تلاوة القرآن مع أصحاب التلاوة، ولا ينام بعد الفجر، يقول الرشيدي: أنا

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ سعيد بن حمد الحارثي

أصحو من نومي ليلاً وأرى الشيخ يصلي، ولكني أعود إلى نومي، ولعل ذلك تواضع منه أيضًا، وليس ذلك غريبا على من صحب الشيخ . (١)

ويروى الشيخ ناصر السابعي قال: صحبت الشيخ في سفره إلى البحرين للمشاركة في أحد المؤتمرات، كنت أسمع خرير الماء في حوالي الساعة الثانية ليلاً، ثم بعد صلاة الفجر، يناولنا الشيخ المصحف، ويقول: اتلوا، فأنا قد تلوت قبلكم. (1)

ويقول سليمان ابن الشيخ الخليلي : إن والدى لا يفوته قيام الليل، ففي كل الليالي التي كنت معه فيها، سفرًا وحضرًا، ما نهضت للفجر إلا وجدته بصلي، وعندما أرافقه إلى العمرة ونقوم نحن للسحور، لا نجده في البيت، أيعد سحورنا نلهب إلى الحرم فنجده هناك قائمًا يصلي، وهو يطيل في قيامه، حتى أني في إحدى المرات، بدأت مع الشيخ في صلاته، فصليت عشرين ركعة والشيخ في الركعة الأولى وما يزال واقفًا. (٣). ويروي أفلح ابن الشيخ الخليلي عن عمه حمود، قال: لما كنا في الحرم مع الشيخ، كان يصلي ذات مرة، وأنا صليت بجانبه حتى فرغت من الصلاة التي قدرت عليها فانصرفت إلى البيت كي أنام والشيخ يصلي في الحرم.. وهو بلا شك أحرص ما يكون على القيام في رمضان، ، وقد أكرمه الله مرات عديدة بمشاهدة الأنوار التي تصحب الملائكة في نزولهم إلى الأرض في ليلة القدر، يقول أفلح: إن والدي يخبرنا

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف مع محمد الرشيدي

<sup>(</sup>٢) لقاء المؤلف بالشيخ ناصر السابعي

<sup>(</sup>٣) لقاء المؤلف بالشيخ سليمان الخليلي

بمشاهدته تلك في صباح اليوم التالي (١) ونحن نعلم أنَّ هذه الأنوار لا يشاهدها كل أحد إلا من اختصهم الله من أوليائه المقربين ، وقد سئل سماحته في إحدى حلقات سؤال أهل الذكر بتلفزيون سلطنة عمان عما شاع في أوساط العوام في ليلة القدر من تقلب الأشجار وسطوع الأنوار وغير ذلك ، فأجاب سماحته ، بأن الأشجار لا تتقلب ، وأما الأنوار فإنما يشاهدها الخواص من عباده المقربين .

إن الشيخ حريص كل الحرص على الإكثار من القربات إلى الله من الصلاة والصيام والصدقة والحج وعون الآخرين، مع حرصه على إخفاء ذلك عن علم الناس ؟. ليكون أنقى من كل الشوائب، فهو يصوم ستًا من شوال وعشر ذي الحجة، دون أن يعلم ذلك إلا خواص أهله، مع كثرة تعلق الناس به، وترددهم عليه، فمثلاً يخرج للناس في الصباح، وقد أمر محمد الرشيدي أن يناشد الضيوف ويقدم لهم القهوة، حتى إذا انتهوا من طعامهم جاءهم الشيخ، وسألهم إن كان أحد منهم لم تقدم إليه القهوة، سهوًا أو نسيانًا مثلاً، أو جاء متأخراً، فإذا بهم جميعًا قد أنهوا مهمتهم، فيقضى لهم حاجاتهم الأخرى، ويُعرف الشيخ حال صيامه بكثرة صمته فلا يتكلم إلا بثمن ، مع أنه لا يقول إلا حقاً ، فأكثر شغله التسبيح والتحميد إلا إذا سأله سائل ، وذات مرة صادف صيام الشيخ يوم الثلاثاء وهو موعد درس التفسير الذي يلقيه الشيخ عقب صلاة المغرب مباشرة، فلم يتأخر الشيخ وإنما قام بإلقاء الدرس بين الصلاتين، وبعد صلاة العشاء حبسه الناس في المسجد، كلُّ له مطلبه من استفتاء أو طلب قضاء حاجة، وازدحموا عليه، فجلس لهم كعادته، دون تضجر أو أدنى درجة

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ أفلح الخليلي

من التبرم أو الضيق ، ومحمد الرشيدي يدور في المسجد جيئة وذهابًا ، فأنكر الشيخ خالد الخوالدي عليه هذه الحالة، فسأله : ما بالك تجوب المسجد؟ ما الذي دهاك؟ فقال الرشيدي: الشيخ صائم هذا اليوم، وإلى الآن لم يجد وقتًا يفطر فيه؟ وهؤلاء الناس قد حبسوه دون مراعاة لشيء، والوقت متأخر جدًا.(1) قلت له: لا شك عندما يعود إلى البيت سيجد مجموعة أخرى تنتظره في المجلس، ولن يغادرهم أيضا. لله أنت أيها الشيخ ! ما أكرم معدنك ! وما أنبل صفاتك !

هذه لمحات خاطفة من تجليات الحرص على مرضاة الله تعالى في حياة علم من أعلام الأمة اللين شرف بهم التأريخ. ولا يفهم مني أني أرفعه إلى مقام العصمة ، كلا ، ولكنه يقظ متنبه لما يسخط الله في سائر سلوكه ، وجميع حركاته وسكناته

ولا تقنع بسمع دون عين فما عين الحقيقة كالخيال ولا بأس أن أكمل هنا القصة التي بدأتها سابقاً ولم أتمها ، يقول سليمان ابن الشيخ كنا مجتمعين في بيتي بالغبرة وكان أحد الأطفال قد أكثر الفوضى تحت حماية الشيخ ، ولم يتجاسر أحد منا على الحد منها ، فلما دخلت أم الشيخ هذأ الطفل ، فقال أحد إخوتي كلمة تعيير للطفل ، ومرت الجلسة بسلام ، فلما تكرر مثل ذلك الجمع في روي ، نادى الشيخ أخي المتلفظ بتلك الكلمة ، وقال له : تب إلى الله ، فقال : تبت إلى الله ، ولكن هل لي أن أعرف ذنبي؟ فقال الشيخ : أتذكر يوم كنا بالغبرة في بيت سليمان ، وقلت لأحد الأطفال كذا

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ خالد الخوالدي

وكلا ، فهم أخي بالابتسام ؛ لآنه لم ينتبه لذلك، وما كان قاصداً بها سوءا ، لكن الشيخ زجره بقوة قبل أن تولد ابتسامته ، وكرر عليه الأمر بالتوبة ، قائلاً له: حقك أن تعزّر ، وشدّد عليه النكير ، وما كان الشيخ ليحمل أبناءه على هذا السمو الخلقي المنبثق من المفهوم العميق لتقوى الله سبحانه ، إلا وهو في منزلة أسمى وأعلى، وأزكى وأطهر مما يحمل عليه غيره .

### و المراجعة

إن الحديث عن جهود الشيخ - حفظه الله- أمر عسير جدًا، لأن حياته في شتى صورها، ومختلف جوانبها جهاد لا يفتر، وكفاح لا يهدأ، ولكني أسير على المنهجية نفسها من الاختصار وذكر اللمحات الخاطفة دون الإطالة فضلاً عن محاولة الاستقصاء، ويمكنني اختصار حركته الجهادية الدؤوية في تأطيرها بالقول: إنها جميع الحركات والسكنات التي قدّمها الشيخ لتكون كلمة الله هي العليا، فللك جهاد لا يستقصى جوانبه حديث ولا تسطير قلم.

أبدأ الدخول إلى ساحة جهاده لأحدو على أطرافها دون أن أخترق الحومة في وطيسها، فتلك منزلتي

من لم يقف عند انتهاء قدره تقاصرت عنه فسيحات الخطا

لقد رأيت أن أقسم الحديث هنا إلى عنصرين هما :

أ-جهوده في الإصلاح الداخلي بـ جهوده في الإصلاح العالمي

### أولا: جهوده في الإصلاح الداخلي

أبدأ الحديث هنا بلمحة عن واقعه الذي باشر الكفاح فيه بعيد وصوله من زنجبار، فقد جاء إلى وسط ذي جوانب مدلهمة، يغرّد في جنباتها الجهل، بعد أن عشُّش في العقول ، فانطمست بذلك البصائر، وضرب البعد عن أوامر الشرع بجرانه بينهم ، وصال وجال دون أن ينبري له أحوذي، يلوي عنقه، ويضم حدًا لتفريخه، وأترك للحوادث كعادتي المجال لتتحدث عن إيحاءاتها بنفسها، حول الواقع المأساوي المرير الذي واجهه الشيخ بصلابة كالجبال، رهمة تناطح النجوم، فقبل وصول الشيخ من زنجبار – حاضرة عُمان آنذاك-إزمن ليس ببعيد، جاء الشيخ سليمان الباروني بأفكاره الإصلاحية التي لم يكتب لها القبول، فضلاً عن الانتعاش، وأذكر في هذا الصدد قصة حدثني بها الشيخ زياد المعولي تعكس شيئًا من الوضع الراهن للناس آنذاك، قال : إن الشيخ سليمان الباروني اقترح مدارس نظامية، تؤسس على النظام في القبول والدرس، وكان قد اختار طلابه بعناية، مشترطًا عليهم الانتظام في الحضور، والتركيز أثناء الدروس، وذات مرة كان يلقي درسه على طلابه إذا بامرأة تنادي ولدها في الشارع، واسمه عليّان، فقال أحد الطلبة، دون عليان خرط القتاد، فغضب الشيخ سليمان الباروني، وقال: دون ما تلقى يا سليمان أيضًا خرط القتاد، وحدثني أيضًا عن قصة وقعت للشيخ الخليلي نفسه في حال انتقاله ذات مرة من العاصمة إلى الداخلية، يقول ركب الشيخ الخليلي ناقلة كبيرة في تلك الأيام تسمى "بيت فرت" وهذه السيارات تحمل جمعًا كبيرًا من الناس، من النساء والأطفال وحوائجهم وأغنامهم أحيانًا، وركب الشيخ الخليلي معهم، والطريق غير معبد مطلقًا، فالسيارة تسير ببطء شديد والمسافة طويلة، يقول الشيخ فأردت الحديث مع أحد الجالسين، فبحثت عن رجل تبدو عليه سمات الرزانة، ويبدو أنه أمثل الراكبين طريقة، وأحسنهم فطنة، فحدثته عن الرحيل من الدنيا إلى الآخرة، وما يجب على الإنسان من الاستعداد لذلك اليوم، وبعد كلام طويل قال لي الرجل: أهذا هو "البرزنجي الذي قرأناه في مطرح يوم أمس في جلسة المولد" فقال: أي برزنجي؟! وكأنّ الرجل لم يفهم شيئًا مطلقًا. (١)

وحدثنا سماحة الشيخ مرة عن تلك الأيام وكان الحديث عن التفاؤل فقال الشيخ: عندما قدمت من زنجبار كان صلاة الرجل سريعة جدًا: يلتفت فيها بمنة ويسرة، لا يكاد يستقر رأسه، وقد وجدنا صعوبة في تعليم الناس قول: لا إله إلا الله، إذ كانوا يقولون: لا إله إنّ الله.

وسألته عن أهم الصعوبات التي كانوا يواجهونها في طريقهم الإصلاحي، فقال: الجهل من ناحية، وعدم تقبل الناس بسبب الجهل أيضًا، فلم يكن هناك حماس لهذا الشيء كله، فقد كان شيئًا غربيًا بالنسبة إليهم. (٢)

يقول الشيخ يحيى بن سفيان الراشدي، في تلك الأيام سرنا بصحبة الشيخ إلى سمائل، فزرنا الجامع وبه حلقة علم هناك، فألقى الشيخ لهم محاضرة، فأحببت بعد تلك الكلمات أن أتعرّف على مدى الاستيعاب، وما أحدثته في نفوسهم من الأثر، فاخترت نخبة من الحاضرين عمن أتوسم فيهم الفطنة والفهم من الموجودين، فسألتهم؛ عن هذه المحاضرة، فقالوا: إنه بحر يتدفق، وأخذرا

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ زياد بن طالب المعولي

<sup>(</sup>٢) لقاء المؤلف بالشيخ الخليلي

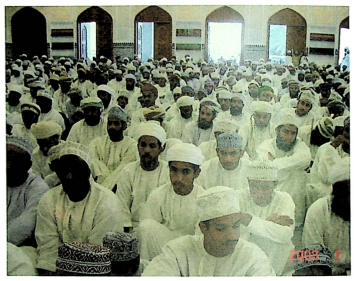
يطنبون في الثناء، بعد ذلك سألتهم عن أهم الأفكار التي طرحها الشيخ في المحاضرة، فما ظفرت منهم بشيء وإنما كانوا منبهرين فقط. (١)

وذات مرة ذهبنا إلى بهلا في أمسية أقيمت في أحدى المدارس، وأفتتحت الأمسية بالقرآن، فصفَّق الحضور، ثم قام الشيخ ليلقي محاضرته، نهاهم خلالها عن التصفيق مبينًا لهم أصول هذه الظاهرة، ثم حدثهم عن صلاة الجماعة وحثهم عليها، فلما انتهى من المحاضرة صفَّق له الحضور مرة أخرى. وكأنهم ما فهموا ما يقول، وعلى الرغم من كل ذلك كان الشيخ متفائلاً: بقول لي: إن هذا سيؤتي قمارًا طيبة بإذن الله. (1)

لقد شمر الشيخ عن ساعد الجد، وامتطى العزيمة متسلحًا بإرادة تفت الصخر، متزودًا في صراعه مع هذا الواقع ما آتاه الله من العلم والإخلاص وحب التضحية بكل غال ولمين، لا يدخر شيئًا من جهده ووقته إلا بذله في ذلك السبيل، فقد كانت عُمان تنتظر أمثاله كما تنتظر الأرض المجدبة الغيث من السماء، على حد قول الشيخ يحيى بن سفيان الراشدي، ومن أهم ما اعتنى به الصلاة ، لكي يقيمها الناس على وجهها. ويحثهم على صلاة الجماعة، فقد كان الناس خصوصًا في السفر يركبون سيارة واحدة ثم ينزلون للصلاة، فيصلون فرادى، وقد أولى عنايته الفائقة بنشر العلم، لأن انتشاره في أوساط الناس هو الحل الجذري للعديد من المشكلات المترسّخة في أوساطهم، ولذلك كانت له رحلات إلى العديد من المناطق خارج مسقط.

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ يحيى بن سفيان الراشدي

<sup>(</sup>٢) السابق



جانب من الحضور الندوة التي عقدت للشيخ عن " إعادة صياغة الدعاة "

يقول الشيخ يحيى بن سفيان الراشدي الذي كان رفيقًا له في السفر غالبًا، كانت للشيخ رحلات إلى عدة مناطق لإرشاد الناس والبحث عن طلبة يقبلون على تلقي العلم، عن لديه الرغبة والاستطاعة، فقد سافرنا إلى عدة ولايات حتى وصلنا "بدية" على سيارة "لاندروفر" كنا اثنين، أنا السائق وهو بجانبي، والطريق ترابي مرهق. ثم كانت له رحلات إلى جعلان وصور وإلى فهود أيضًا.(1)

أما رحلة الشيخ إلى فهود فإنها رحلة شاقة جدًا، ولولا لطف الله لكانت الكارثة، يقول الشيخ يحيى بن سفيان، اتجهنا إلى فهود لإرشاد العمال والموظفين في الشركات هناك، وكانت الرحلة على طائرة صغيرة، تخفق كأنها

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ يحيى بن سفيان الراشدي

جرادة في صعودها وطيرانها، فلما كنا فوق الجبل الأخضر، أخذت تعلو وتهبط وتهبط وتهبط وتهبط وتهبط على السيارة من شدة ما وجدنا فيها، وبعد أن وصلنا بتنا تلك الليلة هناك، وفي رحلة العودة ركبنا الطائرة نفسها، وقبل أن تحلّق بقليل رأينا الدخان يتصاعد منها، فنزلنا عنها، والحمد لله أنها ما تزال على الأرض فأحضرت لنا طائرة أخرى أكبر منها بقليل وعدنا بسلام. (1)

تلك لمحات من التضحيات والمصابرة في جهاد الشيخ ـ حفظه الله ـ ضد الجهل، والانحراف، ومع هذا الجهل المتفشي كان هناك ظاهرة الإلحاد، والمد الشيوعي البغيض، يقول سماحة الشيخ: "وفي عصرنا نحن شهدنا فترة من الزمن كان الإلحاد فيه رمز التقدم وشارة الرقي، ودليل التحضر، وكان الاستمساك بالفكر الديني في نظر كثير من هؤلاء استمساكا بأمور وهمية لا تلبث – حسب نظرهم - إلا أن تتلاشى، فقد غشيت الناس غاشية من الإلحاد، هذه الغاشية لم تلبث أن بددت أفكارهم وتركتهم يهيمون في هذه الحياة، لا يعرفون قبيلها من دبيرها، و لا يفرقون بين نافعها وضارها، إنما مقياس النفع والضرر عندهم ما يكسبون أو يخسرون من شهوات هذه الحياة الدنيا، ولكن ما لبثت هذه الحضارة أن تزلزلت أركانها، وتصدع بنيانها". (1)

لقد شاهد الشيخ بعيني رأسه ما ارتكبه الشيوعيون في زنجبار، ـ وليس من رأى كمن سمع ـ لذلك كان واعيًا جدًا لمخططاتهم الخبيثة، لقد كان ذلك الهم

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ يحيى بن سفيان الراشدي

<sup>(</sup>٢) الإيمان مفهومه وتطبيقاته ، شريط ٦٥/ ج

يقضُّ مضجعه، ويؤرقه طوال الليل، فانبرى لها يجادل معتنقيها، ويحذر الناس منها بشتى الوسائل، وبكل ما أوتي من قوة، حتى اندحرت، بحمد الله تعالى. إنشاء المعهد الإسلامي

أنشىء المعهد الإسلامي بالوطيّة بتوجيه من سماحة الشيخ الخليلي، يقول الشيخ أحمد بن سعود السيابي: "لقد رأى الشيخ أن لا بد من إنشاء معهد ديني ، وأخذ يطالب بذلك ، فأسس المعهد الإسلامي " بالوطية " بطلب من الشيخ، وجعلت له روافد (معاهد إسلامية) في البلدان بطلب من الشيخ أيضا، وبالتنسيق مع معالى السيد فيصل بن على وزير التربية والتعليم آنذاك، فأنشأت معاهد بالرستاق ، ونزوى، ويهلا، وسمائل، وسناو، وبديّة " (١) وقد أهتم الشيخ بطلبة المعهد الإسلامي، فكان يزورهم ويلقى لهم المحاضرات، يقول الشيخ يحيى بن سفيان: كان المعهد الإسلامي يستقبل الطلبة ما قبل الإعدادية بسنتين، ثم المرحلة الإعدادية ثم الثانوية ، وكان الشيخ يذهب إليهم، حيث كان مسكنه في روى، ويصلَّى معهم قيام رمضان، ويلقي لهم دروساً بعد صلاة القيام في مكبر الصوت ، ويتوافد ساعتها الطلبة والناس جميعا ممن يسمع صوته إلى المسجد ، واستمرت تلك الرعاية من سماحته لأبنائه الطلبة بالمعهد الإسلامي، الذي حلَّت مكانه كلية الشريعة الآن ". (٢)

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ أحمد بن سعود السيابي

<sup>(</sup>۲) لقاء المؤلف بالشيخ يحيى بن سفيان

## ٢-إنشاء معهد القضاء الشرعي.

جاءت فكرة معهد القضاء والإمامة والخطابة ، أو معهد القضاء الشرعى والوعظ والإرشاد بمطالبة حثيثة من سماحة الشيخ للمسؤولين في الدولة ، حين رأى ضرورة تخريج جيل متشبّع بالعلوم الشرعية ، متخصص فيها ، لأنَّ المجتمع العماني آنذاك كان مفتقراً افتقاراً شديداً إلى فئة متفقهة ترشد الناس إلى الخير ، وتبصُّرهم بأمور دينهم ، وتحكم بينهم بالعدل ، وتم استئجار مبنى في روي ليكون مقراً لهذا المعهد يأوي طلبته ليل نهار، وكان سماحة الشيخ يتعهد هؤلاء الطلبة، ويمنحهم الكثير من وقته، فقد كانوا بارقة الأمل الذي يتلألأ أمام ناظريه، ونسمات البشرى التي تداعب حناياه، بانقشاع عتمات الجهل عن المجتمع ، وانمحاء آثاره التي خلَّفها وراءه ، يقول الشيخ أبو الحسن شحاته ، وهو من المدرسين الأوائل في المعهد: "كان الشيخ يصلِّي معنا صلاة العصر في المعهد في أيام المعهد الأولى ، ويبقى إلى الساعة العاشرة مساء ، وبعد صلاة العشاء كان يحدُّث الطلبة ، ويناقشهم حول المقررات الدراسية ، ويعطى نصائحه وتوجيهاته، ويتابع سير التدريس عن كثب، وكان يرافقه أحيانا الشيخ سعيد بن حمد الحارثي، والشيخ سليمان السالمي ، والشيخ ناصر الإسماعيلي ، ويبدو لي أن جهد الشيخ فيما يتعلق بالمعهد كان يسير في اتجاهين:

الأول: السعي المستمر إلى تطوير المعهد في مناهجه، وأن يقوم على أسس ثابتة تكفل له الاستمرار، لذا صدر مرسومان سلطانيان بإنشاء المعهد أحدهما عام ١٩٧٦، والآخر في عام ١٩٨٦م.

الثانى: العناية الخاصة بالطلبة.

أمَّا الأول فيتضح من خلال الدور الذي كان يؤدِّيه سماحته بصفته رئيس المعهد، وناثب الرئيس بمجلس المعهد الذي كان يرأسه وزير العدل والأوقاف آنذاك ، يقول الشيخ زياد بن طالب المعولى : " عندما كان المعهد باسم معهد القضاء الشرعى ، كان هناك مجلس يعقد بصفة دائمة ، يسمى " مجلس المعهد " ويحضره رئيس المجلس وهو معالى الوزير ، ويحضره سماحة الشيخ ، وكنت أحضره بصفتي عثل وزارة التربية والتعليم بمجلس المعهد قبل الانتقال إليه ، وأعجبت بذلك الحرص الشديد من سماحة الشيخ للارتقاء بالمعهد، وتثبيته بصفة علمية أكاديمية ، ومن خلال الاستماع إلى مداخلاته ومحاوراته، وجدت لمفة شديدة في حديثه نحو تطوير المعهد ، وكان ذلك أحد الأسباب التي شجعتني للموافقة على العرض الذي قُدُّم إلى للانتقال إلى إدارة المعهد ، فقد أحسست أنَّ هناك حاجة إلى بعض الخبرة المتواضعة لدي ، لكي أقدَّمها للمعهد، ويعد الانتقال كان الشيخ يشجّعني دائماً ، ويستمع إليَّ باهتمام فيما أحدثناه من تطوير ، وكان يشاركنا أحيانا في اجتماعات هيئة التدريس ، ويحثنا على الارتقاء بالمعهد في جميع شؤونه " (١) وأخبرني الشيخ زياد مرة أنَّ من المواقف المؤثرة في نفسه التي دفعته إلى الانتقال إلى المعهد، أنَّ سماحة الشيخ لقيه في جامع السلطان قابوس بروي، فقال له: نريدكم أن تكونوا معنا في إدارة المعهد ، وأخبرني مرة ، قال : " عندما ظهرت فكرة دمج المعاهد الإسلامية وكان من بينها المعهد، بدأنا بإنهاء بعض المراحل، وتوقُّف التسجيل ويدأ اليأس

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ زياد المعولي

ينتابنا ، بينما كان الشيخ متفاثلاً كثيراً ، فقد التمس سماحته من المقام السامي استمرار المعهد ، وفعلاً جاءت الأوامر السامية باستمراره في أداء رسالته ، وهذا يدل على حرص غير عادي من سماحته على المعهد. (١)

أما الأمر الثاني وهو عنايته بالطلبة خاصة، فأبدأ الحديث فيه بعناية سماحته بأساتذة المعهد والإداريين فيه، وتقديره الكبير لهم ، فهو يدعوهم سنوياً لتناول وجبة العشاء في بيته ، وكلما لقي أحداً منهم أولاه عناية



الشيخ يتناول وجبة الغداء مع ضيوفه من البهتين الإدارية والتعليمية والطلبة الوافدين بالمعهد

خاصة ، واستمع إلى ملاحظاته فيما يتعلق بالمعهد والطلبة عموماً ، يقول الشيخ زياد المعولي : "عندما أزور الشيخ في مكتبه يسألني عن أخبار المعهد ، وأحوال الطلبة ، وكنت أحسُّ بأن الكثير من المعلومات تسبقني إليه ، وذلك دليل لهفته الشديدة لمعرفة الأحوال ومتابعتها، ودليل اهتمامه الكبير ، فمرة من المرات مرض أحد الطلبة اليمنيين المسجلين بالمعهد ، وأدخِل المستشفى ، و أنا

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ زياد المعولي

لم أعلم بأن حالته سيئة إلى ذلك القدر، وفي صباح اليوم التالي كنت في مكتب سماحته ، فأخبرني بأنه قد زار الطالب مساء الأمس بالمستشفى ، مع ازدحام الأعمال لديه ، وهو يتابع أحوال الطلبة الدينية والعلمية ، ومدى تقدمهم، ويتابع الشيخ زياد قائلاً : مع هذه العناية والتوجيهات المستمرة لا يتدخل الشيخ في عملية قبول الطلبة بالمعهد، وإنما يعلُّق على الرسائل التي تقدم إليه لطلب المساعدة بتعليق عميق جداً ، يتسق مع النظام المتبع دون محاباة الأحد. ولم يكن هذا الاهتمام خاصاً بالطلبة وحدهم وإنما يشمل الطالبات أيضا ، يقول الشيخ زياد بن طالب: عندما بدأنا في تسجيل الطالبات بالمعهد، كان سماحته يتابع باهتمام خطوات العمل حتى كان يسألنا عن عدد الطالبات الملتحقات، وغير ذلك، وقد برزت مسألة إعداد سكن للطالبات المسجلات من خارج مسقط، ولضيق الإمكانات في المعهد ، كان التوجه إلى عدم توفير هذا المسكن، ولكن الشيخ وقف وقفة صامدة ، وأصر بشدة على إيجاد سكن للطالبات ، مما دفعنا إلى اجتماع خاص بمعالى الوزير ، حضره الشيخ نفسه ، وتمُّت الموافقة أخيرا وأعدُّ السكن بعون الله وتوفيقه (١١)، ويحرص سماحته على الالتقاء بكل دفعة جديدة من الطلبة أو الطالبات ، فيرحب بهم جميعا ويحثهم على طلب العلم، ويبين لهم منهجية الطلب، والمشكلات التي قد تعترض طريقهم وسبل علاجها، ولا يتواني أن يزورهم خلال دراستهم، وأحيانا في الفصول الدراسية، حين يرى الحاجة داعية لذلك. ومن حرصه الشديد على نشر العلم الشرعي في عمان ما أخبرني به الشيخ أحمد بن سعود السيابي،

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ زياد بن طالب المعولي

قال: "بعد أن أعلن صاحب الجلالة السلطان قابوس في خطابه السامي بناء جامعة السلطان قابوس ، توجُّه سماحة الشيخ إلى المقصورة السلطانية ، وطلب من جلالته أن تحتوي الجامعة على كلية للشريعة ، وإيجاد أماكن خاصة للطالبات(۱)



الشيخ الخليلي يوزع الجوائز التشجيعية على الفائزين في حفظ القرآن الكريم بولاية إبرا ومن ذلك رعايته للمراكز الصيفية في الولايات ، بسؤال القائمين عليها عن مستواها، وتشريف بعضها بزيارته، ورعاية احتفالات اختتامها ، ومن أمثله ذلك أن جمعنا القدر مرة مع مجموعة من الشباب من بعض الولايات في مكتب الشيخ، فأخذ الشيخ يسألهم عن سير المراكز الصيفية ، وهم يشرحون له ، ثم

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ أحمد بن سعود السيابي

سألني كيف المراكز عندكم ؟ فأخبرته بما لدينا من جهد متواضع لا يذكر ، وأخبرني الشيخ خميس العدوي قال : كان عندنا موسم ثقافي في بهلا، وقد وعدنا الشيخ بزيارة في هذا الموسم ، فلمّا حان الوقت ازدحمت الأعمال لديه بكثرة ، فاعتذر لنا عن عدم الحضور ، فقلت له : يا سماحة الشيخ ، إننا بحاجة إلى وقف تكم معنا " فقال : إن شاء الله ، وأخذ يرتّب أعمال ه حتى يتهيأ للحضور ، وفعلا حضر معنا الموسم الثقافي (۱)

ومن اهتمامه بالعلم عنايته الشديدة بالمؤسسات التعليمية بالسلطنة التي تتجلى في مظاهر عدة منها: زيارته المتكررة لطلاب هذه المؤسسات، ورده على استفساراتهم، وتوجيه النصح والإرشاد لهم، وحثهم على مواصلة الطلب والجد والاجتهاد، ومن ذلك متابعة وضع المقررات الدراسية، وإشرافه على مراجعتها، فكثيراً ما يرأس لجان التأليف والمراجعة، ومن ذلك إلقاؤه الدروس والمحاضرات في قاعات المؤسسات التعليمية باستمرار، فله محاضرة بجامعة السلطان قابوس على مدار الأسبوعين بين العشاءين، وكانت السلسلة الأولى دروساً في العقيدة، والسلسلة الحالية دروس في الفكر الإسلامي، وله عاضرات كثيرة وزيارات متكررة إلى كليات التربية والمعاهد وغيرها، ويحرص كثيراً على الالتقاء بالطلبة الدارسين خارج السلطنة عندما تكون له زيارات إلى كثيراً على الالتقاء بالطلبة الدارسين خارج السلطنة عندما تكون له زيارات إلى تلك الدول، ويقوم بالاطلاع على مشكلاتهم، وإبداء النصح والتوجيه لهم.

ومن مظاهر جهاده ، قيامه بواجب الإصلاح بين المتخاصمين ، بل والمختلفين في الرأي، ومحاولة الجمع بين ارائهم ، فأحيانا يختلفون على إقامة

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ خميس العدوي

الجمعة، وأحيانا على بناء مسجد، وأحيانا على الأسلوب في الدعوة، وأحيانا وأحيانا ... والشيخ هو الذي ينزع فتيل الخلاف، ويلمَّ الشمل، ويجمع الشتات، بفضل الله وعونه وتوفيقه، والأمثلة على ذلك أكثر من أن تعدَّ، ولا أطيل بها البحث لشهرتها.

ومن مظاهر جهاده أيضا وقوفه بالمرصاد لكل من حاول نشر أفكار تخالف الحق ، وتنابذ أمر الشارع الحكيم، ولا أدل على ذلك من وقفته الصامدة أمام فكرة تحرير المرأة التي رُوِّجَ لها في حقبة سابقة في الوسط العماني، ووجدت لها من يسوِّقها ، ولكنهم اللحروا بحمد الله ، ومن ذلك رده على حدى الباحثات الاجتماعيات في عزوها سبب الطلاق في المجتمع العماني إلى الزواج المبكر ، ورده على من أنكر اليوم الآخر ، ورده على عبد الرحيم الطحان الذي قال : " لا خير في قرآن بلا سنة ، ولا خير في سنة بلا فهم لسلفنا الكرام " وقال : " فكل من يدعو إلى كتاب بلا سنة فهو ضال ، وكل من يدعو إلى كتاب وسنة بلا فهم لسلفنا ألمرار فهو ضال " فرد عليه سماحته في ثلاثة أشرطة سمعية ، خرجت فيما بعد في كتاب " وسقط القناع " ورد على كثير من النصارى المفترين الذين تهجموا على الإسلام.

ومن مظاهر الجهاد العظمى سعة صدره لكل الناس ، وتسخير وقته الشمين لتلبية حاجاتهم مع كثرة ما يشغله من الأمور المهمة ، فقد أخبرني محمد الرشيدي ، قال : لما كان الشيخ يؤلف كتاب زكاة الأنعام، أراد أن يتفرَّغ قليلا

<sup>(</sup>١) محاضرة للشيخ عبد الرحيم الطحان ألقيت بإحدى الدول العربية ، بحوزة الباحث نسخة منها ، وانظر وسقط القناع للشيخ أحمد الخليلي ، ص٨٧

من زحمة الزيارات لغير ذوي الحاجات ، اللين يأتون في أحيان كثيرة لاستغلال أوقات فراغهم الكبير ، لذا ذهب الشيخ إلى مكان منعزل ليتفرغ للتأليف ، ولكنه مع ذلك كان يحرص على الذهاب إلى مكتبه في وقت مبكّر، فقال له الرشيدي : يا شيخنا لو تفرغت أكثر للتأليف حتى تنهي هذا المشروع ، فقال الشيخ إن للناس حقوقاً عليناً ، وقد غبنا عنهم وقتاً كثيراً ، ولا بد أن نجعل لهم نصيباً من الوقت (۱) لله درك يا سماحة الشيخ ، ولله در أبيك . أين أولئك الذين تشاغلوا ولم يشتغلوا ، ووضعوا أنفسهم في بروج مشيدة من العاج ، وكأنهم لم يعرفوك ، وما رأوك ، ولا طرق مسامعهم شيئ من سيرتك في التضحية ، وما حملوا عشر معشار ما تحمل من الهموم ، نعم إن لله رجالا.

يقول الشيخ حميد اليحمدي ، كنا مرة في نزوى ورجعنا إلى مسقط في الساعة الحادية عشرة تقريباً ، وكان الشيخ مريضاً ومرهقاً ، فرأى المجلس مضاءً فأبى إلا الدخول ، فقلنا له إنا نكفيك المهمة ، وأنت مريض ، قال : "لا ، " لعل لهم حاجة فأقضيها لهم (٢)

ومن مظاهر جهاده ـ حفظه الله ـ إنكاره المنكر بجانب أمره بالمعروف، وعدم المبالاة بما يلقاه في سبيل ذلك من المحن ، معتصماً بالله تعالى، إنه خير حافظاً وهو أرحم الراحمين، وذلك على مستويات عدة ، وبأساليب شتى، وطرق مختلفة بما يناسب المقام ، ويتفق مع الحال . فأحيانا يوجّه الإرشاد عموماً ، ويعالج المنكر عند أولئك القوم بطريق المحاضرات . وأحيانا يوجه النصح إلى

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بمحمد الرشيدي

<sup>(</sup>٢) لقاء المؤلف بالشيخ حميد اليحمدي

الفرد نفسه ، أو الجماعة نفسها ، وقد تقدُّم شيء من ذلك ، وأورد هنا ما لم يرد هناك، فمما حكاه الشيخ زياد بن طالب المعولي قال: كان ابن خالي طلب منى أن أتوسُّط له عند الشيخ ليعقد له قرانه ، فأخبرت الشيخ ، فقال: لا بأس بشرط أن يحضر والد الفتاة ليخبر الشيخ بذلك ، فجاء والد الفتاة ، وكان يتختم بخاتم من ذهب، ودخلنا جامع السلطان قابوس بروي فسألني الرجل : أأخلم الخاتم ؟ وكنا في مواجهة الشيخ، ولا مجال للخلع تلك اللحظة ، فقلت له : تعال وسنرى ما يحصل لك ، فسلمنا على الشيخ وجلسنا، وذكرت الموضوع، وبعد ذلك سأل الشيخ الرجل عن خاتمه : ما هذا ؟ فقال الرجل : الشيخ هذا هب نقلى وليس أصلياً ؟ فقال الشيخ: الذهب حرام على الرجال، النقلي والأصلي سواء" فخلعه الرجل، وصلحت أحواله بعد ذلك بسبب تلك النصيحة، وتغيّر إلى الأحسن بكثير.

# ثانيا :جهوده في الإصلاح العالمي

لم تكن جهود سماحته منحصرة في الإصلاح الداخلي وإنما كانت له جهوده المتميزة في العالم الإسلامي وخارجه بما يسعفه به وقته ، والحديث عن هذه الجهود يطول لمن رام الإلمام بجوانبها ، فقد تقدم أن أول رحلة خارجية لسماحته كانت في عام ١٣٩٧ هـ ومنذ ذلك الحين تتواصل الرحلات في المساهمة الفاعلة لمناقشة قضايا الأمة وحل معضلاتها ، ولـو افترضـت أن سماحته يسافر بمتوسط رحلة واحدة كل شهر لكان مجموع رحلاته إلى زمن كتابة هذه السطور ما يقارب ثلاثمئة وخمسة وتسعين رحلة ، مع أن سماحته يرحل أحيانا في الشهر الواحد أربع رحلات ، ولا يعني هذا أن الجهد الإصلاحي منحصر في الأسفار ، وإنما هي إحدى تجليات هذا الجهد المبارك. يمكن إيجاز مظاهر جهوده الإصلاحية في العالم الإسلامي في النقاط التالية: الأولى: سعيه الحثيث إلى رقي الأمة المسلمة وتمسكها بدينها في شتى مذاهبها ومدارسها الفكرية في شتى بقاع الأرض ، ويتجلى ذلك في استخدامه الوسائل التالية:

أ ـ دعواته المتعددة زماناً ومكاناً إلى الوحدة الإسلامية بين جميع الطوائف الإسلامية ، فكم دعا في الندوات والمؤتمرات وفي وسائل الإعلام، وفي لقاءاته الفردية بالعلماء، وزياراته الرسمية وفي كتبه وسائر مؤلفاته إلى توحيد الصفوف، ولم الشمل، ورتق الفتوق، وترك التنابز بالألقاب ، وإلى تصحيح التصورات فيما يتعلق يهذه القضية ، فقد لفت نظر الكثيرين تبنّيه هذه الفكرة، وكأنه يسعى إلى المستحيل، فبعضهم يرى أنَّ النبي ﷺ أخبر أنَّ الأمة ستفترق، فالسعى إلى توحيد الأمة فيه تكذيب للنبي ً ، فرد سماحته على ذلك قائلا: " إن كان النبي ﷺ أخبر عن افتراقها فذلك إنما هو خبر قد تحقّق فعلاً ، لكن لا يعنى ذلك أن يستمر هذا الافتراق طول عهود هذه الأمة ؛ فإنه من المكن أن يزول الافتراق، وأن تعود الأمة إلى صفو الوحدة ، كما كانت من قبل في عهد النبي ﷺ وفي عهد الخلافة الراشدة الصحيحة، من أجل جمع كلمتها، وظهور ريحها، وإعلاء كلمة الله تبارك وتعالى

في هذه الأرض، وإسقاط كلمة الباطل ، ونحن نأمل أن يتحقق ذلك، ونسعى إلى وحدة الأمة من غير أن نكون مكذبين لقول الرسول الشير (۱) بادرة من بوادر الشقاق وإمارات الخلاف بين طوائف الأمة المسلمة، مسخرا في ذلك ما آتاه الله من علم غزير ، وفكر منير ، وتصرف في فنون القول، ودمائة في الخلق ، وصبر وسعة احتمال، فمن هذه المواقف:

ما أخبرني به الشيخ خميس العدوي ، وقد تقدم ذكره ، قال: " في مؤتمر "التقريب بين المذاهب" الذي انعقد في سوريا برعاية جمعية الإمام الخوثي ، ويرئاسة عبد الجيد بن الإمام الخوثي ، وفي إحدى جلسات المؤتمر كانت رئاسة الجلسة لسماحة الشيخ ، فقام شخص من أهل السنة وتكلم على الشيعة كلامًا شديدًا في كثير من القضايا ، وفي المقابل كان الرد من علماء الشيعة الحاضرين عليه ردًا . ربما . أكثر في القوة والمقدار من كلام الرجل المردود عليه ، واشتدت الأزمة بين الطرفين ، فتدخل الشيخ ، ووضع نهاية لهذا الجدال بكلمته التي قال فيها : علينا أن نتأدب مع الصحابة ومع آل البيت بالأدب الإسلامي الرفيع ، وتكلّم كلامًا رتق به الفتق الحاصل ، ولم به الشمل ، وكان الخطاب مؤثرًا ، جعل العلماء يعجبون به ، ويثنون على مهارته وقدرته على حسم النزاع مع اجتماع الكلمة ، وما يتميز به من فكر نير ، يلم شعث الأمة ويوحّد صفّها ، مع

<sup>(</sup>١) جواب لسائل عن سبل وحدة المسلمين ، محرر من جواب مسجل

أنه طرف ثالث من حيث المذهب، وأخلوا يرددون ذلك الثناء حتى نهاية المؤتمر (١)

اخبرنا الأستاذ عبد المنعم البحر من أهل صلالة، قال: حضرت مرة خطبة الجمعة، فتعرض الخطيب لبعض المسائل التي أخالفه فيها، وبعد الصلاة تحدثت إلى الناس مبيناً وجهة نظري، وثار الخلاف في المسجد، فلما زار الشيخ الخليلي صلالة، دعاني إليه، وكان قد علم بما جرى من موقفي، فنصحني كثيراً، وبين لي منهجية الحوار، وأسلوب التعامل مع من يخالفنا في الرأي، حرصاً على جمع الشمل، والمودة بين المسلمين.

- أخبرني الشيخ أسعد المقيمي أنّ الشيخ حال زيارته للجزائر ، ذهب مع جماعة من الإباضية هناك للصلاة في مسجد المالكية ، وأحاطوه بكل إجلال وتقدير ، وألقى فيهم محاضرة حثهم فيها على الوحدة ونبذ الخلاف ، وكان يحترم علماءهم غاية الاحترام ؛ فأعجبوا بعلمه وخلقه منتهى الإعجاب (٢).

ج - بعث العزائم وإيقاظ الهمم والتذكير بأمجاد السلف في سبيل تحقيق هذه الغاية ، وذلك كثير في مشاركاته في المؤتمرات ، وأكتفي هنا بذكر موقف ترك أثراً كبيراً ، وصدى عظيما في نفوس المسلمين بالاتحاد

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ خميس العدوي

<sup>(</sup>٢) لقاء المؤلف بالشيخ أسعد المقيمي

السوفيتي سابقاً على وجه الخصوص، والمشاركين في المؤتمر من شتى الأقطار الإسلامية على وجه العموم.

ففي مؤتمر عقد في "طشقند" بمناسبة مرور ٢٠٠ عام على وفاة الإمام الترمذي ، وقد كان أحد المشايخ من إحدى الدول العربية المشاركة في تلك البلاد المستهدفة من عدوها قد تحدَّث عندما أعطى الجال عن الشركيات والقبور والنذور ، مما أورث استياء لدى البعض ، فلما أعطى مجال الحديث لسماحته في جمع غفير من المسلمين والقساوسة النصاري وغيرهم، في قاعة كبيرة تغص بالحاضرين، حثهم الشيخ على التمسك بتعاليم الإسلام ومبادئه ، والتضحية في سبيل ذلك بالغالي والثمين ، وذكرهم سماحته بأسلافهم من العلماء الذين ساهموا في بناء حضارة الإسلام من بلاد ما وراء النهر، كالإمام الرازي والزمخشري والجرجاني وغيرهم، وأوضح بعض جهودهم الإسلامية، ثم دعاهم إلى أن يسيروا سيرتهم وينهجوا نهجهم ، فها هي الأمة تنتظر جهودهم ومساهماتهم؛ لتكون امتداداً لتلك الجهود الخيَّرة التي قدُّمها سلفهم الصالح، وأفاض سماحته في ذلك، فلما أنهى كلامه ارتجت القاعة بالتكبير، فقد أعاد إليهم ثقتهم بأنفسهم في وجه التيارات المعادية، وألهب فيهم العزيمة والإرادة، ورسَّخ فيهم مبدأ الشبات والصمو د. <sup>(۱)</sup>

<sup>(</sup>١) قامت مجلة منار الإسلام التي تصدر في الإمارات بنقل هذه المحاضرة في أحد أعدادها

ومثل هذا الموقف حصل لسماحته في باكستان أيضا، فبعد الانتهاء من إحدى محاضراته هناك علت أصوات المسلمين بالتكبير، وهرع إليه الصحفيون يسألونه عن الشهادات التي يحملها ؛ فأجابهم بأنه يحمل شهادتين : الأولى شهادة أن لا إله إلا الله ، والثانية شهادة أن محمداً رسول الله ﷺ.

د. تشخيصه أمراض الأمة التي أدت بها إلى التقهقر ، وبيان أسباب ذلك، وسبل معالجتها، داعياً الأمة إلى النهوض من خلال استخدام الطرق التالية:

1 ـ دعوة الأمة إلى اليقظة والانتباه لعصرها ، وإيقاد العزائم في نفوس أبنائها ، يقول سماحته : ولئن أرادت أمتنا المنافسة على هذه المعالي فالميدان فسيح ، وقصبات السبق تلوح على رأس المضمار ، ورب لاحق كان أسبق إلى الغاية وأسرع إلى درك المأمول ، ولكن ذلك موقوف على يقظة الهمم ، وتوقد العزائم وإحكام الخطط ، ووثوب الخطى لطي المسافات السحيقة .. "وكل من سار على الدرب وصل" (١)

٢- التزام المسلمين بالاستقلال التام في العقيدة والفكر والمنهج والقربات والعبادة والقول والعمل والسجايا والأخلاق، وهذا يعني أن صفحة الحياة الإسلامية يجب أن تظل بيضاء نقية، لا

<sup>(</sup>١) كذبة إبريل . سماحة الشيخ الخليلي ، ص ٥٤ ، ٥٥ .

يدنسها شيء من شوائب الفساد ، ولا يكدر صفوها ما يلهب بيهائها، أو يؤثر على رونق بقائها (١)

٣ ـ إحكام خطة النهوض لمسابقة الزمن ، ويشمل ذلك :

أ. تحصيل العلم والخبرة بشتى الطرق والوسائل وتكشيف الدراسات والبحوث المتنوعة.

ب. توحيد الأهداف والغايات بين فئات المسلمين.

ج. تنسيق الجهود وتنظيمها بحيث يتحرك الفرد في إطار المجتمع ، والمجتمع يعمل كأنه فرد في استجماع فكره وضبط خطواته ، وتنسيق رواده. (۲)

د. الأخل بأسباب التقدم الحضاري ومنافسة الغربيين على التغلغل في أعماق الطبيعة، وتفجير طاقاتها واستخراج مكنوناتها، وإحصاء خيراتها؛ لأجل التحكم في سير مركبة الحضارة حسب الوجهة الإسلامية(٦)

الثانية: السعي إلى نفي التهم، ودحض الفرى الملصقة بالإسلام والمسلمين، وتصحيح المفاهيم الخاطئة، من خلال الحوارات والردود الرصينة على أفكار المفترين من النصاري والملحدين، بل قد تصدر أحيانًا من المسلمين عن قصد وغير قصد، فمن ذلك ردّه على المفتري النصراني،

<sup>(</sup>١) كذبة إبريل . سماحة الشيخ الخليلي ، ص ٣٢ ، ٣٣ .

<sup>(</sup>٢) السابق ، ص ٥٠ .

<sup>(</sup>٣) السابق ، ص ٥١

وبحثه منشور على الشبكة العالمية ومسجل بصوته .. ورده على الشيخ عبدالرحيم الطحان الذي قال : " لا خير في قرآن بلا سنة ، ولا خير في سنة بلا فهم لسلفنا الكرام " (۱) وقد أشار سماحته في رده إلى أنّه تعمّد تأخير الرد ؛ لينظر ردود فعل أتباع عبد الرحيم ومن على مذهبه ، أتراهم يلتزمون الصمت أم ينكرون عليه مقولته تلك؟ فلما طال الانتظار نهض الشيخ لتبديد تلك الشبهات ، وهتك تلك الأوهام.

الثالثة حرصه الشديد في زياراته للغرب على الدعوة إلى الاسلام قولاً وعملاً، ومحاورة أصحاب العقول، وذوي المكانة الاجتماعية منهم، حتى في رحلاته العلاجية، وأذكر هنا موقفين:

أحدهما: لقاءه بالدكتور موريس بوكاي صاحب كتاب "العلم في التوراة والإنجيل والقرآن" يشير سماحته إلى لقائه به قائلا: "التقيت به في الملتقى الخامس عشر للفكر الاسلامي، والذي انعقد بمدينة الجزائر عاصمة الجمهورية الجزائرية في عام ١٠٤١هـ عام ١٩٨١م، والثاني لقاؤه بالدكتور "هيمن" وهو طبيب أمريكي من أصل يهودي يعمل جراحًا للأعصاب بالولايات المتحدة الأمريكية، وهو رجل علماني ملحد، أشرف على علاج سماحته في الولايات المتحدة، وكان يوجه نصائحه الطبية إلى سماحته، وكلما وجه نصيحة قال له الشيخ: إن شاء الله فاعترض الدكتور هيمن عليه متسائلاً : لِمَ قولك إن شاء الله، إن شاء الله، بل هي مشيئتك أنت. فأجابه الشيخ: بل مشيئة الله، فإن

<sup>(</sup>١) سبق توثيقه

شئت شيئًا ولم يشأ الله ذلك فإن مشيئة الله هي النافذة، فقال له: كيف ذلك، ها أنا أمارس ما أشاء، أتيت هنا بمشيئتي، وأفعل ما أريد بمشيئتي، شاء الله أم أبى، فقال له الشيخ: إنما تفعل ما تفعله ؛ لأن الله شاء لك ذلك، أرأيت أن لو جئت إلى المستشفى لتعالج الناس، ألا يمكن أن تسقط مريضًا ويحول المرض بينك وبين ما تريد ؟ قال: نعم، قال الشيخ: فتلك هي مشيئة الله لا مشيئتك؟(١)

ودخل الشيخ معه في حوار عن الإيمان بالله ، وأنه خالق الوجود ومدبّره ، فقال الدكتور: لقد بقيت مدة لا أؤمن بالخالق ، ثم توصلت بعد ذلك إلى قناعة أن هذا الكون لا بد له من خالق. ولكني الآن مع إيماني هذا لا أعتقد أن هذا الخالق هو الذي يسيّر هذا الكون ، وإنما تسيره الطبيعة؟ فقال الشيخ : إن الطبيعة ميتة لا عقل لها ولا سمع ولا بصر ، هي عمياء صماء أنى لها أن تدبّر هذا الكون الواسع الأرجاء ، المترامي الأطراف ، فهذه ملايين المجرات؟ والمجرة الواحدة تحوي الملايين من الأجرام الفلكية تسير بنظام محكم ، ودقة متناهية ، فلا تتصادم مطلقًا ، وتظهر وتختفي في مواقيتها الزمنية الدقيقة ، ثم انظر إلى السيارات مثلاً ، مع قلتها يقودها بشر لهم عقل وسمع وبصر ، ولكنها انظر إلى السيارات مثلاً ، مع قلتها يقودها بشر لهم عقل وسمع وبصر ، ولكنها كثيراً ما تتصادم ، بينما هذه الأجرام مع كثرتها لا تتصادم أبدًا. وكذلك الأمر في الطائرات أيضًا مع أنها تسير في فضاء واسع ، واستطرد الشيخ في شرح الكثير

<sup>(</sup>۱) فعلاً في يوم من الأيام جاء الدكتور هيمن إلى المستشفى كعادته فإذا به يسقط على الأرض (لقد أصيب بمرض في القلب) وأسعف على الفور وأدخل غرفة العمليات حينها تذكر إنها مشيئة الله هي النافذة فعلاً.

من الشواهد العلمية في هذا المضمار؛ فبهت الطبيب وقال: من أين لك هذا العلم بالمجرات وغيرها وليست من تخصصك؟ قال له: كتاب الله تعالى يعلمنا ذلك، فالله تعالى يقول: "إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ ذلك، فالله تعالى يقول: "إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالفُلْكِ الَّتِي تَجْرِي فِي الْبحْرِيمَا يَنفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ وَالنَّهَارِ وَالفُلْكِ الَّتِي تَجْرِي فِي الْبحْرِيمَا يَنفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِن مَّاء فَأَحْيَا يهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَ فِيهَا مِن كُلِّ دَابَةٍ وتَصْرِيفِ الرَّيَاحِ وَالسَّحَابِ المُسَخِّرِ بَيْنَ السَّمَاء وَالأَرْضِ لآيَاتٍ لَّقَوْم يَعْقِلُونَ (١) "وسرد له والسَّحَابِ الْمُسَخِّرِ بَيْنَ السَّمَاء وَالأَرْضِ لآيَاتٍ لَقَوْم يَعْقِلُونَ (١) "وسرد له العديد من الآيات وبين له أَنَّ القرآن الكريم سبق الاكتشافات العلمية بقرون عديدة ، فقد قال سبحانه : "سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْأَفَاقِ وَفِي أَنفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيْنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُ أُولَمْ يَكُفِ بِرَبُكَ أَنَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ شَهِيدٌ "(١)

ثم بعد انتهاء فترة العلاج وحان موعد عودة سماحته إلى وطنه ؛ ذهب الشيخ لتوديعه ؛ فاستقبله الطبيب استقبالاً حسناً ، ورحّب به ترحيباً كبيراً ، فقال له الشيخ: إني جثت إليك لأقدم لك الشكر على جهودك التي بذلتها في العلاج ، فإن ديننا الإسلامي يأمرنا بأن نشكر من أحسن إلينا ، فالنبي محمد والله يقول : من لم يشكر الناس لم يشكر الله " (٢) وبعد حوار بينهما قال سماحته : لقد وهبكم الله عقلاً راجحاً ، وفطنة كبيرة ، ودماثة في الخلق، وعلماً وإطلاعاً ، وإني لأعجب كثيراً وأتساءل مع هذا كله ، لم لا تؤمن بالملائكة و باليوم

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ، الآية ١٦٤

<sup>(</sup>٢) سورة فصلت الآية ٥٣

 <sup>(</sup>٣) رواه الترمذي رقم ١٩٥٥ ، والطبراني في المعجم الكبير رقم ٢٥٠١ وأحمد رقم ٧٤٩٥ ،
 ورقم ١١٣٩٨

الآخر؟! فضحك الدكتور كثيراً وقال: لقد بقيت سنوات كثيرة حتى آمنت بوجود الله ، أتريدني أن أومن بهذه الأمور كلها مرة واحدة ؟ لكن الشيخ كان حريصاً جداً على إسلامه، فناقشه في ذلك، فوعده الدكتور بأن يفكّر جدياً في الموضوع ، وتبادلا العناوين ، فلمّا عاد الشيخ إلى عمان أرسل له كتباً بالإنجليزية في الإعجاز العلمى .

بعدها أرسل الطبيب رسالة إلى الشيخ بأنه سيأتي لزيارته في عمان هو وزوجته، وفعلاً جاء ودخل في حوارات مع الشيخ ، ورحل معه سماحته إلى داخلية عمان ، وزارا "مسفاة العبريين" بولاية " الحمراء" فمرَّ الطبيب بطلبة يدرسون القرآن تحت شجرة ، فسأل عنهم ، فأخبره الشيخ ، فتبرع لهم بمبلغ يدرسون الوراً مريكي، وللحدث بقية .

الرابعة عنايته الفائقة بتصحيح منهجية التفكير للأمة بأسرها ودعوته إياها إلى إعادة صياغة نفسها، يقول سماحته: "لقد قلنا في أكثر من موقف بأنه يجب أن تصاغ هذه الأمة من حيث الفكر، والأخلاق، والاجتماع، على أن تكون هذه الصياغة قرآنية، نابعة من صميم عقيدة القرآن والسنة الثابتة وأسس الدين الحنيف" (۱) وقد طرح في ذلك أطروحته التي يضيق المقام بشرحها وتوضيحها، وإنما أكتفى هنا بالإشارة إلى خطوطها العريضة:

يرى سماحته أنَّ الأمة مُنيت بغزو تصورات باطلة، تسربت إلى عقيدتها وتصوراتها وسلوكياتها، وربما كان بعض ذلك من الموروثات الجاهلية القديمة، هناك تصورات باطلة تتعلق بثلاث قضايا مهمة:

<sup>(</sup>١) إعادة صياغة الأمة ، الشيخ الخليلي ، ص١٣ ، وص ١١٢

١- الإيان بالله.

٢- الإيمان باليوم الآخر.

٣- العلاقة بين الحاكم والمحكوم

ولديها غبش في التصور فيما يتعلق بمنهجية التفكير والنظر والاستدلال، وغبش في التصور فيما يتعلق بالموقف السليم من السلف الصالح، الموقف الوسط بين التقليد الأعمى مع تحطيم إطاري الزمان والمكان وبين نبذ هديهم، هناك غبش في التصور فيما يتعلق بالتطلعات المستقبلية لهذه الأمة، وكأنها لم تستطع استيعاب ما استجد على ساحتها منذ انتهاء الخلافة الراشدة، وما يزال يستجد إلى وقتنا الحاضر، فلا بد من النظر في هذا كله لأجل الرقي والنهوض بهذه الأمة في مواجهة أعدائها، وفي طريق تملكها لزمام قيادة البشرية.

مكافحة الإرهاب: ولكنه الإرهاب ذات المفهوم المنبئق من التصور الإسلامي الناصع، لا ذلك المفهوم الذي تروّج له بعض الأنظمة. إن الإرهاب مصطلح تتعدد مفاهيمه بتعدد الأغراض وتنوع المقاصد، إن سماحته يشنّع على أولئك الذين يرتكبون الجراثم ويرهبون الناس من النساء والأطفال والأبرياء باسم الإسلام، وتنديده الشديد بهذا الفكر العقيم، يقول سماحته: "أولئك الذين ارتكبوا الماسي العظيمة لم يبالوا بالحرمات؛ فقتلوا الأطفال والنساء وشردوا الآمنين وارتكبوا ما ارتكبوا باسم الإسلام، والإسلام براء

من كل ذلك، فإن الإسلام دين يدعو إلى الرحمة في أي موقف من المواقف، ولذلك ينهي أتباعه كل النهي وأشده عن العدوان، وحتى عندما يقابل المسلمون العدوان عليهم أن يردوا عدوان المعتدى وحده، وألا يتعدوا إلى غيره ؛ فالله تعالى يقول في كتابه: " وَقَاتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُفَاتِلُونَكُمْ وَلاَ تَعْتَدُواْ إِنَّ اللَّهَ لاَ يُحِبُّ المُعْتَدِينَ " (١) فكيف يرضى المسلم مع ذلك أن يعامل إخوانه المسلمين من أهل بلدته، وأبناء جلدته هذه المعاملة القاسية ؟ ويتنكر لمبادىء الإنسانية حتى يكون سبعاً ضارياً لا يبالى بأن يفتك بالأطفال والنساء والشيوخ الكبار وكل ضعيف ، إن هذه الحالة حالة شاذة بعيدة كل البعد عن تعاليم الإسلام وقيمه، فليت هؤلاء ما انتموا إلى الإسلام قط ، وليتهم لم يرضوا بأن يلحقوا بهذا الدين الحنيف النظيف هذه التهم القذرة التي يبرأ الدين منها" (٢) وأخبرني الشيخ أسعد المقيمي أن الشيخ لما كان في زيارة الجزائر ألقى محاضرة عن حرمة دماء المسلمين، وبدد الكثير من الشبهات في هذا الموضوع، وكان للمحاضرة أثر كبير هناك (٢) وليس هذا الفكر غريباً على الإباضية ، الذين حرَّموا دماء المسلمين قولاً وفعلاً ، طول فترات تأريخهم المشرق منذ النشأة.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ، الآية ١٩٠

<sup>(</sup>٢) إعادة صياغة الأمة ، الشيخ الخليلي ، ص١٣ ، وص ١٧٣

<sup>(</sup>٣) لقاء المؤلف بالشيخ أسعد المقيمي

حمل هموم الأمة وشرح قضاياها الكبرى، كقضية الأقصى على سبيل التمثيل، فكم وجّه وأرشد، واستنهض وتأسف، ويكى حسرة وألمًا على واقع الأمة المرير، يقول سماحته: "للأقصى مكانة خاصة. الأقصى أمانة المسلمين بأيديهم، والله تعالى سائلهم عنها:

- ثم قال – فالمحافظة على هدي النبوات أمر واجب على هذه الأمة، ولذلك كانت المحافظة على المسجد الأقصى أمرًا واجباً عليها، و نحن تدعو جميع المسلمين لأن تتضافر جهودهم على تخليص المسجد الأقصى، ورده إلى حظيرة الإسلام

لقد عقدت مع سماحته بعض الندوات حول هذا الموضوع، وألقى عاضرات عدة في جامعة السلطان قابوس في تحليل قضية فلسطين، وتحليل حرب العراق الأخيرة، فوجّه المسلمين إلى الموقف السليم حيال هذه القضايا في غمار البث الإسلامي المتناقض.

- المساهمة بنفسه وحاله في المشاريع الإسلامية في العالم الإسلامي، مثال ذلك جمعية الاستقامة بزنجبار، فقد ساهم الشيخ في وضع حجر أساسها، وتعهدها بالرعاية والعناية، وربما رحل إلى زنجبار موجهًا للمسلمين هناك، ومثبتاً لهم من أجل الصمود في وجه التيارات المعادية للمنهج الإسلامي.

### 

على الرغم من الشدائد والمحن ، والمكائد والإحن، التي واجهها الشيخ وهو يشقّ طريقه الواضح ، لم يعرف التشاؤم إلى نفسه سبيلا ، فهو متفائل أبداً

، مهما اكفهر أفقه ، ومهما احلولك الظلام من حوله ، فإنه يأمل انبلاج النور، وهذا العنصر مهم غاية الأهمية للداعية في سبيل الله ، إذ يدفعه إلى حومة الصراع من أجل العقيدة، غير عابيء بما يناوشه في انطلاقه ، فإنما عليه العمل وليس عليه إدراك النجاح ، ولذا ارتسم هذا المبدأ ارتساما في حياة الشيخ العملية ، وساعده ذلك على تحقيق قدر كبير من النجاح والارتباح ، يقول سماحته في جواب على سؤال وجهه إليه صحفى كويتي عما تعلمه من الحياة: " إن الشدة بعدها فرج ، وإن مع العسر يسراً ، كما نص القرآن الكريم . وعندما يضيق بالعبد الأمر وتشتد حلقاته، يأتي الفرج من عنده تعالى ، وهذا الأمر جربته كثيراً؛ ولذلك أنا كثير التفاؤل " (١)

ويقول في موضع آخر: " أمَّا أنا فلا أتشاءم قط والحمد لله ، أنا متفائل، ولا ريب أنني أرى أن يقظة المسلمين اليوم هي خير منها بالأمس، مهما كانت الأحوال سابقاً ...فإن شعار الإسلام يتردد على الأفواه ، والكل يعلم أن سبيل النصر هو الإسلام، وهذه الصحوة الإسلامية إنما هي تباشير صبح مقبل بمشيئة الله ، وإنَّا لننتظر وصوله عما قريب إن شاء الله ." (٢) .

## الشيخييته

على الرغم من المسؤوليات العظيمة الملقاة على عاتق سماحة الشيخ، وما ينوء به من هموم الأمة ، فإنه يعيش في أسرته كأي شخص عادي ، يتناسى

<sup>(</sup>١) لقاء الصحفي الكويتي مع سماحة الشيخ

<sup>(</sup>۲) الطريق إلى الأقصى ، ج٢

الهموم، ويلقيها ساعتها وراء ظهره ، فيداعب الأطفال ويلاعبهم ويحدب عليهم ، يقول أفلح ابن سماحة الشيخ ،" إنَّ والدي يلاعب الأطفال كأنه واحد منهم " (١) ولا شك أنهم ينسجمون معه لما يفيض به عليهم من الشفقة والحنان.



سماحة الشيخ مع طفليه عبد الرحمن ومحمد

لقد رأيت مرة أحد أطفاله الصغار جاء إلى المجلس ركضاً حتى ارتمى في حضن أبيه ، فاستقبله الشيخ بصدره، ثم أجلسه وتابع حديثه، ولم ينهره أو يتضجّر منه، كما يفعل الكثيرون ، فإذا ما شبوا وترعرعوا أولاهم المزيد من العناية والمراقبة لجميع سلوكياتهم ، الدقيقة والجليلة ، فيكونون بذلك تحت سمعه وبصره ، يجمعهم أحيانا عندما يتيسّر له الوقت ؛ فيحثهم على تقوى الله تعالى ، والاستمساك بسيرة السلف الصالح والاقتداء بهم ، وأن يظهروا بالمظهر

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ أفلح الخليلي

الإسلامي في جميع سلوكهم ، وعدم الإساءة إلى أحد من الناس ، وإذا خرج أحدهم عن النهج السوي ، أعاده إليه بالحسنى ، يقول أفلح أيضا: إن والدي يراقب سلوكنا ، وقد يستدعي أحدنا أحيانا بمفرده ويناقشه وينصحه ، وإذا كان الأمريهم الجميع، جمعنا جميعا وبين لنا ما يجب علينا ، وربما وصل الأمر إلى الضرب أحيانا، إذا كان الشأن عظيماً في نظر الشيخ ، وأنا قد ضربت قبل سنوات قليلة لأنى قد تأخرت عن صلاة الجماعة (١) وسألت أفلح ، ما الإحساس الذي ينتابكم عندما يطلبكم الشيخ أو يطلب أحدكم ؟ فقال : لا شك أننا نشعر بالخوف الشديد ، ويبدأ كل واحد منا باستعراض ما اقترفت يداه، ليعدُّ لللك جواباً ؟ ومن طبيعة الشيخ أن يعرض عن أخطائنا الصغيرة ، ويعدُّها زلات ندركها بأنفسنا فنتركها ، ولكن إذا ارتكب أحدنا جرماً كبيراً في نظره تتحول جميع تلك الصغائر التي غض طرفه عنها إلى كبائر ، وبالتالي يسرد لنا جميع أفعالنا صغيرة كانت أو كبيرة ، وربما نسينا بعضا منها لكنَّه -حفظه الله ـ لا ينساها ، ويبدو أنَّ الشيخ يتغاضى عن تلك الأخطاء باعتبارها زلات أو هفوات لم يقصدها مرتكبها ، والذي يعنيه من الأخطاء تلك التي تصدر عن فكر يحمله صاحبها، فهي في ذلك الحال نتائج فكر أفرزها ، فلا بد من معالجتها، وبالتالي تصبح الزلات هنا سنداً قوياً لبيان الخلل الفكري . وهذه المراقبة لا تعني أن الشيخ يضيّق الخناق على أولاده، بل يترك لهم الخيار في الكثير من الأمور التي فيها احترام شخصياتهم، كتحديد التخصص العلمي، واختيار الزوج المناسب فدوره هنا التوجيه فقط، فلا إلزام ولا إكراه .

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ أفلح الخليلي

تلك شخصية الشيخ الأبويَّة الحنونة ، لا غطرسة فيها ولا تسلط، بل إلى متأخرا أحيانا ، فيجد الجميع قد تناول طعامه، فيلهب بنفسه إلى المطبخ ويحضَّر الطعام ويأكل ، وكأن شيئا لم يكن (١) لقد طبت ـ حفظك الله - شيخاً معلماً ، وأباً حنوناً ، وعالماً جليلاً .



الشيخ يحمل أحد أطفاله

#### مناصيه

من المناصب الرسمية التي يشغلها سماحة الشيخ ما يلي:

- المفتى العام لسلطنة عمان
- رئيس مجلس إدارة معاهد السلطان قابوس للثقافة الإسلامية
- رئيس معهد العلوم الشرعية ( معهد القضاء الشرعي سابقاً)
  - عضو لجنة التظلمات (أعلى هيئة قضاء في السلطنة)

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ أفلح الخليلي

- ـ رئيس لجنة المطبوعات وتحقيق الكتب بوزارة التراث القومي والثقافة
  - . عضو لجنة مطالعة الأهلَّة بالسلطنة
  - . عضو مجمع الفقه الإسلامي التابع لمنظمة المؤتمر الإسلامي
- عضو مؤسسة آل البيت ( المجمع الملكي لبحوث الحضارة الإسلامية)
- ـ عضو مجلس أمناء الجامعة الإسلامية العالمية في إسلام أباد بباكستان.

### مؤلفاته

مع كثرة الأعمال لدى سماحة الشيخ، وتزاحم الورَّاد على منهله، وتعدد المهام الموكولة إلى شخصه ، يقتطع بعض الوقت للكتابة ، وأحياناً يكون من وقت راحته، فكان من حصيلة ذلك الثمار التالية:

### الكتب:

- ١) جواهر التفسير، أنوار من بيان التنزيل: طبع منه ثلاثة أجزاء حتى نهاية الآية (٩٦) من سورة البقرة ، والجزء الرابع مخطوط.
- ٢) الحق الدامغ : في مناقشة بعض مسائل العقيدة : الرؤية ـ الخلود ـ خلق القرآن
  - ۳) الفتاوی ۳ أجزاء : فتاوی العبادات ـ النكاح ـ المعاملات.
  - ٤) شرح غاية المراد : شرح مختصر لمنظومة الشيخ السالمي في العقيدة.
- ٥) وسقط القناع: يرد فيه سماحته على بعض الافتراءات التي صدرت من الشيخ عبد الرحيم الطحان مبيناً وجه الحق.
  - ٦ عوامل تقوية الوحدة الإسلامية في الشعائر الدينية : مطبوع

- ٧) إعادة صياغة الأمة : يحوى بعض ملامح المنهج الذي تسير عليه الأمة في
   حاضرها ، مطبوع
- ٨) زكاة الأنعام: أصله بحث مطوّل شارك فيه سماحته في ندوة "الهيئة
   الشرعية العالمية للزكاة " بالكويت عام ١٤٢٢هـ / ٢٠٠٠١م
  - ٩) المحكم والمتشابه (تحت الطبع)
  - ١٠) الدين والحياة ( لم يطبع بعد )

#### البحوث:

#### ١ - البحوث التي قدمها في المؤتمرات ، منها :

- الذبائح وأثرها في إنجاز الذكاة : بحث ألقي في الدورة العاشرة لمجمع الفقه الإسلامي، التابع لمنظمة المؤتمر الإسلامي بجدة ، بتأريخ ٢٣- ٢٨ صفر ١٤١٨ هـ الموافق له ٢٨- ٢٨ ـ ١٩٩٨م
- الدعوة الإسلامية مهمة ثقافية روحية أو غزو عسكري: بحث ألقي في مؤتمر الجامعة الإسلامية العالمية بباكستان ـ عام ٢٠٠٢م
- الاجتهاد ودوره في التجديد: بحث في المؤتمر الدولي الخامس عشر للوحدة الإسلامية بطهران بتأريخ ١٤١٤ من ربيع الأول ١٤٢٣هـ الموافق له ٢٧. ٣٠ مايو ٢٠٠٢م
- الحقوق في الإسلام وفق المذهب الإباضي: بحث لندوة الحقوق في الإسلام من ندوات مؤسسة آل البيت للفكر الإسلامي ، عمَّان ٢٠ ٢١ محرم ١٤١٣هـ / ٢١ ٢٢ يوليو ١٩٩٢م

مشروعية استثمار أموال الزكاة: بحث في الندوة الثالثة من سلسلة ندوات الحوار بين المسلمين، مؤسسة آل البيت ، عمَّان ٥٠٣ صفر ١٤١٥ هـ / ١٢- ١٤ يوليو ١٩٩٤م

- العبادات والمعاملات وأثرها في المجتمع (قدم لملتقى القرآن الكريم - الجزائر ١٤٠١هـ ١٩٨١م)

٢) وحي السنة في خطبتي الجمعة

٣) الذكاة الشرعية

٥) الغصب : بحث منشور في آخر كتاب فتاوى المعاملات

### الأجوبة المطوّلة:

١) بيع الإقالة : مطبوع في كتيب

٢) التدخين : مطبوع في كتيب

٣) كذبة إبريل : مطبوع في كتيب

٤) حكم الإسبال: متداول منتشر على شكل مذكرات.

٥) نبذ التعصب المذهبي : مطبوع في كتيب

٦) المعتدة بين البدعة والسنة : مطبوع في كتيب.

### الردود العلمية:

- ١) الحجج المقنعة في نفي رؤية الله (الرد على الشيخ ابن باز )
  - ٢) الرد على المفتري النصراني

- ٣) الرد على أحد المغرضين (سمي باسم منهج سلفنا الصالح)
- ٤) مسألة الكحل في اللغة العربية (تعقيب على رأي أحد الدكاترة)
  - ٥) جواز نقل الدم (تعقيب على رأي أحد العلماء)

### الحاضرات والدمروس الطبوعة:

- ١) الأساس في أحكام الحيض والنفاس
  - ٢)القيادة في الإسلام
- ٣) الإسلام والمرأة استجابة لنداء الفطرة
  - ٤) رسالة الإنسان في الحياة
    - ٥) حقيقة الإسلام
  - ٦) أثر المعنويات في الإسلام
  - ٧) التحذير من آفات المجتمع
    - ٨) المرحلة اللهبية
      - ٩) أهمية العلم
  - ١٠) الحساب والعدل الإلهي
  - ١١) الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر
    - ١٢) الإسراء والمعراج
    - ١٣) الإيمان زيادة ونقصاناً
- ١٤) انتشار المذهب الإباضي في شمال أفريقية
  - ١٥) التغلب على مشكلات الزواج
    - ١٦) الإنسان من منظور الإسلام

١٧) تربية الأبناء في الإسلام

١٨) السخرية بالدين وأهله

١٩) جرس الإنذار

٢٠) معالم الجيل الواعد

٢١) مناهج التشريع الإسلامي والبحث العلمي

٢٢) الشياب والتحديات المعاصرة

٢٢) الشباب بين الواقع والطموح

٢٤) لترتقى فتاة الإسلام

٢٥) محطات الصائمين ( مجموعة لقاءات )

٢٦) فقه البية والهدية

٢٧) من ضروب الانتحار

٢٨) إخلاص روح العبادة

٢٩) العبادة وأثرها في حياة المسلم

٣٠) المدخل العام إلى دراسة العقيدة الإسلامية

٣١) جوهر الإيمان

٣٢) الجملة وتفسيراتها

٣٣) الإيمان بالله عز وجل

٣٤) تنزيه الله سبحانه وتعالى

٣٥) الآيات المتشابهات في القرآن

٣٦) صفات الله سبحانه وتعالى

٣٧) تلاعب المعاصرين بفكرة الثابت والمتغير في الشريعة الإسلامية (ندوة)

### عن أعلام عمان:

- ١) العوتبي بين الفقه والأدب
- ٢) التأصيل الفقهي عند الإمام أبي سعيد الكدمي
  - ٣) العلامة أبو نبهان الخروصي ومنهجه الفقهي
    - ٤) الخليلي فقيهاً ومحققا
    - ٥) البهلاني فقيهاً وأديباً
    - ٦) ابن بركة والبحث العلمي
  - ٧) إضاءات في حياة الشيخ أبى مسلم البهلاني
    - ٨) ابن النظر بين الفقه والأدب
    - ٩) الشيخ خميس الشقصى ومنهجه الفقهي
- ١٠) العلامة الكندى ـ صاحب بيان الشرع ـ بين الفقه والأدب
  - ١١) الأثر العلمي والحضاري في الوجود العماني بزنجبار

### الفصلااتاني

#### مدخل إلى الفكر التربي

- مفهوم التربية
- ضرورة التربية
- أهداف التربية
- مصادر التربية
- ♦♦ القرآن الكريم ♦♦ السنة النبوية
- ♦♦ سيرة السلف الصالح ♦♦ العلم الحديث
  - محتوى التربية
  - أساليب التربية
  - ♦♦ القدوة
     ♦♦ الصحبة
  - الموعظة الحسنةالقصة
- ♦♦ ضرب الأمثال ♦♦ المحاضرات والخطب
  - ♦♦ الحوار ♦♦ الثواب والعقاب
    - ♦♦ الإعلام ♦♦ اعتقاد السؤال
      - بيثات التربية
      - ♦♦ الأسرة ♦♦ المسجد
      - ♦♦ المدرسة ♦♦ المرافق العامة

# ميري الزية

إنَّ الشيخ - حفظه الله - حين تشرّب كيانه معاني التربية الحقة ، المستمدَّة من كتاب الله العظيم وسنة نبيه الكريم عليه أفضل الصلاة والتسليم ، لم يكن - وهو يربي هذا الجيل - متفرَّغاً لوضع كتاب خاص بالتربية ؛ ولذا نجد مفهوم التربية متناثراً في ثنايا توجيهاته المقروءة والمسموعة ، بيد أن هذه المفاهيم تعكس صفاء الفطرة ونقاء الفكر ، ودقة الفهم ، وعمق الإدراك ، كما يتبين من حديثه في النصوص التالية :

- 1) "علينا أن ندرك معنى التربية، التربية: هي بمعنى الإصلاح، وبمعنى التنمية، ويراد بها تنمية الفضائل وتربية النشء على طاعة الله، وعلى الأخلاق الفاضلة، وعلى تجنب سفاسف الأمور، والاستعلاء عليها، والحرص على الترقي في مدارج الكمال إلى ما فيه مرضاة الله سبحانه وتعالى، من الاستمساك بخير الدنيا والآخرة"(۱).
- ٢) "التربية لها مفهوم عميق، فإن التربية ليست هي مجرد التعليم، وإنما التربية هي الإصلاح والتنمية، والله تبارك وتعالى يربي عباده تربيتين، تربية تكوينية، بخلق أجسادهم وتهيئة ما يصلح هذه الأجساد من الغذاء وغيره، ويربي عباده أيضاً تربية تشريعية، وهي التي تسمو بروح الإنسان حتى

<sup>(</sup>١) التعليم الأساسي ومصيرنا، محاضرة مفرغة، ص١٠.

ترتفع إلى الأوج الأعلى، وتعيش هذه الروح مع الملأ الأعلى، بإدمان ذكره، واستشعار خشيته، وحب الله ورجائه(١).

٣) "وتربية الله سبحانه تغمر كل كائن، دقيقاً كان أو جليلاً، وما من شيء إلا وهو ناطق بلسان حاله معلناً افتقاره إلى الله ذي الجلال"(٢).

### تحليل المفهوم:

يوجز الشيخ تعريف التربية في مصطلح "التنمية" ثم يبين ما ينطوي عليه هذا المفهوم، ويمكن إيضاح ذلك من خلال النصوص السابقة بتحليل المفهوم إلى عناصره التي يمكن إيجازها في نقاط أربع هي:

١- المحافظة على فطرة الناشئ، فمصطلح التنمية يشمل المحافظة على الشيء، إذ لا يمكن تنمية شيء دون المحافظة عليه والعناية به، وقد ورد مصطلح العناية أيضاً في مواضع عديدة، منها قول سماحته في محاضرة عن حقوق الأولاد في الإسلام: "العناية بتربيتهم إنما هي عناية بمستقبل الأمة"(٦).

٢- تنمية الاستعدادات الفطرية في الناشئ، وتقوية مواهبه وتأصيلها، كما ورد في النص الأول "ويراد بها تنمية الفضائل".

<sup>(</sup>١) تربية الأولاد في الإسلام، شريط ١٠١/أ بمكتبة معهد العلوم الشرعية، وانظر أيضاً جواهر التفسير. الشيخ أحمد الخليلي، جدا، ص٢٢٢.

<sup>(</sup>٢) جواهر التفسير، جـ١، ص٢٢٠.

<sup>(</sup>٣) حقوق الأولاد في الإسلام، محاضرة بجامعة السلطان قابوس، برقم ٩١/ج بمكتبة معهد العلوم الشرعية.

٣- توجيه الفطرة في الناشئ، وتوجيه جميع مواهبه واستعداداته لمحو صلاحها، لتخلو من شتى الشوائب وصنوف القوادح، وتنمو نقية صافية، وهو ما يعنيه مصطلح الإصلاح بحيث يقوم بتنمية الفضائل، واجتناب السفاسف والرذائل، ويستعلي عليها، يقول سماحته مشيراً إلى التوجيه في موضع آخر: "توجيه الناشئة على الحق، وتأصيل العقيدة في نفوسها(۱)، وتلازم هذه العناصر سمة تربوية مهمة من سمات التربية ولا تُعَدُّ من عناصرها، ألا وهي سمة التدرج(۱) في العملية التربوية، وهو ما يفهم من قول الشيخ: الترقي في مدارج الكمال، وقوله في معرض حديثه عن تربية النشئ: "عندما تنمو مداركه يلقن أركان الإسلام الخمسة ثم أركان الإيمان الستة، ثم يعود شيئاً فشيئاً على المثل (۱) وسيأتي الحديث عنه عشيئة الله في موضع الدعوة بالحكمة.

#### استنتاجات:

يمكن الوصول بعد قراءة النصوص الثلاثة السابقة وتحليلها إلى النتائج التالية:

<sup>(</sup>١) طريق الإصلاح، محاضرة ألقيت بجامعة السلطان قابوس، رقم ١٠٤ج بمكتبة معهد العلوم الشرعية.

 <sup>(</sup>۲) جعل "الباني في مدخل إلى التربية" سمة التدرج عنصراً، ويرى الشيخ عبد الله الدهماني
 أنها سمة، إذ العنصر يكون أحد المكونات، وقد أخذت برأيه.

<sup>(</sup>٣) تربية الأولاد محاضرة للشيخ برقم ١٠٦/ بمكتبة معهد العلوم الشرعية.

- ١- وضع تعريف اصطلاحي عام للتربية هو أن "التربية هي العناية بالجوانب
   المتعددة للناشئ، وتنميتها شيئاً فشيئاً إلى أن يرتفع إلى الأوج الأعلى محققاً
   العبودية المطلقة لله تعالى".
- ٢- إن المربي الحق هو الله سبحانه وتعالى، فهو خالق النفوس، والعالم بخباياها وما يصلحها، وهو مقسم المواهب " ألا يعلم من خلق وهو اللطيف الخبير" وهو اللي أرسل الرسل، وأنزل الكتب لتربية الخلق تشريعياً بعد تربيتهم تكوينياً.
- ٣- إن حقل العمل التربوي هو الإنسان، خليفة الله في أرضه، المكلّف بحمل الأمانة التي ما طاقت السماوات والأرض والجبال أن تحملها وأشفقن منها، بهدف إعداده التام للقيام بهذه المسؤولية، يقول سماحته: "وأمّا التربية التشريعية؛ فالإنسان هو المستهدف بها، وإن عمّ أثرها غيره"(١).
- ٤- إن جهد المربي في تربيته يأتي تابعاً لشرع الله تعالى، الذي هو مصدر يستمد منه مبادءه، وقد يضبط به وسائله التربوية، يقول سماحته: "علينا أن نعود إلى كتاب ربنا، ونحرص أن نربي أولادنا عليه ... وأن نربيهم على سنة رسول الله ربنا، وهدى السلف الصالح"(٢).
- القيم والأخلاق لا تورث كما يورث لون البشرة أو العينين مثلاً، لذا
   كانت التربية أساس وجود الإنسان، وبدونها تنهدم مقومات حياته.

١) جواهر التفسير، ٢٢١/١.

<sup>(</sup>٢) حقيقة الإسلام - الشيخ الخليلي، ص٦٢.

7- التفريق بين التربية والتعليم، حين يقول سماحته في النص الثالث: "فإن التربية ليست هي مجرد التعليم، وإنما هي الإصلاح والتنمية" أما التعليم فهو عنده "تحويل الغير من الجهل بالشيء إلى المعرفة به، ويكون في آن واحد، وفي آنات متعددة"(۱)، وبين مصطلحي "التربية" و"التعليم" نقاط تلاق وافتراق، فلكل منهما قواعده وأصوله التي تتحقق بها أهدافه، ولا أود الخوض في مسائل الفرق بينهما بما يخرج بنا عن إطار البحث، فلذلك مصادره في كتب التربية، مكتفياً بالإشارة هنا إلى أن التعليم في حقيقته إحدى أهم الوسائل التربوية، ولذا فرق سماحته بين العملية التربوية في ذاتها وبين وسائلها، فيشير في جواهر التفسير إلى أن الإنسان "متكون من روح وجسم، ومنطو على عقل وقلب وغرائز وضمير، ولهذه كلها مطالب شتى، والتنسيق بين متطلباتها يدعو إلى العلم والمعرفة، حتى لا يؤدي الأمر إلى ضرر نفسي واجتماعي"(۱).

فالتربية بذلك تهتم بتنمية الجسم والعقل والنفس بكل ما تنطوي عليه من ميول وغرائز، وتضبط ما يصدر عن النفس من سلوك، أما التعليم فهو منحصر في الناحية العقلية من حيث الاكتساب، وهي الأداة التي تتحكم في جانب كبير من السلوك كما يشير إلى ذلك سماحته، وإهمال التعليم مؤد إلى وقوع نشاز كبير بين جوانب النفس الإنسانية، ولذا يشدد سماحته على جانب الرسوخ في العلم من ناحية، وعلى ضرورة التطبيق لما

<sup>(</sup>١) جواهر التفسير، ٤٥/٣.

<sup>(</sup>٢) جواهر التفسير، ٣،٤٤/٣.

يعلمه الإنسان من ناحية أخرى، كما سيأتي بيان ذلك مفصلاً - بمشيئة الله - في فصل التربية العقلية.

# فروم الربية

لقد اقتضت مشيئة الله وحكمته أن يستخلف الإنسان في الأرض اليسير على منهج الله الذي اختطه له، غير أن هذا الإنسان "قد يتعامى عن قصد السبيل لما يتجاذبه من طبائع النفس، ويتقاضاه من مطالب الحياة، فهو واقع بين العواطف الملتهبة والغرائز الجارفة، والمطالب المختلفة، والدوافع المتنوعة، فلا عجب إذا أنساه ذلك ما يجب عليه تجاه خالقه وتجاه الخلق"(۱)، فيرسل الله رسله عليهم السلام لتقويم الاعوجاج في مسيرة البشر، بما يتناسب مع أولئك القوم وعصرهم الذي يعيشون فيه، يقول سماحته: "إن شرائع الله ما أريد بها إلا تربية عباده على الخير، وقد تكون التربية في عصر سلبية بما كانت به إيجابية في غيره الأحوال، واختلاف الظروف"(۱).

ينبّه الشيخ - حفظه الله - هنا إلى نقطة في منتهى الأهمية لكل مرب في كل عصر من العصور، وهي الانتباه إلى المحيط التربوي، الانتباه إلى إصلاح العيوب المتراكمة عبر التاريخ، إلى الوعي العميق بالظروف والأحوال، فإنّ ما هو صالح في بعض العصور قد لا يكون صالحاً في بعضها الآخر، ومن جهة أخرى يشير سماحته إلى أنَّ بعض الأجيال قد تضع لمشكلاتها حلولاً لا تكون ناجعة في استئصال الداء، واقتلاع جلوره، أو ناجعة في ذلك العصر فحسب، فعلى الجيل المتأخر أن يعيد النظر في تلك الحلول، ويدرس تلك المشكلات ؛ حتى

<sup>(</sup>١) جواهر التفسير ٢٣٩/ -٢٣٠.

<sup>(</sup>٢) جواهر التفسير ٤ /١٢٩ مخطوط بحوزة الباحث صورة منه.

تتوقف عن دورانها عبر الأجيال بوضع حلول أخرى في إطاريها الزماني والمكانى.

أهداف التربية:

الهدف هو "ما تسعى العملية التربوية إلى بلوغه في الناشئة بدنياً أو عقلياً و علمياً أو خلقياً ... أو غير ذلك (١). وتطرح الكثير من النظم التربوية قديماً وحديثاً أهدافها التي تسعى إلى تحقيقها في أجيالها. فالتربية الصينية مثلاً تسعى إلى نقل الأنماط السلوكية من جيل إلى آخر، بينما تهدف التربية الرومانية إلى تكييف الفرد مع محيطه، وتشير التربية العربية الحديثة إلى هدف "إعداد المواطن الصالح" ويبدو أنها استمدت هذا الهدف من نظرية "جون ديوي" في التربية حين وضع التربية في إطار وظيفتها الاجتماعية، ولا أدل على ذلك من تلك الأهداف التي صاغها ميثاق الوحدة الثقافية العربية التي وصتى بها وزراء التربية والتعليم العرب في مؤتمرهم المنعقد في العراق، ثم أقرّته جامعة الدول العربية (١٠). كما أنَّ هناك أهداف أخرى عامة أو تفصيلية، كتنمية الذات أو الاهتمام بالفروق الفردية وغيرها، وكلها أهداف لا تبلغ المدى، فماذا يرى سماحة الشيخ في أهداف التربية؟

يقول: "والله سبحانه وتعالى بعث عبده ورسوله محمداً ﷺ ليقيم حياة إسلامية على أنقاض الجياة الجاهلية، حياة إسلامية في التصور، إسلامية في

<sup>(</sup>١) التربية الإسلامية ،. عبد الوهاب طويلة، ط١، ١٤١٨ه، /١٩٩٧م ص٢٥.

<sup>(</sup>۲) انظر أصول الفكر التربوي في الإسلام، عباس محجوب، ط١، ١٤٠٨، /١٩٨٧، ص ١٥٦.

العبادة، إسلامية في المعاملة، إسلامية في الأخلاق والسلوك، إسلامية في كل ما له صلة بالفرد أو المجتمع أو الأمة"(١).

ويقول أيضاً "ولكنَّ الهدف الأساسي بهذه الرسالة إصلاح النوع الإنساني، لأنه الخليفة في الأرض، والقطب الذي تدور عليه رحى هذا الكون، وإصلاح الإنسان يكون نفسياً واجتماعياً". ويقول في موضع آخر: "إنَّ اتباع صراط الله المستقيم إنما يكون بتحويل الإنسان نفسه إلى أن يكون متحركاً أي حركة من أجل إرضاء الله سبحانه وتعالى، بحيث يكون الحيى لله ويكون الممات لله، وتكون العبادات لله، وتكون الأمور الضرورية التي يمارسها الإنسان في حياته يمارسها أيضاً لله سبحانه وتعالى، ... فيدور بذلك في فلك طاعة الله"(").

يبدو واضحاً من هذه النصوص الثلاثة المتقدمة أنَّ هدف التربية العام في تصور الشيخ الخليلي، أن تكون الحياة في جميع جوانبها حياة إسلامية. مقيدة بأوامر الشريعة، فيدور الإنسان في فلك طاعة الله، وهنا يبدو مدى التوافق و الانسجام بين المنطلق العقدي وهدف التربية ، بين مفهوم الإيمان الذي هو قول وعمل وتطبيقاته السلوكية ؛ لتكون حياة المسلم استقامة تامة في جميع حركاته وسكناته، في نفسه وأسرته ومجتمعه وأمته ، وهذا من الأسس الراسخة في المناهب الإباضي، ويمكن صياغة ذلك في هدف التربية الإسلامية العام وهو "تحقيق العبودية المطلقة لله سبحانه وتعالى" ويزيد ذلك تأكيداً ووضوحاً قوله:

<sup>(</sup>١) الجملة وتفسيراتها، الشيخ أحمد الخليلي، ص٣.

<sup>(</sup>٢) جواهر التفسير، ٢/١.

<sup>(</sup>٣) منهج إصلاح المجتمع، ١٠٤/ج. بمكتبة معهد العلوم الشرعية

"فللبيت دوره، وللمدرسة دورها، وللمسجد دوره، وللشارع دوره، فيؤدي الله الكل وظيفته من أجل تحقيق هذه الغاية، وهي استقامة النشء على تقوى الله وعلى العمل الصالح"(). وهذا هو هدف التربية الإسلامية الحقة، وتجدر الإشارة في ثنايا الحديث عن هذا الهدف إلى النقاط التالية:

1- أنه هدف عام يشمل الناس جميعاً، فالإنسان مستعبد لله، وعليه الخضوع المطلق لأمر الله، والانقياد التام لحكمه، وبالتالي تبدو على المسلم الصبغة العالمية لا الصبغة القومية أو الإقليمية الضيقة، إنه يعامل الناس جميعاً في شتى مذاهبهم الدينية والفكرية بالخلق الذي تمليه عليه هذه العقيدة السمحة، وهي تسعى حثيثاً في تحقيق هذا الهدف النبيل في الإنسان، بصفته إنساناً قبل كل شيء، لا مواطناً يخدم مصلحة وطنه الإقليمي، وإن تعارضت مع مصالح الأوطان الأخرى.

٧- إنه يتفق مع طبيعة خلق الكائن البشري، وينسجم مع فطرته "فطرة الله التي فطر الناس عليها" بل ينسجم مع حركة الكون بأسره، وهو يسبِّح بحمد الله، فيتم التوافق بين الإنسان، خليفة الله في أرضه، وبين ما سُخِّر له من خلق السموات والأرض، وإذا لم تحقق العبودية لله، كان النشاز والاضطراب والاختلاف.

٣- إنه يشمل جميع جوانب الإنسان في الحياة، فردية واجتماعية، قولية وفعلية، روحية ومادية، بشكل متوازن بحيث لا يطغى جانب على آخر يقول سماحته: "والإصلاح النفسي هو التنظيم الدقيق بين جوانب الإنسان

<sup>(</sup>١) التحذير من آفات المجتمع، الشيخ أحمد الخليلي، ص٥٨.

المختلفة، بحيث لا يطغى جانب على آخر، فلا تُوفَّر مطالب الجسم على حساب الروح، ولا تلبيَّ مطالب الغريزة على حساب الضمير والعقل، ولا عكس ذلك، ولكن تراعى مطالب الروح والجسد معاً، وأشواق القلب وتطلعات العقل جميعاً، حتى لا يحدث أي نشاز وتضاد بين جانب وآخر(۱).

إنه يتصف بالمرونة والقدرة الكاملة على مواكبة معطيات العصور على
 اختلافها، ومسايرة تطوراتها وما تفرزه من مشكلات.

٥- إنه متفق مع الحق الذي ينشده كل أحد، قولاً وعملاً، مولًد للسلوك
 الحميد، والتعامل الحسن بين جميع الأطراف المشكّلة للوجود.

## مصادم الريث

لا بد أن تكون للتربية مصادرها التي تستقي منها مبادءها، ويرى سماحته أنَّ مصادر التربية ثلاثة: القرآن الكريم، والسنة النبوية، وهدى السلف الصالح، يقول: "علينا أن نعود إلى كتاب ربنا، ونحرص على أن نربي أولادنا عليه، تلاوة ودرساً وحفظاً وفهماً وعملاً وتطبيقاً لكل ما جاء فيه، وأن نربيهم على سنة رسول الله وهدى السلف الصالح، وبهذا يمكننا أن نستعيد شرفنا ونستعيد كرامتنا، وأن نستعيد مكانتنا أن يمكن الحديث عن هذه المصادر منفصلة على النحو التالى:

<sup>(</sup>١) جواهر التفسير ٢/١.

<sup>(</sup>٢) حقيقة الإسلام، الشيخ أحمد الخليلي، ص٦٢.

# ١-القرآن الكربد:

القرآن الكريم هو المصدر الأول الموجّه لحياة المسلم في شتى جوانبها، ولا يصحُ إيمان أحد يُنكِر حرفاً واحداً من القرآن، فضلاً عن نبذ أحكامه، وإهمال توجيهاته، والسؤال الذي يطرح نفسه، كيف يصبح القرآن مصدراً تربوياً في حياة المسلم؟ تتمثل الإجابة على ذلك في النقاط التالية:

أولاً: الإيمان به، والمراد بذلك "تشخيصه بالإيمان وتمييزه عن غيره، وإتباع ما جاء به، بحيث يصبح مسيطراً على شعاب النفس وموجهاً للجوارح والأركان. وهذه هي صفة المؤمنين بآيات الله كما وصفهم بها"(۱). وهذا الإيمان ليس دعوى يدَّعيها الإنسان، أو كلمات تلقلقها اللسان، أو شعارات ترفع في كل آن بكل مكان، بل تسليم لما في القرآن، وانقياد تام بالجوارح والفكر والمشاعر "حتى يتحوَّل القرآن إلى واقع محسوس يتجلَّى للناس جميعاً في حياة المؤمنين العامة والخاصة "(۱).

ثانياً: الإكثار من تلاوته: فإنَّ تلاوة القرآن تصقل الروح، وتهذَّب الوجدان، وتربَّي الضمير، وتنير الفكر، وتقوِّم السلوك" فإنَّ كل كلمة فيه تشعُّ منها الهداية، وبإمكان تاليه أن يستفيد بكل ما يتلوه في تهذيب نفسه وتربية ضميره"(٢). ولا ريب أن المسلم متعبَّد

<sup>(</sup>۱) جواهر التفسير ۲۰۲/۲.

<sup>(</sup>٢) السابق ٢٠٤/٢.

<sup>(</sup>٣) السابق ١/٢٢٧.

بتلاوته، مأجور بكل حرف منه عشر حسنات، غير أنَّ التلاوة التي يدعو إليها سماحته ليست التلاوة الشكلية أو الترنم بالأصوات، والتفنن في مخارج الحروف، أو حساب عدد الأجزاء المتلوَّة في كل يوم، خصوصاً في شهر رمضان المبارك، دون أن يصاحب التلاوة التفكر في المعانى، ويرافقها التأمل في الدلالات، فتسكن النفس لها، وتخشع الروح، وتتردد أصداء القرآن في جنبات الضمير، وتمازج تلافيف النفس، فتقشعر لوقعه الجلود، وتلين القلوب، ذلك ما عناه سماحته بقوله: "يستفيد بكل ما يتلوه تهذيب نفسه وتربية ضميره ويدون ذلك لا يتحقق هدف التلاوة. ويقول في جواهر التفسير في تفسير قول الله تعالى " وَأَنتُمْ " تَتْلُونَ الْكِتَابَ " (١) : " وفي هذا التوبيخ تنبيه على أن التلاوة اللسانية إن لم يصحبها التأثر النفسى الذي يصدر عنه العمل بموجب ما يتلى ليست من ورائها جدوى، إذ كل ما أنزل الله من كتاب إنما أنزله ليكون هدى للناس ، يقتادهم إلى صراط الله الحميد ، فقرًّاء هذه الأمة الذين يقتصرون في تلاوتهم على تحسين الأنغام ، وتجويد الحروف ، مع نسيانهم أوامره ونواهيه ، ومواعظه وإرشاداته ، مندرجون فيمن يصدق عليهم هذا التقريع والإنكار " (٢)

<sup>(</sup>١) جواهر التفسير ٢٧٧/٣

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة ، الآية ٤٤

ثالثاً: دراسة القرآن الكريم دراسة خاصة، تخرج كنوزه التي لا تنتهى، يقول سماحته: "نحرص على أن نربى أولادنا عليه، تلاوة، ودرساً وحفظاً وفهماً وعملاً "(١). وهذه الكلمات المختارة بعناية تبين النهج الأمثل في التعامل مع الكتاب الكريم، فالطفل أول ما يبدأ تعليمه يتعلم تلاوة القرآن، ثم دراسته دراسة مبسَّطة لفهم معانيه التي تعينه على الحفظ والاستظهار، ثم دراسته حسب المرحلة التي هو فيها ؛ ليصل إلى الفهم العميق لمعانيه ، ثم ينقلب إلى التطبيق الواعى لأحكام القرآن، والعمل المبنى على الدراسة والفهم والاستيعاب، على أنَّ سماحته لا يفصل بين هذه المراحل، فلا يعنى ذلك بحال أنه إذا انتقل إلى تصيير القرآن حيًّا في حياته الفردية والاجتماعية ترك التلاوة والدرس مثلاً، بل يتلو ويدرس ويحفظ ويطبق، فالقرآن كما وصفه النبي ﷺ " هو حبل الله المتين و، وهو الذكر الحكيم ، وهو الصراط المستقيم ، وهو الذي لا تزيغ به الأهواء ، ولا تلتبس به الألسنة، ولا يشبع منه العلماء، ولا يخلق على كثرة الرد، ولا تنقضي عجائبه.." (٢)، فإذا نظرنا في سيرة السلف، وجدنا أن "السلف الصالح كما كانوا يحرصون على تلاوته كما أنزل، كانوا يحرصون على تعلم ما في القرآن من علم، وتطبيق ذلك في جميع أعمالهم، كما روى ابن

<sup>(</sup>١) حقيقة الإسلام ، الشيخ الخليلي ، ص٦٢

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي، رقم ٢٩٠٦، والدارمي رقم ٢٣٣١

مسعود – رضى الله عنه – أنهم كانوا يتعلمون عشر آيات من القرآن لا يتجاوزونهن إلى غيرهن إلا بعد أن يتقنوا ما فيهن من العلم والعمل، كانوا يتعلمون العمل كما يتعلمون العلم"(١). وكم يسر الشيخ حين يرى اهتمام الناشئة بالقرآن الكريم حفظا ودرسا، ويتمنى أن يعم ذلك الخير البلاد الإسلامية ، فعندما زار وادی میزاب بالجزائز عام ۱٤۰۹هـ الموافق له ۱۹۸۸م ورأی العناية الكبيرة بالقرآن الكريم حفظا ودرسا ، سجل ذلك في تقرير أعدُّه سماحته عن هذه الزيارة قال فيه :" وكم كنا نتمنى أن نلمس هذا الاهتمام بكتاب الله في بلدنا عمان، لكونها هي أم المذهب وراعيه ، فإنك لا تكاد تجد من يحفظ كتاب الله كاملاً إلا قليلاً ... فنأمل أن يأتى اليوم الذي تنعكس فيه الآية فلا تكاد تجد من لا يحفظ كتاب الله " (١)

رابعا: التربية السلوكية الفردية، على المسلم أن يعمل بما في القرآن في نفسه خاصة أولاً، ثم في غيره، فدعوات القرآن في الأخلاق والسلوك كثيرة جداً، ترتقي بالمسلم إلى الأوج الشامخ من مدارج الفكر والسلوك وسلامة العقيدة، كنبذ الحسد، والأحقاد، والغيبة والنميمة، ويدعو إلى الدفع بالتي هي أحسن، وحب الخير للآخرين، إلى ما وراء ذلك ، والقرآن الكريم إنما يؤثّر تأثيره

<sup>(</sup>١) الإيمان مفهومه وتطبيقاته. الشيخ أحمد الخليلي ٦٦/ج. بمكتبة معهد العلوم الشرعية

<sup>(</sup>٢) من تقرير لسماحته عن الزيارة محفوظ بإرشيف مكتب الإفتاء بوزارة الأوقاف العمانية

الفاعل في حياة الفرد حين يُقبل عليه المسلم مخلصاً راغباً، وينقل سماحته في جواهر التفسير ما فعل القرآن الكريم في العرب، ويمكن تلخيص ذلك في النقاط التالية:

- ١- حررهم من الأوهام.
- ٢- سلخهم من عاداتهم السيئة.
- ٣- أرهف حسهم ورقق طباعهم.
- ٤- بعث في نفوسهم الهمم وأوقد في قلوبهم العزائم.
  - ٥- صيّرهم بعد بداوتهم هداة للبشرية وقادة للأمم.
- ٦- حرروا به الشعوب المستضعفة المقهورة المحكومة بنير الجبارين (١٠).

خامساً: التربية الاجتماعية: بحيث يسيطر القرآن العظيم على جميع مناحي الحياة المختلفة، لتصبح إسلامية قلباً وقالباً، يقول سماحته: "فما أحوج المسلمين اليوم إلى عودة حميدة إلى القرآن من جديد، وبناء هيكل حياتهم على أسس صلبة متينة من تعاليمه، سواء ما يتصل منها بالعقيدة أو العبادات أو الأخلاق أو المعاملات أو السياسة أو الاقتصاد أو الأدب أو الثقافة أو الاجتماع"(۱).

<sup>(</sup>١) جواهر التفسير ١/٩.

<sup>(</sup>٢) جواهر التفسير ١١/١.

بذلك يصبح القرآن مصدراً تربوياً للأجيال، وبذلك تتحرر الشعوب المستضعفة بفضل قيادة المسلمين، وإذ يَعجَب الشيخ ـ حفظه الله ـ من شيء فإنه يعجب "لأولئك الذين يزعمون أنهم من أمة القرآن، وهم يرتعون في المعاصي، غير مبالين بخلق ولا فضيلة ولا شرف، ويتساءل متعجباً "ما قيمة إيمان هؤلاء بالقرآن"(). ويعظم العجب أن ترى أحدهم يعمل ببعض أحكام القرآن، وينبذ بعضها وراء ظهره، تحت شعارات جوفاء، ونداء القرآن يصخ مسامعه "أفتَوْمِنُونَ يَبعْضِ الكِتَابِ وَتَكُفُرُونَ يَبعْضٍ".

#### ٧-البيدية الد

تعدُّ السنة النبوية المطهَّرة على صاحبها أفضل الصلاة وأزكى التسليم المصدر الثاني لاستقاء الأحكام الشرعية التي تحكم حياة المسلم الفردية والاجتماعية، يقول سماحته: "وسنة رسول الله ﷺ هي الحجَّة بعد كتاب الله "").

ويقول: "أما السنّة النبوية فهي وحي خفي، لأنَّ ألفاظها لم توح إليه ﷺ كما أوحيت ألفاظ القرآن الكريم، ولكن أوحيت معاني هذه السنة، والكل من عند الله سبحانه"(٢).

<sup>(</sup>١) جواهر التفسير ٢٠٢/٢.

<sup>(</sup>٢) وسقط القناع، الشيخ أحمد الخليلي، ص ١١٥.

<sup>(</sup>٣) الجملة وتفسيراتها، ص٧.

وذلك كما هو واضح في سنته القولية، والحكم السابق بوصفها مصدراً تشريعياً يسري على سنته تله الفعلية والتقريرية، فرسول الله عليه الصلاة والسلام يقول: " ألا إني أوتبت الكتاب ومثله معه"(۱). يعني بذلك سنته المطهرة، التي فيها إيضاح ما أبهم من الكتاب وتفصيل ما أجمل، ومن ثم كانت أقواله وأفعاله وتقريراته تشريعات لأمته، تهدي للتي هي أقوم، وتكشف عما توارى عن الأفهام من معاني القرآن، ومن هنا نجد في آيات الكتاب التأكيد الذي يلي التأكيد على اتباعه تله في أمره ونهيه، والتأسي بأفعاله والتخلق بصفاته، يقول تعالى: " وَمَا آنَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا "(۱)(۱).

والسنة النبوية على صاحبها أفضل الصلاة والسلام مع إتيانها مفصلة لمجملات القرآن، وموضّحة لمبهمه، تأتي أيضاً "بأحكام زائدة عن الأحكام التي في القرآن الكريم، وتأتي أيضاً بأحكام تنسخ أحكام القرآن الكريم، ولكنها — في الواقع – هي امتداد للقرآن لا تنافي القرآن الكريم "(1).

وإذ احتلت السنة المطهرة هذه المكانة السامقة في التشريع كانت السنة هدفاً للوضّاعين من أعداء الإسلام وأصحاب الأهواء والأغراض المتنوعة، وبسبب طول العهد، كان من المحتم على المسلم الواعي أن يدرك ذلك، فيضع منهجية سليمة في معرفة درجات اليقين بمدى صحة ما نسب إلى النبي عليه

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داؤد رقم ۲،۶۱

<sup>(</sup>٢) سورة الحشر ، الآية ٧

<sup>(</sup>٣) جواهر التفسير ٦/١.

<sup>(</sup>٤) ندوة الفقه الإسلامي، ص ٢٥٠.

أفضل الصلاة والسلام، فالله سبحانه وتعالى لم يكتب للسنَّة الحفظ الذي كتبه للقرآن الكريم، لذلك جاءت طرق النقل للسنَّة متفاوتة، يقول سماحته: " والسنة النبوية على صاحبها أفضل الصلاة والسلام منها ما روي متواتراً، فحكمه حكم القرآن من حيث عدم جواز الشك في ثبوت سنده إلى الرسول ﷺ لأن المتواتر قطعي لفظه؛ فإن كان نصاً فهو كالنص في القرآن الكريم، لا يجوز بحال من الأحوال لأى واحد أن يجتهد في ما دلَّت عليه السنة المتواترة دلالة نصية. وأما ما كان من هذه الأحاديث عن الرسول ﷺ عاماً فهو ظنى الدلالة ولو كان قطعي المتن... وإذا جئنا إلى الأحاديث المروية عن الرسول 斃 بطريق الآحاد، فلا يبعد أن تكون حجتها ظنية وإن كانت نصاً في مدلولها، فقد يتعارض الآحادي مم غيره في الظاهر، وقد يتعارض مع عموم القرآن؛ فيختلف العلماء في الترجيح. على أن ثبوت الآحادي نفسه ظني، فإن ثبت إسناد الحديث لم يردّ لأجل اجتهاد أحد من الناس، إذا كان ذلك الاجتهاد مخالفاً للحديث أو الآية القرآنية "(١).

تلك لمحة مهمة حول منهجية التعامل مع السنة في طريق اعتمادها مصدراً في التربية والتشريع، لا أن نعصب أعييننا عن الحقيقة التي هي كالشمس في رابعة النهار، بدعاوى أوهى من خيوط العنكبوت، ونحن نعلم يقيناً ما نال السنة من التحريف والوضع، ثم ما تلا ذلك من التأويلات الباطلة، ثم نجد بعد ذلك من يرفع شعار التسليم المطلق لكل ما روي عنه تلا دون أن نكلف أنفسنا عناء البحث عن صحة ما نسب إليه عليه أفضل الصلاة

<sup>(</sup>١) مناهج التشريع الإسلامي، ص ٢٢، ٢٤.

والسلام، ولعمري إنها لمفارقة واضحة، وتناقض بيِّن، وتخبُّط كبير، ربما نال من العقيدة الموجهة للسلوك الذي يحاسب عليه العبد كما يحاسب على عقيدته.

إذا وصل المسلم إلى درجة صحة الحديث كانت السنة بجانب القرآن الكريم هما الميزان العدل الذي يفرُق به بين الحق والباطل، والمحك الذي يستوضح به الهدى والضلال، والغي والرشد، والاستقامة والانحراف(). وكان واجباً على المسلم أن يقتدي بالنبي ﷺ في جميع شؤون حياته، ولا يتفلسف أو يتلكأ في قبول ما صح عنه عليه أفضل الصلاة والسلام، فإنَّ "من لم يتأس بالرسول ﷺ فليس هو ممن يرجو الله واليوم الآخر"().

لقد كان الشيخ - حفظه الله - وما يزال يتصدّى بصلابة لا تعرف الوهن، لكل من حاول المساس بالسنة المطهرة في أي شكل من أشكال الدعاوى الفارغة، والتحايلات الفاضحة، والتأويلات الجاهلة، فمن ذلك تصدّيه لدعوى رشاد خليفة في إحدى المؤتمرات الإسلامية، الذي ادعى أن أوامره منيدة بعصره، منتهية بانتهاء زمانه، أو عبد الرحيم الطحان الذي نص صراحة في إحدى محاضراته على أنه لا خير في قرآن بلا سنة، ولا خير في سنة بلا فهم لسلفه الكرام، فحكم بنفي الخيرية عن القرآن والسنة إلا بشرط، فرد عليه سماحته في كتابه "وسقط القناع" وما يزال سماحته إذا ألقى محاضرة في أي بقعة، يصدر توجيهاته في معرض ذكر السنة الطاهرة بأن يربي المربون أبناءهم على كتاب الله وسنة رسوله من أن يحصر أو يمثل له، لأجل على كتاب الله وسنة رسوله من أن يحصر أو يمثل له، لأجل

<sup>(</sup>١) وسقط القناع، ص ٨٦.

<sup>(</sup>٢) الإيمان مفهومه وتطبيقاته ٦٦/ح. بمكتبة معهد العلوم الشرعية

أن ينشأ هذا الجيل على محبته عليه أفضل الصلاة والسلام، وأذكر أنه ذكر لنا قصة رجل أعجمي آسيوي كان سكيراً مغروراً بنفسه، يرى جميع العلماء والفلاسفة والمفكرين تلامذة صغاراً على مائدة علمه، ولكنه كان يجلُّ النبي الخلالاً عظيماً، وفي مجلس شربه في إحدى الأيام، أراد منه أحد السفهاء أن ينال من شخص النبي عليه أفضل الصلاة والسلام، فأخذ يعدد له الفلاسفة، ما رأيك في أفلاطون؟ فقال هو أحد تلاميذي، ما رأيك في سقراط؟ قال: هو لا يرقى أن يفهم ما أقول، ثم قال له ما رأيك في محد؟ فهبُّ الرجل واقفاً، وضرب بزجاجة الخمر في الأكواب، وقلب الطاولة، وصرخ فيهم أيها الأنذال، أبلغت بكم السفاهة أن تتطاولوا للنيل من شخصية النبي محمد الله الأنذال، أبلغت بكم السفاهة أن تتطاولوا للنيل من شخصية النبي محمد الله المؤلفة النبي المؤلفة النبي محمد الله المؤلفة النبي من شخصية النبي محمد الله المؤلفة النبي المؤلفة النبي المؤلفة النبي المؤلفة النبية المؤلفة النبية المؤلفة النبية المؤلفة النبية النبية النبية النبية المؤلفة النبية المؤلفة النبية المؤلفة النبية النبية المؤلفة النبية المؤلفة النبية المؤلفة النبية المؤلفة النبية النبية المؤلفة المؤلفة المؤلفة النبية المؤلفة المؤلفة النبية المؤلفة ا

## ٣-السلف المام

يعني الشيخ ـ حفظه الله ـ بالسلف الصالح الصحابة رضوان الله عليهم جميعاً ، وأثمة المسلمين من التابعين ومن بعدهم بإحسان ممن سبقوا عصره المبارك ، وقد سأله أحد الصحفيين في الكويت عن الشخصيات التي لها أثر في نفسه فأجاب " في مقدمتها الرسول ﷺ والصحابة رضي الله عنهم وأثمة

المسلمين"(۱)، وبناء عليه كان الشيخ يعدُّ إجماع السلف رضي الله عنهم، كما يعد سيرهم العطرة مصدراً تربوياً يأتي بعد الكتاب الكريم والسنة المطهرة، يقول في إحدى التعقيبات في ندوة الفقه الإسلامي المنعقدة في مسقط عام ١٤٠٨هـ . " وإجماع السلف الصالح من الصحابة والتابعين ومن بعدهم، إنما هو في الواقع أيضاً امتداد للكتاب والسنة من حيث إن السلف الصالح لم يستقوا إلا من هذين المنبعين الصافيين"(۱).

#### مكانة الصحابة

يؤكد الشيخ في العديد من المناسبات على وجوب احترام الصحابة رضوان الله عليهم، وإعلاء منزلتهم، فقد اختارهم الله تعالى الذي بيده ملكوت السماوات والأرض أن يكونوا في صحبة نبيه محمد عليه الصلاة والسلام، خير الخلق أجمعين، فلا بد من إعلاء شأنهم، وإجلال قدرهم، وتعظيم مكانتهم، ومن هذه التأكيدات قوله:

ا- الصحابة هم خير القرون بشهادة الرسول 難، فهم أولى الناس بالاتباع، وأحق الناس بالتعظيم، وقد شهد علماء السلف الصالح بأنً صحابة الرسول 養 هم أعظم الناس منزلة، وأرفعهم قدراً، وأجلهم شأناً بعد الأنبياء والرسل<sup>(7)</sup>.

<sup>(</sup>١) لقاء أجراه الصحفي الكويتي جراح الشمري لمجلة "الفتيان" شريط مسجل.

<sup>(</sup>٢) ندوة الفقه الإسلامي، ص ٢٥٠.

<sup>(</sup>٣) ندوة الفقه الإسلامي، ص ٢٤٩.

٧- لقد كان أصحاب رسول الله 難 أسبق الناس إلى الخير. كان أصحابه رضى الله عنهم أعلم الناس بمعانى القرآن، وبمجمله ومفصّله، وناسخه ومنسوخه، ومطلقه ومقيده، وخاصة وعامّه (۱).

٣ اعتقد أنَّ الأصحاب رسول الله 義 منزلة كبرى، فقد أثنى الله سبحانه وتعالى عليهم في كتابه في قوله: " مُحمَّدٌ رَّسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدًاء عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاء يَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكُعاً سُجَّداً يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِّنَ اللَّهِ وَرضْوَاناً " (٢) وأثنى عليهم الحق في قوله: " لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَٱلنَّابَهُمْ فَتُحاًّ قَرِيباً"<sup>(٣)</sup> ، وفي قوله: " لِلْفُقَرَاء الْمُهَاجِرِينَ الَّذِينَ أَخْرِجُوا مِن دِيارِهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِّنَ اللَّهِ وَرِضْوَاناً وَيَنصُرُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ أُولَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ " () وإنني لحريص جداً على دخولي في ضمن الذين قال الله عنهم: " وَالَّذِينَ جَاؤُوا مِن بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبُّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمَانِ وَلَا تَجْعَلُ فِي قُلُوينَا غِلَّا لَّذَّلِينَ آمنُوا رَبُّنَا إِنَّكَ رَؤُوفٌ رَّحِيمٌ "(٥) وإنني أعتقد أن أحدنا لو أنفق مثل جبل أحد نهباً لما ساوى ذلك مد أحدهم أو نصيفه، كما أخبر عن ذلك الرسول صلوات الله وسلامه عليه، وإنني لحريص جداً على طي صحيفة الفتنة التي كانت بينهم، ولم أكن أريد أن يتحدث لساني أو أن يكتب قلمي شيئاً عن تلك

<sup>(</sup>١) جواهر التفسير، ١٣/١.

<sup>(</sup>٢) سورة الفتح ، الآية ٢٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الفتح ، الآية ١٨

<sup>(</sup>٤) سورة الحشر ، الآية ٨

<sup>(</sup>٥) سورة الحشر ، الآية ١٠

الفتنة، عملاً بقوله سبحانه: " تِلْكَ أُمَّةٌ قَدْ خَلَتْ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَلَكُم مًّا كَسَبَتْمُ وَلاَ تُسْأَلُونَ عَمًّا كَانُوا يَعْمَلُونَ " " وهذا المبدأ هو الذي أعلنه الخليفة العادل عمر بن عبد العزيز رضي الله عنه، إذ قال: " تلك دماء طهر الله منها أسنتنا، أفلا نطهر منها ألسنتنا" وهو نفسه ما قاله الإمام نور الدين السالمي، رحمه الله: نحن الأولى نسكت عمن قد مضى ولا نعد الشتم دينا يرتضى فها لسبً الصحب قط نطقاً "(٢)

هذا الموقف الرائع لسماحته من الصحابة رضوان الله عليهم يعكس خلفية تاريخية لرؤية أصيلة للفكر الذي يستنير به الشيخ ـ حفظه الله.

#### مكانة الأثمة

يكبر الشيخ - حفظه الله - منزلة أثمة المسلمين وعلمائهم، ويعلي قدرهم، وأكتفي هنا بنقل نصين فقط، ليكونا نموذجين يحتذيان في التعامل مع أقطاب العلم المخلصين، ودليلاً لا يقبل الجدل على رحابة أفق الوعي لدى سماحته:

الأول: ما جاء في جواهر التفسير في معرض حديث الشيخ عن كعب الأحبار، ووهب بن منبه، اللذين كانا من أهل الكتاب قبل إسلامهما، وهما من مفسري التابعين، يقول سماحته: " وقد صرَّح بتكذيبهما العلامة السيد محمد رشيد رضا في تفسيره المنار، معتمداً في ذلك على خلُّو نسخ التوراة الموجودة الآن من كثير بما نسب إليها، وأبدى إعجابه بنباهة ابن تيمية الذي كان الموجودة الآن من قبول ما يرويان، وقد كان ذلك قبل أن يتبين كذبهما،

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ، الآية ١٣٤

<sup>(</sup>٢) رأي الإباحيين في الخليفتين عثمان وعلي " جواب لسائل من أمريكا".

فكيف وقد تبين، ونحن نرى في المسارعة إلى تكذيبهما شيئاً من الخطورة، فإنهما بإسلامهما قد جبًا كل ما سبق منهما قبله، وللمسلم حقوقه وحرماته، منها: عدم رميه بكبيرة ما لم يصح ارتكابه لها، والكذب من الكبائر، خصوصاً إن كان في أمور الدين، ورجال الجرح والتعديل قد وتقوهما، وقبلوا روايتهما، ولا نشك أنهم كانوا لا يسارعون إلى التوثيق، أمًا ما نسب إليهما من عزو أشياء إلى التوراة لا توجد فيها، فعلينا أن ننظر من زاويتين الأولى: أسانيد تلك الروايات التي تتصل بهما...الثانية: نسخ التوراة الموجودة بيننا من حيث كونها متفقة مع التوراة التي يعزو إليها كعب ووهب بن منبه ما يعزوان أو مختلفة "(۱).

الثاني: قول سماحته في المذاهب الإسلامية: " علينا أن نعتبرها أمة واحدة، وأن نعتبر هذه المذاهب هي مدارس فكرية، والخلاف إنما هو اختلاف وجهات النظر"(").

ونجد الشيخ كثيراً ما يعود إلى سيرة السلف الصالح مستنداً إليها في إيقاظ الهمم، وتنشيط العزائم، وتفعيل الإرادات، وتربية الأجيال التربية الصالحة، فلا يصلح هذه الأمة إلا ما صلح به أولها، فالتجربة السابقة تجربة رائدة يجب أن تتكرر، وأن تتوحد في عناصرها وإن اختلف زمنها، يقول:

اويسبب هذا التفاعل العجيب مع روح القرآن، استطاع السلف الصالح أن
 يبتوا هدايته في الأرض، فقد فتحوا به القلوب الغلف، وأسمعوا به الآذان

<sup>(</sup>١) جواهر التفسير ٢١/١، ٣٢.

<sup>(</sup>٢) محاضرة ألقيت في نادي الطلبة العمانيين بالأردن بحوزة الباحث نسخة منها

الصم، ويصروا به الأعين العمي، ودحروا بسلطانه القوى الكبرى التي كانت تقف في وجه الدعوة إليه"(١).

٧- "ونحن إذا عدنا نتصفح تاريخ السلف الصالح الذين تلقوا من رسول الله ونحن إذا عدنا نتصفح تاريخ السلف الصالح الذين تلقوا من رسول الله والترآن غضاً طرياً ... نجد أنهم بالقرآن والسنة استطاعوا تحقيق الأماني التي لا يكاد العقل يتصورها... فكان كل منهم صورة حية لهداية القرآن، وهذا الذي دعا أعداءهم إلى إكبارهم، وخشية بأسهم، فكانوا يتناقلون صفاتهم فيما بينهم في عبارات كلها ثناء ومدح." (١٠).

٣- والسلف الصالح عندما فتحوا الأرض فتحوها بعزائم الإيمان، ويسلاح اليقين، ولم يكونوا يريدون علواً في الأرض ولا فساداً "(").

إن القضية التربوية الشائكة ذات الصلة الوثيقة بموضوع السلف هو التمسح بسيرة السلف الصالح واتخاذها قنطرة عبور إلى أهواء ونزعات ورغبات تحتويها الصدور، يقول سماحته: "وهكذا أصبح التمسح بسيرة السلف الصالح ستاراً يرخى على عجائب يبدو لنا في كل يوم منها جديد(1).

وهذه القضية طالما ألقت بظلالها على فكر الذين كان لهم نصيب في توجيه الأجيال وتشكيل عقولها، ومن هنا تكتسب أهميتها، وقد كثر في هذه القضية الخبط، وتاه فيها الفهم؛ لذا أولاها سماحته العناية الفائقة، فجلًى

<sup>(</sup>١) جواهر التفسير ٨/١.

<sup>(</sup>٢) جواهر التفسير ٦/١.

<sup>(</sup>٣) السابق ١٣١/١.

<sup>(</sup>٤)الرد على أحد المغرضين ، مخطوط بحوزة الباحث صورة منه، ص٤٠٤٥.

غوامضها، وأوضح مداخلها، وبدّد عتماتها، وأنار جنباتها، بما يهتك به غبش التصور عن كل بصيرة، ولذا أرى أن أنقل كلامه مع طوله في هذا الموضوع وذلك لنفاسة الكلام وأهمية الموضوع ، يقول في إحدى أجوبته:

"هذا وبما يجدر بنا أن لا يفوتنا في هذا المقام، الكشف عما وراء هذه النغمة التي أخذت تتردد على ألسنة المناوئين للإصلاح في مجتمعنا، واتخذها العديد منهم سلاحاً يواجهون به المصلحين، وهي نغمة المحافظة على ما كان عليه السلف الصالح، والذي يظهر لي أن القائمين في مجتمعنا على هذه الدعوة هم صنفان من الناس:

الصنف الأول: هم صادقون في إعجابهم بطريقة السلف الصالح، ولكن قصرت مداركهم عن فهم حقيقة ما كانوا عليه، وما تجب المحافظة عليه من أحوالهم وأقوالهم، فظنوا أن ذلك يتمثل في الجمود على كل ما حكى عنهم من الأقوال والأعمال، من غير تفرقة بين الثوابت والمتغيرات، ومنشأ ذلك ضيق أفقهم الفقهي، وعدم دراسة الشريعة بأدلتها، إذ جل هؤلاء ليس لهم نصيب من علم أصول الفقه، ولا من علم المقاصد الشرعية، وليس لهم باع في علم الحديث ومصطلحه، فلذلك لا يميزون بين الثابت وغيره من الأخبار، بل لا يميزون بين الخبر والأثر، فظنوا أن التفقه في الدين لا يكون إلا بتقليد الرجال في الأقوال والأعمال، وقد تحدّث عن هذا الصنف إمامنا نور الدين السالمي ـ رحمه الله تعالى ـ في معرض حديثه عن ضرورة علم أصول الفقه للمتفقه فقال: "وقد رغب عن ذلك كثير من أهل زماننا؛ لجهلهم بما فيه من التحقيق، وصعوبة ما فيه من التدقيق، فقصارى فقه متفقههم حفظ أقوال

الفقهاء، وغاية نباهة أحدهم رواية ما قاله النبهاء، لا يدرون غثّ الأقوال من سمينها، ولا خفيفها من رزينها، قد حبسوا في التقليد المضيق عن فضاء التحقيق، وليتهم لما وقعوا هنالك عرفوا منزلتهم بذلك، ولم يدَّع أحدهم منزلة ابن عباس، ويقول هلموا أيها الناس، فإنا لله وإنا إليه راجعون، ذهب العلم وأهلوه، ويقى الجهل وبنوه."

ونحن لا نتهم هؤلاء في حسن نيتهم وسلامة طويتهم، ولكنا لا نعذرهم على هذا الجمود الفكري، والتحجّر الذهني فإنَّ الواجب يقتضيهم أن يطلبوا الفقه من مصادره، فإن عجزوا عن ذلك فلا يقفوا في وجه الآخرين، فإن وقوفهم هذا يعد جريمة في حق العلم والأمة؛ أما كونه جريمة في حق العلم فبالنظر إلى ما يؤدي إليه من تعطيل مصادره، وهي القرآن والسنة والإجماع، والاكتفاء عنها بآراء الرجال، مع أن آراءهم كثيراً ما تكون حلولاً وقتية أملتها ظروف معينة، ومع هذا فهي نابعة من فكر محدود لا يؤمن عليه الخطأ والنسيان، بخلاف الكتاب والسنة، فإنهما لا ينضب معينهما، ولا يأفل نورهما، ولا تستنفد حلولهما بتطور الأحداث، وتجدد المشكلات؛ أما الكتاب فهو تنزيل من حكيم حميد، يحمل ما يستجد في الكون، وما يحتاج إليه الناس، فهو تنزيل من حكيم حميد، يحمل ما يستجد في الكون، وما يحتاج إليه الناس، وأما السنة فهي وحي خفي من عنده تعالى، مصون من جميع المؤثرات التي تطغى على نفوس البشر، فتتحكم في آرائهم النابعة من تلك النفوس، فإن الله تعالى يقول: "وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهَوَى \* إِنْ هُوَ إِنَّا وَحْيٌ يُوحَى " (۱).

<sup>(</sup>١) سورة النجم ، الآيتان ٣ ، ٤

وأما كونه جريمة في حق الأمة؛ فلأنه يجعلها أمة جامدة عاجزة عن الرجوع إلى مصادر العلم لاستلهام الحق، مفلسة من الرصيد العلمي الذي يكفيها لحل مشكلاتها المستجدة بتطور الأحداث، وتقلبات الدهر؛ لأنها اعتادت أن ترجع إلى رصيد محدود من آراء الرجال الذين لم يستوعبوا من الأحداث إلا ما عاصروه، وفي مثل هذه الحالة تجد الأمة نفسها مدفوعة على كره منها - إلى التعويل على مصادر التشريع الأجنبية، عندما تنضب مصادرها، وكيف لا تنضب وهي آراء لقوم عاشوا في فترة محدودة من الزمن، فلم يعرفوا ما يستجد بعد تلك الفترة من أحداث.

أما إذا عودت الأمة على استلهام الحق، ومعرفة القول الفصل من كتاب الله المبين وسنة رسوله عليه الصلاة والسلام، وكان منها فقهاء نابهون أخذوا بحظ وافر من علوم القرآن والسنة، فإنها ولا شك ستكون أمة عزيزة ؛ باستغنائها بما عندها من الرصيد العلمي عما عند الآخرين، وفي هذا يقول شيخنا العلامة المحقق الإمام أبو إسحاق إبراهيم أطفيش رحمه الله تعالى: "لقد جعل الله للعباد في القرآن قواعد عامة، يهتدون بها في مراحل الحياة، ويستنبطون منها كل ما يصلح لهم من الأحكام، ويسعدون به من الأعمال، ثم بين الشيء الكثير منها النبي الله بأقواله وأفعال وتقريره، فكانت تلك كذلك، يرجع إليها فحول العلماء في كل حين، والإسلام كامل من حيث كذلك، يرجع إليها فحول العلماء في كل حين، والإسلام كامل من حيث السياسة الشرعية، والسياسة المدنية، والسياسة الاقتصادية، فإذا ظهر شيء من الخفاء في بعضها، فإن العقول الحاضرة لم تهتد إلى كنهه، ولم تسجل غامضه، ولو انصرفت إلى تدبره لألفته آية واضحة".

ومن تدبر ما كان عليه السلف الصالح من أهل الاستقامة في الدين، وجلهم أبعد ما يكونون عن هذا الجمود الذي ينادي به أولئك الذين يدعون إلى المحافظة على ما كان عليه السلف، ولا أدل على ذلك من أنَّ أحدهم كان إذا أبصر دليلاً في مسألة لم يتردد في اتباعه ولو وجد عمل الناس على خلافه، ومن أمثلة ذلك أن الإمام محمد بن محبوب رحمهما الله تعالى وجد أهل عمان يصلون ركعتين بعد الأذان الثاني من يوم الجمعة يفصلون بهما بينه وبين الخطبة، فغير ذلك، وردَّ الناس إلى العمل بالسنة، يقول تلميذه الإمام أبو المؤثر الصلت بن خميس الخروصي وحمه الله في كتاب الأحداث والصفات: "ومن السنة في الجمعة، أن الخطبة متصلة بالأذان، والأذان متصل بالإقامة، والإقامة متصلة بالشائل على دلك، ثم إن محمد بن محبوب وحمه الله عير تلك الأذان، واتبعه الناس على ذلك، ثم إن محمد بن محبوب وحمه الله عير تلك البدعة وردَّ الناس إلى الأمر الأول".

ومن المعلوم عند من عرف التاريخ أنَّ عمان عندما جاءها ابن محبوب ـ رحمه الله ـ ما كانت خالية من أهل العلم، بل كانت في أزهى عصورها العلمية بكثرة علمائها ، وسعة أفقهم العلمي، وكان من بينهم أحد حملة العلم عن الربيع ـ رحمه الله ـ وهو الإمام منير بن النير ـ رضوان الله عليه ـ ولم يمنع ذلك محمد بن محبوب من تغيير ما رآه مخالفاً للسنة، وردَّ الناس إلى ما كان عليه رسول الله .

ومن أمثلة ذلك أيضاً أن أئمة الملهب ـ رحمهم الله تعالى ـ اتفقوا من عهد الإمام أبي الشعثاء جابر بن زيد على أن العاجز عن الصيام لهرم أو مرض

لا يرجى برؤه، ولا مال له يفتدي به، يصوم عنه أخص خاصته، أو يدفع عنه الفدية من ماله هو، كما أفتى به أبو الشعثاء ـ رحمه الله ـ الرحيل والعنبر في أمهما، واستمر الناس على الأخل بهذه الفتوى حتى جاء أبو المؤثر، فاجتهد في المسألة، واستنبط من قوله تعالى: " لا يُكلِّفُ الله نفساً إلا وسعها إلى غيره، الصيام والإطعام عن العاجز عنهما، وعدم انتقال الخطاب بهما إلى غيره، وأشبع المسألة تحقيقاً، فوافقه جل العلماء الذين جاءوا من بعده على رأيه هذا؛ لقوة دليله مع أنه لم يقله أحد من علماء المذهب قبله، وإنما هو قول مكحول، وخالد بن دريد، وربيعة بن عبد الرحمن، وأبي ثور، وابن المنذر من فقهاء الأمصار.

قال الإمام السالمي رحمه الله: "وأول من فتح باب ذلك أبو المؤثر، وتبعه أبو سعيد، وأبو محمد وغيرهما"، وقال أيضاً: "ويالغ أبو المؤثر في ردّ الصيام والإطعام، مع علمه أنه قول أثمته، ونصر قول خالد بن دريد وربيعة بن عبد الرحمن".

وما ذهب إليه أبو المؤثر هو القول الراجح في المسألة كما أوضحت ذلك بما فيه مقنع في درس التفسير.

ولا يكاد يوجد أحد من علماء السلف المجتهدين إلا وله مثل هذا الموقف، وعلى هذا درج علماؤنا المتأخرون، فهذا قطب الأئمة ـ رحمه الله ـ انفرد بكثير من الآراء في مسائل أخذ فيها بغير ما استقر عليه أئمة الملهب، وربما رجح قولاً شاذاً مهجوراً عند جميع علماء الأمة، كما فعل في المسألتين

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ، الآية ٢٨٦

الغراوين، عندما رجح فيهما مذهب ابن عباس رضي الله عنهما، على مذهب زيد رضى الله عنه، إذ وصف مذهب ابن عباس بأنه الحق، ثم قال: "وليس زيد بن ثابت جبريل الفرائض، ولا نحن حمر الفرائض".

شمر وكن في أمور الدين مجتهداً ولا تكن مثل عير قيد فانقادا

وهذا الإمام السالمي ـ رحمه الله تعالى ـ وجد أهل عمان مطبقين جيلاً بعد جيل على أن يقيم للصلاة الإمام دون المؤذن، وكان العلماء الذين سبقوه شديدي التمسك بذلك، حتى أنَّ أحد المتأخرين منهم أفرد لهذه المسألة مؤلفاً خاصاً انتصر فيه للقول المعمول به في زمانه، أدرجه صاحب قاموس الشريعة في الجزء الثاني من كتابه هذا، فاحتل من صفحاته أكثر من مائة صفحة، وممن انتصر له الإمامان العلامة أبو نبهان، والمحقق الخليلي ـ رحمهما الله تعالى ـ وقد قال الإمام السالمي في معرض الحديث في هذه المسألة: "وهذان الشيخان هما أجلُّ علمائنا المتأخرين"، ولم يمنعه كل ذلك من إبطال ما كان الناس عليه، وردهم إلى السنة التي كان عليها رسول الله ﷺ وخلفاؤه الراشدون، وسائر أصحابه والتابعون، وهي أن يقيم المؤذن لا الإمام، واشتد نكير الإمام السالمي. رحمه الله - تعالى على الذين بدلوا هذه السنة حتى قال فيهم:

> فبدلوا وليتهم ما بدلوا حتى ادعاها سنة واحتالا وهو لعمري جدل محرم وإنه ساع لهدم السنة لو كان سنة كما قد زعما

ورسخت بقلب من لا يعقل على ثبوتها بما قد قالا لأنه يقول ما لا يعلم بجهله كفى بهذا محنة لم تفتنن أسلافنا والعلما

لما عليه العلماء السالفة مشتهر مضى عليه صحبه إلى انتهائهم عليه أجمعوا

كيف تكون سنة مخالفة وفعله صلّى عليه ربه والخلفاء الراشدون أجمع

وقد أبطل رحمه الله ما تعورف عليه من قراءة القرآن على القبور، كما أبطل الأوقاف الموقوفة لذلك، وأمر بصرفها في مصارف الأموال المجهولة الأرباب، إن لم يعرف لواقفها وارث، وفي هذا يقول:

ويترددن إليها الدارس نتركها وهي لذاك عدة إلا سلاما ودعا وأدبرا وإن يقولوا خالف الآثـــارا

أتعمرن قبورنا الدوارس وهذه المساجد المعدة والمصطفى قد زارها وما قرا حسبك أن تتبع المختارا

وقد لقي معارضة شديدة، واستنكاراً حاداً من الذين يحرصون على عدم مخالفة ما وجدوا عليه أسلافهم في كلتا المسألتين، وكانت الثانية سبباً لحتفه ورحمه الله ـ إذ أصيب في طريقه إلى أحد شيوخه الإقناعه بالحق فيها، وقد وفّق ـ والحمد لله ـ في ردّ الناس إلى العمل بالسنّة فيهما، واجتهاداته ـ رحمه الله تعالى ـ كثيرة.

وهذا إمام المسلمين العلامة محمد بن عبد الله الخليلي ـ رحمه الله تعالى ـ ردّ عمل الناس في زمانه إلى ما تقتضيه السنّة في العديد من المسائل، منها صلاة التراويح في قيام رمضان، فقد دعا الناس إلى أن يصلوها ثماني ركعات، كما صلاها رسول الله ﷺ بعدما كانوا يصلونها اثنتي عشرة ركعة، ومنها جهر

المأمومين بالتكبير وراء الإمام يوم النحر وأيام التشريق أدبار الصلوات المفروضة، ومنها عدم السجود أدبار الصلوات إلا للساهي.

وأما الصنف الثاني: فهم قوم ليست لهم بالسلف الصالح صلة، وإنما اتخذوا الدعاية السلفية التي يتمسحون بها جسراً يعبرون عليه إلى غايات يدفعهم إليها ما وقر في نفوسهم من الهوى، وسلاحاً يجهزون به على الإصلاح، ويقاومون به المصلحين الذابين عن حرمات الدين، لأنهم وجدوا بن هذه النغمة التي تستهوي النفوس آلة صالحة لاستثارة عواطف الجماهير ضد من يصمونهم بأنهم خارجون على منهاج السلف، فلم يفتأوا – تحت هذه اللافتة – يكيلون النهم للأبرياء ويلمزونهم بالأباطيل "والذين يؤذون المؤمنين والمؤمنات بغير ما اكتسبوا فقد احتملوا بهتاناً وإثماً مبيناً" فإذا دعا داعي الحق ونادى منادي الإصلاح إلى ما فيه صلاح الأمة والدين، ثارت ثائرتهم؛ فلم تهدأ لهم عاصفة، ولم يخمد لهم ضرام، مدعين زوراً أنه أمر بدع في الدين، وتعدُّ على سيرة السلف، ولا يهمهم أن يفشو بينهم الإلحاد، ولو صخُّ صخبه مسامعهم، أو ينتشر في وسطهم الفساد، وإن أزكم نتنه معاطسهم، وقد يكون ذلك من أقرب قريب إليهم، وأعز عزيز لديهم، فلا تنقدح في قلوبهم غيرة، ولا يتحرك لهم ضمير، ولا يقوم في نفوسهم باعث يدفعهم إلى تغيير المنكر، ومقاومة الباطل " لاَ يَتَنَاهَوْنَ عَن مُنكَرِ فَعَلُوهُ لَيْشُنَ مَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ " ('' ، فليت شعري أين الحجة من الدعوى؟! فشتان بين الواقع والمدعى.

<sup>(</sup>١) سورة المائدة ، الآية ٧٩

على أنهم أنفسهم أسرع الناس إلى مخالفة السلف إذا لاح لهم في الأفق مطمع، أو تخيلوا في أمر ما يخالونه منفعة لهم، يتهالكون على الدنيا كما يتهاوى الفراش على ألسنة النار، ويتساقط اللباب على عفونة الأقلار، وكثيراً ما يلبسون باطلهم ثوباً فضفاضاً محوهاً بدعاية الحق" يُخَادِعُونَ اللّهَ وَالّذِينَ آمَنُوا وَمَا يَخْدَعُونَ إِلاّ أَنفُسَهُم وَمَا يَشْعُرُونَ "("ليت شعري أبمثل هذا ينصر الحق؟ المخدعي سيرة السلف الصالح؟ ويشاد بناء الدين؟ كلا والله! وإنما كل هذا الذي يأتونه من هذا القبيل، ليس هو إلا نقضاً لعرى الإسلام، وهداً لبنيانه الشامخ، فالإسلام لا يشاد بنيانه إلا بدعائم الحق، ولا يقوم قائمه إلا بعمل الخير، يقول شيخنا الإمام أبو إسحاق إبراهيم أطفيش رحمه الله: "إنَّ الإسلام لا يؤيد بالسيئات والعيوب وإنما بالحسنات ومحاسن الأعمال".

وما انتماء هذا الصنف من الناس إلى السلف الصالح إلا عار يلصق بالسلف وهم منه براء براءة المسيح عليه السلام ممن اتخذوه وأمه إلهين من دون الله، فسيرة السلف ما كانت مشوبة بالعيب، ولا ملطّخة بالعار، وإنما كانت بيضاء نقية، أصفى من الماء القراح، ما كانوا يقرون إلحاداً، أو يسكتون عن فساد لأجل محاباة قريب، أو رعاية حبيب، وما كان أحدهم يغدو ويروح وهمه محصور في مصلحة نفسه، بل كان كل منهم ينوء صدره بأثقال هموم الأمة ودينها، ولو كانوا يعيشون تحت سراديب الأرض توارياً عن مراقبة الباطل ونفوذ بطشه، فقد كانوا وهم على هذه الحالة يتابعون ما يجري في أطراف بلاد

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية ٩

الإسلام بكل يقظة وحزم وعزم، ولم تكن منهم متابعة مجردة، بل كان يليها التخطيط والتنفيذ لما يعود بالخير والعز والكرامة على الأمة والدين.

إن سيرة السلف – أيها الناس – ما كانت يوماً ما تحجراً وجموداً ويرود عاطفة تجاه الدين، ومخادعة لله وللمؤمنين، وإنما كانت انطلاقاً لا يقف عند حد، وغيرة على الدين وحرماته، يؤججها الإيمان الصادق، وإخلاصاً لله عز وجل، يبعث على المحافظة على أوامره ونواهيه(١).

وبعد هذا الكلام النفيس الجامع الممتنع، لا يمكن أن يصلح تعليق عليه إلا من جنسه، نختم به هذا المبحث وهو قول سماحته:

"إنَّ الغيور على سيرة السلف الصالح ليس هو الذي يدعو إلى إغلاق باب النظر والاجتهاد، والتعامي عن الأدلة الشرعية، وإنما الغيور حقاً على سيرة السلف هو من اعتصم بكتاب الله وسنة رسوله ﷺ، وحافظ على ما كان عليه السلف من التمسك بهما، والغيرة عليهما، ومواجهة الباطل مهما كان مصدره، بكل قوة وحزم، من غير مراعاة لقرابة قريب أو محبة حبيب "(۲).

### ٤.العلـمـ اكحديث

يمكن إضافة هذا المصدر إلى المصادر الثلاثة الأولى التي ترتكز عليها مصادر التربية مما يعددها التربويون ، وذلك من تجديد سماحة الشيخ في الفكر التربوي ، فكثيراً ما نلمس رجوع الشيخ في توجيهاته إلى الحقائق العلمية الثابتة ، وإلى

<sup>(</sup>١) الرد على أحد المغرضين ، مخطوط بحوزة الباحث صورة منه، ص٤٣-٥٤.

<sup>(</sup>٢) الرد على أحد المغرضين ، ، ص٤٢.

أقوال أصحاب الاختصاص وآرائهم في فهم الكثير من القضايا المشكلة ، والمعضلات المعقدة ، فيصدر في حكمه عن فهم استوعب فيه مصادر الشريعة ، ووعى فيه رؤية العلم الحديث، إذ الكثير من القضايا لا تحل عقدها إلا في ضوء رؤية العلم ؛ فبه يكتمل التصور للقضايا والمشكلات، والحكم على الشيء فرع تصوره ، فإذا انحرف التصور انحرف الحكم ، وإن انحرف الحكم انحرف السلوك ، يقول سماحته: " ولا ريب أن الانحراف في تصورات الإنسان يؤدي به إلى الانحراف في كل شؤون الحياة ، فإن شؤون الحياة كلها إنما هي مبنية على التصورات (١٠) ؛ لذا نجد سماحته كثيراً ما يوجُّه طلبة العلم ورادة الإصلاح إلى استيعاب قضايا العصر بجانب التضلع في علوم الشريعة، ويدعوهم إلى التفتح العقلى وعدم التقوقع والانزواء، يقول سماحته: " يجب أن تكون هناك طائفة من المسلمين تتخصص في دراسة الشريعة الإسلامية بعمق ... ولا يعنى ذلك أن تكون منعزلة عن واقع حياة البشر في عصرها ؛ فإن الانعزال يؤدي بها أن لا تحل للبشر مشكلة ، ولا تعالج لهم معضلة ، هذه الطائفة يجب أن تكون مدركة تمام الإدراك لعصرها ، وما يتطلبه هذا العصر، وما تفرزه تطورات العصر من مشكلات مختلفة لتستنبط حلول هذه المشكلات من القواعد الكلية ..."(٢)

<sup>(</sup>١) آثار الانحراف الفكري ٩٩/ ج

<sup>(</sup>٢) أهمية العلم ، ص٢٤ ، ٢٥

# محتوى الربية

لقد تقدم الحديث عن مصادر التربية التي يستقي منها المحتوى مادته، ويشكل منها كيانه، فالمحتوى بلالك يشمل الأحكام العقدية، والخلقية والعملية ( الفقهية ) ثم يتوجه المتربي إلى الحياة الإنسانية ليأخذ منها مهاراته ومعلوماته الضرورية في تسيير حياته، مستفيداً في ذلك من تجارب بني جنسه.

لقد أشار سماحة الشيخ إلى هذا المحتوى في العديد من توجيهاته ، يقول عن الأحكام العقدية مثلا : "إن أولى العلوم بالاهتمام والعناية والحرص هو العلم الذي يعرف هذا الإنسان من أين جاء وإلى أين ينتهي ، وما هي وظيفته بين مبدئه ومنتهاه ، هذا العلم لا يخضع لتجارب البشر ونظرياتهم وإنما يستمد من الله سبحانه وتعالى بواسطة النبوات"(۱)

ويقول عن الأحكام الفقهية: " فكل واحد مطالب بأن يتفقه في دين الله سبحانه وتعالى، بقدر ما يعبد الله على بصيرة ويقدر ما يسوس نفسه في هذه الحياة بسياسة شرع الله سبحانه تعالى، بحيث لا تخرج أعماله وتصرفاته عما يقتضيه حكم الله سبحانه "(1)

ويقول عن الجانب الخلقي: "وما أولى هذا الجانب بأن يرعى، وأن يولى كل عناية، وذلك لأن هذا الجانب مرتبط بصميم الدين، بل هو من أساسيات الدين الحنيف ... قال 業: بعثت لأتم مكارم الأخلاق، فمكارم

<sup>(</sup>١) أهمية العلم ، ص٨

<sup>(</sup>٢) السابق ص٢٠

الأخلاق غاية من غايات هذا الدين الحنيف، ومقصد أسمى من مقاصد هذه الدعوة المباركة التي بعث بها ولله التي كانت رحمة للعالمين "(۱) وسيأتي تفصيل ذلك في فصل التربية السلوكية. ويقول عن جانب المهارات والاستفادة من التجربة الإنسانية: "لذلك كانت دراسة العلوم المؤدية إلى استغلال ثروات الطبيعة فرضاً كفائياً على المسلمين؛ لما يترتب عليها من قوام شأن الأمة الإسلامية واستغنائها عن الآخرين، واستقلالها في أمورها المعاشية، وكان لزاماً على المسلم أن يكون حريصاً على تتبع ما يجري في هذا العالم ليأخذ العبرة من كل شيء، فإن لله سبحانه سنناً في هذه الحياة لا تتبدل "(۱)

# أساليبالرية

لقد تقدَّم الحديث في مبحث مصادر التربية أن نشاط التربية مستهدف به الإنسان من أجل تحقيق العبودية المطلقة لله، وقد شاء المولى - جلَّت قدرته - أن يخلق هذا الإنسان في تكوين عجيب، يدعو إلى التفكر حقاً، ففيه انطوى العالم الأكبر، مخلوق متباين في صفاته النفسية، كما هو متباين في سماته الجسمية، لذا

<sup>(</sup>١) الإسلام ومكارم الأخلاق ، ٩٨ / ج

<sup>(</sup>٢) جواهر التفسير ٢ / ٢٥٢

يبدو الاختلاف في أحوالهم المعيشية، ومنهجية تصريفها، وهذا "التباين في أحوال الناس سمة من سمات البشر المعهودة، فلذلك نجدهم متفاوتين في المدارك، مختلفين في المشارب، متعاكسين في الأحاسيس، وإلى ذلك يرجع تعدد مذاهبهم في الأمر الواحد، وتباين تصوراتهم في القضية الواحدة"(١).

لهذا كانت مهمة المربين دقيقة، ومسالكهم خطيرة، فإنَّ فساد الأسلوب التربوي مفضٍ إلى فساد الجيل، وفساد الجيل مؤد إلى فساد المجتمع لا محالة؛ ولذلك يشير كثير من الكاتبين من المتقدمين والمتأخرين إلى أن التربية فن وصناعة، لها أصولها وقواعدها، كما أشار إلى ذلك ابن خلدون في مقدمته (٢).

والحياة الإنسانية متطورة في شتى مناحيها، مستمرة في تطورها ؟ لذا لم يصح بحال أن تكون التربية متحجرة جامدة، بل تواكب المد الحضاري، وتستوعب معطيات العصر، وتستجيب لحاجاته. ولهذا يشبّه الشيخ ـ حفظه الله ـ المربي بالطبيب، سواء كان هذا المربي أباً أو معلماً أو واعظاً أو مفتياً أو في أي موقع من مواقع التربية والتوجيه، يقول سماحته: " الأب المربي كالطبيب الحاذق في استخدام العلاج، قد يكون الأب إذا اتخذ وسيلة الإرشاد والنصح والتوجيه والتذكير بالعواقب، يكون عمله هذا أجدى في بعض الحالات، وهذا يختلف باختلاف طبائع الأولاد، قد يكون بعضهم تصيبه الغفلة، فعندما يذكّره يتدكّر على الأقل حياء، فيؤخذ بهذه الناحية، وبعضهم يحتاج إلى تعنيف في يتذكّر على الأقل حياء، فيؤخذ بهذه الناحية، وبعضهم يحتاج إلى تعنيف في

<sup>(</sup>١) الحق الدامغ ، الشيخ الخليلي ، ص٥.

<sup>(</sup>٢) مقدمة ابن خلدون، الباب السادس الفصل الثاني : في أن التعليم للعلم من جملة الصنائع. ، دار الكتب العلمية ، ط١ ، ١٩٩٣م ، ص٣٤١م.

القول، وبعضهم يحتاج إلى عقوبة، فهذا يعاقب بقدر الجرم الذي ارتكبه، وبقدر الخطأ الذي وقع فيه، ولا يرضي عاطفته هو، فبعض الحالات يكفي فيها النصح ويلجأ الأب إلى العنف ... فالطبيب يحتمل أحياناً أذى المريض، كذلك الأب عليه أن يحتمل أذى الأولاد"(١).

ذلك تعريج سريع على ضرورة منح الوسائل التربوية وأساليبها عناية فائقة، فهي بمثابة الطريقة التي يقدم بها الطبيب علاجه إلى مرضاه، وسأذكر هنا أهم الأساليب التربوية التي أشار إليها سماحته.

#### १) किरु हो

يقول سماحته: "القدوة ناتجة عن تأثر نفساني من قبل المقتدي بالمقتدى به، سواء كان ذلك لعظم شخصيته في اعتقاد المقتدي أو لتفوقه في ناحية من النواحي، كالنواحي العلمية والنواحي العملية وغيرها، أو لأي سبب من هذه الأسباب، وهذا ما يجعل الإنسان ينساق وراء شخص بسبب هذا الإعجاب البالغ الذي يتحكم في نفسه"(۱).

إن التربية بالقدوة من أكثر الطرق تأثيراً في نفوس الناشئة في شتى مراحل حياتهم، وهي تسبق في تأثيرها القول في أي شكل من أشكاله، أكان نصحاً

<sup>(</sup>١) تربية النشء ٢١١/أ. بمكتبة معهد العلوم الشرعية

<sup>(</sup>٢) جريدة عمان، عدد ٦٧٨٣، الثلاثاء ٢٠/رمضان ١٤٢٠هـ، ١٩٩٩/١٢/٢٨م، ص١٥٠.

مباشراً، أو خطة عامة مثلاً، إذ لا يجدي القول إلا بعد أن يكون صاحبه ترجمة حيّة لما يقول، ويؤكد الشيخ ـ حفظه الله ـ على المربين ضرورة جعل أنفسهم قدوة لكل من يتأثر بهم، ومن هؤلاء المربين على سبيل التمثيل:

ا. الآباء: يقول سماحته "على الآباء والأمهات في البيوت أن يكونوا قدوة لأبنائهم في التمسك بقيم الإسلام، والمحافظة على واجبات الدين، وعليهم أن يغرسوا المفاهيم الإسلامية الصحيحة في نفوس أولادهم؛ حتى يكون هؤلاء الأولاد ثمرة طيبة لهم، وامتداداً حسناً لوجودهم بعد وفاتهم، وسبباً لفوزهم يوم القيامة، فإنَّ من عمل الإنسان الذي يبقى له بعد موته الولد الصالح الذي يدعو له بالخير"().

٧. المدرسون: يقول سماحته: "على المدرسين أن يهتموا كل الاهتمام أن يكونوا هم القدوة لهؤلاء الأولاد في السمو بأنفسهم إلى الأوج الأعلى، فيترفع عن الكلمات النابية، والقذف بالشتائم، وتسميته بأقبح الأسماء، كأن يناديه يا كلب، يا حمار، لأن ذلك ينطبع في ذهن الطالب، فيمارسه في حياته، وعليهم التزام الصدق وتجنب الكذب؛ لأن له تأثيراً على نفسية الأولاد، فهو عندما يرى أستاذه يخدعه بالكذب يظن أن ذلك مهارة وشطارة، فيتعود مثل ذلك،

<sup>(</sup>١) التحذير من آفات المجتمع، ص٥٧.

وعليهم أن يكونوا قدوة في غرس الاعتزاز بقيم الدين وفضائله، والاستهانة بما عند أعداء الحق"(١).

٣. الدعاة : الذين جندوا أنفسهم لدعوة الناس إلى الخير، أكان المدعوون من المسلمين أو من الكفار، بل على المسلم أياً كان أن يكون ترجمة حقيقية لمبادئ الإسلام، والأمر أوجب في حق العلماء منه في حق غيرهم، يقول سماحته:

أ ـ "أما الدعوة النافعة التي تحوّل الناس من الضلال إلى الهدى، ومن الفساد إلى الصلاح، فهي الدعوة التي يصدِّقها فعل الداعية، ويترجمها واقعه، ويزكيها إخلاصه، وإذا لم يتفاعل الداعية مع دعوته فكيف يتفاعل معها غيره"(٢).

ب ـ "على الفقيه أن تكون أعماله كلها ترجمة حية صادقة لما آتاه الله سبحانه من علم، وبهذا تنتشر الدعوة الإسلامية "(٢).

ج- "على المسلم أن يكون ترجمة لحقيقة الإسلام، يتجلَّى جوهر الإسلام بمجرد النظر إلى تصرفات هذا المسلم في جميع أحواله، في أخذه وعطائه، وفي قبوله ورفضه، وفي غضبه ورضاه، في تصرفاته ومعاملاته كلها، هكذا يجب أن يحرص فقهاء المسلمين على أن

<sup>(</sup>١) تربية الأولاد ١٠٦/أ.

<sup>(</sup>٢) جواهر التفسير ٢/٠٤٤.

<sup>(</sup>٣) أهمية العلم - الشيخ أحمد الخليلي، ص٣٧.

يقودوا المسلمين أولاً إلى هذا الخير حتى يقتنع غير المسلمين بالإسلام، ويدخلوا في دين الله أفواجاً"(١).

إن البليّة العظيمة التي أصيب بها المسلمون، وساهمت بفاعلية كبيرة في فساد الأمة، هي فساد من هم في مواضع القدوة، من العلماء وأشباه الصالحين، والموهوبين الذين لهم كبير الأثر في نفوس الناس، ويلبس هذا الفساد لبوساً متعدد الأشكال، ومتباين الألوان، فقد تجد بعض المتميزين بالفهم والنباهة والحفظ مثلاً يستغلون اقتناع الناس بهم، وإجلالهم لهم في إفساد الأجيال. وتلك مصيبة طامّة، وأعظم منها أن تجد العلماء القادة قد فقدوا مصداقيتهم في نفوس الناس، بمداهناتهم الرخيصة، وحرصهم على جمع الحطام، والركون إلى السلامة، والإخلاد إلى بهارج الحياة، غير مبالين بما تتطلبه مواقعهم من المواقف الأبيّة الحاسمة المشرّقة، غير عابئين بما تخلّفه سلوكياتهم في نفوس العامة "أ، وعندما ذكر سماحته المشكلات التي تواجهها الصحوة الإسلامية، عدّ منها:

"فقدان بعض العلماء مصداقيتهم في نفوس الشباب المسلم، فتجد هذه المجموعة تولّي وجهها شطر السياسة الغالبة، فتتحول من وجه إلى وجه، فتفتي اليوم بفتوى، وتفتي غداً بما يضادها، فيجب أن تكون هناك قيادات علمية إسلامية موصولة بحبل الله تعالى، تقول كلمة الحق ولو كانت مرة في أى موقف

<sup>(</sup>١) السابق، ص٣٩.

 <sup>(</sup>٢) مثال ذلك أني كنت في نقاش مع أحد كبار السن المتعلمين في ثبوت عدم ذبح الدجاج
 المستورد من البلدان الكافرة على الطريقة الإسلامية، وإنما قتل بالشنق والصعق الكهربائي
 وغيره، فقال لكن القاضي فلان بن فلان الفلاني يأكله وهو أعلم منكم.

من المواقف ، ولو كان ذلك على حساب حياتها، وبذلك توجد الثقة بين الشباب والعلماء"(١).

بل ربما بلغ الخطر الزبى، حين تُتهم الدعوة من جرّاء وجود المفارقة الواضحة بين الداعية وما يدعو إليه، بل المفارقة بين سلوك المسلم العادي وما هو معروف عن الإسلام عند غير المسلم من خلال القراءة عنه، فكيف بالداعية؟! يقول سماحته "وإذا كان هناك نشاز بين سلوك الداعية وما يدعو إليه فإنه مؤدّ إلى تقهقر الدعوة، بل وليس إلى اتهامه فقط وإنما إلى اتهام الدعوة أيضاً "(۱).

٢) الصحبة : يبين سماحته في مواضع عديدة أثر الصحبة على سلوك الفرد، فمن ذلك قوله : "على الآباء أن يجنبوا أولادهم رفقاء السوء، وهي من أهم الواجبات ، وعلى الأب أن يتابع ذلك ويراقبه"(") ويقول في موضع آخر : " واختيار القرناء الصالحين من أهم الأمور ، فالإنسان يتأثر بقرينه كثيرا، فرب قرين يُصلح قرينه ، ورب قرين يُفسد قرينه ، فإن تأثير القرين على القرين بالغ ، وقد أجاد الذي قال:

لا تصحب الكسلان في حالاته كم صالح بفساد آخر يفسد

<sup>(</sup>١) الصحوة الإسلامية ، محاضرة بكلية الشريعة ، تسجيلات مشارق الأنوار.

<sup>(</sup>٢) آثار الانحراف الفكرى، محاضرة بالجامعة، رقم ١٠١/ج بمعهد العلوم الشرعية.

<sup>(</sup>٣) حقوق الأولاد ٩١/ج بمعهد العلوم الشرعية

فعندما يماشي أحد أحدا ، يقاس به ، فيسأل الناس عن صاحبه ، فيقال : صاحبه الذي يصحبه فلان ، وهو رجل سيء الخلق ، شرس المعاملة ، يُحمَل عليه ويقاس به ، ولو لم تتبدل أحواله ؛ لأنَّ من العادات أن تؤثّر أحوال القرناء في قرنائهم ، من هنا كان الواجب على الأبوين أن يبعدا ولدهما عن قرناء السوء " (1) وليس الأمر محصورا في الناشئة وحدهم كما هو معلوم ، فإن التربية بالصحبة أسلوب تربوي شائع لدى علمائنا المتقدمين ، بل هو عنصر إسلامي تجلّى في حياة الرسول عليه الصلاة والسلام مع صحابته الكرام .

#### ٣) الموعظة الحسنة:

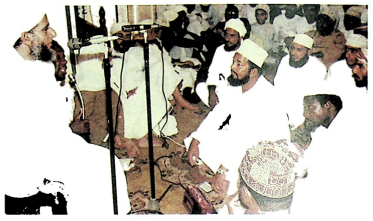
تقترن الموعظة الحسنة في كتاب الله تعالى بالحكمة ، يقول سبحانه : "ادْعُ لِلى سَيلِ رَبُّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُم بِالَّتِي هِي أَحْسَنُ "(") وفي توسط الموعظة بين الحكمة والجدال بالتي هي أحسن ، إشارة إلى أنَّ الموعظة الحسنة مفتقرة إلى الحكمة ، كافتقار الجدال بالحسنى إلى الحكمة ، وإن خلت الموعظة من الحكمة كانت الموعظة خشنة لا حسنة ، وفي هذا المعنى يقول سماحته : " الله تعالى يقول: " وتُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْناً "(") ولم يقل وقولوا للمؤمنين حسناً ، أو للمسلمين حسناً ، وهذا الخطاب وإن كان موجَّها إلى بني

<sup>(</sup>١) حقوق الأبناء على الآباء ، ٩٠ / ج

<sup>(</sup>٣) سورة النحل ، الآية ٢٥

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ، الآية ٨٣

إسرائيل فهو أيضاً موجَّه إلى هذه الأمة، لأنها حكي لها هذا الخطاب، وهو من الماملة الحسنة.



الشيخ الخليلي يلقي محاضرة في زنجبار بأفريقيا

فعلى المسلم أن يقول حُسناً، وعندما يدعو الإنسان إلى الحق وإلى الرشد يدعو بالحكمة والموعظة الحسنة، كما وصّى بذلك الله سبحانه وتعالى رسوله ﷺ. فالكلمة الهادئة الهادئة تستهوي الناس وتميل قلوبهم، وتؤثر على وجدانهم ومشاعرهم حتى تجتذبهم إلى الخير اجتذاباً، فلا يلبث من كان عدواً لدوداً أن ينقلب إلى صديق حميم، بتأثير الكلمة الهادفة، فيجب على المسلمين والمسلمات أن يتفطئوا لذلك"(۱).

<sup>(</sup>۱) سلوك المرأة المسلمة، محاضرة بالمصنفة بتاريخ ۱۹/جمادى الأولى/۱۹هـ، تسجيلات الملال.

يمكن - من النص السابق - استخلاص عدة مبادئ فيما يتعلق بالموعظة الحسنة هي:

١- إن الموعظة تعني تذكير الإنسان بما يهدف إلى تحقيق مصلحته، ولا يختص توجيهها إلى المسلمين فقط، بل تكون لغيرهم من بني البشر، لأنها – باختصار – دعوة إلى الله.

Y ـ وصف الموعظة بأنها حسنة ، والحسن هنا عام في ذاته ، لفظاً ومعنى ودلالة ، وفي أسلوب تقديمها كذلك ، وإلا أصبحت موعظة خشنة قاسية ، ولذا يؤكد الشيخ كثيراً على أن يكون سبك الموعظة من الكلمات الهادئة الهادفة ، ويقول سماحته في رسالة وجهها إلى أهل المغرب: " فإننا لم نؤيد قط أسلوب الشدة في عاولة التصحيح ، بل طالما نصحنا القائمين بذلك – من أبنائكم – بأن يترفقوا ويتلطفوا ، وألا يدفعوا إلا بالتي هي أحسن "(۱).

والرسالة نفسها - على الرغم من طولها - جاءت مترجمة لهذا المبدأ التربوي السامي، ولم تغفل عنه لحظة، فعندما يوجّه الشيخ توجيهاته إلى مخاطبه لا يوجهه بأسلوب مباشر، أو بصيغة أمر، أو ما يشعر بالجفاء، بل كثيراً ما يأتي بأسلوب الاستفهام، وهو أسلوب معدود من أساليب الحكماء، فتراه يقول بين الفينة والأخرى: "أرأيت أن لو كان كذا .. فما بال كذا.. ألا يرى الشيخ أن كذا ..سيؤدي إلى...... إلى آخر ذلك.

وتجدر الإشارة هنا إلى أن الموعظة الحسنة إذا عجنت بماء الحكمة، وأحميت بحرارة الإخلاص، وقدَّمت على طبق من البشاشة، فعلت فعلها في

<sup>(</sup>١) رسالة من سماحة الشيخ إلى أهل ميزاب، بحوزة الباحث صورة منها،.

النفس البشرية، وذلك ما نقلته كتب السير عنه عليه أفضل الصلاة والسلام. وإنتهج نهجه سماحة الشيخ - حفظه الله - فإذا أراد نصيحة أحد من المتعلمين مثلاً استأذنه وانفرد به، ويبدأ حديثه ببشاشة تتلألأ أنوارها في قسمات وجهه، معتذراً إليه في إبداء بعض الملاحظات أو الاستفهامات أو العتاب بصوت هادئ لا انفعال فيه ولا شدَّة، بل برفق ولطف وسماحة، مبيناً ـ حفظه الله ـ حجته، شارحاً لمداخلاتها، موضحاً الإيجابيات، وكاشفاً عن السلبيات، معدداً الكثير من مواقف الشخص المخاطب، التي تسند صحة ملاحظة الشيخ، وتؤيد سداد رأيه، فيجد المرء نفسه قد استحوذ عليها الشيخ، وأخذ بمجامع قلبه، وتلابيب أحاسيسه ومشاعره، لا يدري كيف تغلغل الشيخ إلى أعماق نفسه فطهرها، وتسلل إلى دواخل منعرجات نفسه فنقّاها، ولنترك مجالاً لأحد المشايخ الفضلاء يحدثنا عن أحد مواقفه، يقول: ذات مرة جمعت العشاء مع المغرب جمع تقديم في جامع روي – حيث أكون مسافراً هناك – وكنت أنا إمام صلاة العشاء، وكان الشيخ حاضراً، فلما فرغت أقبل على، فسلَّمت عليه، فقال لي:

"هذه الحالة، إن كانت تسوءني من غيرك مرة، تسوءني منك ومن أمثالك مرات، أنتم تشجّعون الناس على جمع الصلاتين، وتوهمون العوام أنه لابد من الجمع في السفر، ما الذي يمنعكم إذا حضرت صلاة العشاء أن تصلوها حيثما حضرت...". وأنا محتار ماذا أقول، وإنما أكرر له قولي: " إن شاء الله، إن شاء الله" ثم قلت له أخيراً: " إن شاء الله لن أعود" فابتسم لي وافترقنا.. ورغم أن لي بعض العذر في الجمع من جهة الصحة والاشتغال، لكن ظلّت تلك العبارات تتردد في خاطري، وجلست أقلّب فكري في الموضوع، وأراقب حالة

الجمع المتكررة في جامع روي إثر كل صلاة ظهر وكل صلاة مغرب، فأدركت أن الحالة تورث استياء شديداً..

ثم حرصت ألاً أجمع الصلاتين قدر الإمكان، خاصة في جامع روي خشية من عدم تحقيق الوعد بعدم العود، وحرصاً على رغبة سماحته في وضع الإنسان نفسه موضع القدوة، وصرت أكابد متاعبي ومشاغلي مفضلاً عدم الجمع أبدأ على أية حال مهما كلفني الثمن، اللهم إلا في حالات الضرورة، وكانت التيجة أنى ازددت حرصاً على صلاة الجماعة حتى في حال الطريق، وصرت أوقَّت للجماعات في السفر الأحدد المسجد الذي ستحضرني فيه الجماعة، ثم حرصت أن أنصح من يجمع بعدم الجمع، خاصة من كانت له نظرة من قبل الناس، وعلى أية حال فقد أصبح الجمع لدي مما لا أحبه، لأنه أصبح يعنى لدي الكسل، وحب الدعة والنفور من العبادة، والتشجيع على الإهمال. وانعكس أثر الاهتمام بعدم الجمع على كثير من سلوكياتي وحفاظي على المواعيد، وكان لذلك أثر بالغ في تقوية عزيمتي وطاقتي الروحية، فقد كان ذلك دافعاً إلى الإكثار من صلوات النوافل، والتعلق بالمسجد في أوقات الصلوات الخمس، وها أنا الآن أشعر بسعادة غامرة بهذا التطور الجيد في حياتي الروحية، وأكثر من ذلك زاد حبي للشيخ وغبطتي بنصيحته لي، حيث نما لدي الشعور باقترابه مني واقترابي منه أكثر من ذي قبل.. لا سيما بعد أن ذكرت الحادثة لأكثر من شخص، فكانوا يقولون لي: أنت محظوظ بجِظوتك لدى الشيخ، لمحن نتمنى أن ننال من إرشاد الشيخ وتقويمه وتسديده وتصحيحه للأخطاء مثل ما نلت، لأننا نشعر بأنه مثل الوالد الذي يحرص على مصلحة أولاده وتهذيبهم...

وينقل الشيخ خميس العدوي موقفاً آخر مشابها، يقول: كنت مرة في مكتب الإفتاء والشيخ — حفظه الله — يهم بالخروج، فقال لي: إني بحاجة إليك، أريدك في موضوع، فقلت سمعاً وطاعة، قال: إذن تلهب معي إلى البيت بالسيارة، قلت: بمشيئة الله، ثم تبين أن سائق سيارة المفتي غير موجود، فقال الشيخ: أذهب معك بسيارتك، فخرجنا وإذا بالسائق قد جاء، فقلت للشيخ: إذن ألحقكم بسيارتي، فالتقينا في البيت، فأظهر لي أبوته وحنانه ورفقه، وعتب علي في موضوع قديم، فطلبت منه مستقبلاً أن يعجل لي بالنصح، ولا يؤخره، فوعدني بذلك، ثم انهال علي بنوادره، وأقبل علي بسدر منشرح، حتى مسح ما خلف من أثر العتاب، فخرجت بالفائدة، والشيخ أحبُّ إلى من نفسي "(۱).

وحدثني الشيخ بدر اليحمدي قال: نصحني الشيخ مرة نصيحة شدّد علي فيها، ولا أخفيك أني تأثرت من شدة وقعها علي، وتكدّرت نفسي، فلما طلبت الإذن بالانصراف أحس الشيخ بانكسار خاطري، فقال: اليوم ستتناول الغداء معنا، قلت: أحسنت سماحة الشيخ، أرجو أن تعذرني، قال لي: أزعلت ؟ وأصر على أن أتناول الغداء مع سماحته، وأخذ يحدثني

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ خميس العدوي،

حتى خرجت بعد الغداء وقد استل آثار تلك النصيحة من نفسي ، ويقي نفعها(١)

وحكى لي الشيخ خالد الخوالدي، قال: كنت ألقي درساً في الجامع، وكان الشيخ حاضراً، لكنه من رفقه بنا لا يجلس قبالتنا، وإنما يكون خلف المتحدث متكتاً على المنبر، وكان الدرس يتناول موضوع المزاح، وكنت أنطقها بضم الميم، وأستخدم اللهجة الدارجة أحياناً، ويعد صلاة العشاء طلبني الشيخ وانفرد بي، وأخذ يتحدث بكل حنان ورفق وتواضع، وسألني هل ضبطت لفظة المزاح؟ فقلت: نظرت في المعجم، وأعني القاموس المحيط، فوجدتها بالضم، فقال: القياس يقتضي الكسر، ولكن لعلها جاءت على غير القياس، ثم أخذ يتحدث عن إهمال الناس للعربية، يقول: أصبح الناس الآن لا يهتمون بالعربية، وضرب لذلك أمثلة لما يقع فيه الناس من الأخطاء، كتكرار كلما الشرطية في الشرط والجواب، وعدد الآيات القرآنية التي ورد فيها جواب شرط كلما دون تكرارها، وبعض تلك الأخطاء في الحقيقة وقعت فيها أثناء الدرس. لكنه لحكمته ولطفه لم يشر إلى أني وقعت فيها، وإنما ترك استنباط ذلك لي "(٢).

#### ٤. القصة

القصة أسلوب تربوي مؤثر، فقد جبلت النفوس على التذاذها والارتياح إليها، والانفعال بأحداثها، والاعتبار بوقائعها، والتأثر بدلالاتها في

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ بدر اليحمدي

<sup>(</sup>٢) لقاء المؤلف مع الشيخ خالد الخوالدي .

السلوك عامة، يقول سبحانه وتعالى: " لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لَّأُولِي الأَلْبَابِ مَا كَانَ حَدِيثاً يُفْتَرَى وَلَكِن تَصْدِيقَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِّقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ " (١)

يشير الشيخ إلى أهمية هذا الأسلوب في التربية بقوله: " إنَّ فيما قصَّه الله تبارك وتعالى في كتابه عن الصالحين، وفي مقدمتهم أنبياء الله تعالى الذين اختصهم الله تعالى بمواهبه، ورفع من شأنهم ما فيه معتبر لأولى الألباب، فالمؤمن لا تمرَّ به هذه القصص من غير أن يأخذ منها العبرة"(۱).

والعبرة عندما لا تتحول إلى واقع مؤثر في سلوك الفرد فما هي بعبرة في الحقيقة، وما يجدي التأثر العاطفي العابر إن لم يحدث أثراً واقعياً ملموساً في حياة الإنسان، بل عليه أن يترجم تأثره واعتباره إلى مبادئ ترسم منهجية حياته العملية. يقول سماحته في جواهره في معرض تفسير قصة آدم عليه السلام وإخراجه من الجنة: " وفي استحضار ذلك لمن تلا الآية أو تلبت عليه موعظة وذكرى، وترسيخ لعداوة الشيطان في النفس، فإنه هو الذي جر على أصل الإنسانية هذه المصيبة، فما أجدر الفروع أن تثار لأصلها بمعاداة الشيطان وحزبه، ومقاومة وساوسه، والحذر من إغرائه وإغوائه، والسعي إلى تخييب سعيه في إضلال البشر، وقطع حبل أمانيه في إهلاكهم، وهذا أصل تربوي ناجع في إعداد النفوس لما يراد منها، إذ في تذكير الأولاد والأحفاد بمصائب

<sup>(</sup>١) سورة يوسف ، الآية ١١١ .

<sup>(</sup>۲) جریدة عمان، ع ۲۷۸۳، بتاریخ ۲۰/رمضان/۱٤۲۰هـ، ص ۱۵

الآباء والأجداد تأصيل لكراهية من كان السبب في هذه المصائب، وقد اتبع القرآن هذه الطريقة التربوية في أكثر من موضع، من ذلك قوله تعالى: يَا بَنِي آدَمَ لاَ يَفْتِنَنَّكُمُ الشَّيْطَانُ كَمَا أَخْرَجَ أَبُويْكُم مِنَ الْجَنَّةِ"(١) (١).

وأود هنا أن أوشي الحديث ببعض التطبيقات العملية لسماحته لهذا الأسلوب التربوي الفاعل، فهو - حفظه الله - موسوعة قصصية ثمينة نادرة، وكم توغّل في أعماق القلوب بهذا الأسلوب، والقصص عند سماحته - كما سيتّضح - قصص هادف، يجمع العبرة والتوجيه، وبعث الهمم، وتنشيط العزائم، وصقل السلوك، وإبهاج النفوس، وقد يستخدم القصة ليحقق بها في آن واحد – أهدافاً عديدة، بما وهبه الله من فطئة متوقدة، ومنحه من ذكاء حاد، واختصه به من أسلوب في السبك، ومما شاهدناه أنه – حفظه الله - يركّز على المقاطع المهمة في القصة، فيعيدها أحيانا بأسلوب آخر. وربما أتبع القصة شيئاً من التحليل لأحداثها؛ ليسهّل للسامعين استيعابها، وبالتالي يحسن فهمها، وتتم أخذ العبرة منها، وتتحقق أهدافها.

يذكر الشيخ خالد الخوالدي قصة تشهد لما قدمته، قال: "حضرت مرة عجلس الشيخ وكان بالمجلس أحد طلبة العلم، ومعه أحد الدعاة بمن يكبره سناً وفضلاً، وكان الداعية يقدِّم الطالب قائلاً: هو شيخنا وأستاذنا وكذا، ولم نلبث إلا برهة من الزمن، حتى أخذ الشيخ يقص لنا قصة الشيخ أبي زكريا مع

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف ، الآية ٢٧

<sup>(</sup>٢) جواهر التفسير ١٣١/٣.

الشيخ الثميني - رحمهما الله - من زيارته لجربة في تونس والدرس على علمائها، قال: "إن الشيخ أبا زكريا اتخذ صندوقاً يرمي به الرسائل التي ترد إليه دون أن يفتحها ويعرف ما فيها، حتى أخذ كفايته من العلم، فجاء إلى صندوق الرسائل، وأخذ في قراءتها الواحدة تلو الأخرى، فوجد ما وجد مما حلّ بأهله والأعزاء عليه، ولكنه حصل على نصيب وافر من العلم، ثم عاد من جربة إلى ميزاب ؛ فقدّمه شيخه في الفتيا، هكذا شأن علماء أصحابنا تواضعاً وفضلاً، لا حسد فيهم ولا رائحة لحب الظهور والريادة، لا كما نجد عند غيرهم ، فقد روي أن طالباً جاء إلى شيخه بكتاب مختصر ألفه في أصول الفقه، فقال له شيخه : "لقد وأدتني حياً، هلاً تركتني حتى أموت"(۱).

ويبدو أن القصة تحمل الدلالات التالية:

١- الحثّ على طلب العلم والاجتهاد في الطلب.

٢- اعتراف المشايخ لتلاميذهم عند نبوغهم في العلم.

٣- تواضع الطلبة أمام شيوخهم.

٤- تنقية النفوس من الأمراض النفسية ، والأرجاس القلبية.

ويستخدم الشيخ القصة كثيراً في محاضراته ودروسه لتحقيق الأهداف التي أشرت إليها سابقاً، مع ما يكون من تحلية الحديث وإكسابه الطرافة والجاذبية، وأذكر هنا بعض الأمثلة ليكون شاهداً مع ما أتيت به، فمن ذلك ما ذكره في حثه طلبة العلم على حفظ كتاب الله ، قال: " عندما زرت الاتحاد السوفييتي آنذاك وذهبت إلى جمهوريتين من الجمهوريات الإسلامية، ورأيت

<sup>(</sup>١) لقاء ألمولف مع الشيخ خالد الخوالدي.

أوضاع المسلمين فيها.. ووجدت الأطفال الصغار يرددون " لا إله إلا الله " ووجدت من بين شبابهم شاباً ناشئاً عمره ثلاثة عشر عاماً، حفظ القرآن الكريم وهو ابن ست سنوات، وعندما كان يقرأ القرآن الكريم حسبته خبيراً باللغة العربية ؛ لأنه عندما يقف وقفاً اضطرارياً في جزء من آية، يبدأ من حيث يبدأ المعنى، أي ترتبط المعاني في تلاوته، ولكن عندما كلمته بالعربية وجدته لا يعرف شيئاً من العربية قط"(۱).

" وقبل سنتين (<sup>(۱)</sup>، كانت مسابقة حفظ القرآن في مكة المكرمة، وكان الفائز الأول شاب إنجليزي، حدثني من لقيه وكلَّمه، فإذا به لا يعرف شيئاً من العربية "(<sup>(1)</sup>).

ومن القصص ما ذكر سماحته في الرد على الذين يقولون بتأمين المستقبل قبل الزواج، في أنَّ المستقبل بيد الله تعالى، ذكر قصة رجل أوروبي غني بلغ من الثراء مبلغه، تزوج امرأة، وأراد أن يتمتعا بشبابهما ولم يريدا شيئاً من الأولاد، فاستخرجا حيواناً منوياً وبييضة، فمتى أرادا الولد يتم اللقاح بينهما، وخرجا بطائرتهما الخاصة، فتحطّمت بهما، فاختُلِفَ في الميراث لمن يكون ؟ فأشار أحد المسؤولين بتلقيح البييضة بالحيوان، فوجدا فاسدين، فتلفت الأرواح والأموال"(۱).

<sup>(</sup>١) القيادة في الإسلام، الشيخ أحمد الخليلي، ص ٥٣، واسم الشاب علي شيخان من طشقند عاصمة أوزباكستان.

<sup>(</sup>٢) أي من تاريخ إلقاء المحاضرة.

<sup>(</sup>٣) حقوق الأولاد، شريط ٩١/ج، بمعهد العلوم الشرعية

<sup>(</sup>٤) الإيمان مفهومه وتطبيقاته، شريط ٦٦/ج. بمعهد العلوم الشرعية

ومن ذلك ما ذكره في حاجة الفكر والسلوك إلى العقيدة الصحيحة، من مشاهداته في زيارته لإحدى الدول الشيوعية، يقول: " رأيت ما رأيت من الماسى التي يعيشها الإنسان هناك في ظل النظام الشيوعي، فالإنسان مسلوب الحريّة، يتحرك كما تتحرك الآلة عندما نصغط على الأزرار. فالناس يستيقظون في ساعة معينة، وليس لأحد الاختيار في الاستيقاظ، وإنما هو أمر مفروض على جميع الناس، ثم عليهم أن يمارسوا الرياضة لمدة معينة، وبعد ذلك يتناولون وجبة الإفطار في لحظة معينة، ثم على كل أحد أن يغدو إلى عمله بالوسيلة التي تنقله على حسب ما أريد له لا ما يريد بنفسه، ويبقى في عمله من السابعة صباحاً إلى الخامسة مساء، تتخلل ذلك وجبة الغداء لمدة نصف ساعة، وفي الإفطار والغداء والعشاء لا يسمح للإنسان أن يأكل ما يشتهيه، بل ما يشتهى له، وليس للإنسان أيضاً أن يختار الملبس الذي يريده بنفسه بل ما يراد له. وعليه أن يتحرك وفق ما يراد له لا ما يريد بنفسه، فليس لأهل منطقة أن ينتقلوا إلى منطقة أخرى لزيارة أو سياحة إلا إذا أريد له ذلك، فلو أراد لما وجد وسيلة النقل لأن البطاقة الممنوحة له لا تسمح له بالسفر إلى أي منطقة، ثم لا يجد مأوى ولا طعاماً إن وجد المأوى، وإلى الآن الناس هناك لا يعرفون الماء البارد، وقد وقعت في أمر عجيب بنفسي، طلبت ماء للشرب وجيء إلى بالشاي بدل الماء، فقلت أريد ماءً، فجيء بماء ساخن يغلي، فسألت عن سبب ذلك، كيف لا يطعمون الماء البارد؟ فأجيب: بأنهم عودوا ذلك، لأنهم لو عودوا الماء البارد لاحتاج كل عشرة على الأقل إلى ثلاجة ... وهم يشربون

الشاي بدون السكر ، لأي شيء؟ أجابوا أنهم لو عودوا استعمال السكر لاحتاج كل واحد منهم – على الأقل – إلى جرامين من السكر.....

ثم انتقلت بالطائرة مسافة لم تأخذ أكثر من ساعة، فوجدت الحياة تختلف رأساً على عقب، حيث وجدت ظلم الإنسان يتجلى هناك، فالناس بين متخم وجائع يكابد المسغبة طول حياته، فبينما كنت أشاهد العمارات الشاهقة التي تعانق السحاب، وتناغي النجوم، وقد قيل لي قد يملك العمارة فرد واحد، وهذه العمارة قد تتكون من مائة دور، والشقة الواحدة تؤجر بما يساوي أربعة آلاف ريال عماني في الشهر، وهناك بجانب ذلك قطعان من البشر لا تجد المأوى، فرأيت جماعة لم يجدوا حتى أكواخاً يأوون إليها، بل منهم من يأوي في الليل إلى قوارب الصيد في البحر، ومنهم من يأوي إلى هياكل السيارات المتحطمة، فهم لم يجدوا ما يقيهم لفح الحر في الصيف، وقوة البرد في الشتاء، فلم لم يجدوا ما يقيهم لفح الحر في الصيف، وقوة البرد في الشتاء، فلم لم يجدوا ما يقيهم لفح الحر في الصيف، وقوة البرد في الشتاء، فلم لم يجدوا ما يقيهم لفح الحر في الصيف، وقوة البرد في الشتاء،

فالشيخ يستغل القصة في زرع الإيمان ومفهومه الصحيح في نفوس الناس، ويذكّرهم بالله سبحانه وتعالى، ويقوّي قناعتهم بالمبادئ الإسلامية وجدواها في حل معضلات الناس، وإنقاذهم من المشكلات.. وربما أوضح الشيخ غرضه من القصة بأسلوب لطيف لا يشعر به المتلقي بقدر ما ينغرس في نفسه المعنى، ويتحقق المراد، فقد كنا مرة جلوساً لديه في مكتبه فحدثنا عن قصر لأحدهم ، وأن فيه ما يقارب ألفين وخمسمائة غرفة عدا القاعات

<sup>(</sup>١) حاجة الفكر والسلوك إلى العقيدة، ٦٤/ج.

الضخمة...، ثم قال: " هل الشعور بالموت ومفارقة الحياة عند رجل يسكن هذا القصر ، ورجل يسكن في خيمة شعور واحد".

# ٥. ضرب الأعال

المثل من التمثيل، وهو أسلوب قرآني، فكثيراً ما يضرب الله الأمثال في القرآن " كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللّهُ الأَمثَالَ "() يقول سماحته: " ومن فوائد الأمثال ترسيخ المعاني في الأذهان، وتقريب الحقائق حتى تكون كالصور البارزة للعيان، ومع ذلك ففيها إيجاز للقول بعد الإطناب، وإجمال بعد التفصيل، فإن المعاني إذا قدمت في عبارات متفرقة ربما تتشتت في الذهن، فإن جمعت في الأمثال كان ذلك أدعى لأن تعيها الأذهان وترتسم في الأدمغة، على أن الوهم قد يكابر العقل في المعقولات، ولكنه أضعف في المكابرة من المحسوسات. فإذا ما أبرزت الحقائق المعنوية في عرض الصور المحسوسة كان ذلك أدعى لأن تتضاءل الأوهام، وتتبدد الشبه، فتستسيغ العقول تلك الحقائق المجلوّة بدون تردد" ().

ويقول أيضاً: " وضرب الأمثال شائع عند العرب وهو مما يزيد المعاني رسوخاً في الأذهان وانكشافاً حتى تتجسد كالصور الماثلة للعيان، ومثل كل شيء بحسب حاله، فالعظائم تمثّل بالعظائم، والمحقرات تمثل بالمحقرات، وذلك لا يشين الكلام، ولا يحطُّ من قدره (٢٠).

<sup>(</sup>١) سورة الرعد ، الآية ١٧

<sup>(</sup>٢) جواهر التفسير ٢/٢٧١.

<sup>(</sup>٣) السابق ٤٨٤/٢ ، وانظر إطالة الكلام فيه ص ٤٩٠.

وينبه الشيخ أن الأمثال بحاجة إلى الدقة في الانتقاء والحبك، وحسن الاستشهاد، كالدقة في قوة الارتباط بين المثل وموضع ضربه، وعمق الصلة بينهما، حتى يتحقق الهدف المنشود.

لهذا كله كثيراً ما يستخدم الشيخ ضرب المثل في ترسيخ المفاهيم، فمن الأمثلة على ذلك قوله: (١)

- ١- "مثل الحياة كمثل القاطرة التي لا تتوقف في جميع الأحوال، وهي تسير سيراً حثيثاً، وعندما يصل أحد إلى النقطة التي كتب له أن لا يتجاوزها يخر من هذه القاطرة بدون توقف".
- إنَّ الأنفاس مثلها مثل السقاء الذي حُلِّ وكاؤه، وتتقاطر قطراته باستمرار حتى تنتهي هذه القطرات. أو مثل عقد حُلِّ نظامه فتتساقط خرزاته باستمرار حتى تنتهي".
- ٣- "مثل الناس في الحياة الدنيا كمثل السجناء يعيشون بين أسوار السجن، وقد حكم عليهم جميعاً بالإعدام، ولكن لا يعرف أحدهم اللحظة التي ينفّذ فيها الحكم".

إن المثل قد يحمل في طياته – إن حسن انتقاؤه – ما يعجز عن حمله الخطاب الطويل من دلالات، فربما استطاع الإنسان بضرب المثل الرد على مناظر يناظره فيفحمه، أو التخلص من سؤال محرج، أو لفت الانتباه إلى أمر مهم، أو الإجابة المقنعة التي تسكت المتسائل أو تنقله إلى مستوى الشك، أو تتركه يعمل عقله بتكرار النظر في المثل ليصل إلى الغاية والمراد.

<sup>(</sup>١) الإيمان باليوم الآخر، محاضرة رقم ٣٢/ج.

## ٦. الحاضرات والخطب

هي خطاب بليغ يلقى بلسان فصيح يجلي حقائق معينة، وله مواصفات تميزه عن أنواع الخطاب الأخرى، كالدروس والمواعظ وما شابهها.

وقد اكتسبت المحاضرات أهمية بالغة في العصر الحاضر بسبب تلاطم الأفكار المطروحة، وتزاحم النظريات في توجيه عجلة الحياة المتطورة بسرعة فائقة، والمتسارعة بدرجة عالية، وقد انفتح العالم على أكنافه حتى أصبح كالدرهم في يد الصيرفي يتأمله كيف يشاء، وبسبب هذا التداخل المتشابك بين أمم الأرض – مع تفاوت حضارتها وتمدنها – أصبح كل فريق يدلي بدلوه بقدر صولته المادية والمعنوية، ومنهجية طرحه لمبادئه وأسسه في توجيه حياته.

وإذ احتلت المحاضرات والخطب هذه المكانة في توجيه الفكر المتحكم في السلوك، فقد أولاها سماحته عنايته الكبيرة منذ وطئت قدماه ثرى عُمان. وتصدر حلقات العلم بها، بعد أن امتطى صهوة الخطابة ، وصال بها وجال في ميدان الفصاحة والبيان، وهو ابن اثني عشر ربيعاً يوم كان بزنجبار.

يقول الشيخ أحمد بن سعود السيابي، وهو أحد طلبة العلم لدى الشيخ الخليلي في مسجد " الخور " بمسقط: " لما كنا في مسجد الخور، كان الشيخ الخليلي يحثنا على إلقاء الكلمات، بل يفرض - أحياناً - على بعض الطلبة أن يلقوا كلمات بعد نهاية الدرس، وكذلك إذا زارنا أحد من الخارج يفتح لهم

المجال للإلقاء، كما ذكر أن الخطابة والإلقاء من أهم المعالم المميزة لمدرسة الشيخ الخليلي الحديثة، مقارنة بالمدارس الفكرية السابقة في عُمان "(١).



يين الشيخ الخليلي أهمية هذا العنصر التربوي في مواقف عدة ، يقول في أحدها: " الخطابة سواء كانت بالعربية أو كانت بغيرها عندما تكون بعبارة مؤثرة ، فيها عرض للحقائق ، وفيها بيان الحجج والأدلة يكون لها تأثير كبير حتى على الأعداء أنفسهم ، ولهذا أنزل الله سبحانه القرآن بأبلغ العبارات "("). ويرى سماحته من أهم وسائل امتلاك الخطابة والإلقاء بعد وجود العلم والثقافة:

١- الطموح والرغبة (٢)، وهما لا ينتجان إلا عن طبع متأصل في تلك الشخصية، أما من كان أصل طبعه لا ينسجم مع هذا المطلب فلا يتولد لديه الطموح بلا شك.

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف مع الشيخ أحمد بن سعود السيابي.

<sup>(</sup>٢) الدعوة إلى الله -محاضرة بمعهد العلوم الشرعية رقم ٩/١

<sup>(</sup>٣) لقاء المؤلف مع سماحته

Y- التدرب (۱)، وقد نوّه - حفظه الله - بأهمية التعود على الخطابة، وذكر قصة الرجلين الذين زارا أبا مودود في بيته كما أوردها الشماخي في كتابه "السير "(۱)، كما ينبه سماحته المتدرب أن لا يقنط إذا لم يكن مستوى أدائه على حسب طموحه ورغبته في أداء المعنى، ولم ينقل تصوراته على أكمل وجه، وليعلم أن ذلك مشترك بين جميع الخطباء، يقول: " والناس مهما أوتوا من ملكة البيان فبيانهم لا يفي بما في نفوسهم من التصورات، فقد تنساق في نفس أحدهم المعاني الكثيرة، فإذا جاء يعبر عنها أخفق في التعبير، وجاء بيانه دون ما يرمي إليه، وهذا لأنّ فنيّة التصوير تكون دائماً أقل من عمق التصور، وهذا أمر مشترك بين جميع البلغاء لا فرق فيه بين العرب وغيرهم "(۱).

ولكي ترقى الخطابة في سلم التأثير وقوة الإبلاغ ينبغي على الخطيب التركيز على ما يلى:

أ. أن تشتمل المحاضرة أو الخطبة على خطاب القلب والعقل معاً، يقول سماحته: " فالحديث إذا كان حديث إقناع، فيه خطاب للعقل والقلب، إقناع للعقل والوجدان معاً، هذا الحديث هو الذي يجعل الناس تتفاعل معه تفاعلاً تاماً، فلذلك يجب على الدعاة أن ينهجوا هذا النهج، عليهم أن يعرضوا الحقائق عرضاً دقيقاً، عرضاً آخذاً شيقاً "(١).

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ الخليلي

<sup>(</sup>٢) الدعوة إلى الله.- محاضرة بمعهد العلوم الشرعية ، رقم ٩ /أ

<sup>(</sup>٣) جواهر التفسير ١/٧٥.

<sup>(</sup>٤) الدعوة إلى الله بحاضرة لسماحته بمعهد العلوم الشرعية ، رقم ٩ / أ

ب ـ تفاعل الخطيب مع ما يقول ؛ فإن تفاعل المتحدث مع الكلمات التي يقولها تفاعلاً تاماً، يؤثر الأثر الكبير، وقد كانت خطابته ﷺ أقوى ما تكون، فعندما كان يخطب في الناس ينفعل ويتأثر بما يقوله، حتى يكون كأنه منذر جيش "(۱).

جـ حسن العرض وجودة الأداء: يقول سماحته: " إن حسن الأداء وسيلة من وسائل الإبلاغ، والله تبارك وتعالى لحكمة أنزل الكتاب بهذه العبارات البليغة التي حيرت الألباب، حتى تطأطأت رؤوس أهل الجاهلية أمامها، فلذلك من الضرورة أن يحرص الإنسان على أن يكون الأداء بقدر المستطاع بعبارة تؤثر على النفوس وتجتذبها بعبارات مؤلفة غير منفرة، ومبسطة غير معقدة"()، وقد تقدم حثه للدعاة أن يكون عرضهم للحقائق عرضاً شيقاً.

وليقرن سماحته حديثه النظري بالواقع، ينقل للمتلقين حادثة وقعت في العصر الحاضر، تبين مدى تأثير الخطابة في نفوس المخاطبين وإن كان خصوماً ألداء، وبالتالي قد تغيّر الواقع، وتقلبه إلى ضده، هذه الحادثة هي ما كان من الخطيب المهندي أبي الكلام أزاد (أحمد خير الدين) الذي خطب أمام المحكمة الإنجليزية إثر اتهامه بمحاولة زعزعة السيادة البريطانية في المهند، يقول سماحته: أبو الكلام أزاد كان خطيباً مفوهاً، بلغات مختلفة، وكان ذا أثر كبير إذا خطب، وفي عام ١٣٣٩هـ ألقي القبض عليه من قبل الحكومة البريطانية، وحاكمته أمام

<sup>(</sup>١) السابق، رقم ٩ / أ

<sup>(</sup>٢) لقاء المؤلف مع سماحة الشيخ الخليلي.

عكمة بريطانية، كان رأسها إنجليزي وفيها قضاة آخرون، حوكم بتهمة التحريض ضد السيادة الإنجليزية في الهند، وكان يحاكم بقانون (١٢٤) الذي فيه عقوبة الإعدام لكل من يحاول أن يزعزع السيادة البريطانية، فلما أتي به إلى قفص الاتهام، وقرئ عليه سجل الدعوى التي قدمت ضده، أجاب بخطاب بليغ مؤثر شجاع جريء جداً، والخطاب منشور في مجلة " ثقافة الهند " العدد الخاص الذي صدر في يناير عام ١٩٥٨م بعد وفاة أبي الكلام أزاد الذي خصص للكلام عن حياته، وجاء هذا الجواب في ست وثلاثين صفحة من صفحات المجلة، وكان من ضمن ما قاله في خطابه هذا:

"نعم إني قلت: إنّ الحكومة الحاضرة ظالمة، وإن لم أقل ذلك فماذا أقول يا ترى؟ إني لأعجب كيف يطلب مني أن أسمي الشيء بغير اسمه، وأن أدعو الأسود بالأبيض، إني مسلم، ولأجل أني مسلم وجب عليّ أن أندّ بالاستبداد وأقبحه، وأشهر مساوءه، إن الإسلام أعلن حقوق الإنسان قبل استقلال فرنسا بأكثر من أحد عشر قرناً، ولم يكتف بمجرد الإعلان، بل وضع نظاماً لجمهورية الحق، ولعمري إن مطالبة المسلم بأن يسكت عن الظلم، ولا يسميه ظلماً مثل مطالبته بأن يتنازل عن حياته الإسلامية، فكما لا ترون لأنفسكم الحق بأن تطالبوا المسلم بأن يرتد عن دينه، فكذلك ليس لكم أن تطالبوه بأن يسكت عن الظلم ولا يسميه ظلماً، لأن معنى كلتا المطالبتين واحد" واستمر حتى قال: "ألا فلتعلم الحكومة الإنجليزية أن المسلم الذي أمره ريه أن يرحّب بالموت الأحمر، ويتغلغل في لجج الدواهي والكوارث، ولا يقبل

السكوت على الظلم، لا يخيفه قانون (١٢٤) من العقوبات الهندية، ولا يمنعه من التصريح بالحق وتسمية الظلم ظلماً".

وكشف عن جانب كبير. بما بهر أولئك السامعين . من مناقب الإسلام، ومواقف المسلمين الأوائل، وجرأتهم بجانب إلقاء كلمة الحق، ولو في أحرج المواقف وأدقها، وذكر بعض المواقف لأبطال الإسلام أمام الحكام المسلمين الذين انحرفوا عن طريق الحق، كيف كانوا يواجهونهم بالحق بدون مبالاة، وذكر أنه إن كان الحكام من أهل هذه الملّة قد ووجهوا بمثل هذه المواجهة، فماذا تنتظر الحكومة الإنجليزية منا وهي على غير ملتنا؟!

ثم بعدما نفض كنانته، التفت إلى القاضي فقال له: "وأنت أيها القاضي، ماذا عسى أن أقول لك، إلا كما قال المؤمنون من قبلي في مثل موقفي هذا " فَاقْضِ مَا أَنتَ قَاضٍ إِنَّمَا تَقْضِي هَذِهِ الْحَيَاةَ الدُّنيَا "(') فاندهش القاضي، وتأثر الآخرون بخطابه، فأخر تنفيذ الحكم، وسجن لفترة مؤقتة، وبعد عامين أطلق سراحه، وظل يواصل إصدار مجلة الهلال التي كانت كلماتها قذائف من نار".(')

هذا أثر الخطابة، فالجرأة في القول، ورصف الكلمات وغزارة معانيها، وبلاغتها في تأدية هذه المعاني، مع تفاعل المتحدث مع الكلمات التي يقولها تفاعلاً تاما ؟ أثر الأثر الكبير على الحكومة الإنجليزية حتى خفضت العقوبة، والرجل نفسه اختلف في وقت من الأوقات مع "غاندي" وكان يعارض تقسيم

<sup>(</sup>١) سورة طه ، الآية ٧٢

<sup>(</sup>Y) الدعوة إلى الله ، محاضرة لسماحته ٩/أ

الهند إلى الهند وياكستان، ولعل نظرته كانت صائبة انكشفت الآن بعد أن انقسمت إلى شرقية وغربية، فلعله كان يهدف إلى خير من وراء هذا على رغم أن كثيراً من علماء المسلمين حملوا عليه، وهو وإن كان داخلاً في الحزب الوطني مع غاندي إلا أنه كان لا يبالي أن يقول كلمة الحق بكل جرأة أمام غاندي نفسه، فقد اختلف مرة معه، فألقى أبو الكلام أزاد خطاباً هزاً الحزب الوطني هزاً، وما جاء مساء ذلك اليوم حتى قام غاندي نفسه إليه وقال: "هاكم المذب يعود تائباً لمولانا". (۱)

هكذا يكون تأثير الخطاب، فلا بد أن يكون قادراً على إيصال الحقائق التي يجلّيها للناس إلى أذهانهم، ولا بد أن يكون قادراً على التأثير عليهم من خلال كلامه البليغ الذي يخاطب به الناس.

٧. اکسی

يقول سماحته مبيناً أهمية الحوار والمناقشة الهادئة: "وقد ظل النبي ﷺ يعرض الإسلام على الناس بحسن الأسلوب وهدوء المناقشة، وسماحة الحوار، ولم ينفك عن هذا المسلك إلى أن قبضه الله إليه، وقد مضى أصحابه من بعده في نفس هذا الطريق" (۱).

ويقول في معرض الحديث عن مسائل الخلاف بين الأمة الإسلامية: "نحن لا نمنع أن يكون هناك حوار في هذه الأمور التي ربما وقع فيها

<sup>(</sup>١) السابق ٩/أ

<sup>(</sup>٢) جواهر التفسير ١٤٠/٤ مخطوط

خلاف بين الأمة ، مع حسن الظن بحيث يحسن كل فريق ظنه بالفريق الآخر ، على أن يكون هذا الحوار هادئا وهادفا ، لا أن يكون لأجل التشهير أو لأجل غلبة فريق على فريق ، بل عندما تكون النوايا صافية ويكون الهدف واضحا، وتكون الغاية هي جمع الكلمة ، لا ريب أن الحوار بهذه الطريقة يؤتي ثماره، ويؤدي إلى نتائج إيجابية بمشيئة الله سبحانه وتعالى" (۱)

والذي يبدو لي أن توجّه القوة الغالبة المتحكمة في العصر الحاضر هو إشاعة مبدأ الحوار مع الآخر، وهذا المبدأ حسن في ذاته، وأصيل في أساسه، غير إنّ كثيراً بمن يصرّفون دفة المدنية بسبب غلبتهم؛ فرضوا على أسس الحوار وجهات نظرهم الخاصة، وأطّروه بما يخدم مصالحهم الذاتية، ناهيك عن إلغائه البتة أحياناً إذا كان الحوار يعرّي دواخلهم، ويكشف سوءاتهم، ويبين عن مساوئهم، ويفصح عن فضائحهم، ويفضح خططهم، ويظهر مكنوناتهم، ويجلّي حقائق مقاصدهم.

لذا كان الاهتمام بالحوار مع كونه مطلباً إسلامياً دينياً، هو مطلب عصري كذلك، وكثيراً ما يشجّع عليه سماحته، قولاً وعملاً، يقول السيابي: "إنَّ الشيخ تعجبه المحاورة والمداولة والدليل، فإذا أبدى رأياً ما فقلت له: يا شيخ هذا فيه كذا وكذا والدليل كذا، ينشرح صدره، ويقبل عليك مسروراً، ويدخل معك في حوار هادئ، وهو يشجّع عليه ولا يتبرم منه أبداً، بل يعدّه من السمات الحسنة التي تدل على إطلاع الطالب"(")ومن المواقف الحوارية اللطيفة

<sup>(</sup>۱) لقاء مع الشيخ الخليلي في " واحة المستمعين " الإذاعة العمانية ، بتأريخ ٢١/ جمادى الآخرة ١٤٢١هـ / ٢٠٠٠/٩/١٩

<sup>(</sup>٢) لقاء المؤلف مع الشيخ أحمد بن سعود السيابي

التي نبَّه بها سماحته طلبة العلم في العصر الحديث حواره مع الشيخ ابن باز، يقول سماحته: في غرة شهر جمادى الأولى من عام ١٤٠٦هـ سافرت مع مجموعة من مشايخ العلم إلى المملكة العربية السعودية، تلبية لدعوة كريمة وجهها إليُّ معالى وزير العدل السعودي، وفي اليوم الثاني ليوم المغادرة من عمان توجُّهت مع المجموعة إلى مكتب سماحة الشيخ عبد العزيز بن عبد الله ابن باز ، وقد كنا ونحن نسعى إليه تدور بأدمغتنا أمور شتى، تتعلق بالأمة الإسلامية ومصالح المسلمين، نريد أن نبحثها معه، ولكن ما كدنا ندخل مكتبه ويلتقي بنا، حتى دخل بنا إلى حجرة ضيَّقة، مع رجل واحد من أصحابه فقط والمجموعة التي كنت معها، وهناك ابتدأ يتحدث عمًّا سمعه من فتواي فيما يتعلق بالرؤية، ويتعلق بخلق القرآن، وقال: إنَّ عليكم أن ترجعوا إلى عقيدة الحق، فإنَّ الإباضية والمعتزلة والشيعة والخوارج والأشعرية في مسألة "الأسماء والصفات" هم ضالون مضلون، فيجب عليكم أن تتخلصوا من عقائدهم وأن ترجعوا إلى عقيدة الحق، وأخذ يتهجّم على المسلمين كأنما الحق حصر فيه، وفيمن تبعه على رأيه، وكأن من تحت السماء ومن فوق الأرض، الكل من أهل النار ما عداه وما عدا من وافقه على رأيه. فأجبته شاكراً على هذه النصيحة، ثم قلت له: إن هذه القضايا الخلافية لكل أحد فيها حجته، ولكل أحد فيها دليله، والخلاف فيها ليس وليد الأمس واليوم، وإنما هو منذ قرون متطاولة، وما دمتم تريدون توحيد هذه الأمة على عقيدة واحدة، فإنني أقترح أن نلتقي في حرم الله سبحانه وتعالى بجوار الكعبة المشرفة، حيث تعقد ندوة لحوار هادئ هادف، بعيد عن كل تشنج وكل انفعال، على أن يكون هذا

الحوار مفتوحاً لكل من أراد أن يحضره، ومفتوحاً لمراسلي وكالات الأنباء الإسلامية وغيرها؛ لنقل وقائعه إلى القراء، وأن تنقله إذاعة صوت القرآن بمكة المكرمة، والتلفزيون السعودي، ويسمح لكل إذاعة في العالم ولكل محطة تلفزيون في العالم بنقله عبر الأقمار الصناعية ؛ ليكون النقاش تحت سمع العالم ويصره، فأجابني: بأنَّ هذا إشاعة للبدع، وهذا أمر لا يجوز. قلت له: لا، إنَّ هذا قضاء على البدع، فإن البدعة عندما تتضاءل شبهتها أمام حجة الحق، لا يبقى لأي أحد عدر في التعلق بها، فقال: لا، فقلت له: أرأيت أن لو جاءك يهودي أو نصراني أو صاحب مبدأ آخر، وجادلك في الإسلام أما كنت توافقه على النقاش العلني؟ قال: نعم، لأن في ذلك دعوة إلى الإسلام. قلت له: وفي هذا أيضاً دعوة إلى الإسلام النظيف الخالي من البدع والشبهات. فقال: إن أصحاب البدع لا ينفكون عن بدعهم مهما كان الأمر. فقلت له: لقد تبين ذلك من موقفكم الآن الذي وقفتموه، وأخيراً بعد أخذ ورد، أصرُّ الشيخ إصراراً على موقفه الرافض لما دعوته إليه، فقلت له: إنَّ هذا الإصرار لا يمكن أن يفسُّر إلا أنه إفلاس من الحجة، وعجز عن إقامة البينة، فإنَّ صاحب الحق لا يكون هيَّاباً ولا جباناً، بل صاحب الحق يجرؤ على إظهار الحق الذي يعتقده، وخرجت من عنده وهو غضبان، فأعجب لماذا يصر سماحته على الرفض، إن كان يعتقد ما عنده هو الحق، وما عند غيره هو الباطل؟ ولماذا يشنُّع من وراء الجلر؟ إنَّ حجة الحق يجب أن تكون ظاهرة جلية لا تواريها الجدر، والمناظرة في مثل هذه القضايا يجب أن تكون ظاهرة؛ لأنَّ المستمع والمشاهد هو الحكم إذا ما سمع حجة الحق تدحض شبهة الباطل. (١)

### ٨. الثواب وإلى المادات

تقدَّم أن الله سبحانه وتعالى هو المربي الحق لعباده، وقد وعد الموجهين لسلوكهم في الحياة الدنيا وفق أحكام الشرع الشريف بجنات عرضها السموات والأرض، كما توعَّد المتفلتين من قيود أوامره سبحانه بنار تلظّى لا يفنى عذابها، ولذا يعيش المؤمن راجياً من ربه الثواب، خائفاً من العذاب، فبذلك يصبح "الرجاء حافزاً على عمل الخير، والخوف زاجراً عن عمل الشر" ويقول سماحته في جواهر التفسير:

"في الآيات القرآنية الواصفة للمؤمنين بالخوف والآمرة به، وفي أحاديث الرسول عليه أفضل الصلاة والسلام ما يكفي دليلاً على أن الخوف من الله كرجائه تعالى، من أهم واجبات الدين، فبهما يستقيم أود النفس، وتنزجر عن المعاصي، وتسابق إلى الخيرات وإذا كان النبيّون أشد خوفاً من الله – كما ثبت في الحديث – فما بالكم بسائر المؤمنين، على أن خوف كل أحد إنما هو بقدر علمه وإيانه" (٣)

<sup>(</sup>۱) الرد على فنوى الشيخ ابن باز ، محاضرة بجامعة السلطان قابوس ، بثها التلفزيون العماني ، وهي محاضرة متداولة.

<sup>(</sup>٢) لقاء المؤلف مع الشيخ أحمد الخليلي

<sup>(</sup>٣) جواهر التفسير ١٥٨/٣

إن النفس الإنسانية وهي تشقُ غمار هذه الحياة تعترضها الكثير من العقبات الموهنة عن السير قدماً في طريق الاستقامة، فكان لزاماً على الإنسان مجاهدة نفسه، وتربيتها تربية تثبت بها على طريق الإيمان ماضية للى رضوان الله، ولا شك أن الإنسان بعد تربية نفسه، وتعهدها باستمرار، يمد يده إلى إخوانه المسلمين فيعينهم على الطاعة باتباع هذا الأسلوب من الترغيب في الثواب والتخويف من العقاب، فإنَّ عباد الله تعالى "بحاجة إلى تربيتهم بالترغيب والترهيب، وإيقاظ الشعور بالخوف والرجاء في نفوسهم، لينشطوا للأعمال الصالحة بباعث الرجاء، وليحاذروا الأعمال السيئة لداعي الخوف"(۱) وبالتالي يعم الصلاح في المجتمع، فإن صلاح المجتمع معين على صلاح الأجيال وعلى استمرارهم في الاستقامة على أمر الله تعالى.

ينبه الشيخ إلى أنَّ أسلوب الترغيب والترهيب متفاوت الأثر في نفوس الناس، وذلك لتباين طبائعهم يقول "والناس متباينون في طبائعهم، فمنهم من هو أسرع تأثراً بالتشويق، ومنهم من يتأثر بالتخويف، ومنهم من يدفعه التشويق إلى المسارعة إلى الخيرات، ويمنعه التخويف من ارتكاب الموبقات"(1)

ويستفاد من ذلك أن على المربي مراعاة الأسلوب الأجدى في التربية، فقد ينفع الترغيب أحياناً ولا يجدي الترهيب، وقد يكون العكس، ومن الناس من لا يشعر بأهمية ما يخاطب به إلا إذا اقترن بالعقاب، ومنهم من يتغير سلوكه جذرياً إذا ما أثيب على ذلك السلوك ولو بكلمة طيبة، وهذا يدعونا بإلحاح إلى

<sup>(</sup>١) جواهر التفسير ٢٣١/١

<sup>(</sup>٢) السابق ٢٦٣/٢

الحديث عن الثواب والعقاب بوصفهما أسلوباً تربوياً في تقويم السلوك الإنساني، في الحياة الدنيا.

ا ـ العقاب: ويكون حسياً كالضرب والحبس وما أشبه ذلك، أو معنوياً كالتهديد، والحرمان من المكافأة وما أشبه ذلك، والجامع بين النوعين الأثر النفسي الحاصل منهما، فإن العقاب الحسي لا بد أن يكون له أثر نفسي، وريما كان أبلغ في الزجر من العقاب الحسي، وذلك بما هو معلوم لكل أحد، غير أن العقوبات إنما تأتي بعد فشل محاولات الإصلاح التربوي، يقول سماحته: "ولم تشرع العقوبات المتنوعة في الإسلام إلا لردع الذين يشدون عن منهج الحياة الإسلامية السليم، وهؤلاء هم الذين لم يُجدِ فيهم الإصلاح التربوي؛ بسبب شذوذ طبائعهم عن الفطرة الإنسانية السليمة" (1)

وهي مؤدية حتماً إلى صلاح المجتمع الذي يعين الإنسان على إصلاح نفسه، واستمرار استقامته، حين يرى استقامة المجتمع الذي يعيش فيه، يقول سماحته في مشروعية العقاب: "لثلا يجد المجرمون الباب مفتوحاً أمامهم للعبث في الأرض وسفك دماء الأبرياء ... كما شرع لأجل صون الأعراض" ("ويقول: "وليس هو بجرد سياط لاذعة، وسيف صارم ـ كما يحلو للبعض وإنما هو تربية للضمير الإنساني" (")

<sup>(</sup>١) جواهر التفسير ٩٢/١

<sup>(</sup>٢) السابق ٩٣/١

<sup>(</sup>٣) السابق ٩٨/١

هذا وتتفاوت درجة العقاب بتفاوت الذنب، وبقدر عظم المخالفة، ثم حسب نفسية المعاقب، ومنزلتها من الصفاء والشفافية، فقد يكون العقاب بسيطا لإنسان سريع التأثر، سهل الازدجار، نادر الخطأ، وقد يكون قاسياً لمن كانت طباعه خلاف ذلك، وكما يقول المتنبى:

ووضع الندى في موضع السيف بالعلا

### مضرٌ كوضع السيف في موضع الندى

ويشير سماحته في معرض حديثه عن تربية الأولاد إلى كيفية استخدام أسلوب الضرب، قائلاً: "الضرب ليس في كل شيء، يوجُّه أولاً، فإن أصرُّ على موقفه يزجر، ثم بعد ذلك يضرب ضرب الأدب، وهو الضرب الذي لا يبرح ولا يجرح" (١)

ولا ينحصر الترهيب في العقاب وحده، بل يكون بالموعظة الحسنة، سواء ما يتعلق بالدار الآخرة والموقف العظيم أمام رب العالمين، أو ما يجره سلوك العبد من النتائج السلبية عليه، وعلى أسرته ومجتمعه، وبيان العواقب الوخيمة، وما سيحيق به من الجزاء من قبل أولي الأمر إن فعل هذا، أو امتنع عن ذاك، وسألت سماحته عن العقاب المالي، كالأخذ من أموال المعاقب فأجاب قائلاً: "لا .. فمال المسلم له حرمة" (١)

<sup>(</sup>١) دور الآباء في تربية الأبناء، رقم ١٨١/أ

<sup>(</sup>٢) لقاء المؤلف بالشيخ الخليلي

٢ ـ الثواب: ويكون حسيًا كالمكافآت المادية من الجوائز أو الرتب ونحوها،
 ويكون معنويًا كالثناء ونحوه، فقد يكتفي الطفل الناشئ بقول أبيه له
 أحسنت، يا بطل، أو يثني عليه أمام أخوته، أو يربت على كتفه.

وقد سألت سماحته عن أخذ الجوائز التشجيعية، أيقدح ذلك في إخلاص العبد؟ فأجاب: "الناس يتفاوتون في هذا، فمنهم من يتخذ هذه وسيلة للوصول إلى الخير، ومنهم من يجعلها غاية، فالناس يتباينون بحسب مقاصدهم" (۱)

وإذا اقترن الترغيب بالترهيب كان أبلغ في التأثير لأن الضدَّ يظهر حسنه الضد، وهذا الأسلوب يبدو كثيراً لدى سماحته. ومن شواهد ذلك هذا النص الوارد في جواهر التفسير، يقول:

وما أعظم خسارة من لم تسعه جنّة عرضها السموات والأرض، وكان قراره في عذاب لا ينتهي، في نار حامية ليست لأحد طاقة بعذابها، وأما في الدنيا فإنهم لا يبارحهم فيها القلق ولا يفارقهم الاضطراب، فلا يذوقون فيها طعم الطمأنينة، ولا يعرفون راحة الاستقرار، بخلاف المؤمنين المتقين المطمئنة قلوبهم بذكر الله "ألا يذِكْرِ اللّهِ تَطْمَرُنُ الْقُلُوبُ (٢)(٢)

<sup>(</sup>١) لقاء المؤلف بالشيخ الخليلي

<sup>(</sup>٢) سورة الرعد ، الآية ٢٨

<sup>(</sup>٣) جواهر التفسير ١١/٢٥

# 

لا ينكر أحد دور وسائل الإعلام المعاصرة بشتى صورها المرئية والمسموعة في توجيه الناس، وتغيير الكثير من أفكارهم، بشتى الأساليب، ولذا كان دوره عظيماً في تربية الناشئة، يقول سماحته: "الإعلام له دور خطير، فإنه الآن – كما يقال – يتجاوز جميع السدود، ويدخل إلى الناس في بيوتهم بدون استئذان، فالإعلام وسيلة خطيرة، هو كسلاح ذي حدين يمكن أن يستغل في الخير، ويمكن أن يستغل في الشرّ، وإن لم يستغل في الخير استغل في الشرّ، وكانت عاقبته عاقبة سيئة. (1)

ويقول: "إن الصحافة ملزمة في وسائلها بالموضوعية والجدية، فإنَّ زللها يترتب عليه زلل أفكار لا تحصى، وضلالها يقفوه ضلال عدد كبير من رواد الثقافة ومحبي الوعي"(١) ونتيجة لهذا الدور عني سماحة الشيخ في مستهل عمره في إيجاد مجلة إسلامية تبثُ الفكر الإسلامي، فبعدما عُيِّن الشيخ مديراً للشؤون الإسلامية في عام ١٩٧٥م في وزارة الأوقاف، اقترح على المسؤولين أن تكون هناك مجلة تعنى بالقضايا الإسلامية، فتأسست مجلة الوحي (١)

ويضرب الشيخ أمثلة للتربية الفاسدة التي يقدِّمها الإعلام، والمفارقة الواضحة في مواد برامجه، بل قلبه للحقائق في كثير من الأحيان يقول:

<sup>(</sup>١) دور الآباء في تربية الأبناء ١٨١/أ

 <sup>(</sup>۲) مجلة الوحي العدد ٣٤ الصادر في شهر صفر ١٣٩٩هـ / يناير ١٩٧٩م ص٧

<sup>(</sup>٣) لقاء المؤلف مع الشيخ أحمد بن سعود السيابي

- ١. "قد تفتتح بالقرآن برامج الإذاعة المسموعة والمرثية وتختتم، وما يدور بين الافتتاح والاختتام معظمه حرب على القرآن، وهدم لما شيده"(١) بل يجمع الإعلام بين تلاوة القرآن والأحاديث، و ما بين مسلسلات الإجرام ومسلسلات الفساد بمختلف أنواعها . (١)
- ٧. "ولقد رأيت بعيني رأسي غير مرة في إحدى المجلات، صُورت فيه المرأة عارية وبجانبها راديو سانيو، وقد صُورت تستحم وتستمع إلى الموسيقى الهادئة من ذلك الراديو، بينما صورت راقصة على نفس الصحيفة على صورة شاشة تلفزيون لأجل دعاية لذلك التلفزيون، ولم يقف الأمر عند هذا الحد فحسب، بل صُورت المرأة وهي مستلقية وكلب أعلاها، وتوحى تلك الصورة أنه يمارس الجنس معها". (٦)
- ٣. "هناك ترويج بإعلانات ظاهرة مكشوفة، ثم يأتي سطر صغير دقيق لا يكاد يبصره من يبصر، فيه تحذير من التدخين، ومن الأمور الفاضحة أن تحارب المخدرات إلى حد إعدام من يتجربها، وفي الوقت نفسه يتم تداول الخمور والتبغ ونشر هذه المفاسد، وضرر التدخين لا يقل عن ضرر المخدرات، فإن ضحايا التدخين أضعاف أضعاف أضعاف المخدرات.

<sup>(</sup>١) جواهر التفسير ١٠/١

<sup>(</sup>٢) تربية النشء ٢١ / أ

<sup>(</sup>٣) تشريعات الإسلام للمرأة، الشيخ الخليلي، ص٣٧، ٣٦٠

<sup>(</sup>٤) منهج إصلاح المجتمع، رقم ١٠٤/ج

 ومن الأمثلة على سخافة بعض وسائل الإعلام، وسعيها لهدم صرح العقيدة الإسلامية، نشر بعض الصحف في بعض الزوايا ركناً ثابتاً هو "ما تقوله لك النجوم" أو أنت والحظ ، وغيره من العناوين، وهي تربية للأجيال بلغت الذروة في الإفساد، يقول سماحته: "نحن نأسف كثيراً أن يكون هذا ف بلاد الإسلام، في البلاد التي أكرمها الله تعالى بأن تستظا, بظل القرآن، وأن تستظل بمظلة الإسلام، وتستضيء بنور الإسلام وهدايته، فالفروض أن تكون هنالك مراقبة على هذه الصحف لئلا تنشر هذا المراء الباطل الذي يبث سموماً بين الناس، فتتلقفه تلك العقول الحائرة المظلمة البعيدة عن الحق، من أين لهذا الإنسان أن يعلم ما يأتي به اليوم من خير أو شرً؟ أو سعد أو نحس؟ أو نفع أو ضرر؟ اليوم محكوم بأمر الله، وما من يوم إلا وفيه الخير وفيه الشر، ما من يوم من الأيام إلا وفيه السعد وفيه النحس، وفيه النفع وفيه الضرر، فلا معنى لتخصيص يوم بسعد ويوم أخر بنحس، وهل هذا اليوم المخصوص بالسعد لا يصاب فيه الإنسان بمرض ولا يموت فيه، بحيث يكون آمناً من الموت أو أن يصاب فيه بمصيبة، ثم إن النظر في هذه البروج والتعلق بذلك، وربط حركة الإنسان بحركة هذه الأجرام الفلكية، بحيث تعدُّ مؤثرة على طبيعة الإنسان، هذا قول باطل لا أساس له من الحق، وإنَّما هو من الأوهام التي زاغت بها هذه العقول الحائرة، وذلك . لا ريب ـ من تأثير المعتقدات الباطلة ، معتقدات المجوس الذين كانوا يعبدون هذه النجوم، ويعتقدون لها تأثيراً في حركات الإنسان

وطبيعته (۱). ويقول مرة: إنَّ بما يؤسف له حقا أن نرى الإسلام ومثله وعقائده وقيمه وأخلاقه في واد والصحافة التي تصدر في البلاد الإسلامية في واد آخر ، هذا يدعونا إلى البحث : هل هناك خطة مدروسة لشن هجوم على الإسلام من خلال الصحافة التي تصدر في البلاد الإسلامية نفسها ؟ أو أنَّ القائمين على مثل هذه الصحافة جاهلون بالإسلام، لا يفرقون بين حلاله وحرامه؟ إنَّ كلا الأمرين محتمل ، ولا يبعد أن يكونا جميعا مجتمعين " (۱)

لذلك يدعو سماحته إلى "أن يكون بجانب الإعلام الغازي من الخارج المخالف في قيمه قيمنا، إعلام مواجه له، لا يعنى إلا بالتربية الصحيحة. (أ)، يقول في كلمته بمناسبة افتتاح موقع " المجرة الإسلامية على الشبكة العالمية للمعلومات: "ولا ريب أن هذه خطوة بنّاءة في سبيل الدعوة إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة، وما أحوجنا إلى استغلال جميع الوسائل الحضارية المعاصرة لإيصال كلمة الحق إلى جميع العالم الذي هو أحوج ما يكون إلى من يرشده إلى سواء الصراط، وينقذه من التردي في هوة الهلاك السحيقة، وهو اليوم على شفا جرف منها .. إن نعمة هذه الوسائل يجب شكرها بتسخيرها لدعوة الحق وإرشاد الحائر، وتبصير الجاهل وإماطة اللثام عن وجه الحقيقة التي يجهلها السواد الأعظم من الناس، وما من ريب بأنٌ ترك استغلالها

<sup>(</sup>١) سؤال أهل الذكر ، تلفزيون سلطنة عمان

<sup>(</sup>٢) مجلة الوحى العدد ٣٤ الصادر في شهر صفر ١٣٩٩هـ / يناير ١٩٧٩م ص٧

<sup>(</sup>٣) تربية النشء ، ٢١١ / أ

في الخيرية دي بأهل الشرأن يشيعوا بها الفساد في الأرض ، وتلك هي الطامة الكبرى والعياذ بالله ، ألا فلينتبه أرباب الحجى (() كما يحدّر سماحته الآباء من إهمال أولادهم في مشاهدة التلفاز ، يقول : " أمّا أن يقف الأولاد أمام هذه الشاشة لينظروا ما فيها من خير وشر ، والشر أكثر من الخير ، وما فيها من نفع وضر ، والضر أكثر من النفع ، فإنّ في ذلك تدميرا للأولاد ... فعلى الآباء أن يحذروا على أولادهم من هذه الشاشة بكل ما فيها من غثّ وسمين (())

#### ١٠. اعتمّاد السؤال

لقد رسخ في المذهب الإباضي قديماً مبدأ وجوب " اعتقاد السؤال " وهو وسيلة تربوبة فاعلة إلى أبعد الحدود في إرساء دعاثم الاستقامة في النفس، والسعي الذاتي إليها ، وقد أولاه سماحته عنايته ، وجلّاه بما سيأتي تفصيله في فصل الحياة العقلية ، ويعنيني هنا التنبيه إليه من حيث هو أسلوب تربوي فريد، بوصفه حركة ذاتية من النفس في طلب الاستقامة على منهج الله تعالى، فعندما يعتقد الفرد بوجوب السؤال عليه في طلب الحكم الشرعي ؛ فإنه لا يقر قراره إلا بالسعي إلى المعبر أو قل الموجه والمرشد والمربي ، سالكاً أي طريق توصله إليه ، ليعلم ما يجب عليه اعتقاده ، وما يفترض عليه تصوره ، وما ينبغي عليه أن يقوم به فكره وسلوكه ، إنه تفعيل دائم لدافعية النفس إلى طلب المعرفة ،

<sup>(</sup>۱) موقع المجرة www.almajara.com

<sup>(</sup>٢) حقوق الأبناء على الآباء ، ١٠٠/أ بمعهد العلوم الشرعية

وتقويم السلوك ، إنه سعي دائم إلى الاستقامة في الدين ، يقول سماحته: " إنَّ معرفة الله سبحانه وتعالى إذا قامت حجتها على العبد لم ينفس له لحظة واحدة ، لأن الإنسان لا يسعه أن يرجع إلى الشك بعد اليقين ، أو يرجع إلى الكفر بعد الإيمان " (١) ويقول في موضع آخر : "حجة الله قد قامت ببعثه الرسل ، وإنزاله الكتب ، وبالسماع الذي وصل إلى آذان الناس بأن هناك ديناً ، فعلى هؤلاء الذين علموا بأنَّ هناك ديناً أن يبحثوا عن الدين ، ومعرفة الله سبحانه وتعالى تقوم عن طريق العقل ، أما جزئيات الأحكام الشرعية فهي لا تقوم إلا بالسماع ، فمن لم تبلغه هذه الجزئيات ، ولم يكن في وسعه الوصول إلى من يبلغه بها ويعرفه بها ترجى له المعذرة " (١) وعليه من استطاع إلى ذلك سبيلا فلا يعذر بحال من الأحوال .

### بيئات الريان

يولد الطفل عاجزاً محتاجاً لا يقدر على شيء، مفتقراً إلى أبسط أنواع الرعاية ـ محتاجا إلى أرقى أنواع العناية، وأحوج ما يمكن إلى الإعانة، فتبدأ أول مراحل التربية، وهي التربية الجسدية، لينمو ويترعرع عضواً جديداً في مجتمع متكامل بقيمه وأخلاقه ومعتقداته، ولا شك أن أول بيئة يتلقى فيها الناشئ تربيته هي الأسرة التي كانت السبب في وجوده، ولذا كان تأثيرها عليه بليغاً عظيماً فهي التي تحافظ على صلاح فطرته أو تفسدها، وأي أثر أعظم من ذلك؟

<sup>(</sup>١) الجملة وتفسيراتها ، ص٥

<sup>(</sup>٢) خلاف الأمة في القدر ، ٥٥ / ج

تأتي بعد ذلك البيئات الأخرى التي يعدد سماحته بعضها في قوله: "إنَّ المسؤولية في تربية النشء على مقومات الحياة الإسلامية تقع على عاتق الآباء والمدرسين والجحمع ، فللبيت دوره ، وللمدرسة دورها وللمسجد دوره ، وللشارع دوره ، فيؤدي الكل وظيفته من أجل تحقيق هذه الغاية وهي استقامة النشء على تقوى الله وعلى العمل الصالح" (١) وأبدأ بالحديث عن أهم هذه البيئات التي أشار إليها ، وهي المحضن الأول للطفل الناشئ ، وقد أولى سماحته عناية كبيرة في وضع أسس بنائها ، ومنهجية تشكيلها ، وأصول تكوينها ، لأنها المؤثر الأول والأهم في نفوس الناشئة ، والعناية بهذه المؤسسة في حقيقته عناية بمستقبل الأمة ؟ لأن مستقبل الأمة معقود بحالة ناشئتها ، فبقدر ما تكون هذه الناشئة على خير وصلاح واستقامة ويّر وإيمان ، يكون هذا المستقبل سعيداً (١)

يرى سماحته أن كل إنسان يرى وجوده مستمراً في عقبه، فيحرص أن يكون هذا الامتداد امتداد خير ويركة، يقول: "ومن أجل ذلك نجد أن الصالحين يحكي الله تبارك وتعالى عنهم أنهم يضرعون إلى الله عز وجل لأن تكون ذريتهم ذريّة صالحة مستقيمة على درب الخير، فالله تعالى عندما ذكر عباد الرحمن، ووصفهم بما وصفهم به من الصفات الكثيرة ،حكى عنهم فيما حكى قولهم" رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَا حِنَا وَدُرِيَّاتِنَا قُرَّةً أَعْيَنٍ وَاجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَاماً" (1) (1) ويمكن

<sup>(</sup>١) التحذير من آفات المجتمع ص ٥٧ ، ٥٨

<sup>(</sup>٢) حقوق الأولاد في الإسلام ٩١/ج

<sup>(</sup>٣) سورة الفرقان ، الآية ٧٤

بعد ذلك وضع مراحل تأسيس الأسرة المثالية في حياتها الراقية في تربية أبنائها في النقاط التالية:

احتيام المربعة: ويعد ذلك من أهم الأمور؛ لأنّ الأم هي المحضن الأول للطفل. (\*) يقول سماحته في بيان تأثير الأمهات: "تأثير الأمهات في الأولاد تأثير بالغ، فربما انتمى الولد إلى آباء غير صالحين، فسلكت به الأم مسلك الاستقامة، وأقرب مثال إلى ذلك عمر بن عبد العزيز، وأمّه بنت عاصم بن عمر بن الخطاب " (\*) وعاصم بن عمر قد تزوج تلك الفتاة التي رفضت بشدة الانصياع لأمر أمّها حين أمرتها ليلاً أن تقوم لتمذق الماء باللبن، فقالت لها: يا أمّاه، إن أمير المؤمنين عمر نهى عن ذلك، فقالت: أين عمر منا الآن؟ إنّه لا يرانا، فقالت الفتاة: إن كان أمير المؤمنين عمر لا يرانا فإن رب أمير المؤمنين يرانا، فلمّا سمع عمر وضي الله عنه وكلامها وهو في عسسه الليلي، خطبها يرانا، فلمّا سمع عمر وضي عبد العزيز، وآباؤه هم بنو أميّة.

وسمعت قصة أخرى رواها الشيخ في إحدى محاضراته، حكى أن رجلاً طلّق امرأته وله ابن منها، وبعد سنتين طلب الأب ولده، فرفضت الأم ذلك ؟ فشكاها إلى القاضي الذي كان فقيها نبيها، فسألها عن امتناعها، فقالت: خير الطفل، وانظر من يختار، فقال: إني اختار أبي، فقالت المرأة: سله، لماذا اختار أباه؟ فسأله، فقال الطفل: إن أبي يتركني ألعب، وأمي تحملني إلى المعلم

<sup>(</sup>١) أسس التربية الصالحة ٢١٧ / أ

<sup>(</sup>٢) تربية النشء ٢١١/أ

<sup>(</sup>٣) أسس التربية الصالحة ٢١٧/أ

يدرّسني، فقال القاضي: اذهبي به، فأنت أولى به من أبيه. ذلك هو أثر الأمهات البالغ.

وعليه يرى سماحته أن تربية الأولاد تبدأ من قبل ولادتهم، وذلك باختيار أمهم، يقول: تبدأ العناية بالأولاد من قبل وجودهم، ذلك لأنَّ الرجل يؤمر بأن يختار المحضن الصالح لأولاده، بحيث يختار المرأة الصالحة التي تكون شريكة عمره، والقائمة على توجيه أولئك الأولاد، في بداية تنشئتهم، إلى طريق الخير والسداد، فالحديث "اختاروا لنطفكم فإن العرق دسّاس " (١)

أمّا المقاييس التي يتم على أساسها اختيار شريك الحياة فقد أوردها الحديث الشريف " تنكح المرأة لأربع" وهذه المقاييس حق للمرأة أيضاً في اختيار شريك عمرها. ويمكن الحديث عنها على النحو التالي:

(۱) المال: وقد غزت هذه الشهوة الجامحة قلوب الناس في العصر الحاضر، وتحكّمت في عقولهم ومشاعرهم، بعد أن دخلت المرأة سوق العمل، فرغب كثير من الشباب في الموظفات ولو على حساب الدين والخلق، ما دامت تدرّ دخلاً على الأسرة، وإن كانت على أقل التقديرات ستقوم بشراء حاجاتها ومستلزماتها من مالها الخاص، ولذا يحدّر الشيخ من الانغماس في أوحال الجشع في شتى صوره، يقول: "الواجب على الإنسان أن لا يندفع وراء شهواته، وأن لا تغره المظاهر، وأن لا يتحكم به حب الماديات، ولكن يضع

<sup>(</sup>١) أسس التربية الصالحة ٢١٧/

القيم الدينية نصب عينيه، فيختار المرأة الصالحة التي تعينه على دينه ودنياه، وتربى أولاده على الخير" (١)

وهذا الإرشاد يوجّه إلى المرأة أيضاً في اختيار زوجها، وموجّه إلى أوليائها للنظر في الوسط الذي يلقون فيه بكريماتهم، حين يحرصون على تزويج الأثرياء دون رعاية للكفاءة في أدنى مستوياتها، فلربما انزلقت عجلة الحياة الزوجية إلى غير قرار.

(۲) الجُمال: وهو مخدّر خفي يسري في أوصال الإنسان فيستجيش مشاعره، ويصاول اتزانه، ويناوش رسيس مبادئه، وربما حاول جاهداً أن يعلل الكثير من الأمور التي توهن الإقدام على الزواج على أساس مقياس الجمال، بعد أن خضعت لسلطته مشاعره، واستسلمت لقهره إرادته، وانحنت لجبروته هامات عزائمه، مدعياً طلب العفة وصون العرض، وسلامة الدين، فعندما يحبوه الله بهذه الغانية الفاتنة، لن يمتد طرفه إلى ما متع الله به أزواج الآخرين، قاذفاً وراء ظهره صرخات العقل المدوية، إنها خضراء الدمن، حتى إذا نال منها وطره بدرجة فوق الإشباع، ثاب إلى رشده، ورجع إلى وعيه، فرأى جلياً واضح الملامح ما كان يغشيه قبل من غبش التصور للحقيقة، من هنا ينبه سماحته إلى ذلك بقوله: "لقد حدّر الله من خضراء الدمن، وعندما سئل المأق الحسناء في المنبت السوء "('داعياً الإنسان إلى أن لا يندفع وراء شهواته، فإنَّ الجمال زائل لا محالة، ويبقى الدين والخلق، وقد أسلفت أنَّ

<sup>(</sup>١) تربية الأولاد ١٠٦/أ

<sup>(</sup>٢) أسس التربية الصالحة ٢١٧/أ.

الخطاب موجّه إلى الجنسين، فكما يحرص الرجل على أن يختار امرأة جميلة تحرص المرأة كذلك على أن تختار الرجل الوسيم، وربما أوقعها ذلك في مغبّة عظيمة قاست فيها الويلات مدة حياتها، وتجرّعت فيها الغصص طول عمرها، فقد تتعرف على شاب وسيم، يتسم لها بخبث حتى يوقعها في شرائكه المعقدة، فإذا به يستحوذ على قلبها دون أن تعرف خلقه ودينه، ونسبه ومن أي الأصقاع، فتجد نفسها بواقع تلك النظرة العجلى قيد الأسر، ولا غرابة حينذاك أن تلقي له بقصاصة قد كتب عليها "لفت انتباهي، أرجو الاتصال على الرقم التالى ...... " فسبحان الله الحليم الكريم.

(٣) الحسب والنسب: وهو كل ما يحسب للمرأة، ويعدّ لها مع نسبها الرفيع، ويعتنى بهذا المقياس. في كثير من الأحيان. رغبة في المباهاة والتفاخر، وذلك عند أولئك النفر المتيّمين بحب المظاهر، المفتنونين بحب الظهور والتقدمة، فيقال: تحته ابنة فلان، ولو كانت ابنة فلان هذه لا توازن فتيلاً، ولا تعادل نقيراً، وحقيقة الأمر أنّ الشأن كل الشأن في ذلك هو رغبة الأولياء أو رغبة الفتيات حين يخطب فلان من الوجهاء لابنه، أو علّان من الأعيان لنجله، وإن كان الولد لا كان ذلك الوجيه وجهه كقفاه، أو تلك العين دمعها سرب، وإن كان الولد لا في العير ولا في النفير، كالوتد في خمول ذكره، لا يعبأ به كاللقا، لا يحرك ساكناً ولا يغني فتيلاً ، وصوت الحق سبحانه يصخُ مسامعهم "فَإِذَا نُفِحٌ فِي الصُّورِ فَلَا أَنسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَوْلُو وَلَا يَتسَاءلُونَ " (١٠). وماذا يجدي النسب مع عدم الاستقامة على أمر الله ، يقول سماحته في أحد أجوبته: "إن العبرة بالاستقامة على

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون الآية ١٠١

التقوى لا بالأنساب والأحساب ، فالله تعالى يقول : " يا أيها الناس إنا خلقناكم من ذكر وأنثى وجعلناكم شعوبا وقبائل لتعارفوا إن أكرمكم عند الله أتقاكم " والنبي تلا يقول : " لا فضل لعربي على أعجمي إلا بالتقوى" (١٠) .... والنبي تزوج من غير العرب ؛ فقد تزوج صفية بنت حيي الإسرائيلية وكانت سبية في غزوة خيبر، ومن هو أعرق نسبا ، وأرفع حسبا من النبي تلا الذي هو سيد العرب والعجم ؟ (٢) وذلك لا يعني أن لا يرعى المتزوج أن تكون شريكة حياته ، ورفيقة عمره من أسرة أصيلة في الفضل والعلم والصلاح والنسب ، ولكن ليس النسب وحده بمجد مم فقدان الدين والصلاح.

(3) الدين: من المعلوم أنَّ النبي الله أوصى أمته حال اختيارهم أزواجهم أن يقدَّموا الدين على غيره، وعدَّ ذلك ظفراً، ودعا لصاحبه خيراً، لأنَّ صلاح المرأة يمني صلاح الذرية، وصلاح الذرية يعني صلاح المجتمع فالأمة فالإنسانية يقول سماحته: "لا ريب أن استقامة المرأة من أسباب استقامة المجتمع، فبقدر ما تكون عليه المرأة من استقامة وصلاح واتباع لأمر الله وتجنّب لما نهى عنه، تكون النتيجة في المجتمعات التي يتربى فيها الذكور والإناث نتيجة إيجابية، لأنَّ الأم هي المدرسة الأولى، وإذا كانت تربية الأم تربية سلبية فإنّ تربية الجيل كلّه سوف تكون سلبية.". (")

وتستطيع المرأة التي تربَّت نفسها تربية حسنة، وأدركت أبعاد مسؤولياتها في مملكتها الضخمة أن تسير بقافلة الحياة الزوجية سيراً سليماً، تناى

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد رقم ۲۳۵۳۲

<sup>(</sup>٢) فتارى النكاح، الشيخ أحمد الخليلي، دار الجيل، ط١، ١٤٢٣هـ ٢٠٠٢م، ص٤٧، ٤٨

<sup>(</sup>٣) تشريعات الإسلام للمرأة ، ص٩

بها عن المخاطر المحدقة، والمهددات الخطرة، بل باستطاعتها إن فرض عليها الزوج إرادته المنابلة لإرادة الشرع أن تحول حياة الأولاد عن مجرى حياة أبيهم، وحياة ذويهم كذلك إذا كانت حياتهم غير مرضية، فتلك لعمري مسؤوليتها أمام أولادها قبل ربها، يقول سماحته: "والمرأة في بيت زوجها راعية وهي مسؤولة عن رعيتها، فهي مسؤولة عن تربية أولادها في بيتها، وإسعاد الأسرة فيه"، فإذا عُلِمَ ذلك بدت أهمية حسن الاختيار على درجة كبيرة من الأهمية، وبات عنصر الدين هو الأهم بالنسبة إلى غيره ؟ لأنه باق مستمر - بمشية الله - بقاء حياة الزوجين، أما الحطام والجمال، فظل زائل، وفقاقيع تتلاشى، وبهارج تضمحل.

وتجدر الإشارة هنا إلى قضية معاصرة مهمة، تتلخص في مخادعة الصالحين والصالحات أنفسهم في تسويغ اختيارهم في الاقتران بمن لا يتحقق فيه شرط الدين بمفهومه الصحيح، فترضى الفتاة بفتى وسيم، أو ثري أو نحو ذلك، متجاهلة الدين، حتى إذا وضح الصبح لعينيها، وافتقرت الخلايا إلى باعث الشهوة المتدفقة، ويدأت الأحلام تتبدد شيئاً فشيئا، قالت: ياليتني قدمت لاختياري، فيومئذ لا تنفعها ياليتني، ولا تغني عنها واحسرتاه على ما فرطت، وضرر اختيار المرأة أكثر بكثير من اختيار الرجل، فهي ليس لها أن تستبدل زوجاً مكان زوج ولو آنته قنطاراً إلا بإذنه ورضاه، وقد يقع الشاب الصالح أحياناً فريسة شهوة جامحة، ودغدغة جمال فاتن، وإحداق حسن باهر، فينسى أنه طالما كان جائعاً فشبع حتى لا مزيد، وعطشان فارتوى، ومرهقاً فينسى أنه طالما كان جائعاً فشبع حتى لا مزيد، وعطشان فارتوى، ومرهقاً فاستراح، وهكذا تسكن عاصفة الشهوة بعد هيجانها، وتخمد نارها بعد

اشتعالها، هناك يتذكر الزوج الأولاد، وسعادة الحياة، ولذا يطلق الشيخ التحذير من الانسياق وراء نداء الرغبات الجامحة، ويدعو الإنسان أن يؤثر الدين على كل شيء، فإذا وجد الفتاة المتدينة الجميلة الحسيبة الثرية فبها ونعمت، فتلك خير متاع الدنيا، وإلا فلا تفريط في الدين، وليس المقصود هنا الحديث عن الزواج بالمتدينة مع غض الطرف عن باقي الصفات، وإنما المعني بالكلام أن يؤثر الدين ولا يفرط فيه، وكم هن جميلات أولئك المتدينات جمالاً داخلياً نفسياً وخارجياً، فجمعن أطراف الحسن، وتدثرن برداء الجمال، فتعيش الأسرة في سعادة وهناء لا يعرفها إلا أولئك الذين اقترنوا بمن أذقنهم الويلات بتفريطهن في دينهن

بعد أن يتم اختيار الزوج زوجه، وينتقل إلى مرحلة التحول من العزوية إلى التأهل، فلا بد من إشهار زواجه، فتأتي مرحلة العقد فالعرس.

#### الأعراس:

بعد أن يتم العقد ولو بحضور شاهدين يكون الإسلام قد أباح للرجل من امرأته ما لم يبحه له من قبل، من الخلوة وغيرها، ولكل مجتمع عاداته في الاحتفال بهذه المناسبة، غير أنَّ الإسلام يضع ضوابط لسلوك المجتمع بأسره، فضلاً عن الزوجين في احتفالهما بعقدهما، وقد انتشر في أوساط الكثير من الناس عادة سيئة دخيلة هي لباس الدبلة، بحيث يُلبس الرجلُ المرأة، والمرأة الرجل، يقول سماحته: "إلباس الرجل للمرأة والعكس في الخنصر اليسرى من يده كل ذلك إنما جاء من الغرب، وهذا مبنى على خرافة وهمية لا أساس لها

من الصحة، فالغربيون كانوا في عهود الرومان يعتقدون أن القلب ينبض في الخنصر اليسرى وكانوا يعتقدون أنَّ المرأة إن ألبست الرجل في خنصره خاتماً من حديد أسرت قلبه، وإن ألبسها خاتماً من حديد أسر قلبها، ثم تطوّرت العادة مع مرور الزمن من خاتم الحديد إلى خاتم الذهب، وعندما رمتنا أوروبا بكل عاداتها السيئة ومفاسد أخلاقها تأثرنا بذلك، وإذا بالناس يقلِّدون الأوروبيين في هذه العادة، مع أنها خرافة لا أساس لها من الصحة، مع أن كثيراً من الزواج الذي يكون بهذه الطريقة ينتهي إلى الفشل الذريع، وكثير من الزواج الذي لا يكون بهذه الطريقة ينعم الزوجان فيه بالاستقرار والطمأنينة والحياة السعيدة الوادعة الآمنة، وكذلك إحضار الكعكة، وإلقام الرجل لزوجته وإلقامها له، كلها عادات لا تمت إلى ديننا الإسلامي بصلة "(١) وقال في موضع آخر عن هذه العادات : " وقد فتن بها كثير من مرضى القلوب في بلاد الإسلام ( وتعظم في عين الصغير صغارها) وأصبحت من عناوين التقدم ، وشارات الرقى، وما هي لعمري إلا من دلائل التأخر ، وشواهد الانحطاط " (٢)

ومن العادات القبيحة المخالفة لمنهج الإسلام ما يكون عند البعض في تحديد موعد عرسهم ، وذلك بأن " يحرص الإنسان أن يسأل عن المنزلة عندما يريد أن يتزوج ، فإنَّ البحث عن هذه المنزلة أهي مناسبة أو غير مناسبة؟ إنما هو من تأثر هذه العقول بهذه الأوهام والخرافات التي هي موروثة عن هؤلاء الذين كانوا يعبدون هذه النجوم ويقدسونها " (") ، أو أنه لا يكون عرسه في صفر أو

<sup>(</sup>١) عنوس الفتيات/ محاضرة لسماحة الشيخ ، إصدار مكتبة مشارق الأنوار.

<sup>(</sup>۲) کتاب فتاوی النکاح ، ص۱۱

<sup>(</sup>٣) سؤال أهل الذكر ، حلقة في لتلفزيون سلطنة عمان

بين العيدين الفطر والأضحى، وقد حدَّر الشيخ من هذه العادات جميعها، قولاً وتطبيقاً فكان عرسه ما بين العيدين، وها هي حياته تسير بحمد الله على منهج الله سعيدة مطمئنة.

ومن العادات التي بدأت تنتشر في أوساط الناس إلباس العرس ثوباً يعرف عند الناس باسم (فيلي) وهو ثوب أبيض واسع الأطراف ، ضيق على الجسم ، يقول سماحته عن هذا الثوب : " الثوب الذي يصف لا يجوز للمرأة لبسه ، وإرخاء الذيل أكثر من ذراع لا يجوز للمرأة المسلمة " (1)

وبعد انتقال المرأة إلى بيت الزوجية، فلتعلم ما لها على زوجها من الحقوق، وما لزوجها عليها، ويتصدر ذلك حفظ دينه وعرضه بشتى الوسائل من الزينة وغيرها، يقول سماحته:" تصنع المرأة من الزينة ما تشاء إذا كان ذلك للزوج لا لغيره"، (٢) وحقوق الزوجين مبثوثة في كتب الفقه، ولا حاجة لذكرها هنا.

تربية الأولاة

ليست تربية الأولاد مسؤولية الأم وحلفا، ولا الأب وحده، وإنما هي مسؤولية مشتركة بينهما، والدور الأكبر خصوصاً في المراحل الأولى من عمر الطفل يقع على عاتق الأم، يقول سماحته: "ومسؤولية إصلاح البيوت وتربية

<sup>(</sup>١) سؤال أهل الذكر ، حلقة في لتلفزيون سلطنة عمان

<sup>(</sup>٢) محاضرة لسماحته بنادى الطلبة العمانيين بالأردن

الأولاد يشترك فيها الرجال والنساء، ودور المرأة في هذه المسؤولية دور كبير، فالولد أول ما ينشأ، ينشأ في حضن الأم" (١)

ولكن تربية الولد في بعض مراحل عمره تقع على عاتق الأب أكثر من وقوعها في عاتق الأم، وعلى الأب بذلك عدم الاشتغال عنهم بجمع ما يزيد عن حاجتهم في حياتهم الزوجية من حطام الحياة الدنيا، يقول سماحته: "ولكنَّ الولد يخرج إلى أماكن لا تعرف الأم عنها شيئاً، فماذا عساها أن تصنع، فالأب عليه تربيتهم فيما لا تستطيعه الأم، وإن كان الكسب زائداً على الكفاف فعليه أن يهتم بهذه الثروة وهم الأولاد" (")

### مهجية تربية الأولاد حتى سن البلوغ

يمكن تلخيص توجيهات سماحته في تنشئة الطفل وتربيته التربية الصالحة منذ ولادته حتى سن البلوغ في الملاحظات التالية:

ا - الأذان في مسامعه : يقول سماحته : "بعد الولادة ينبغي أن يقرع مسامعه صوت الحق، صوت الأذان، فيستيقظ ضميره على الحق وأفضل عبادة" (٦) فيوذن على أذنه اليسمع بكلتا أذنيه

<sup>(</sup>١) لقاء الصحفي الكويتي جراح الشمري مع سماحته بدولة الكويت

<sup>(</sup>٢) تربية الأولاد ١٠٧/أ

<sup>(</sup>٢) تربية الأولاد ١٠٦/أ

صوت الحق، يسمع الله أكبرولا إله إلا الله، حتى تنغرس في نفسه معانى هذه الكلمات " (۱).

٢. حسن اختيار اسم المولود، يقول "ويحسن أن يكون كأسماء الأنبياء والصالحين" (٢). وينبه الشيخ إلى ذلك حين شاع في أوساط المسلمين تسمية أبنائهم بمن يسمونهم نجوم الفن من المغنيين والممثلين، وذلك بواقع تأثير الغزو الإعلامي في بيوتهم، كما تعشَّق الناس اليوم تسمية أبنائهم بالتسميات النادرة الغريبة، فنجدهم يبحثون، هل سمّى أحد بهذا الاسم من قبلنا، وإن كان ذلك الاسم يثير الشؤم، أو ربما استحى منه الطفل وخجل بين أقرانه، وربما نشأ على استقامة فيخجل من اسمه حين يوافق اسماً من أسماء المنحطّين خلقياً ف التأريخ القديم أو الحديث، أو اسماً يبعث دلالة تغزّل كأسماء البنات، نحو "ناهد" مثلا، وما أشبه ذلك، لذا كان حفظه الله يوصى الناس بحسن اختيار الأسماء لأبنائهم.

٣- تقديم النسيكة في اليوم السابع أو بعيده، يقول سماحته: وهي أن ينسك الإنسان للمولود بعد بلوغه سبعة أيام، ثم من بعد لا بأس ما بين سبعة أيام وخمسة عشريوماً، ينسك للذكر بشاتين وللأنثى بشاة واحدة، ذلك من السنة، وقد فعل النبي ﷺ ذلك في السبطين الكريمين " (").

<sup>(</sup>١) أسس التربية الصالحة ٢١٧/أ ، وانظر حقوق الأولاد ج/٩١

<sup>(</sup>۲) حقوق الأولاد ۹۱ / ج

<sup>(</sup>٣) تربية الأولاد ٢١١ / أ

٤ ـ تعليمه معرفة الله وغرس العقيدة الصحيحة في نفسه، يقول سماحته: "فعندما يعي ويبدأ التمييز، يؤمر الوالدان بأن يعرَّفاه بأنَّ له إلها معبوداً خالقاً، رازقاً واحداً أحداً فرداً صمداً، يدبّر الكون، ومنه المبدأ وإليه الرجعي" (١) ثم يعرُّفانه بنبيه محمد 業 ويعرَّفانه بكتابه القرآن الكريم، ويعرفانه الإخوان الذين يرتبط بهم، وهم المسلمون، وعندما تنمو مداركه يعلمانه أركان الإسلام الخمسة، ثم أركان الإيمان الستة " (1) ويغرسان فيه العقيدة الصحيحة وصفات الله تعالى، ويعلّمانه الصلة بالله، بحيث يردُّ كل شيء إلى الله، لأنَّه هو الذي صرِّف هذا الوجود، وهو الذي يمنَّ بالخير على عباده، وهو الذي يرفع الشرُّ لنهم، ويذكَّرانه بكل نعمة إنها من عند الله، وأنَّه يجب عليه أن يشكر الله على

٥ - تعليمه القرآن الكريم، ويكون ذلك في سنِّ الدراسة، يقول سماحته: "تعليمه قبل كل شيء القرآن، وتلاوته وحفظه، وتفهيمه ما يفهم من معاني القرآن، كما يدل على ذلك حديث رسول الله 囊 علَّموا أولادكم القرآن، فإنه أول ما ينبغي أن يتعلم من علم الله هو" (١) ويقول: " خيركم من تعلّم القرآن وعلَّمه" (٥) ويفهَّم معانيه بما يستوعبه ويحتمله فهمه، ويسعه إدراكه" (١)

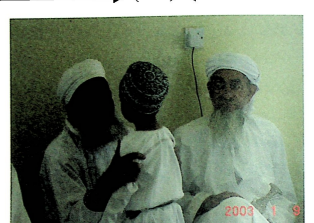
<sup>(</sup>١) أسس التربية الصالحة ٢١٧/أ ، وانظر حقوق الأولاد ج/٩١

<sup>(</sup>٢) تربية الأولاد ١٠٦/أ، تربية النشء ٢١١/أ

<sup>(</sup>٣) لقاء الصحفي الكويتي جراح الشمري مع الشيخ الخليلي

<sup>(</sup>٤) الجامع الصحيح ، الإمام الربيع بي حبيب ، رقم ٣

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري رقم ٤٧٣٩، وابن حبان رقم ١١٨، وأبو داؤد رقم ١٤٥٢ والترمذي ۲۹۰۷ ، وابن ماجه ۲۱۱، وغیرهم



٦ - اجتناب هجر الكلام: يقول سماحته: "على الوالدين أن يسعيا جهدهما أن يجُنِّباه هجر الكلام ـ أي قبيحه " (٢) فلا يسبَّانه ولا يشتمانه بالكلمات البذيئة "(٢) كأن يقولا له: يا حمار، وأنت حمار لا تفهم، وأنت كلب لا خير فيك، ومالك غبى هكذا، أو أيها الخسف، بمعنى البليد الذي لا يحسن التدبير، فإنه يتعلم منهما هذه الشتائم، ثم يقوم بدوره بإسقاطها على الآخرين، فضلاً عما تتركه من أثر سيء في نفسه، فيشعر بالإحباط، ويحسَّ بنوع من الاشمئزاز من أسرته، فيكثر الخروج، وهنا تتلقفه الفئات الضَّالة، ويجرفه التيار. إنَّ للكلمة لأثراً لا يدرك كثير من الآباء مداه، ومن ذلك دعاء الوالدين المتكرر عليه؛ حين يضيق ذرعهما بتصرفاته، وعند العمانيين نسمع العوام وأشباههم

<sup>(</sup>١) حقوق الأولاد ج/٩١، أسس التربية الصحيحة ٢١٧/أ، تربية النشء ٢١١/أ.

<sup>(</sup>٢) حقوق الأولاد ج/٩١

<sup>(</sup>٣) تربية النشء ٢١١ / أ

يوجهون الكثير من الدعوات إلى أبنائهم، مثل: الله يقرعك قرعة – الله يصرفك – طفر من قبالة وجهي – علّك ما تشاف .... إلخ

٧- غرس العادات الحميدة والقيم النبيلة والأخلاق الفاضلة ليتربى عليها، ويعتادها، حتى تصبح سجيَّة من سجاياه، وخصلة من خصاله، ويحث سماحته الآباء في مواطن كثيرة على "غرس الأخلاق الفاضلة، والمعاملة الحسنة، ففي الحديث: إن أحبكم إليّ وأقربكم مني مجلساً يوم القيامة المرثارون أحاسنكم أخلاقا، وإن أبغضكم إليّ وأبعدكم مني مجلساً يوم القيامة الثرثارون لتفيهقون، وقد كان خلقه الله القرآن كما أخبرت السيدة عائشة بذلك" (() وفي لدوال وجهه إليه صحفي من الكويت عمّا يحرص سماحته على زرعه في أبنائه، أجاب سماحته: "أنا دائماً أحرص على نصحهم بالأخلاق الفاضلة، وأن يوقروا الكبير، ويرحموا الصغير، وأنصحهم بأن يحرصوا على طلب العلم، وأن يسعوا من أجل السباق فيه، قدر المستطاع. (() ومن أهم هذه القيم التي ينبغي غرسها في الطفل:

عادة الصدق في الحديث، واجتناب الكذب فقد سمع النبي راحية المرأة تقول لولدها: تعالى، فقال لها: ماذا تريدين أن تعطيه؟
 فأخبرته، فأخبرها بأن لو لم تعطه لكانت في حكم الكاذبين (٦)
 توقير الوالدين والبربهما، وحقوق الأرحام (١).

<sup>(</sup>١) أسس التربية الصحيحة ٢١٧/أ،

<sup>(</sup>٢) لقاء الصحفي الكويتي جراح الشمري مع الشيخ الخليلي

<sup>(</sup>٣) تربية الأولاد ١٠٦ / أ ، حقوق الأولاد ٩١/ج

<sup>(</sup>٤) تربية النشء ٢١١ / أ

- الأمانة، وعلى الوالدين أن يعظما من شأنها (1).
- الرحمة بالمساكين، والرفق بهم، والرفق بكل المستضعفين.
  - الرفق بالحيوان.
- الإحسان إلى الجيران، وأنَّ لهم حقوقاً بالغة، ولو كانوا على غير الإسلام.
  - \_ إغاثة الملهوف، ونصرة المظلوم (٢)
  - التقزز من معاصى الله ظاهرها وباطنها<sup>(۱)</sup>
- السخاء في سبيل الله، وحب الخبير للإنسانية كلها، والأمة الإسلامية على الخصوص (1)
  - القناعة وعدم الطمع فيما بأيدي الناس (٥)
- الحياء والعفّة، فإنه شعبة من الإيمان، كما جاء في الحديث، ومن لا حياء له لا إيمان له ويغرس به الحياء من الله فلا يعصيه، والحياء من حرمات الناس أن ينتهكها، والحياء أن يأتي بشيء من المعايب.

إنَّ سُلِّم القيم كبير، وتجدر الإشارة هنا إلى أهم وسائل غرس هذه القيم، حيث يشير سماحته إلى ثلاث منها:

تحديثه عنها وتحسها إليه.

<sup>(</sup>١) أسس التربية الصالحة ٢١٧/أ

<sup>(</sup>٢) تربية النشء ٢١١ / أ

<sup>(</sup>٣) تربية النشء ٢١١ / أ

<sup>(</sup>٤) تربية النشء ٢١١ / أ

<sup>(</sup>٥) أسس لتربية الصالحة ٢١٧/أ.

- القدوة العملية في الوالدين.
- وضع المسائل العلمية فيها (١) بعد ذلك تأتي المتابعة الحثيثة لمدى المتزامهمم بهذه الأخلاق ، يقول سليمان ابن الشيخ أحمد الخليلي: إن الشيخ يتابعنا كثيراً ، ويراقب سلوكنا بدقة متناهية ، وكثيراً ما يستدعينا ، فإذا طلب أحدنا ورأينا في وجهه الغضب ، فجميعنا يسترجع ماضيه كلّه ، ويتهيأ للنقاش ، وحتى عمّي حمود لل يستدعيه والدي يحسب حساباته كلها ، أمّا نحن فقد يصل الحال بنا إلى بعض الضربات الساخنة الشديدة أحياناً ، ولا يقتصر المقام على مجرد القول أو التوجيه . (١) ، ولا أدل على ذلك من قصة ابنه الذي عير ذلك الطفل عند سكونه بعد مرحه الزائد ، فعزّر الشيخ ولده وطلب منه التوبة.

وسأخصُّ وسيلة التربية بالقدوة بالحديث ـ فيما بعد ـ نظراً لأهميتها من ناحية ، ولتأكيد سماحته عليها كثيراً من ناحية أخرى ، يقول سماحته : "على الآباء والأمهات ، وعلى المدرسين أن يهتموا كل الاهتمام أن يكونوا هم القدوة لهؤلاء الأولاد إلى الأوج الشامخ (٦)

ويقول: وبما يجب على الأبوين في تربية الأولاد أن يحرصا دائماً على طهارة اللسان، بحيث ينعتان الناس طهارة اللسان، بحيث لا يتعرّضان لأعراض الناس، بحيث ينعتان الناس ويذكران مساوئهم، حتى لا يتأثر الأولاد بذلك فيقلّدوا آباءهم، وكذلك

<sup>(</sup>١) أسس التربية الصالحة ٢١٧ /أ.

<sup>(</sup>٢) لقاء المؤلف بالشيخ سليمان بن أحمد الخليلي.

<sup>(</sup>٣) تربية الأولاد ١٠٦/أ، أسس التربية الصالحة ٢١٧/أ

النميمة أو احتقار الناس وما هو فساد من القول "ومن الأمثلة على ذلك، أن يدخّن الأب أمام ابنه، فإنه يتعلم منه السلوك السيء، ومن ذلك أن يرنّ جرس الهاتف؛ فيقول الأب لابنه رد عليه، وقل له: أبي غير موجود، بل يحترز الآباء أن يعدوا أولادهم بشيء لا يحققونه لهم، إذ يتصور الطفل أن أباه يكذب عليه، أو يخدعه إلاّ أن يبدي لهم عذره في تقلب رأيه، وما اعترضه من الظروف التي تحول بينه وبين تنفيذ وعده؛ حتى لا يسجّلوا عليه خيانة أو إخلافاً للوعد.

٨. تعليمه الصلاة وما لا تتم إلا به من الطهارات، وآداب قضاء الحاجة والغسل من الجنابة، ومن الحيض للصبية، كما يعلمانه التفرقة بين الأركان والسنن في الوضوء، ويكون ذلك في سن السابعة، وعندما يتوانى عن ذلك يزجرانه من غير ضرب، حتى يبلغ عشر سنوات، فعندما يقصر في الصلاة بعدها يضربانه، ففي الحديث " مروهم بالصلاة لسبع واضربوهم على تركها لعشر، وفرقوا بينهم في المضاجع " وهذا الأمر للوجوب، والطفل إن لم يتعود على الصلاة قبل الحلم وجد مشقة فيها بعد الحلم (٢)

٩- المحافظة على العبادات: وفي مقدمتها إقامة الصلاة، فيأخذ الوالد أولاده إلى
 المسجد، وعليه أن يخبرهم وهم صغار أنه ذاهب إلى المسجد للصلاة،
 فتتعلق قلوبهم بالمساجد. (٦)

<sup>(</sup>١) أسس التربية الصالحة ٢١٧/أ

<sup>(</sup>٢) أسس التربية الصالحة ٢١٧/أ، تربية النشء ٢١١/أ، تربية الأولاد ١٠٦/أ، حقوق الأولاد ٩١/أ، حقوق الأولاد ٩١/ج.

<sup>(</sup>٣) تربية الأولاد ١٠٦/أ، حقوق الأولاد ٩١/ج.

• الماتفريق بينهم في المضاجع: وذلك عندما يبلغ الأولاد عشر سنين، يقول سماحته: "التفريق في المضاجع لعشر سنوات بين الذكور والإناث؛ بحيث لا ينامان في غرفة واحدة، وقال بعض أهل العلم يفرق بين أفراد الجنس الواحد، بحيث يكون بينهم فاصل (() وقال في موضع آخر: هذا التفريق على قسمين بالنسبة إلى الجنس الواحد، الذكور وحدهم، والإناث وحدهن، ثم التفرقة بينهم في المضجع الواحد، بحيث لا يُتَرك الذكر مع الذكر، ولا الأنثى مع الأنثى (() أمّا بالنسبة إلى الذكور والإناث فإنهم يفرق بينهم في الغرف التي ينامون فيها، فلا ينام الذكر والأنثى معاً في غرفة واحدة بعد بلوغ عشر سنوات، لأنّ هذه المرحلة مرحلة استيقاظ الغرائز في الأولاد، وهي مرحلة صعبة جداً، وقد يدفع كل من الذكر والأنثى إلى ما لا تحمد عاقبته.

وقد ذكر الشيخ - حفظه الله - دليلاً واقعياً من حياة الناس يبين خطورة عدم المبالاة بهذا الخلق الإسلامي الرفيع ، يتلخص في قضية رفعت إليه عن أخت تنام مع أخيها في غرفة واحدة ، عما أدى الأمر إلى أن تحمل الأخت من أخيها ، فكم هي الفاجعة أن تفقد الأم فلذتين من كبدها ، ثم تستمر ذكرى الماساة في حفيدها ، ابن ابنها وابن بنتها ، تعاني تربيته بدموع تذرف ، وقلب يتفطر ، وكبد تحترق ، وتستمر اللكرى ما بقي شاباً وكهلاً ، حتى يرحل عن الحياة الدنيا ، فكم هي الماساة في فجاعتها ، وعما يتصل بهذا أن يحرص الآباء

<sup>(</sup>١) تربية الأولاد ١٠٦/أ

<sup>(</sup>٢) أسس التربية الصالحة ٢١٧/أ

على الابتعاد التام عن كل ما من شأنه أن يثير غرائز الأولاد يقول سماحته: " على الآباء الابتعاد بالأولاد في هذه المرحلة عن كل ما من شأنه أن يثير الغرائز، ويؤجج الشهوات (١)

ويجب الاحتراز من تأثير وسائل الإعلام عليهم (1) لما تنفثه من سموم، تفتك بالأخلاق، وتدعو إلى هتك الأعراض، خصوصاً بهذا الزمن الذي تعددت فيه القنوات الفضائية، إضافة إلى شبكات الإنترنت ذات المواقع الخليعة الماجنة، وكم شاهدت صغاراً في سن المراهقة يتهافتون على هذه المحطات، دون رقابة من أولياء أمورهم، ولا من المجتمع الذي يسعى فيه تجار الفساد إلى ضرب أساسات صروح الأمة بمعاولهم القاسية، حين يبذرون بذور الفساد في نفوس الناشئة الصغار، وهم في عفويتهم لا يدركون خطورة الأمر، ولا النتائج البعيدة لهذه السلوكيات الخاطئة، إلا بعد أن يكون قد فات الأوان، ويتجرع الناشئ العظائم، فلله الأمر من قبل ومن بعد.

11 - تعليم الأولاد العلوم النافعة التي تقربهم إلى الله تعالى زلفى، والعلوم التي تنفعهم في حياتهم الدنيا (٦) ويعرف الناشيء بسير الصالحين من الصحابة والتابعين، وقادة المسلمين المستقيمين، ليتعلق بسيرهم ويحذو حذوهم، ومن الناحية التخصصية يوجّه إلى التخصيص الذي يتلاءم مع ملكاته ورغباته، ولا يهمل الجانب الفقهي، فإن الإنسان مهما كان تخصصه العلمي، واختصاصه

<sup>(</sup>١) أسس التربية الصالحة ٢١٧/أ

<sup>(</sup>٢) حقوق الأولاد ٩١/ج

<sup>(</sup>٣) حقوق الأولاد ٩١/ج.

العملى، عليه أن يعبد الله على بصيرة، ولا تكون العبادة مستقيمة إلا بالفقه مع دين الله. (١)

١٢ \_ تعويدهم على الصيام، مع تعليمهم حكمته وأحكامه ونواقضه ٢٠ ويقول سماحته: " عندما يكون قادراً على الصيام، فعلى أبويه أن يعوِّداه على الصيام ق السابعة، أو الثامنة، أو التاسعة. (T)

١٣ ـ تعويدهم على تحرى الحلال في مطعمهم وملبسهم، فالغذاء الحلال عنصر مهم في تربية الولد التربية الصالحة التي تسير على منهج الله يقول سماحته:

١. أن يحرص الأبوان على الغذاء الحلال في أنفسهما ؛ لأجل أن يقتدى الولد بهما في ذلك، وأن يغرسا في الأولاد كره الحرام والاستهزاء منه، حتى لا يطمعوا في شيء من الحرمات" (١)

٢. أن يعوداه على الحلال الطيب، ويعلماه أن البقاء على الجوع والظمأ خير له من أكل الحرام، (٥) فيختار الطعام الحلال، ويبينان له أنَّ الحرام يفضى به إلى النار (١)

٣ ـ فللغذاء الحلال دور مهم في استقامة الطفل على السلوك الحسن، وذلك حين يتربى على القناعة وترك الطمع، خاصة عندما يرى أبويه على

<sup>(</sup>١) أسس التربية الصالحة ٢١٧/أ

<sup>(</sup>٢) تربية النشء ٢١١/أ، حقوق الأولاد ٩١/ج

<sup>(</sup>٢) أسس التربية الصالحة ٢١٧/أ

<sup>(</sup>٤) أسس التربية الصالحة ٢١٧/أ

<sup>(</sup>٥) تربية النش، ٢١١/أ

<sup>(</sup>٦) حقوق الأولاد ٩١/ج

ذلك يقول سماحته: "لقد كانت المرأة في السلف تمسك بتلابيب الرجل وتقول له: اتق الله في مكسبك؛ فلا تطعمنا الحرام" (١)

18- تجنيب الأولاد رفقاء السوء، يقول سماحته: "على الآباء أن يجنبوا أولادهم رفقاء السوء، وهي من أهم الواجبات، وعلى الأب أن يتابع ذلك ويراقبه " (٢) وما ذلك إلا للأثر البالغ من القرين على قرينه، فكيف إذا كانت الرفقة في مجموعها سيئة، فمهما يكن الولد صالحاً، فإن إدمان الطرق الخبيث على قلبه لا شك أنه سيوهنه، فيفتح أبوابه للشرور، ولو كان شيئاً يسيراً منها سرعان ما تستفحل ؛ فتصبح جحيماً لا يطاق.

10- الاستئذان : وهو سياج منيع للأسرة المسلمة، يحميها من الكثير من الشرور، يقول سماحته: " وقد أحاط الإسلام الأسرة المسلمة بسياج يمنع تسرّب أي تلوّث إليها، مثال ذلك نظام الاستئذان وهو يضبط الحياة الأسرية ضبطاً محكماً (7) ويقول في موضع آخر: " على البالغين أن يستأذنوا في مطلق الأوقات ، الاستئذان العام ... فإنَّ رؤية الطفل لأبويه في بعض الحالات التي تكون بينهما قد تسبب ردة فعل نفسية وعصبية وخلقية في نفسه ، كما يقرّد ذلك علماء النفس ... ودخول الناس فجأة من غير استئذان في بيوت غيرهم، على يسبب الربية، ويجرّ إلى الفساد، فقد تتسلط أبصارهم على عورات النساء، والنظرة وإن كانت عابرة، فإنها قد تترك أثراً لا يستهان به في النفس، فيجرّ إما

<sup>(</sup>١) تربية الأولاد ١٠٧/أ،

<sup>(</sup>٢) حقوق الأولاد ٩١/ج.

<sup>(</sup>٣) جواهر التفسير ١٠١/١

إلى الانطلاق من قيود الفضائل والأخلاق، أو إلى آلام نفسية وأمراض عصسة"(١)

17- تعويدهم على معالي الأمور، يقول سماحته: " من الأمور التي تجب على الآباء خاصة، تعويد الأولاد على معالي الأمور. (٢) كما يعوَّدونهم الترفَّع عن السفاسف، وكل ما لا يليق بالأبي الحر الكريم، ويضربون لهم المثل من أنسهم، فالرجل لا يخلو بالمرأة الأجنبية، ويغضُّ بصره، والمرأة تجتنب كل ما من شأنه إثارة الرجل بالحلي والطيب ونحوه، فينشأ الولد في كنفها عالي الهمة ، مترفعاً عن السخافات ، نائياً بنفسه عن التفاهات، ومعاني السمو تجوب في دمائه.

14. العدل بينهم، وذلك من الفروض على الآباء (") يقول سماحته: "يجب على الوالدين العدالة بين الأولاد بحيث لا يؤثر الوالد ولداً على آخر، ولا يقدّم ذكراً على أنثى في العطاء، بل يعدل بينهم حسب الميراث، فقد جاء رجل إلى النبي الله وقال: إني نحلت ولدي كذا، وأريدك أن تشهد على ذلك ؛ قال له الكل ولدك نحلت مثله، فقال: لا ، فقال: لا تشهدني في جور" وقال بعضهم: يعدل حتى في القُبَل، وتفضيل بعضهم على بعض يربي الحسد والبغضاء

<sup>(</sup>١) السابق ١٠٣/١

<sup>(</sup>٢) تربية الأولاد ١٠٦/أ

<sup>(</sup>٣) حقوق الأولاد ٩١/ج.

والتشفّي (١) وإذا أراد الأب إهداء أبنائه، فإنه يبدأ بالبنت ثم بالابن حتى يجبر خاطرها...أما العطاء فللذكر مثل حظ الأنثيين؛ لأن الذكر ينفق في الجهاد والديات والأروش، ويتحمل تبعات الحياة الأسرية، ودفع الصداق، ويوفر المسكن والضيافة. (١)

1۸- تجنيبهم الترف، وتعويدهم على خشونة العيش، يقول سماحته: "إنَّ هذا الجيل هو الذي يعقد عليه الأمل بأن يكون جيل الإسلام والإيمان، جيل المسجد والقرآن، جيل العمل الصالح والخلق الفاضل، جيل الاستقامة على طريق الخير، طريق الرسول والخلفاء الراشدين، والمهاجرين والأنصار الذين اتبعوهم بإحسان، حتى يكون ما تصبو إليه الأمة من العز والتمكين، أمراً ميسراً ـ بمشيئة الله تعالى. (٦)

فإن عاش هذا الجيل عيشة ترف لا شظف، وليونة لا خشونة، فماذا هو صانع في آمال أمته وفاعل في دفع آلامها. بل يعود على الملبس الخشن وعلى الطعام الخشن، وأن يبعده والداه عن الرفقاء المترفين، لما لذلك من أثر على نفسيته " (١) "فلم يذكر الله الترف إلا مقروناً بالشرّ، والترف يفضي غالباً إلى الميوعة والانحلال، فعلى الآباء أن يربّوهم على التحرر من قيود المدنيّة، ويربوهم على الشدائد ومواجهتها " (٥)، ويقول : " إنّ الترف هو مصدر كل

<sup>(</sup>١) تربية الأولاد ١٠٦/أ، حقوق الأولاد ٩١/ج.

<sup>(</sup>٢) تربية الأولاد ١٠٦/أ

<sup>(</sup>٣) تربية الأولاد ١٠٦/أ

<sup>(</sup>٤) حقوق الأولاد ٩١/ج

<sup>(</sup>٥) تربية الأولاد ١٠١/أ

بلاء ، ومنشأ كل ضلالة ، وسبب كل انحراف ، فالترف مقرون بالتلف، تلف الأخلاق ، وتلف القيم ، وتلف الفضائل ، وتلف العزة ، ولذلك لم يذكره الله تبارك وتعالى إلا مقرونا بالشر ... والمترفون هم الذين يقفون في وجوه المصلحين في كل عصر من العصور ، فإن الله تبارك وتعالى ذكر معارضة الإصلاح ومحاربة المصلحين ، وأشار أنَّ منشأ ذلك من الترف، فقد قال سبحانه: "فَلَوْلاَ كَانَ مِنَ الْقُرُونِ مِن قَبْلِكُمْ أُوْلُواْ بَقِيَّةٍ يَنْهَوْنَ عَنِ الْفَسَادِ فِي الأَرْضِ إِلاَّ قَلِيلاً مَّمَّنْ أَنجَيْنَا مِنْهُمْ وَاتَّبَعَ الَّذِينَ ظَلَمُواْ مَا أَثْرِفُواْ فِيهِ وكَانُواْ مُجْرِمِينَ " (١) (٢) وكم يجهل الآباء أو يهملون تربية أولادهم على هذه الصفة الراقية، والسمة الرفيعة، فنجد الأب أو الأم على السواء لا يكاد يبكى طفلهما رغبة في شيء حتى يسارعا إلى تلبية رغبته ، بأكثر مما يحلم أو يتمنى أو يرغب، فتطمح نفسه إلى المزيد، حتى يبكى على ما في أيدى الآخرين، وتتأصل في نفسه صفة الطمع و الأنانية ، وربما أشفق الوالدان على ابنهما أو بنتهما أن تقوم بما في مقدورها من الأعمال في المنزل، وربما كانا مشغولين بما هم فيه من شواغل الحياة الدنيا؛ فيكثران من شراء الألعاب بشتى أنواعها وأشكالها، فيعيش الطفل عيشة كسل وخمول ، بل إنَّ كثيراً من ألعابه أحيانا لا تجدي ولا تنفع غير قتل وقته وإلهائه عن مضايقتهما، إن التربية الخشنة تنفع ولا تضر، وتصلح ولا تفسد، وهكذا كان شأن الأبطال في التأريخ، ما تربُّوا على الخنوع والاستكانة، والترف الذي يفتُّ الأعصاب، ويقتل العزائم ، ويخمد الشكائم،

<sup>(</sup>١) سورة هود ، الآية ١١٦

<sup>(</sup>٢) تصحيح مفاهيم خاطئة ، ١١٨/ أ

ويورث النفوس الجزع من مفارقة النعيم، ولله در أسماء فيما روي عنها حين كانت تترك ولدها عبدالله وحيداً في الصحراء بعد الغلس، ليعود بمفرده إلى البيت، أو لم يقل النبي ﷺ اخشوشنوا فإن النعم زائلة لا تدوم".

#### - المربد أن أجعيات

قد تكون في البيت مربية أجنبية، بسبب اشتغال الوالدين بوظائفهما، وقد يكون ذلك ترفا وتنعماً، ويوكل إلى هذه الخادمة مهمة تربية الأولاد مع سائر الأعمال الأخرى عند ذوي الدخل المحدود بالنسبة إلى أولئك الذين يجعلون لكل مهمة في البيت خادمة خاصة ، إنّ ذلك في حقيقة الأمر تخَلُ كبير من الأبوين عن رعاية أولادهما، ، لعرض زائل، وأهم ما تتركه هذه التربية على الأولاد ثلاثة آثار سلبية:

١- الأثر النفسي في الطفل: إذ ينشأ مفتقداً بدرجة كبيرة حنان أمه، يقول سماحته: "ليس حنان الأم كحنان المربيّة، (1) بل كثيرا ما تقسوا عليه فتنزل به العقاب لأتفه الأسباب، وربما لما تركته الغربة في نفسها من ضيق لا تكاد تحتمل معه أذى الأطفال ومعاكستهم لإرادتها، أو سوء معاملة الأسرة لها، فينال الطفل جزاء والديه، إن تلك المعاملة السيئة تترك أثرها البالغ في نفس الطفل، فينشأ مفتقراً للحنان، يعامل الناس على ما نشأ عليه من الغلظة والقسوة، وقد أصبحت جبلة في نفسه يستعصى علاجُها.

<sup>(</sup>١) تربية الأولاد ١٠٦/أ

٧- الأثر الديني: يقول سماحته: إن كثيراً من المربيات غير مسلمات ويغرسن في الأولاد المفاهيم والقيم غير الإسلامية، فينشأ بعيداً عن طاعة الله" (١) ولا تؤمن أن تغذّي الطفل بمعتقداتها وأفكارها، وعندما تكون مسلمة يحذر منها أيضاً، فقد تكون غير مأمونة في دينها، فليس كل من انتسب إلى الإسلام يكون مأموناً في دينه" (١) ومن الآثار الخلقية المنابذة للدين، التبذّل والاختلاط، والملابس الفاضحة، وعدم الاحتشام، وربما استدرجت الخادمة الأولاد الذين يشارفون سنَّ البلوغ إلى الرذيلة، والعياذ بالله.

٣- الأثر اللغوي، يقول سماحته: "من حيث اللغة قد تعود الخادمة الطفل على أن يتحدث بلغة مكسرة عندما تكون أعجمية، وهذا هو الغالب (١) مضيفاً إلى أن العرب كانوا يخرجون أولادهم إلى البادية لتعلم الفصاحة واللغة. (١) والأمر المضحك المبكي، وشر البلية ما يضحك، أن تترك هذه الخادمة أثرها اللغوي على الأبوين أنفسهما، على مسمع ومرأى من الطفل، فيرضى الوالدان أن يكسرا لغتهما، ويقبلان لها المحل الدون، دون محاولة النهوض يكسرا لغتهما، ويقبلان لها الحل الدون، دون محاولة النهوض بستوى الخادمة إلى الفصاحة؛ فلا تعجب أن تسمع منهما "ثلاثة

<sup>(</sup>١)تربية الأولاد ١٠٦/أ

<sup>(</sup>٢) لقاء المؤلف بالشيخ الخليلي

<sup>(</sup>٣) لقاء المؤلف بالشيخ الخليلي

<sup>(</sup>٤) تربية الأولاد ١٠٦/أ

يوم- ما فيه موجود- أو أنا فيه روح بعدين أنت فيه تعال- أنت ما فيه معلوم ـ أنت فيه كلام ... فأي عار حلُّ بالأمة؟ ١١

## الزواج المجسكرة

من الحقوق التي تجب على الآباء لأبنائهم تعجيل زواجهم، وتبكير إحصانهم، والمسارعة إلى إعفاف نفوسهم، وإعانتهم على إكمال نصف دينهم، بكل ما أوتوه من استطاعة، وعليهم أن لا يتعللوا بعلل أوهى من خيوط العنكبوت؛ ليتستروا على أطماعهم بما يقدح في عقيدتهم، ومن ثم يلقون بأولادهم في أوحال الفساد، أو جحيم الأمراض، لذا كان من حق الأولاد على آبائهم تزويجهم عندما يبلغون الحلم، وإلا أدى ذلك إلى أمراض نفسية وعصبية، أو تحطيم الأخلاق"(۱)

ويمكن إجمال الحديث في ذلك في النقطتين التاليتين :

ا ـ ضرورة الزواج المبكر: يقول سماحته: "إن الزواج المبكر استجابة للفطرة، فالرجل والمرأة إذا بلغا سن الرشد وجدا ميلا في نفسيهما إلى الزواج، فضلا عن الغريزة الجنسية، وهو وسيلة لإكمال النقص الذي يشعر به أحد الجنسين في نفسه، وتكميل للنوع الإنساني ؛ فالرجل يكمل نقصان المرأة، والمرأة تكمل نقصان الرجل، والزواج مودّة ورحمة، ففيه

<sup>(</sup>١) حقوق الأولاد ٩١/ج

بذلك استجابة لمطالب الروح وراحة للنفس، وراحة الجسم، واستجابة لمطالب الجسم من الغريزة" (١)

ويقول سماحته أيضا :

"إن الإسلام حثّ على الزواج والتيسير فيه، يقول تعالى: "وَإِمَائِكُمْ إِن يَكُونُوا فُقَرَاء يُغْنِهِمُ اللّهُ مِن فَضْلِهِ وَاللّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ "(') فالقضية قضية عقيدة، فالإنسان يعتقد أن الله هو الرزاق، ومع تقوى الله، والاتجاه إلى الله تُحلّ كل المشكلات. ولقد أطلعت على الكثير الكثير من القضايا التي لا تحصى ولا تعدّ، من قبل فتيات غُرَّر بهن، فلم يتزوجن زواجاً مبكراً، أدى الأمر إلى وقوعهن في الفاحشة، وغير واحدة اتصلت بي وهي تبكي، لأنها فقدت على الفظائع على الفظائع على الفظائع والفواحش والأمور العجيبة، وعلى الشذوذ والانحراف في الجنسين، فالقضية خطيرة والعفّة تكون بالزواج الشرعي" (')

٧- دعوى تأمين المستقبل: يكون أحيانا من شدة حبّ الآباء للأولاد، وأحيانا من غزو الفكر المنابذ للعقيدة الإسلامية لعقول الشباب، يقول سماحته: "إننا نسمع كثيراً من الشباب العازفين عن الزواج يقول أحدهم: أنا لا أتزوج الآن حتى أؤمَّن حياتي، هل يستطيع أحد أن يؤمن حياته وهو لا يدري متى يأتيه الموت؟ هل يستطيع أحد أن يؤمن حياته وهو لا يدري متى يجتاح ثروته الفقر؟

<sup>(</sup>١) تربية الأولاد ١٠٦/أ، وبه حديث إذاعي في الرد على الباحثة الاجتماعية

<sup>(</sup>٢) سورة النور ، الآية ٣٢

<sup>(</sup>٣) تربية النشء ٢١١/أ

هل يستطيع أحد أن يؤمن حياته وهو لا يدري متى يقضي على صحته المرض؟ هل يستطيع أحد أن يؤمن حياته وهو لا يدري متى اللحظة التي تلي اللحظة التي هو فيها كيف يكون فيها؟ وماذا يصيبه فيها ؟

وأعلم علم اليوم والأمس قبله ولكنني عن علم ما في غلو عم "() وربما كان المستقبل هو إكمال الدراسة التي ربما كانت وبالا على المرأة حين يفوتها القطار، ويلوَّح لها المسافرون. حينها ترتفع حرارتها فتقوم بتبريد وهجها بهواء تلك الشهادات. يقول سماحته: "هذه مناشدة إلى كل الآباء، إلى كل أب يؤمن بالله واليوم الآخر، ؟ إلى كل أب يخشى أن يمثل بين يدي الله سبحانه وتعالى يوم القيامة، وقد حمل أوزار ابنته التي جاءت بما جاءت به من الفحشاء بسبب سوء تصرّفها، هذه مناشدة إلى كل الآباء أن يتقوا الله سبحانه وتعالى في ذلك، وأن يسارعوا إلى تزويج بناتهم بأيسر الصدقات"() ويقول في موضع آخر:

"أكرر بأنه يجب على الآباء أن يراجعوا أنفسهم، الذين يعضلون بناتهم عن الزواج، فإن ذلك ليس من الإسلام في شيء، فالله تبارك وتعالى يقول في المطلقات: "وَإِذَا طَلَقْتُمُ النَّسَاء فَبَلَغْنَ أَجَلَهُ نَّ فَلاَ تَعْضُلُوهُنَّ أَن يَنكِحْنَ أَزْوَاجَهُنَّ إِذَا تَرَاضَوْا يَيْنَهُم بِالْمَعْرُوفِ ذَلِكَ يُوعَظُ بِهِ مَن كَانَ مِنكُمْ يُوْمِنُ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ ذَلِكُمْ أَرْكَى لَكُمْ وَأَطْهَرُ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ" (٣)

هذه موعظة من الله توجّه إلى من كان يؤمن بالله واليوم الآخر، ولا تنحصر هذه الموعظة في المطلقات، بل الفتيات غير المطلقات عندما يردن الزواج

<sup>(</sup>١) ندوة الفقه الإسلامي ص ٦٥٩

<sup>(</sup>٢) دور الآباء في تربية الأبناء ١٨١/أ

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ، الآية ٢٣٢

ويمنعهن آباؤهن من ذلك، يكون هؤلاء الآباء غير مستجيبين لداعي الله، وغير مؤمنين بالله واليوم الآخر، لأنَّ ذلك ليس من شيمة المؤمن بالله واليوم الآخر، والله تبارك وتعالى عندما وعظ عباده هذه الموعظة، أكد وجوب المسارعة إليها بقوله تعالى: "واللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ" (۱)" ففي ذلك الصلاح وفي غيره الفساد "(۱) ويقول أيضا منفراً من عضل الفتيات: "ولئن قارفن أية معصية فإن إثم ذلك يعود عليهم معهن، لأنهم الذين دفعوهن إلى المعصية "(۱)

## تنروج الكفء

فإذا جاء الخاطب الكفء لا يرد آياً كان العذر في ذلك، يقول سماحته: "من الأمور التي يجب مراعاتها هو عدم رد الخاطب الكفء، تحت تأثير الطمع (أويتشكل هذا الطمع بأشكال مختلفة، ويلبس لبوسا متنوعا، فمن ذلك مثلا: حبس الفتاة المعلّمة لاستغلال راتبها في مصلحة الأسرة، بل أحيانا لمصلحة الأب وحده، وربحا أنفق أموالها في مخازيه ومباذله، فيجمع العار من ناحيتين، لأنه عاجز وفاسد، وكم فتاة جاوزت سنَّ الفتوة والجمال، وكتب الدهر على وجهها خطوط الذبول، وكم من فتيات متراكمات في بيت واحد، هذه مديرة مدرسة، وهذه معلّمة، وتلك عرّضة، فلا تلك تقدر على إدارة

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ، الآية ٢٣٢

<sup>(</sup>٢) دور الآباء في تربية الأبناء ، ١٨١/أ

<sup>(</sup>٣) وقفات حول الزواج المعاصر ، محاضرة لسماحته ، تسجيلات مكتبة مشارق الأنوار

<sup>(</sup>٤) تربية الأبناء ١٠٦/أ

شؤونها ، ولا تلك أنقذها علمها، ولا الأخرى استطاعت تطبيب نفسها وعلاج مشكلتها، فمن لهن يا ترى؟! .

ومن جشع الآباء المغالاة في المهور، ووضع الشروط القاسية أمام الخاطبين ، البيت وما أدراك ما البيت؟! فيه كيت وكيت، و تتحاشاه لعل وليت؛ ولأمّها كذا ، ولإخوانها كذا، ولأخوانها كذا، فمن للكفء يعينه على النفقات ؟!.

# من حقوق المالك وقد فاختيام أنرواجهم:

مما يدركه كل أحد اختلاف العصور، ودوران عجلة التطور في العصر الحاضر بسرعة، حتى يكاد أن تلحظ بوضوح مدى التباين بين فكر هذا الجيل والجيل الذي قبله والذي بعده، حيث تفرز القوى المتصارعة على قيادة العالم وتوجيه البشرية الكثير من الآراء والنظريات والأفكار التي تكاد أن تطال كل شيء في حياة الناس، تزعزع ثوابتهم، وتزلزل قيمهم؛ فتختلط عليهم الأمور، إنه عصر بالغ التعقيد؛ لذا كان لزاماً على المسلم الواعى أن يدرك مدى ما أفرزته هذه التقلبات من نتائج في الحياة العامة، بحيث لا يمكن أن يسيطر رأي أب عاش عصرا مختلفاً له ظروفه وأحواله على رأي الابن الذي عاش عصرا مختلفًا تماماً، ومن ذلك اختيار الأب زوجة ابنه حسب مقاييسه، ورفض تلك التي اختارها الولد بنفسه، وارتضاها لتكون شريكة حياته، وكذلك الفتاة يفرض عليها أبوها الزواج برجل ما قد يكون ابن عمها أو ابن خالها، أو مقايضة شغاراً. أو أنها حُجِزَت له منذ ولادتها، وقد حظر عليها الزواج بغيره ، أو غير ذلك من المقابيس التي لا تكاد تعدُّ ولا تحصى ، ولذا يحدَّر الشيخ

الآباء من هذا السلوك بقوله: "ليس للآباء منع أولادهم من اختيار أزواجهم، كما ليس لهم منعهم عن الجهاد، أو طلب العلم، أو تكليفهم ما يدفعهم إلى العقوق" (1). وقد عمل بذلك الشيخ مع أبنائه، يقول ولده أفلح: إن أبي لا يتدخل في مسألة اختيار أزواجنا، ولا يفرض رأيه علينا " (1)

وإذا خالف الأولاد آباءهم في هذه القضية فليس ذلك من العقوق في شيء، يقول سماحته: "مما ينبغي تفاديه من قبل الآباء والأمهات أن يفرضوا على أولادهم أن يتزوجوا نساءً معينة، هذا الشيء كثيراً ما يؤدي إلى سوء معاملة تلك المرأة، وتكون هي الضحية التي يتزوجها المرء بإكراه، فينبغي أن لا يفرض على الولد إلا من اقتنع بها بنفسه ، كما أن البنت لا يفرض عليها أن تنزوج إلا من اقتنعت به بنفسها ، فعندما يُفرض عليها زوجاً لا تحبّه، كثيرا ما يشقى بها الزوج وتشقى هي به، وهذه من أخطاء الوالدين في حقوق أولادهم، ونظرا إلى أنَّ تزوج الرجل بالتي لا يرغب فيها ولا يحبها يؤدي به إلى التقصير في حقوقها، والتقصير في الحقوق أمر غير جائز، فإن مخالفة الأبوين في ذلك . لا تعدّ معصية، إذ لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق، ولا يكلف الإنسان مالا يستطيع" (")

<sup>(</sup>١) حقوق الأولاد ٩١/ج

<sup>(</sup>٢) لقاء المؤلف بالشيخ أفلح بن أحمد الخليلي

<sup>(</sup>٣) حقوق الأولاد ٩١/ج ، وانظر فتاوى النكاح ص٤١٣ ، ٤١٤

#### الصداق المداق المدامة

إن الفتاة التي تعانى عضل أبيها قد يكتب الله لها النجاة من بين براثن أطماعه، وعتمات أفكاره، وما تكاد تلامس قلبها تباشير فرحة موافقته على زواجها حتى يقذف بأحجار العثرات في طريقها ، غلاء المهر، وتعدد الطلبات، فإن صمدت لصمود خطيبها في وجهه، وشدَّت من أزره في تجاوز هذه المحنة، حين تعده برجم معظم المهر، حتى تصطدم بجشعه الفظيم، وطمعه في التهام مهرها، إلا ما يتساقط من فتات قليل من بين أصابعه، وما حيلتها، وهي الضعيفة المسكينة؟ وهو حاميها وحارس مصالحها، وراعي منافعها، ما حيلتها وهو صاحب الأمر والنهي؟! والحل والعقد؟ إلا أن ترفع أكفُّ الضراعة إلى القاهر الجبار، الودود الرحيم، الجواد الكريم سبحانه، أن يجعل حياة أسرتها كفافاً، وأن يخفُّف وطأة الهموم على قلب زوجها حتى لا ينظر إليها نظرة شؤم، نظرة من/أدخل الفقر والهموم في حياته، ديون تتراكم، وغموم تتعاظم، والأب يسرح ويمرح ، ولا يختلج في خلده إحساس بذنب، ولا تأنيب ضمير ، أن يرى ابنته تحت مستوى الفقر، تكابد شظف العيش ؛ لأنَّ زوجها دفع الطارف والتليد، ولم تنل منه زوجه إلا اليسير، وربما تبدُّد الحلم السابق في سماء مطامع الأهل، حلم عودة بعض الشيء من الصداق إلى الزوجين الذين كابدا الأمرين في سبيل إنجاح حياتهما، فهل يسأل الآباء أنفسهم، أحلال ما أكلوا أم حرام؟!

لذا يطلق الشيخ صرخة مدوية، تصك آذان الأولياء أن ليس لهم من الصداق شيئاً، فليتقوا الله في وليّاتهم، وليقللوا من مهرهن. يقول:

لا يأخذ الأب من مهر ابنته شيئاً إلا إن سمحت له، كل أولى بماله ، لا يأخذ الوالد من مال ولده إلا عندما يحتاج ويضطر، أمّا إذا لم يكن مضطراً فلا يأخذ من مال ولده إلا إن سمح له الولد، والصداق أولى به البنت، فالله تبارك وتعالى يقول: " وآثوا النّساء صَدُقاتِهِنّ نِحْلَةً "(1) ولم يقل آتوا أولياء النساء... فما للأب من مهر ابنته شيء "(1)

إن الإسلام لم تفرَّط أحكامه في شيء ، " مًّا فَرَّطْنَا فِي الكِتَابِ مِن شَيْء " " وما يكسبه العبد من كسب يجزبه " فَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَهُ \* وَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَهُ \* وَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَهُ " (1) ومما يدعو إلى العجب حقاً ، أن يبيح الإنسان لنفسه الأخذ من مهر ابنته ، لكونه ربّاها منذ صغرها وأنفق عليها ، فيما تحتاجه من مطعم وملبس ، أيذهب ذلك كله هباءً ؟ عجبا لأولئك الذين انحصر همهم في الحياة الدنيا ، وانحبس تفكيرهم في إطار محيطهم الضيِّق الفاني ، إلى أي مدى أصبحت نظرات الناس متعلقة بالمادة ؟ ! و إلى أي مدى بلغ بهم انحطاط الفكر ، وضعف الإيمان ، وقساوة القلوب؟! يقول سماحته : "ولئن كانت العرب في جاهليتها ترى من العار أن يثري الرجل من وراء الدِّية التي ينالها العرب في جاهليتها ترى من العار أن يثري الرجل من وراء الدِّية التي ينالها

<sup>(</sup>١) سورة النساء ، الآية }

<sup>(</sup>٢) دور الآباء في تربية الأبناء ١٨١ / أ

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام ، الآبة ٣٩

<sup>(</sup>٤) سورة الزلزلة ، الآيتان ٧،٨

بسب العفو عن قاتل قريبه، فإنَّ هذا العار أعظم وأعظم أن يحرص الرجل على أن يثري من وراء تزويج ابنته ، كأنما يبيعها بيعاً وهي بضعة منه " (١)

### عنوس المُدْيات:

هذه المشكلة تتحول في الواقع المعاصر إلى معضلة تستعصي على الحلول، ما دمنا نرفض تقبّل الرضا المطلق لتشريعات الإسلام، والاستسلام التام لأمره وأحكامه، كنت أود قبل شروعي في مناقشة هذه القضية من وجهة نظر الشيخ الخليلي وما يفكّك به معضلات هذه القضية من حلول تستأصل جذورها، كنت أود القيام بدراسة بيانية لفئة عشوائية من الفتيات غير المتزوجات اللاتي بلغن بوابة العنوسة أو دونها، بسؤال بسيط في إجابته عميق في دلالته، وهو هل تقدم لخطبتها أحد من الرجال حتى الآن؟! لأصل إلى نتيجة معروفة قبل الاستبانة، وهي الإجابة بنعم، إذ يبدو أن كل الفتيات تقدّم لهن خاطب، ولكن العوائق التي تصطنعها الفتيات أو أولياؤهن هي التي حالت دون انتقالهن إلى رياض الزوجية، ليصلن إلى قاعة الانتظار المفتوح.

إنَّ الذي يشعر بعمق المأساة بالدرجة الأولى هن الفتيات العوانس، ثم من وهبه الله قلباً فطرياً سليماً، وإدراكاً واسعاً، ووعيا عميقاً، وإحساساً مرهفاً، وغيرة شديدة على دين الله، وحباً للآخرين كما يحبُّ الخير لنفسه،

<sup>(</sup>١) وقفات حول الزواج المعاصر ، محاضرة لسماحة الشيخ الخليلي ، إصدار مكتبة مشارق الأنوار .

وقد رأيت من الأنسب في مناقشة هذا الموضوع أن أجعله في علاقات ثنائية بين مصطلح العنوسة وسببها الذي ببطلانه يكون حلها.

1- العنوس وجشع الآباء: لا شك أنَّ جشع الآباء في تحديد المهور يتصدَّر قائمة الأسباب المفرزة لهذه الظاهرة، يقول سماحته: "من أسباب العنوسة حب المادة والجشع في نفوس الآباء في المهور، والمهر خاص بالمرأة، لقوله تعالى: " وَآثُواْ النَّسَاء صَدُفَاتِهِنَّ نِحْلَةً "() ولم يقل وآتوا أولياءهن، والمهر ليس مقياساً لقدر المرأة علوا وانحطاطاً، بل عليه أن يزوج الكفء عندما يأتيه خاطباً "() من الواضح أن النص المتقدم يشخص السبب الأول في غلاء المهور، وعندما يبحث عن الدافع إلى هذا الغلاء نجد من ذلك:

١- طمع الأولياء: حين يستولي الأب على النصيب الأكبر-غالباً- من مهر ابنته، ليعيش في لذة ونعيم، بينما تعيش ابنته في شقاء ونكد على الأكثر، فإن الحالة الاقتصادية للسواد الأعظم من الناس تترواح بين المتوسطة والضعيفة. ولذا ينبه الشيخ إلى أنَّ الآباء ليس لهم من مهور بناتهم شيئاً إلا عن طيب نفس منها، وأجر تربيته مدَّخر له عند الله، ليوفّيه إياه في يوم هو في أشد الحاجة فيه إلى الثواب، يوم لا ينفع فيه مال ولا بنون، يوم يعض الظالم على

<sup>(</sup>١) سورة النساء ، الآية }

<sup>(</sup>٢) عنوس الفتيات/ محاضرة لسماحة الشيخ ، إصدار مكتبة مشارق الأنوار.

يديه، يوم تجد كل نفس ما عملت من خير محضراً، وما عملت من سوء تودّ لو أنّ بينها وبينه أمداً بعيداً.

٢- جعل المهر مقياساً لمكانة المرأة وعلو قدرها، والحق خلاف ذلك، ولو كان مقياساً لكانت بنات النبي وزوجاته أولى النساء بذلك، مع أنه 凝لم يتزوج نساءه، ولم يزوج بناته إلا بأيسر الصدقات، فمن هذه التي تنافس في علو قدرها أمهات المؤمنين؟ وبناته 微? وقد يكون ذلك لبيان مكانتها الاجتماعية، فهي ابنة شيخ القبيلة أو أحد رجالها المعدودين، أو ابنة الثري الغني فلان، الذي بسط نفوذ المادة وقهرها على الفقراء والمعوزين، فهل يقبل المجتمع زواج ابنة فلان الفلاني بمهر يسير؟! كلا...فرضاء المجتمع مهم جداً، لأن فلان الفلاني بمهر يسير؟! كلا...فرضاء المجتمع مهم جداً، لأن الإنسان اجتماعي بطبيعته ، أمّا الله خالق الخلق، وباسط الرزق ، جبّار السموات والأرض ، فرضاه أمر مؤجل، بل يفكّر فيه الرجل الجشع بعد إرضاء غروره وجشعه ونهمه ، فسبحان الله الحليم الكريم.

٣- مباهاة الآخرين في صدقات الفتيات، إذ كثيراً ما نسمع في أوساط الناس، لا أزوج ابنتي، أقل من فلانة بنت فلان، أو ليست ابنتي بأقل من فلانة، أو أريد أن أعرف بني فلان حين رموا ابنتهم بذلك المهر، أو ابنتي ليست رخيصة حتى أرميها بهذا المهر، وكلها أقوال أوهى من خيوط العنكبوت، نسجت على عقول عشش فيها

الجهل، وفرّخ فيها الغرور، وحين تترسّخ في أوساط الأولياء مثل هذه الترهات فماذا ستكون النتيجة؟ وفي أي حال يكون المجتمع؟ إنَّ الذي يدفع الثمن هو الجتمع نفسه، والثمن سيكون باهضاً ، من محق البركات، وشيوع الفساد، وانتشار الكراهية والبغضاء، فضلاً عن الأمراض النفسية والعصبية.

٤- تأمين مستقبل الفتاة، وذلك على افتراض أن الأب عفيف من حيث أخذ صداق ابنته، فإن الدعوى المرفوعة هنا هي أن الرجل غير مأمون، فقد يطلِّق الفتاة، ولذا عليها أن تستثمر هذه الأموال أو تحتفظ بها في أي شكل من أشكال المحافظة على الثروة ، فإذا خانها وقذف بها دون مبالاة كانت قد احتاطت لنفسها، ويؤمن سير حياتها سيراً مرفَّها ، ولكنَّ الآباء هنا لم يدركوا أنَّ غلاء المهر هو أحد أهم الأسباب التي تولد كراهية الزوج لزوجته في مستقبل الحياة، ولذا يتولد لديه شعور داخلي بالكراهية لها، والنفور منها، بعد أن يشبع غريزته منها، ويشعر بالعجز عن سداد ديونه ، وها هي تذكَّره بين الفينة والفينة بكارثته، وكلما مدُّ بصره إليها وجدها ترفع شعار "أنا السبب"، ولربما فقد صوابه فقال لها" اغربي عن وجهى .. كنت فبنت . أو ليس الأولى تيسير المهر لتسعد حياتها؟ وهل الأفضل لهذا الفتاة أن تؤمن مستقبلها بالمال أو بالاحتفاظ بعرش الزوجية ؟ هل الأفضل أن تعيش بعد ذلك عانساً وجيوبها

ممتلئة بالنقود أو تملأ جيوبها وخلاياها بحب زوجها لها، وتعيش هانئة مستقرة؟.

لهذه الدوافع – من وجهة نظري- غلت المهور، ولذا عجز الشباب عن خطبة الفتيات، وجاوزت السن المرغوب، ودخلت إلى ساحة العنوسة، تنتظر الفارس المنقذ، حينها ربما قدَّمت التنازلات، كل التنازلات، ورضيت بمن هو أقل ممن ينتظر لمثلها.

العنوسية

كثيراً ما يكون مهر الفتاة منفصلاً عن ملحقاته، أو شروط إتمام الزواج؛ وغالباً ما تكون الشروط الملحقة قَصْماً لفقار ظهور الأزواج، وربما كانوا هم أنفسهم يسعون إلى حتفهم بظلفهم ، إنها متطلبات الحياة المترفة؛ الحياة التي ينبذها الإسلام، ويدعو المسلم إلى تنزيه نفسه عن التورط في شباكها، والتلطخ بأوحالها، يقول سماحته: "من أسباب العنوسة، المباهاة والترف، ومتطلبات الزواج، وكثرة الشروط: منها المسكن المترف، والأثاث الفاخرة، والكثير الكثير من ذلك" (۱)

وبما يؤسف له كثيراً أن تصدر مثل هذه الشروط بمن يتمسحون بسيرة السلف الصالح ، ويلبسون لبوس الاستقامة ، ويعدّون أنفسهم من قادة الإصلاح الاجتماعي ، والمنافحة عن دين الله ، وإن تعجب فعجب صنيع بعض

<sup>(</sup>١) عنوس الفتيات/ محاضرة لسماحة الشيخ ، إصدار مكتبة المشارق.

هؤلاء النفر مع إخوانهم الصالحين، بمن يدَّعون أنهم على شاكلتهم، وقد يكون ذلك الشاب في مستهل حياته الوظيفية، بعد أن أفنى طرفاً من شبابه يبحث عن مصدر كسبه، في حياة اختلط فيها الحابل بالنابل، وفقدت أدنى معانى التكافل الاجتماعي ، ومقومات الحياة المستقرة، ولديه إخوة وأخوات، ينفق عليهم جزءاً كبيراً من دخله، يشترط عليه صاحبه المخلص، وأخوه الوفي، الذي أكل معه الحلو والمر، أن يكون لوليته، لأخته أو ابنته بيت فيه كذا وكذا، ويخاطبه بلهجة الممتن عليه، لا تحسب أننا نقبل بأى بيت، كما لا تحسب أننا نوافق على الزواج بتسكينها مع أهلك، هيهات ثم هيهات، نريد بيتاً يكون على مقدار أختنا أو بنتنا، أو على قدرنا، نعم على قدر البيت الذي تربّت فيه، مسكين ذلك الخاطب أتم من مأمنه وكان حذراً ، لذا يناشد في أخيه معانى الأخوة ، ويستعطف فيه الضمير الذي قد كبُّر عليه العقلاء أربع تكبيرات، ولكن، على من تقرأ زبورك يا داود؟!! ومن العجب الذي يُضحك الثكالي ، ويُطرب الحزاني، أن يدُّعي أولئك النفر الوعي الإسلامي ، والاهتمام بالدعوة وشؤون المسلمين ، وينعتون زيداً وعمراً عن تشرَّبت نفوسهم معانى الإسلام بضيق الأفق ، وانعدام الوعى، أو ليسوا حقاً قد انقلبت في أدمغتهم المفاهيم ، واضطربت في عقولهم حقائق الأشياء ، وتبدلت عندهم الأصول؟ سبحانك تفعل ما تشاء ، وتصنع ما تريد.

وليت البيت وحده، إنها قائمة طويلة ، من أنواع الأثاث والسيارة، والهدايا التي تعم جميع أرحامها، من يصلها في حياته ومن لا يصلها، إنها فرصة العمر، فإياكم ثم إياكم أن تفوت. قد يكون هذا من ناحية أهل الفتاة ، وربما كان أحياناً من ناحية الزوج نفسه ، الذي يرى أنه لا بد من توفير مسكن راق يليق بمقامه ، إنه خاطب فلانة ، أو إنه فلان صاحب البيت الفلاني ، ألا توافقين عليه يا فلانة؟ إنه صاحب البيت الذي فيه وفيه ، ترف وبذخ ، ونسيان للآخرة ، يقول سماحة الشيخ عن البيت الذي فيه وفيه ، ترف وبذخ ، ونسيان للآخرة ، يقول سماحة الشيخ عن الترف : "إن الله تعالى ما ذكر الترف إلا مقروناً بالشرّ ، فعلى المسلمين أن يقنعوا ؛ فإن الدنيا دار زائلة ، والدار الآخرة هي دار البقاء والخلود ، فالاستكثار من حطام هذه الحياة الدنيا ، والحرص على مباهاة الآخرين ، ولو كان ذلك على حساب القيم والفضائل والأخلاق يؤدي بطبيعة الحال إلى الانغماس في المهالك والخطر وتعقيد الحياة "(1)

وبما يزيد القضية تعقيداً ما انتشر في أوساط من يشكّلون القدوة للناس، حسب نظرات البسطاء من الناس، وهي التفاخر والمسابقة في فخامة المسكن وسعته ونقوشه، وإن كانت دعوى التوسعة في المسكن، والنظرة المستقبلية عند تزايد عدد الأولاد مقبولة، فهل النقوش والفسيفساء وما وراء ذلك بما قد يبني بيتاً متواضعاً لرجل مستقيم لا تسمح له الهموم الليلية أن ينام إلا قليلاً، هل ذلك أيضاً ينسجم مع هذا التعليل، إن ذلك يلقي بظلال كثيفة على نفوس الآخرين الذين قَدر الله عليهم أرزاقهم، ويولّد الغيرة في نفوس أزواجهم وأولادهم، بما يدفع بالكثير منهم تحت وطأة هذا الشعور إلى الانجراف في هذا التيار، وتعمّ بذلك البلوى، فيصبح أمر بناء البيت بهذا المستوى شاقاً على الكثير من ذوي الدخل المحدود، فيقع بين ناري الإقدام والإحجام، والإقدام الكثير من ذوي الدخل المحدود، فيقع بين ناري الإقدام والإحجام، والإقدام

<sup>(</sup>١) عنوس الفتيات/ محاضرة لسماحة الشيخ ، إصدار مكتبة المشارق.

هنا يستهلك مدخراته لمدى سنين، عما يعني عزوفه عن الزواج لتأمين هذا البيت، وعزوف الشباب عن الزواج مفض إلى العنوسة بلا ريب، وليت هؤلاء تصدقوا بشيء من هذه المبالغ التي ينفقونها في زخارف بيوتهم على خاصتهم أو أشقاء أرواحهم من ذويهم الراغبين في الزواج؛ فيساهموا بذلك بشيء عظيم عند الله في القضاء على هذه الظاهرة، ولا يحقروا من المعروف شيئاً، ولكن أين غن من ذلك، واحسرتاه.

ومما يستطرف من وقائع بعض الشباب فيما يتعلق بزخارف البيوت، أن أنهى تعمير بيته ولم يرغب في الزخارف والنقوش، واكتفى بتحقق الهدف الأساسي من بنائه، وهو المأوى والستر، مهما طال به الميش فإنه راحل لا الأساسي من بنائه، وهو المأوى والستر، مهما طال به الميش فإنه راحل لا محالة، فجاءه الهندي المختص بتركيب النقوش يعرض عليه ذلك، وزين له الصفقة، وعدد له أسماء الناس الذين زخرف لهم في بلده، فشكره الشاب ورده بالحسنى، وأخذ ذلك الهندي يتردد عليه، يعرض له بأسعار منافسة كما يقولون، قال الشاب: فاضطررت أن ألقي على الهندي محاضرة باللغة العربية المكسرة، بدأت فيها بمآسي الهند، وما يعانيه المسلمون هناك، معرجاً على ماسي المسلمين في أفريقيا السوداء، وهجمات التنصير بسبب الفقر، وما يكابده الفلسطينيون من هجمات اليهود الشرسة، ناهيك عن الفقر المنتشر في البلاد العربية، والهندي يردد بين الفينة والأخرى: صحيح صحيح، فلم يعد إليه بعدها، فليت أولئك سلكوا مسلكه.

ومن النوادر الطريفة في عدم الاغترار بالأثاث الفاخر، وفي نقد الواقع أن أحد الشباب المستقيمين ذهب مع زوجته لزيارة صاحبه من الشباب المتدينين، فلمًا دخلت الزوجة الصالحة إلى داخل البيت، واستقبلتها صاحبتها، أدخلتها إلى المجلس النسائي، بأثاثه الفاخر وستائره الأفخر، ويقبت المرأة مندهشة لما ترى حولها من أعاجيب الحياة التي يعج بها البيت، وبقبت شاردة في ذهولها، أفي حلم أنا أم يقظة؟ أهذ رجل مستقيم أم ماذا؟ في أي مكان أنا؟ وما كادت تنتهي الزيارة وتركب في سيارة زوجها، صرخت في وجهه، أهذا الشاب الذي زرناه مستقيم حقاً؟ فقال زوجها: هدّئي من روعك، ما باللك؟! قالت: أنتم تحدثون الناس عن الزهد والتقشف، وعن القبر وما بعد القبر؟ كيف أجمع بين هذا الكلام وما أرى؟ قلت هنيئاً لها ولزوجها حين أكرمه الله مخير متاع الحياة الدنيا، المرأة الصالحة، ولم يبتليه الله كما ابتلى بعض الشباب الذين كلما زار أحدهم صاحبه خرجت زوجته بطلباتها، نريد ستائر مثل ستائرهم الحريرية، وإذا زار آخر، قالت: نريد خزائن كخزائنهم المنقوشة، ومثل كذا وكذا... فسبحان الله الحكيم.

إن ذلك هو ما يساهم به الترف في تعقيد قضية العنوسة ، ولو كانت الأمور على غير ذلك لأصبح أمر الزواج ميسورا ، ولاستراح الشباب والمجتمع والأمة .

## العنوسة وولائم الأعراس

ومن الأسباب التي ترهق كاهل الشباب، وتؤخر إقدامهم على الزواج وبالتالي عنوس الفتيات ما يمارسه الكثير من الناس في أعراسهم من الإسراف في الولائم التي تنهكهم وتتعب من بعدهم، حيث يخجل أمام مجتمعه أن يكون

أقل من أولئك، وربما دخلت المباهاة بين بعض البيوتات التي تعتد بنفسها ، وقد تكرّست هذه العادة في بعض القرى والمدن، حتى أضحى خلافها متعذراً، والخروج عليها في عداد المستحيلات السبع ولذا يحدُّر من ذلك سماحته ؛ فقد ذكر في تعداد أسباب العنوسة، قائلا: من أهم أسبابها "نفقات الزفاف، مع أن الله تعالى نهى عن الإسراف ، وجعل المبذرين من إخوان الشياطين" (١) فهناك قطعان من الأغنام، وقطعان من الأبقار تساق إلى المذبحة، وشحنات مترادفة من الفاكهة، وأخرى من الحلوى في ليلة الزفاف، ذلك إن لم يكن في إحدى الفنادق الراقية التي تعادل نفقات الصالة منها مع الحفلة صداق المرأة، والأمر الشرعى خلاف ذلك كله، أولم ولو بشاة، فالقصد الإشهار للزواج، ولكنها العادات التي ما أنزل الله بها من سلطان، والتقاليد الزائفة التي لا تسمن ولا تغنى من جوع، ولو ملك الشباب شجاعة التحدّي؛ لغيّروا سير المجتمع إلى الخير والصلاح، كما غيَّره أولو الأهواء والنزعات إلى الشرَّ والفساد، وإن يكبر المرء جهود المصلحين فإنه يكبر جهود أولئك المتضامنين من الذين ابتكروا العرس الجماعي ، في يوم واحد، نسأل الله أن يبارك في جهودهم.

## العنوسة وتأمين المستقبل

لقد تقدّم الحديث في هذا الموضوع في حال الحديث عن الزواج المبكر بوصفه حقاً للأولاد على آبائهم ، ويؤكد الشيخ أنَّ من أسباب العنوسة هو عزوف الشباب عن الزواج بحجة تأمين المستقبل، والمستقبل ليس بيد أحد من

<sup>(</sup>١) عنوس الفتيات/ محاضرة لسماحة الشيخ ، إصدار مكتبة المشارق.

البشر، يقول سماحته: "من أسباب العنوسة شيوع نظرة تأمين المستقبل أو إكمال الدراسة، والمستقبل بيد الله ، لا بيد الرجل ولا المرأة، والأرزاق من عند الله وهذه النظرة تقليد للذين يقيسون الأمور بمقياس المادة. (١)

يضع الشيخ يده على موضع الداء لدى كثير من الشياب، فهم في الحقيقة وإن أكَّدوا أنهم يؤمنون أنَّ المستقبل بيد الله، وأن الأمور بقضاء وقدر، وقد تجرى المقادير بغيرما يتصورون، بل بما لم يدر في خلاهم ، غير أنّ سلوكهم في الواقع خلاف ذلك، وهو في حق المرأة - وعلى ما يبدو - أوضح منه في الرجل، فمن أين للشاب بالصداق إذا كان يعتمد فيه على نفسه؟ ومن أين له بتلبية تلك القائمة من متطلبات الزواج، حتى يطمئن على مصدر رزقه، ولو وعي الآباء ووعت الفتيات أنَّ الله يعين كل من طلب التقوى والعفاف، لما وجدوا غضاضة أن تسير أمور الحياة في أبسط حالاتها ، فإن الحياة في أصل وجودها بسيطة عقدها الإنسان، سهلة صعبها الإنسان، ميسورة عسرها الإنسان، وماذا عليهم لو تركوها على بساطتها، أيخافون غضب الربّ عليهم سبحانه وتعالى؟! كلا ، وها هم يودُّعون كل يوم حبيبا إلى المقابر، وينقلون عزيزاً من بين أهله وذويه إلى بيت الوحدة، مفارقاً نعومة الأرائك إلى خشونة التراب، إنَّ في ذلك لذكرى لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد.

ولتحليل كلام الشيخ ويبان بعض أبعاده، يمكن القول، إننا لو سرنا مع هؤلاء الذين أمنوا مستقبلهم، أيقدرون على تأمين بقائه على حاله، ودفع الكوارث عنه؟ إنَّ التأريخ القريب والبعيد يشهد على تقلَّب الأيام، وتبدَّل

<sup>(</sup>١) عنوس الفتيات/ محاضرة لسماحة الشيخ ، إصدار مكتبة المشارق.

الحالات، فكم من الملوك أمسوا في السجون، هذا إن سلموا من القتل، وكم من أصحاب الجاهات المخدِّمين أصبحوا يتكفُّفون الناس، وكم من الأثرياء أضحوا عالة على غيرهم يعيشون على نوال الحسنين، فهل أمن المستقبل عند هولاء عما حاق به؟ أو لا يحرص العقلاء على تأمين مستقبل الدين والعرض والشرف بإحصان أنفسهم عن الانحراف؟ أو ليس تأمين الدين من الأذى أولى من تأمين مستقبل الحياة الدنيا الفاني ؟ لا محالة أنَّ الذي حافظ على دينه، واتقى ريه، كفاه الله أمر دنياه.

والله تعالى يأخذ عباده بالبأساء والضراء لعلهم يتضرعون ، ولكن قست القلوب، فأنَّى لبصيص الذكري أن يتسرَّب إليها ، وقد جعل الله في القصص والحوادث عبرة لأولى الألباب، فمن حوادث الدهر، ما صنعه القدر بالمعتمد بن عبَّاد ملك إشبيلية، فقد كان مترفأ أيام ملكه، وذات مرَّة أطلَّت امرأته الملكة من شرفة قصرها في يوم ماطر، فرأت بنات الفقراء، حافية أقدامهن يمشين على الطين ، وبأيديهن القرب يستقين الماء، فاشتهت أن تمشى على الطين مثلهن، فأمر المعتمد من يعجن المسك والكافور والعنبر بأنواع الطيب، ويملأ فناء القصر بتلك العجينة، ووشيَّتْ لها قُربة بالحرير والذهب، وخرجت حافية مع بناتها، يطأن على طين العنبر والكافور، فلمَّا ذهبت دولته وأصبح سجيناً في أغمات، وحلَّ بأهله الذل بعد العز، والفقر بعد الغني، فأصبحت بناته يغزلن للناس، مقابل دريهمات يعشن بها، فعندما جئن لزيارته في السجن، ورأى من حالهن ما رأى قال قصيدته:

فيما مضى كنت بالأعياد مسروراً فساءك العيد في أغمات مأسوراً

يغزلن للناس لا يملكن قطميرا أبصارهن حسيرات مكاسيرا كأنها لم تطأ مسكاً وكافورا وليس إلا مع الأنفاس محطورا فردك الدهر منهيأ ومأمورأ

ترى بناتك في الأطمار جائعة برزن نحوك للتسليم خاشمعة يطأن في الطين والأقدام حافية لا خد إلا ويشكو الجدب ظاهره قد كان دهرك إن تأمره متشلاً

وقد سمعت عن شاب غرته بهارج الحياة الدنيا وزخارفها، وأراد أن يؤمن مستقبله قبل الزواج ، فبني له بيتا فخما أنفق فيه الكثير الكثير من النقود ، ثم خطب امرأة وعقد عليها ، ، وأخذ هو وهي يجهزان ذلك البيت بأحدث الأثباث وأفخره ، وقضوا في ذلك شهورا ، حتى إذا أنهوا التأثيث أراد أن يكون العرس ليلة الجمعة في منزلهم الجديد الفخم ؛ ليرى الناس المهنئون قصرهم المشيد ، وشاء القدر أن يمنح الناس عبرة ما بعدها عبرة ، فبعد صلاة المغرب من ليلة الجمعة وهي ليلة العرس ، كان ذلك الشاب الذي أنفق ماله وشبابه في إعداد هذا المسكن يقاسى سكرات الموت، وزفّ هو إلى القبور، وسكن رمسه، وتوسُّد التراب، ويقيت زوجه في بيت أهلها، وأغلقت الدار، وسكت المغنون ، وصاح النائحون، كما يقول صالح بن عبد القدوس:

> وإذا الجنازة والعروس تلاقيا ورأيت دمع نوائح يترقرق سكت الذي حمل العروس مبهَّتاً ورأيت من حمل الجنازة ينطق

ويشير سماحته إلى طرف آخر للقضية، وخاصة ما يكون في جنب الفتيات اللاتي يتقدم لهن الخاطبون، فيرفضن بحجة إكمال الدراسة، وكثير من ذلك لم يكن تقديراً للعلم أو حباً له، بل تأمين المستقبل ، فالشهادة الأجل

الوظيفة، والوظيفة تأمين للمستقبل، وليس كل طالبة منهم بحاجة إلى العمل، عدا الفقيرات اللاتي يرزح أهاليهن تحت مطارق العوز والحاجة، ويعضهن يطلب الشهرة، ويعضهن لجلب الراقين من الخاطبين، قد يكون لبعضهن الحق عندما يرتبطن بمن فسدت ضمائرهم وتعفنت فطرهم ، وتلك مسؤوليتها حين يتقدم لها الكفء الصالح فترفض بحجة الدراسة، ثم يتقدم لها غير الكفء فتكون النتيجة على غير ما تحمد، فتكون على نفسها جنت براقش، ولعل تلك إحدى الدلالات التي تستوحي من الحديث الشريف" إلا تفعلوا تكن فتنة في الأرض وفساد كبير" وكم من الخريجات من الجامعات رغب عنهنَّ الشباب، بل انتشر في أوساطهم عدم الثقة بهن، وغدت ظاهرة العزوف عن الزواج بالجامعيات واضحة، وإن تزوجت فبأقل مما كانت تتمنى أو تنتظر ، أما خوف الطلاق فهاجس شيطاني، نعم عندما تقذف المرأة بنفسها مع رجل لا خلاق له، لا يرعى في أحد إلا ولا ذمّة ، لا يعرف معروفاً ولا ينكر منكراً ، ومع هذا فإن المرأة الذكيّة تستطيع بلباقتها كسب قلبه ، حتى يصبح بين أصبعين من أصابعها تقلبُّه كيف تشاء، بحسن المعاملة، وكظم الغيظ، والعفو، وامتصاص الغضب، والتحبب إليه، والتزيّن له، والقيام بحقوقه على أكمل وجه، وإظهار المودة له، والشفقة عليه، وإعانته في تحقيق مصالح الأسرة، إلى ما راء ذلك عما تفعله النابهات من النساء

أحسن إلى الناس تستعبد قلوبهم فرعا استعبد الإنسان إحسان مع أن الفتاة – فيما أرى - يمكن أن تصيد عصفورين بسهم، فتتزوج وتكمل دراستها، فتلبيّ نداء فطرتها، وتحصُّن دينها، ويتحقق لها الاطمئنان النفسي

الذي هو أمر مهم في طلب العلم، وتتفادى الحمل بالطرق الشرعية، من مثل ما يطرحه الطب الحديث من حساب وقت إنتاج البويضة وتوقع الحمل، ومعرفة الأوقات التي لا يتم فيها الإخصاب، وهذا ما يوجّه إليه سماحته، فقد سألته فتاة تقدَّم لها خاطب وتريد أن تكمل دراستها، فماذا تفعل؟ فأجابها بقوله: ولِمَ لا تجمعين الحسنين؟ (١).

وما تدري الفتاة بعد أن تكمل دراستها أتنزوج أم لا؟ وإن تزوجت أيمنعها زوجها من العمل أم يبيح لها؟ وهي تستطيع الجمع بين المهمتين؟ غير إن الواقع يشير إلى فئة كبيرة لا يستهان بها من الخريجات غير المتزوجات، اللاتي يصرخن خذوا الشهادة، وأعطونا زوجاً.

ينبّه الشيخ إلى عدم تقليد الماديين في نظراتهم، فالمسلم له مبادؤه وله عقيدته التي تميّزه عن الآخرين ، نظرة شاملة ودقيقة للكون والحياة، فعلينا أن لا نقيس الأمور بمقياس المادة، ولنعلم أنه من كان مع الله كان الله معه، ولكن ليأخذ مع ذلك بالأسباب، وليتوكل على الله، ولو أنّا توكلنا عليه حق التوكل لرزقنا كما يرزق الطير تغدو خماصاً وتروح بطاناً، كما أخبر بذلك الحديث الشريف، وفي الحديث الآخر "ثلاثة حق على الله عونهم، ذكر منهم والناكح يريد العفاف" ويقول سبحانه" إن يَكُونُوا فُقَرَاء يُغْنِهِمُ اللّهُ مِن فَضْلِهِ وَاللّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ " (١٠) وإذا أصابتنا مصيبة فيما كسبت أيدينا.

<sup>(</sup>١) شريط سمعي في الإجابة على أسئلة طالبات الجامعة ..

<sup>(</sup>٢) سورة النور ، الآية ٣٢

### العنوسة واكحملات الإعلامية

لقد مضى الحديث عمد الله عن دور الإعلام في التوجيه السلوكي، وأقصر الحديث هنا عن دوره في ظاهرة العنوسة، يقول سماحته: "من أسباب العنوسة" الحملات الإعلامية من المتأثرين بالأفكار الدخيلة على المجتمع الإسلامي، وتقليد الغربيين في كثير من سلوكهم " (۱) فلقد غزت وسائل الإعلام كل بيت تقريباً، - القنوات الفضائية والانترنت تتصدران القائمة - ومن هذه الحملات ما هو صريح ومنها ما هو مبطن يحمل سمّه في دسمه، ويمكن الإشارة إلى بعض تلك المظاهر التي تجلت فيها هذه الحملات.

1. عقد الندوات لمناقشة مسألة الزواج المبكر وتنفير الناس منه، لتحقيق هذا الهدف تستدعي القناة الفضائية أو المحطة الإذاعية من يخدم غرضها مهما كلفها ذلك من التكاليف المادية، ومن ذلك على سبيل التمثيل ما قامت به إحدى الباحثات الاجتماعية من الحديث عبر إحدى وسائل الإعلام عن ظاهرة الطلاق، وقامت بتضخيم الموضوع وهو نادر قليل، وذكرت الباحثة أنّ من أسبابه هو الزواج المبكر، وقد قام سماحته بالرد عليها عبر الوسيلة الإعلامية نفسها.

٢- المسلسلات التي تنقل نمط الحياة سواء عند الغربيين أو المتأثرين بهم
 في نمط حياتهم، حيث تبدو الفتاة حريصة على تأمين مستقبلها،

<sup>(</sup>١) عنوس الفتيات/ محاضرة لسماحة الشيخ ، إصدار مكتبة المشارق.

والبحث عن شريك حياتها، وخوض التجارب المتنوعة معه، وتقديم ذلك بأسلوب عصري يظهر فيه نجاح الحياة رغم فشلها الذريم.

٣. الدعايات الإعلامية المتنوعة التي تجلب لبّ الفتاة والشاب معا إلى زخرف الحياة، فيؤثران الاستجابة لتلك الدعايات، التي تعنى بكماليات الحياة، وبالتالي تأخير مسألة الزواج إلى حين، وإنَّ ما يحدث من هزَّات عنيفة لقيم المجتمعات الإسلامية عن طريق هذه الوسائل، مؤد حتما إلى اشتغال الشباب جميعا عن الزواج، وتلبية نداء الغريزة بالمحرم.

### العنوسة في التمدد

قد تنشأ العنوسة أحيانا من تجاهل الفتاة للخاطبين حتى يجاوزها قطارهم، وقد تترمل أحيانا، أو تطلّق أحيانا أخرى، بَلْهُ أَنَّ النساء أكثر من الرجال عادة كما تدل على ذلك الإحصائيات العلمية، ذلك في حالة السلم، وفي حالات الحروب ـ نسأل الله السلامة منها ـ تصبح العوانس عددا هائلا، وبالتالي يكون التعدد هنا أمرا لازما، فهل الأفضل للفتاة أن تبقى على تلك الحالة المريرة، أو ترتبط مع شريكة لها أختاً في العقيدة، وتتوحد معها في الشعور والآمال والآلام، حتى يعبر الجميع جسر الحياة الدنيا إلى الآخرة سالمين من المعاصي، غانمين بالثواب. ولذا يرى سماحته أنَّ التعدد من ضمن حلول مشكلة العنوسة ، يقول:

١- لقد أباح الله تعدد الزوجات، بشرط تحري العدل، والمرأة بطبيعة فطرتها لا
 تريد أحدا يشاركها في شريك حياتها، وهو مطلب لا تلام عليه، ولكن

عليها أن تفكّر في بنات جنسها، هل الأولى لبنات جنسها أن ينشأن على الرذيلة والفحشاء؟ هل الأولى أن يكبتن أنفسهن وأن يغالبن الفطرة حتى يؤدى الأمر إما إلى أمراض نفسية وعصبية، وإما إلى الانفجار، الذي تتلاشى معه القيم، وتتحطم معه الأخلاق؟ " (١) والشباب الراغبون في التعدد لحلِّ مشكلة العنوسة عليهم تنقية ضمائرهم، وصقل نيَّاتهم من الشوائب أولاً، ثم الاتجاه إلى خندق العنوسة لتخفيف وطأتها على المجتمع، وبالتالي عليهم خطبة العوانس من النساء، بذلك يتحقق الهدف، أما الاتجاه إلى الصغار من النساء فذلك عما يعمق من حدة المأساة، ويروى جذورها، ويشدّ هيكلها، ويرسى دعائمها، إذ الشاب البكر في العادة يجد عروضاً كثيرة من الفتيات الأبكار الصغار اللاتي من سنه أو أصغر منه، فيحصل التنافس على تلك الفئة من الفتيات، وتبقى العوانس كما هن، على أن عدد الراغبين في تعدد الزوجات قليل، والداخلات من بوابة العنوسة كثيرات، فأين الحلُّ إذن بالله عليكم؟ نعم يمكن الحلُّ عند شيوع مبدأ التعدد شيوعاً كبيراً ، ويقتنع الكثير من الشباب القادرين على العدالة بذلك، يقول سماحته: "إن النساء توجد منهن كثرة كاثرة أكثر من الرجال، وبماذا تحل هذه المشكلة، إذا كانت النساء الصالحات للزواج الراغبات فيه، أكثر من الرجال الصالحين للزواج الراغبين فيه؟ هل تترك المرأة الصالحة للزواج الراغبة فيه ـ إن لم يوجد لها زوج إلا وهو مقترن بزوجة أخرى؟ ـ هل تترك وشأنها حتى تكبت غريزتها؟ أو يباح لنفسها التفسخ والميوعة

<sup>(</sup>١) عنوس الفتيات/ محاضرة لسماحة الشيخ ، إصدار مكتبة المشارق.

والانحلال؟ ولها أن تخادن من تشاء أو أنها تتزوج بزوج، ولو كان هذا النزوج ذا زوجة أخرى؟ إلا أنه يستطيع العدل بين هذه المرأة والمرأة الأخرى، على أنه مما لا ريب فيه أن فترة الإخصاب مع الرجل أطول منها في المرأة ... وإذا كانت امرأة الرجل القادر على القيام بأداء الوظيفة في المرأة ... وإذا كانت امرأة الرجل القادر على القيام بأداء الوظيفة الفطرية عاجزة عن القيام بهذه الوظيفة، فهل يؤمر بطلاقها حتى يتيسر له ضم زوجة أخرى لليه، أو أنه يباح له أن يتزوج زوجة أخرى بجانب تلك الزوجة الأولى؟ أو يباح له أن يخادن من شاء من النساء؟ إن الزواج بأخرى يحفظ التوازن بين أفراد النوع الإنساني، وقد دعا فيلسوفان ألماني وإنجليزي إلى تعدد الزوجات حفاظاً على المجتمع، وقطعاً للفساد وخراب المجتمع" (١)

### المسجدة

يعدُّ المسجد المؤسسة التربوية الثانية في الإسلام بعد الأسرة، فقد كان المسجد مكاناً للعبادة والتعليم وعقد الرايات وانطلاق الجيوش، وما يزال المسجد يؤدي دور التعليم والتربية ـ والحمد لله - مهما كانت مكائد الكائدين، وتربية المسجد ـ حقاً ـ تربية متميزة عن سائر المؤسسات والبيئات الأخرى، بما يضفي على مرتاديه من صفاء روحي، ونقاء نفسي، فضلاً من الله ونعمة ؛ لذا يحرص الجميع على أن يفترف من معين بركاته، ويتعرض للطائف نفحاته، يقول سماحته: "فجدير بكل أحد أن يحرص بأن يربي أفلاذ كبده في بيوت الله سبحانه وتعالى، من أجل دراسة كتاب الله، ومن أجل تلقي المعارف الربانية

<sup>(</sup>١) تربية الأولاد ١٠٦/أ- الرد على الباحثة الاجتماعية حديث إذاعي

بين جنباتها، ومن أجل التكيّف وفق مقتضيات هذا الدين الحنيف؛ من خلال الانتظام في صلوات الجماعات، حيث يشاهدون ليل نهار صفوف عباد الله تمثل بين يديه، خاضعة خاشعة "(۱) ويقول أيضاً "فللبيت دوره، وللمدرسة دورها وللمسجد دوره"(۲)

وتتجلى المهمة التربوية في بيوت الله تعالى في مظاهر متعددة، وأهمها:

1- التربية الروحية: فالمسجد مكان الصلاة والاعتكاف، تتراص صفوف عباد الله تعالى في صلاة الجماعة متآلفة متآخية، فتصفوا من أكدارها، ويزكو إيمانها، يقول سبحانه:" إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَاجِدَ اللَّهِ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَأَقَامَ الصَّلاَة وَآتَى الزَّكَاة وَلَمْ يَخْشَ إِلاَّ اللَّه فَعَسَى أُولَئِكَ أَن يَكُونُواْ مِنَ الْمُهَتَدِينَ "(")

٧- التربية العقلية: فالمسجد في وقتنا هذا هو مؤسسة تعليمية مهمة تعقد فيه حلقات العلم، والمواعظ الحسنة، ويتدارس فيه المسلمون كتاب الله، ويتلقى فيه الطلبة دروساً علمية بجانب أمور دينهم، من العقيدة والفقه واللغة، فتسدّ الخلل الناتج عن التعليم الرسمي، كما يحفظون من خلال المراكز التي تعقد فيه ـ كتاب الله تعالى، ويتعلمون تفسيره، ويتلقون دروساً متنوعة في الخلق والفكر وغيرهما.

<sup>(</sup>١) مكانة المساجد، محاضرة مسجد الدعوة بالموالح ٧/صفر/١٤١٩هـ

<sup>(</sup>٢) التحذير من آفات المجتمع ، ٥٧/ ٥٨

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة ، الآية ١٨

٣- التربية السلوكية: ولو لم يكن سوى التقاء المسلمين ومعرفة أحوال بعضهم بما يوطّد أواصر الود والألفة والحبة، فتحسن بذلك أخلاقهم، وتسمو سلوكياتهم، أضف إلى ذلك ما تتلقاه الأجيال الناشئة عن الكبار من تجارب حياتهم، فيرون معاملة الكبار لأقرانهم فيتشبهون بهم، وينشأ الفرد اجتماعياً دمثاً عباً للخير، عدا أنَّ الناشئة تتلقى فيه التربية السلوكية على أيدي المعلمين والمرشدين.

#### المدمرت

يقول سماحته: إنّ المسؤولية في تربية النشء على مقومات الحياة الإسلامية تقع على عاتق الآباء والمدرسين والمجتمع... فللبيت دوره وللمدرسة دورها"() وقد نشأت المدارس بعد أن ضاقت المساجد بالمتعلمين لكثرتهم ، وظهرت أصناف التخصصات التي تحتاج إلى التقنيّات التعليمية ، ووسائله الثابتة أحياناً ، ولا يجهل أحد الدور المهم الذي تؤدّيه المدرسة في تربية الأجيال من الناحية الجسدية والنفسية والفكرية... ولذا كانت الأهمية بالغة في وضع المنهاج المدرسي في عناصره المتعددة.. وسأخص ذلك بالحديث ، بمشيئة الله . في باب المنهاج الدراسي في التربية العقلية.

ومن المعلوم أنَّ اختلاط الطالب بأقرانه ومن هم في سنَّه يولَّد في نفسه الانشراح النفسي، وحبّ المنافسة الشريفة في طلب العلم، كما يوطَّد علاقاتهم

<sup>(</sup>١) التحذير من آفات المجتمع ، ٥٧/ ٥٨

فيما بينهم، ويحسَّن أخلاقهم ، تحت إشراف مربيهم من المعلمين، كما تقوم المدرسة ببناء متكامل للطفل من الناحية العلمية والعقلية والسلوكية والجسمية، وهو إعداد متكامل إن أحسن المربون تطبيقه، فإنَّ الناشئ يسير في طريق النشأة السليمة، وتشكِّل المدرسة وسطاً للتقويم السلوكي، حيث ينظر المربي كيفية تعامل الطالب مع أقرانه، ومعلميه وسائر العاملين في المدرسة، وكيف يتعامل مع مرافق المدرسة المسخِّرة له ... إضافة إلى إمكانية تدريس علم الأخلاق نظرياً، بجانب التطبيق العملى. فهل تؤدي المدرسة دورها فعلاً؟!

# المرافق العامكة

هناك الأندية والملاعب والحداثق والمهرجانات، والمجالس العامة، والعادات والتقاليد في المجتمع، وطبيعة البيئة الجغرافية، كل ذلك يدخل في مفهوم البيئة التي يتربى فيها الإنسان، وجميعها مؤثرة على تربيته وتنشئته، كل عنصر بحسبه، وبقدر اتصال الناشئة به.

إن البيئة العامة ، بما فيها من العادات والتقاليد التي قد تكون قريبة أو بعيدة عن أحكام الدين، فلاشك أنها تترك آثاراً واضحة في النفس البشرية قد يصعب محوها، ولذا كان على المربين عدم المهادنة في تنشئة الأجيال على المبادئ التربوية والإسلامية، ومقارعة العادات الباطلة بالتي هي أحسن، من الحكمة والموعظة الحسنة، ويبين لنا سماحته أثر البيئة قائلا: "ومن أهم المؤثرات الاجتماعية البيئة، فإنها ذات أثر كبير على من ينشأ فيها، ويتربى في محيطها، ولذلك تختلف أفكار الناس استحساناً واستهجاناً بحسب اختلاف بيئاتهم،

بحيث تجد أمراً يعدُّ عند أهل بيئة من أحسن الأمور ، بينما يعدُّ عند غيرهم من أقبحها، والكلُّ معدودون من العقلاء، ولذلك كان الواجب الاحتكام إلى الشرع المنزُّل من السماء لا إلى عقول الناس المتغيِّرة الأطوار، المختلفة الأحوال.(١) ويقول أيضاً "ما أصعب التغلب على العادات عند من لم يتسلَّح باليقين، ويتدرُّع بالصبر" (٢) ويقول أيضاً : "إنَّ العقول متباينة باختلاف المؤثرات النفسية والاجتماعية على أصحابها، فالتربية والتثقيف والبيئة والمحيط لها أثر في تكوين الفكر وتوجيه العقل، بينما الدين فوق ذلك كله، لأنه تنزيل من حكيم حميد، يخضع له العقل والقلب وتستسلم له الروح والجسد (٢) وإذينبه سماحته على إدراك أثر البيئة في توجيه السلوك؛ فإنه يدعو بإلحاح إلى أن يكون المناخ الذي تتربى فيه الناشئة مناخاً صالحاً، معيناً على الاستقامة، وبالتالي يتحمُّل كل فرد من أفراد المجتمع بلا استثناء دوره في تهيئة هذا المناخ للصلاح، والمحافظة على استمرار الاستقامة، ولتحقيق ذلك لابد - في نظرى - من طريقتين:

١- التمسك من الجميع بمبادئ الدين، وتحقيق القدوة للجيل بذلك
 التمسك.

٢- تهيئة البيئة الصالحة، بالمساهمة المستطاعة في تربية الجيل فكرياً
 وسلوكياً، ولا يحقر الإنسان جهده مهما كان صغيراً، فإنه عند الله
 كبير، والجهد كبير بأثره لا بحجمه.

<sup>(</sup>١) جواهر التفسير ٣ / ٤١

<sup>(</sup>٢) السابق ٣ / ٢٣٥

<sup>(</sup>٣) جواهر التفسير ٣ / ١٥٥

فالكل يساهم في توجيه الناشئة إلى الحق، وتأصيل العقيدة الصحيحة في نفوسها، وتربيتها على كتاب الله وسنة رسول الله 難 يقول سماحته: "ولذلك كان من الضرورة بمكان أولاً، وقبل كل شيء، إصلاح المناخ، حتى لا تكون هذه السموم واجدة مناخاً يمكن أن تعشُّش فيه وتستشرى ، فيجب أن يكون المناخ مناخاً صالحاً مهيئاً للصلاح والخير، ويكون ذلك بتوجيه الناشئة إلى الحق، وتأصيل العقيدة في نفوسها، وتربيتها تربية سليمة تقوم على كتاب الله وسنة رسوله ﷺ (١) ويقول سماحته أيضا: "على المجتمع بأسره أن يكون في تمسكه بمبادئ هذا الدين واعتزازه بموارده الفكرية والسلوكية بيئة حسنة لهذا

بهذا ـ ولله الحمد والمنّة ـ ينتهي الجزء الأول من معالم الفكر التربوي لدى سماحته ويليه - بمشيئة الله - الجزء الثاني وأوله الفصل الثالث في الحياة الروحية ، وصلى الله وسلم على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

<sup>(</sup>١) منهج إصلاح المجتمع ، ج/ ١٠٤

<sup>(</sup>۲) التحذير من آفات المجتمع، ص ٥٨

#### ملحق (١)

جزء من رسالة كتبها الشبخ إبراهيم بن سعيد العبري ، المفتي السابق للسلطنة، يذكر فيها نبوغ سماحة الشيخ الخليلي.

الاسرباغاسها عد فذلك الاوار مدنوا مرام الريالا مراجاع مهموا زيعد وها والعور التي كا يحذرها تدود بست الآنغز اللحذور فابغ الماامراع الماوتناده فسأغ الجرابذة وحهم النس وكفلا تليماوض بعض فقهائنا فجعلنا للجعيم فطبتين كاكان بنعله الصدرا لأول فسلف هذا الامتدوروي فعله و النبي صالمه عليه وسد ويسالج لسما تحفيفية وبوسالخ طبت والايتران الابتراج ان ما كافوا بعد والانتجراب هو لأو تلنكف إبد سنحنا الملاشا لحافظ احهزه جرائي لي ووافاض خدالجيج وإضامنا الادلية بمالم يسبوا لميد ورسسا لمية سميتهاانا سادوالمنيرين فهاحآء وللحلسة بين الحطبتين وفردلل كمايته اطال للبهيان وجزاعما غيط وكذلك يجث بعضه عنالصلاة والحامع بعدالنسليم تصلاة المجعته هاض منالما فورام سيركها دث لا به الشاينول فاذا فصيت الصلاة فانتشر فأوللاص لا تجاب ان هذا الامر طابه عزي علا المراس الم والاباحة لاتتنص النهى موالصلاة بعيده اولماكانت الركعتان بعدصلاة المطورين الرقانب إليوله يتركها المسلون لصلاة الحصر مكمان بسبع التنتزل بعدصلا الجعدوان فيرابه وسول السطران على الايصل سبنا للحديد مدراب لم منصلا فالمحمدة فانه كان عليه السيلام بعودال ببته فيصل فيدوهكذا كانعاك وتنفلان ه بيت مسلمات الدوليروكية وفاد كرايويكوللروف ابنا للغارف كالماليان النابي والسنوص السيوس ا قال س كان سكم مصليا بعد الجمعية لليصار بعد هازتب عنمان فكان بعد الجمعة تكفير . قلت وصراله كازنصر بعدها ديداة البالاماء أبوسعيدا لكذم فبالعلقة على ليلائيان يحرج اده يؤسر يعدها بركعنبن ودويل بمآسينة وفيامان ويهاوالناس لم شبعالاجاد فيهافلاب غسيتركها بعدوهمة ولاظه وكذلك كان المألظ ينتفابه رصكان الجمعة والمحدوال كاس يتنكون وهلاما اردناب أنغلفا فاعاكنيه أكسيخ العاذر العمارة مزلاله عروفة المادكرة والاعترام أت فيرجون احوان اان يحسنوا بذا المطروا فالماتوهوات تعويهما منائر بديخالعة ابمتسئا المائد دبن وعلما فشاالع الملبن للبتدين وصواه الدعليم ولسنا مدعى ا الكرميم اطلاعاأ واتباعاللسنة كالأولاد ولتزلج بفوس النسمة ولكننا لما وجعدا جمير ماصنعناه عمهما أولا وفيكمهم مذكوراء لذام لايروه بريثان دلا يجولا فعي بلفنا الصالح مقتدوره وبهذي سيدرداع بمصلاله عليه وسسلم مهتديون وتولنا وهنله غيره قول للسليين والخريس وليا لمبن تصطا سعامير ماحا بالانسباء والمرسلين وعلماله وصيبه لمالاولين والأخريز وحسينا اسرونع الوكيل ا براهم م ميدالعيرى

#### ملحسق (۲)

مقال نشر بمجلة الشرطة بسلطنة عمان الشيخ الخليلي حجة فكرية حربية وتأمريخية إسلامية للأستاذ الدكتور: مصطفى عبد القادر النجار المستشار الأكاديمي بوزارة التعليم العالي بسم الله الرحمن الرحيم

سماحة الشيخ أحمد بن حمد الخليلي ظاهرة عمانية حضارية، تجمع ما بين التراث والمعاصرة، حبا الله بها سلطنة عمان؛ فأصبح يعبر عن همومها السلفية من جهة، وحياتها اليومية من جهة أخرى، فيشرح ويفصل، ويحكي ويحاضر، ويخطب ويكتب في كل مجال يتهيأ له وتصل إليه يده، فأعطى لوطنه أبجدية الروح في هذا الزمن العاثر، فلا ينكر أحد سعة اطلاعه، وشدة تواضعه، وفتح قلبه وعقله، وأبواب ضميره لكل سائل، صغيراً أو كبيراً، مثقفا أو أميا، يتبادل معهم الفكر والفقه بكل تفاصيله، ولا يمل لهم مجلساً، ولا يشعر بضيق أو يرفض سؤالا .

وقد حدثنا التأريخ عن شخصيات أعطت لأوطانها غذاء روحيا لا يمكن أن ينضب على مدى السنين، عربياً وإسلاميا وعالمياً، والشيخ الخليلي يظهر عملاقاً في هذا الجانب بمقولاته وفتاويه، واجتهاداته وآرائه، ليسد فراغاً ليس بالسهولة ملوه في زمن كثرت فيه الاجتهادات، وتعددت التأويلات، واختلفت الروى، وأصبح من العسير على المؤمن أن يطمئن إلى هذا الرأي أو ذاك في تفسير أمور دينه ودنياه، وصار يسبح في بحر متلاطم الأمواج من ذاك في تفسير أمور دينه ودنياه،

تناقض الأقوال، ولا يدري أين يرسو بسفينته للاطمئان إلى شاطئ السلامة، حيث أصبح المسلم في ذلك الجو الملبد حائراً منذهلا في كيفية ارتشافه لرحيق الحقيقة ، فجاء الخليلي ليعالج ذلك الفراغ، ويعطي أبناء قومه عصارة فكره الخلاق، المبني على أحكام الإسلام الحنيف، بتجرد وتعفف تنحني له الهامات، وسوف تعتز به الأجيال عبر القرون، فامتد فكره إلى ماضي التاريخ ففهمه، وإلى حاضر الأيام فهضمها، وإلى مستقبل الحياة فأدرك معانيها ؛ فمزج بين الأصالة والحداثة ؛ ليحتل مكانة متميزة في نفوس أبناء وطنه.

ليس لك الخيار إلا سماع حكمه، وتكتشف عمق تفكيره، وصفاء ذهنيته، وصواب آرائه، وعلميته حديثه، وليس بالسهولة أن تجد بين أقرانه في هذا الزمن الصعب من يسد الفراغ الذي ملأه بذات الطريقة المشبعة بالتواضع والتراكم العجيب من المعرفة، ما يعجز أصحاب شهادات عليا من النطق بها، فيحلِق بك إلى عالم، وينقلك إلى أجواء الصحابة الكرام، وعصور الإسلام الأولى، لتتعايش مع قيمها ومبادئها بطريقة مثلى، منتشلا إياك من واقعك المتردي الذي تحمله كابوساً ثقيلاً على كتفيك، فتجد نفسك معه متألقاً متعففاً عن كل مبتذلات وهموم الحياة الرخيصة، تتعايش مع روح الإسلام الحنيف، وسيرة المسلمين الأوائل، وأحكام الشريعة السمحاء، محلقاً في سماء المثل العليا التي جاء بها الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم ؛ ليرسو بك إلى عالم الإيمان بواقعيته وحسه الوطني، وأجوائه الخلاقة، التي ترتشف من مكنونات الحياة الصالحة، والتي تستند إلى كتاب الله وسنة نبيه الكريم صلى الله عليه الحياء الملكريم صلى الله عليه الكريم صلى الله عليه المياة الكريم صلى الله عليه المياة الميالة ، والتي تستند إلى كتاب الله وسنة نبيه الكريم صلى الله عليه المياة الكريم صلى الله عليه الكريم صلى الله عليه المياة الميالة ، والتي تستند إلى كتاب الله وسنة نبيه الكريم صلى الله عليه المياة الميالة ، والتي تستند إلى كتاب الله وسنة نبيه الكريم صلى الله عليه المياة ، والتي تستند إلى كتاب الله وسنة نبيه الكريم صلى الله عليه المياة ، والتي تستند إلى كتاب الله وسنة نبيه الكريم صلى الله عليه المياة ، والتي تستند إلى كتاب الله وسنة نبيه الكريم صلى الله عليه المياة المياء المياء المياء المياء المياء المياء المياء المياء الله عليه المياء المياء

وسلم كل هذا وغيره من فلسفة الدين والحياة تتعلمها من هذا الزاهد العماني، الذي وهب نفسه لعمل الخير وفلاح البشر .

وسماحة المفتي يعيش عصره الذي تزاحمت فيه التحديات والانحرافات، وهو يدرك أن ذلك العصر ليس من اليسير إدراك ميتافيزيقيته، ولكنه استطاع أن يخاطب الناس بلغة مبسطة، وأن يعبر عن عمانيته الأصلية بالدفاع عن اللغة العربية التي هام في حبها من محاولات اغتيالها، وهي لغة القران الكريم، إلى جانب الحفاظ على الأطر البلاغية فيها.

وحقا نقول: إن سماحته صار عملاقاً في زمنه، فمن أين يستطيع الإنسان أن يخاطب بما ملك من مواهب وصفات قلما تجتمع في إنسان، فأصبح ملكة ابتكارية مولدة للتصورات الحسية .

وقد قيل: إن العلماء ورثة الأنبياء، وهم الذين يغارون على الحق ، ويتبحرون في تفاصيل العلوم، وهمهم سرد الحجج حول المسائل المثارة لإقناع البشر، وهو بلا شك منهم وإليهم، لقد لخص سماحته صفحات التأريخ العربي عبر عصوره بآراء وأقوال واجتهادات بلغ بها الذرى، أفلا يحق للمؤمنين أن يعطوه صفة (مفتي العروبة والإسلام) ويسلَّطوا الضوء على قدراته الخلاقة، وأفكاره النيرة، وأقواله المأثورة التي عجزت عن النطق بها مؤسسات علمية ومراكز بحثية.

وبمراجعة دقيقة لكل الفتاوى التي نطق بها ذلك الطود الشامخ، والتمعن بعمق ومقارنتها بما كان عليه السلف الصالح، تجد أنَّ القلم يعجز عن تقويمها أو إصدار الحكم بشأنها، لأنك ستجد نفسك أمام السهل الممتنع الذي لا

تستطيع بسهولة أن تدلي دلوك فيه، فهو يوضح لك أسس العقيدة الإسلامية كما جاءت عند نزول الوحي، والتعريف بما نقله الصحابة الثقات الذين سلكوا الصراط المستقيم واتبعوا تعاليم الدين الصحيح، ونقلوها إلى الخلف دون تحريف.

وهو يهدي المؤمنين إلى الأسانيد التي يجب الاعتماد عليها لتجنب الوساوس التي تضلل السذج من الناس، وهو في كل هذا لا يطعن مذهباً أو يسفّه ديناً أو ينال من أي فرقة إسلامية.

وإذا التفتنا إلى دراسة شخصية هذا الرمز الإبداعي يمكن أن نحدد صفات تميزه عن غيره، وذلك في اتساع مداركه، وغزارة علمه، والاقتصار في مقولاته، والإيجاز في عباراته، فهو يبتعد عن التفصيل الممل إلا إذا استدعى الأمر ذلك، مراعياً عقلية السائل وغموض وتعقيد المسألة المطروحة، فبحذاقته وقدرته الذاتية يستطيع أن يكشف عن خصوصية السؤال، وما يتطلبه من إجابات إن كانت مفصلة أو مختزلة دون أية مبالغة أو حشو في الكلام .

وهو في كل الأحوال يعطي المسلمين على اختلاف مذاهبهم ودون تمييز مكانتهم وقدراتهم مبتعداً عن التعصب الأعمى .. ساعياً إلى بعث روح السلف الصالح ليكشف عن الصورة المشرقة لهم، مؤكداً على عدم الانغلاق وحبس العقل وجمود النص وفتح الأبواب على مصراعيها للنقد الذاتي، منتشلا الأفكار عما علق بها من تراكمات تاريخية باتت بحكم المسلمات في وقت هي في أشد الحاجة إلى التنقية ورفض التقليد الأعمى المغلف بالحق، والذي يحمل في طياته جوانب عديدة من الانحراف والباطل المنمق، فبحسه المتميز وقدراته

الخلاقة التي وهبها الله له يستطيع أن يكشف زيفها بلا أية مجاملة، وعليه اعتبرت مهمته التي يقوم بها أمام الناس بأنها تكليف إيماني أمام الله والشريعة والدين .

وعمان التي لم تُنْصَف في الكشف عن كنوز فكرها الخلاق تحتاج في عصر العولمة الألفية الجديدة من يسلط الضوء على مبدعيها ، ويأتي على رأسهم سماحة الشيخ الخليلي الحجة الفكرية العربية والتاريخية الإسلامية ، الذي تجاوزت أعماله حدود وطنه عمان إلى العالمية ، ليأخذ على عاتقه الدفاع عن الإسلام وشرح أصوله ، ومنهجه وفكره وفلسفته ، وعمل على تنقية الأجواء العقلية لوطنه عمان ، مبتعداً عن العواطف الهوجاء التي تبعد الحقيقة عن ذاتها وتستسلم إلى رقة الكلام المنمق .

ونجد الصحافة اليومية و الأسبوعية تتسابق لأن تتبنى نشر فتواه التي لا تحدها أسطر، وتؤطرها الدوريات الشهرية أو الفصلية، مما يثير الدهشة، إنَّ الذي دعاني لكتابة هذه الأسطر بحقه هو ما شاهدته في الوطن العربي عندما كنت رئيسا لمنظمة عربية - للاحتفال برجالاته المتميزين - ففي كل عام نسمع أن مؤسسات ومنظمات وجامعات ودول تحتفل بواحد من أبرز الرجالات الذين قدموا عطاءهم لأوطانهم، بحيث يتسابق العلماء بأقلامهم في إبراز الجوانب المضيئة من تلك المسيرة وذلك العطاء .

إنها دعوة صادرة من قلب عربي لا هدف له إلا إعلاء كلمة العلم والعلماء في بلد التأريخ عمان، كما أني أدعو هذا الرمز الإسلامي لأن لا يحرم جيله من تجاربه، فيكتب لنا (يومياته أو مذكراته) كما فعل رموز وعباقرة العالم عبر

حقب التأريخ، والواقع إنها دعوة واجبة لابد أن يحققها لنا، فهو مدرسة من حق طلابها أن ينتفعوا وينهلوا من معينها

من مجلة الشرطة . سلطنة عمان

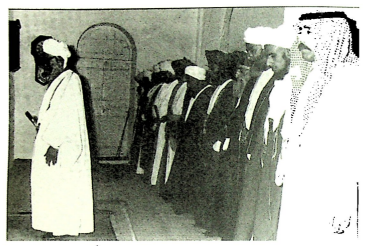
#### ملحق الصور التذكارية لسماحة الشيخ الخليلي



صورة للقرية التي كان يسكنها الشيخ بزنجبار



الشيخ الخليلي يقف على يسار الشيخ إبراهيم بن سعيد العبري المفتي السابق لعُمان الصورة أخذت من كتاب الشيخ العبري لحمد بن محسن العبري



الشيخ الخليلي الشخص الثالث على يسار جلالة السلطان المعظم في تأدية الصلاة بمسجد الخور

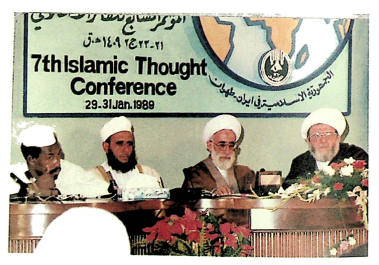


صورة للشيخ في عام ١٩٧٧م



صورة أخرى للشيخ في عام ١٩٧٧م





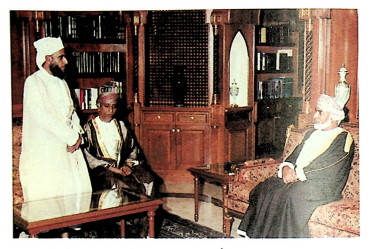
سماحة الشيخ يشارك في مؤتمر بالجمهورية الإسلامية الإيرانية



سماحة الشيخ في صورة جماعية مع مجموعة من العلماء في أحد المؤتمرات



سماحة الشيخ يترأس الجلسة في أحد الاجتماعات



الشيخ الخليلي يلقي كلمة أمام جلالة السلطان قابوس بن سعيد المعظم



الملك الراحل الحسين بن طلال ملك الأردن يستقبل الشيخ الخليلي



الشيخ الخليلي مع حاكم زنجبار ومجموعة من الشباب هناك



الأمير الحسن بن طلال ولي عهد الأردن سابقا يستقبل الشيخ الخليلي



الأمير حمزة ولى عهد الأردن يسلم الشيخ وسام الاستقلال



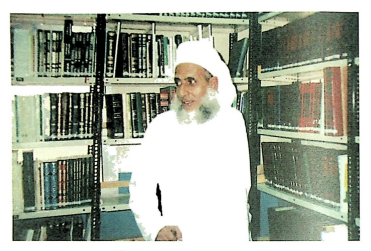
الشيخ الخليلي يصافح جموع مستقبليه في إبرا



. سماحة الشيخ في جلسة مع بعض العلماء المشاركين في مؤتمر الفقه الإسلامي



الشيخ الخليلي في دولة الإمارات العربية المتحدة



الشيخ الخليلي في زيارته لمكتبة الندوة الأهلية ببهلا



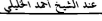
الشيخ الخليلي في بهلا يجيب على أحد السائلين





الشيخ يتصفح مجلة المعالم







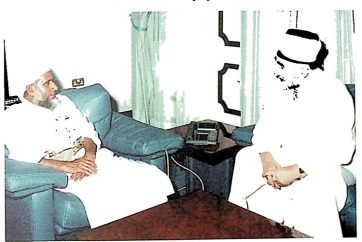
الشيخ يتفقد مشروع نسخ المصحف الشريف بالمعهد العماني لتعليم الخط العربي ١٩٩٥م



الشيخ الخليلي يتفقد معرضا في بلدة «يتي» بمسقط في اختتام المركز الصيفي



الشيخ الخليلي في جمهورية مصر العربية

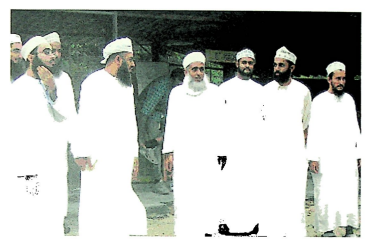


الشيخ الخليلي يستقبل الشيخ حمدي مفتي يوغسلافيا





الشيخ الخليلي يلقي خطبة العيد في مسجد الخور بمسقط



الشيخ في زيارة لماليزيا يقف مع مجموعة من الطلبة العمانيين هناك



سماحة الشيخ يجيب كتابيا على المستفتين



الإفتاء لكل إنسان في جميع الأحيان بأي مكان



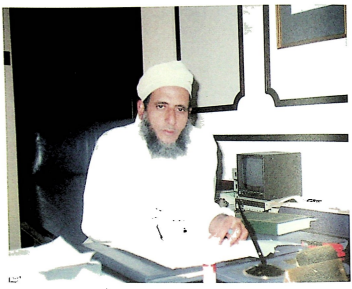
سماحة الشيخ أثناء مشاركته في أحد المؤتمرات



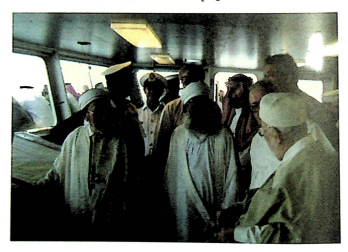
سماحة الشيخ يتفقد مكان نشأته في زنجبار



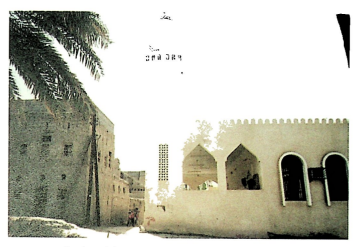
سماحة الشيخ مع جمهور مستقبليه بالمنطقة الذاخلية



سماحة الشيخ في مكتبه السابق بوزارة الأوقاف



سماحة الشيخ يزور مع بعض العلماء سفينة فلك السلامة



مسجد الرفيع بمحلة الخضراء بولاية بهلا حيث كان يسكن الشيخ



سماحة الشيخ يلقى محاضرة بدولة الإمارات العربية المتحدة

# المراجع

### أولاً: الكتب والدوريات

- . أصول الفكر التربوي في الإسلام ، عباس محمود ، ط١ ، ١٩٨٧م
- . إعادة صياغة الأمة ، الشيخ أحمد بن حمد الخليلي، ط١، مكتبة الجيل الواعد ، سلطنة عمان ، ٢٠٠٣م
- أهمية العلم ، الشيخ أحمد الخليلي ، مكتبة الضامري ، السيب ، سلطنة عمان
- التحذير من آفات المجتمع ، الشيخ أحمد الخليلي ، مكتبة الضامري ، السيب ، سلطنة عمان
  - ـ تحفة الأعيان ، الشيخ نور الدين السالمي ، مكتبة الاستقامة
- التحذير من كذبة إبريل ، الشيخ أحمد بن حمد الخليلي مكتبة الغبيراء ، بهلا ، سلطنة عمان ، ط١، ١٤٢٤هـ / ٢٠٠٣م
  - التربية الإسلامية ، عبد الوهاب طويلة ، ط١ ، ١٩٩٧م
- تشريعات الإسلام ، الشيخ أحمد الخليلي ، مكتبة الضامري ، السيب ، سلطنة عمان
  - جريدة عمان ، العدد ٦٧٨٣ ، الثلاثاء ٣٠ رمضان ١٤٢٠هـ
    - الجملة وتفسيراتها ، الشيخ أحمد بن حمد الخليلي
- جهينة الأخبار في تأريخ زنجبار ، سعيد بن على المغيري ، وزارة التراث القومى ، سلطنة عمان ، ١٩٨٦م

- ـ جواهـر التفسير ، الشيخ أحمد الخليلي ، مكتبة الاستقامة ، ط١، ١٩٨٤م، الجزء الأول
- ـ جواهر التفسير ، الشيخ أحمد الخليلي ، مكتبة الاستقامة ، ط١، ١٩٨٦م، الجزء الثاني
- جواهر التفسير ، الشيخ أحمد الخليلي ، مكتبة الاستقامة ، ط١، ١٩٨٨م، الجزء الثالث
  - . جواهر التفسير ، الشيخ أحمد الخليلي ، جـ٤ ، مخطوط
  - الحق الدامغ ، الشيخ أحمد الخليلي ، مسقط ، ١٤١٩ هـ
- حقيقة الإسلام ، الشيخ أحمد الخليلي ، مكتبة الضامري ، السيب ، سلطنة عمان
  - الرد على أحد السائلين ، الشيخ أحمد الخليلي ، مخطوط
  - ـ رسالة الشيخ الخليلي إلى أهل ميزاب ، الشيخ أحمد الخليلي ، مخطوط
    - ـ عمان أيام زمان ، مرشد بن محمد بن راشد الخصيبي
  - ـ فتاوى النكاح . الشيخ أحمد الخليلي ، الأجيال للتسويق ، ط١ ، ٢٠٠٢م
- القيادة في الإسلام، الشيخ أحمد الخليلي ، مكتبة الضامري ، السيب ، سلطنة عمان
  - مجلة أفكار اللبنانية ، لقاء الصخفي وليد عوض بالشيخ الخليلي
  - مجلة مواقف ، لقاء الصحفى على مهدي هاشم بالشيخ الخليلي
    - مجلة الوحى العمانية العدد ٣٤ صفر ١٣٩٩هـ / يناير ١٩٧٩م
- مدخل إلى التربية ، عبد الرحمن الباني ، المكتب الإسلامي ، ط٢ ، ١٩٨٠م

- . مقدمة ابن خلدون ، دار الكتب العلمية ، ط١ ، ١٩٩٣م
- . مناهج التشريع الإسلامي ، الشيخ أحمد الخليلي ، دار الجيل ، مسقط ، ط۱ ، ۲۰۰۱م
  - ـ ندوة الفقه الإسلامي المنعقدة في مسقط عام ١٤٠٨هـ ، ط١، ١٩٩٠م
- ـ وسقط القناع ، الشيخ أحمد الخليلي ، مكتبة الضامري ، السيب ، سلطنة عمان ، ط۱ ن۱۹۹۸م

### ثانها بالماش إن المسموعة لسماحته فلاثاث

- آثار الانحراف الفكرى: ١٠١/ج

- أسس التربية الصالحة: ٢١٧/أ

ـ الإسلام ومكارم الأخلاق ، ٩٨ / ج

. الإخلاص: ٢١/أ

. الإيمان باليوم الأخر: ٢٢/ج

ـ الإيمان مفهومه وتطبيقاته ، جـ ١ : ٦٥/ج

ـ الإيمان مفهومه وتطبيقاته ، جـ ٢ : ٦٦/ج

- الدعوة إلى الله ، جـ ١ ، ٨ / ١

ـ الدعوة إلى الله ، جـ ٢ ، ٩ / أ

- الصحوة الإسلامية : محاضرة بكلية الشريعة ، مكتبة مشارق الأنوار

جميع المحاضرات الواردة مسجلة بمكتبة معهد العلوم الشرعية السمعية حسب التصنيف الموثق عدا ما أشير إليه بحذائه

- الطريق إلى الأقصى ، ٣٢٥ / أ
- ـ أنت تسأل والمفتى يجيب ، رقم ٥ / مكتبة المناهل
  - ـ تربية الأولاد في الإسلام ، جا : ١٠٦/ج
  - ـ تربية الأولاد في الإسلام ، جـ٧ : ١٠٧/ج
    - ـ تربية النشء: ٢١١/أ
    - ـ تضحيح مفاهيم خاطثة ، ١١٨ ، أ
  - ـ حاجة الفكر والسلوك إلى العقيدة : ٦٤/ج
    - ـ حقوق الأبناء على الآباء: ٩٠/ج
    - ـ حقوق الأبناء على الآباء ، ١٠٠/أ
    - ـ حقوق الأولاد في الإسلام ، ٩١/ج
    - ـ دور الأباء في تربية الأبناء : ١١٧/أ
- سلوك المرأة المسلمة : محاضرة بولاية المصنعة ، مكتبة الهلال ، ومكتبة
  - المعهد برقم ٢٧٦ / أ
  - ـ طريق الإصلاح : ١٠٤/ج
  - عنوس الفتيات : مكتبة مشارق الأنوار
    - ـ معالم الشخصية الإسلامية: ٢٨٤/أ
  - مكانة المساجد في الإسلام: محاضرة بمسحد الدعوة الموالح، صفر، ١٤١٩هـ
    - . منهج إصلاح المجتمع : ١٠٤/ج
    - موقف الإباضية من الخليفتين عثمان وعلى ، ١٣٠ / أ
      - وقفات حول الزواج المعاصر ، مكتبة مشارق الأنوار

#### فاك : اللقياءات

- . لقاء الشيخ خليل الخليلي بالشيخ القاضي على بن ناصر المفرجي
  - ـ لقاء خليل الخليلي بالشيخ خلف بن زاهر الشرياني
  - ـ لقاء الشيخ عبد الله بن عامر العيسري بالشيخ أحمد الخليلي
    - . لقاء المنفلوطي بالشيخ أحمد بن حمد الخليلي
- ـ لقاء برنامج " واحة المستمعين " بالإذاعة العمانية مع الشيخ أحمد الخليلي
  - ـ لقاء المؤلف بالشيخ أحمد بن حمد الخليلي
  - ـ لقاء مع والدة الشيخ أحمد بن حمد الخليلي.
- لقاء المؤلف بالشيخ سعيد بن حمد الحارثي مديرمعهد القضاء الشرعي سابقا
- لقاء المؤلف بالشيخ يحيى بن سفيان الراشدي ، مدير دائرة التربية الإسلامية بوزارة التربية والتعليم
- لقاء المؤلف بالشيخ سليمان بن سيف الخليلي، ابن عم سماحة الشيخ الخليلي
  - ـ لقاء المؤلف بالشيخ أبي الحسن شحاتة ، مدرس بمعهد القضاء الشرعي سابقا
    - لقاء المؤلف بالشيخ أحمد بن سعود السيابي ، أمين عام مكتب الإفتاء
  - ـ لقاء المؤلف بالشيخ زياد بن طالب المعولى : المدير العام لمعهد العلوم الشرعية
- لقاء المؤلف بالشيخ صالح بن سليم الريخي ، مدير إدارة الجوامع والمساجد عركز السلطان قابوس للثقافة الإسلامية بديوان البلاط السلطاني
  - لقاء المؤلف بالشيخ عاشور بن يوسف ، المدرس بمعهد العلوم الشرعية
- لقاء المؤلف بالشيخ عيسى بن يوسف البوسعيدي ، مستشار وزير الأوقاف والشؤون الدينية لمعهد العلوم الشرعية

- . لقاء المؤلف بالشيخ خالد بن سالم الخوالدي ، المدرس بمعهد العلوم الشرعية
- لقاء المؤلف بالشيخ ناصر بن سليمان السابعي ، المدرس بمعهد العلوم الشرعية
- لقاء المؤلف بالشيخ خميس بن راشد العدوي، مدير دائرة الفتوى بمكتب الافتاء
  - . لقاء المؤلف بالشيخ سيف بن حمود البهلاني ، خال سماحة الشيخ الخليلي
- لقاء المؤلف بالشيخ حميد بن محمد اليحمدي ، مدير دائرة التنسيق والمتابعة بمكتب الإفتاء
  - ـ لقاء المؤلف بالشيخ أسعد بن حمود المقيمي : الباحث بمكتب الإفتاء
- لقاء المؤلف بالشيخ سليمان بن أحمد الخليلي ، المدرس بمعهد العلوم الشرعية ، وهو ابن سماحة الشيخ أحمد الخليلي
- لقاء المؤلف بالشيخ خليل بن أحمد الخليلي، مدير شؤون الطلاب بكلية الشريعة والقانون ، وهو ابن سماحة الشيخ أحمد الخليلي
- ـ لقاء المولف بالشيخ أفلح بن أحمد الخليلي، ابن سماحة الشيخ أحمد الخليلي
- لقاء المؤلف بالشيخ عبد الرحمن بن أحمد الخليلي، ابن سماحة الشيخ أحمد الخليلي
  - ـ لقاء المولف بمحمد بن مسعود الرشيدي سائق مركبة الشيخ الخليلي

## من معالم الفكر التربوي ﴿ ٣٤٣ ﴾ عند الشيخ أحمد الخليلي

## المحتويات

| الصفحة | الموضوع                                  |
|--------|------------------------------------------|
|        |                                          |
| ٧      | المقدمة                                  |
| ٧      | دافع التأليف                             |
| ٩      | منهجية التأليف                           |
|        |                                          |
|        | الفصل الأول                              |
| 10     | حياة الشيخ أحمد بن حمد الخليلي           |
| 19     | نسبه وأسرته                              |
| 4 £    | مولده                                    |
| Y 0    | حياته                                    |
| Y 0    | الحياة الأفريقية                         |
| 77     | أ- حياة الطفولة حتى الخامسة عشرة         |
| 41     | ب – من الخامسة عشرة حتى الثانية والعشرين |
| ٤٨     | الحياة العمانية                          |
| ٧.     | كيف يقضي سماحته سحابة يومه               |
| ٧٣     | سماته وأخلاقه                            |
| ٧٣     | ـ حفظه ونباهته                           |
| ۸۰     | ـ مكانته العلمية                         |

| من معالم الفكر النربوي ﴿ ٢٤٤} ﴿ عند الشيخ أحمد ال | نليلي |
|---------------------------------------------------|-------|
|                                                   |       |
| ـ أخلاقه                                          | ۸۹    |
| ـ الحلم والأناة                                   | ٩.    |
| ـ الغضب لله                                       | ٩ ٤   |
| ـ تواضعه                                          | 1 • • |
| ۔ مجلس الشيخ                                      | 114   |
| ـ السخاء                                          | 117   |
| ـ الوفاء                                          | 119   |
| ـ خشيته من الله                                   | 171   |
| جهوده الإصلاحية                                   | 179   |
| أ- جهوده في الإصلاح الداخلي                       | 14.   |
| ب- جهوده في الإصلاح العالمي                       | 188   |
| تفاؤله                                            | 107   |
| الشيخ في بيته                                     | ۱٥٨   |
| مناصيه                                            | 171   |
| مؤلفاته                                           | 177   |
|                                                   |       |
| الفصل الثاني                                      |       |
| مدخل إلى الفكر التربوي                            | 179   |
| مفهوم التربية                                     | ۱۷۱   |
| ضرورة التربية                                     | ۱۷۷   |

| عند الشيخ أحمد الخليلي | من معالم الفكر النربوي ﴿ ٣٤٥} |  |  |
|------------------------|-------------------------------|--|--|
|                        |                               |  |  |
| 144                    | أهداف التربية                 |  |  |
| 141                    | مصادر التربية                 |  |  |
| 141                    | أ ـ القرآن الكريم             |  |  |
| 1AY                    | ب ـ السنة النبوية             |  |  |
| 191                    | ج ـ السلف الصالح              |  |  |
| 7.7                    | د ـ العلم الحديث              |  |  |
| Y•A                    | محتوى التربية                 |  |  |
| Y•9                    | أساليب التربية                |  |  |
| 711                    | ـ القدوة                      |  |  |
| 710                    | ـ الصحبة                      |  |  |
| Y17                    | ـ الموعظة الحسنة              |  |  |
| 440                    | ـ القصة                       |  |  |
| YY9                    | - ضرب الأمثال                 |  |  |
| 771                    | ـ المحاضرات والخطب            |  |  |
| TTV                    | ۔ الحوار                      |  |  |
| 137                    | - الثواب والعقاب              |  |  |
| 787                    | - الإعلام                     |  |  |
| Yo.                    | - اعتقاد السؤال               |  |  |
| Y01                    | بيئات التربية                 |  |  |
| 707                    | <br>١ ـ الأسرة                |  |  |

| {٣٤٦} | نفكر التربوي | من معالم اا |
|-------|--------------|-------------|
|-------|--------------|-------------|

٥ ـ المرافق العامــة

| •            |                                      |               |
|--------------|--------------------------------------|---------------|
| 707          | - اختيار الزوج                       |               |
| 404          | ـ الأعراس                            |               |
| 177          | ـ تربية الأولاد                      |               |
| 777          | ـ منهجية تربية الأولاد حتى سن البلوغ |               |
| ***          | - المربيات الأجنبيات                 |               |
| 779          | - الزواج المبكر                      |               |
| 7.7.7        | - تزويج الكفء                        |               |
| 777          | ـ حقوق الأبناء في اختيار أزواجهم     |               |
| 440          | ـ الصداق للفتاة وحدها                |               |
| <b>Y A Y</b> | - عنوس الفتيات                       |               |
| 7.4.7        | - العنوس وجشع الآباء                 |               |
| 791          | - العنوس والترف                      |               |
| 440          | - العنوس وولائم الأعراس              |               |
| 797          | – العنوس وتأمين المستقبل             |               |
| 4.4          | - العنوس والحملات الإعلامية          |               |
| ٣.٣          | - العنوس ورفض التعدد                 |               |
| ۳.0          |                                      | ٢- المسجــد   |
| ٣•٧          |                                      | ٤ ـ المدرســة |
|              |                                      |               |

عند الشيخ أحمد الخليلي

4.4

| پ            | من معالم الفكر التربوي ﴿ ٣٤٧ ﴾ عند الشيخ أحمد الخليا |
|--------------|------------------------------------------------------|
| ٣١١          | ملحق(١) رسالة الشيخ إبراهيم بن سعيد العبري           |
| 414          | ملحق (٢) مقال نشر بمجلة الشرطة بسلطنة عمان           |
| ۳۱۸          | ملحق صور تذكارية لسماحة الشيخ الخليلي                |
| ***          | المراجع                                              |
| <b>T</b> \$T | المحتويات                                            |

رقم الإيداع ، ٢٢ / ٢٠٠٤م

طبع بمطابع النهضة ش.م.م ت : ١٩٢٥٥

عُمان التي لم تُنصف في الكشف عن كنوز فكرها الخلاق تحتاج في عصر العولمة الألفية الجديدة من يسلط الضوء على مبدعيها، ويأتي على رأسهم سماحة الشيخ الخليلي الحُجة الفكرية العربية والتأريخية الإسلامية الذي تجاوزت أعماله الإسلامية الذي تجاوزت أعماله ليأخذ على عاتقه الدفاع عن الإسلام وشرح أصوله ومنهجه، وفكره وفلسفته وشرح أصوله ومنهجه، وفكره وفلسفته تبعد الحقيقة عن ذاتها، وتستسلم إلى رقة الكلام المنمق.

لقد لخص سماحته صفحات التأريخ العربي عبر عصوره، بآراء وأقوال واجتهادات بلغ بها الذرى، أفلا يحق للمؤمنين أن يعطوه صفة (مفتي العروبة والإسلام) ويسلطون الضوء على قدراته الخلاقة، وأفكاره النيرة، وأقواله المأثورة التي عجزت عن النطق بها مؤسسات علمية، ومراكز بحثية .

أ.د. مصطفى عبد القادر النجار المستشار الأكاديمي بوزارة التعليم العالي من مقال بمجلة الشرطة سلطنة عُمان